
№2 (107) Февраль 2012

ежемесячная христианская газета

«Не хлебом одним будет жить человек, но 
всяким словом, исходящим из уст Божиих 

(Матф. 4:4).

Доминика ОГИЕНКО: 
благочестивая жена и мать
Высоко оценивая работу Ивана Оги-
енко для духовного и культурного воз-
рождения украинского народа, 
стоит отдать должное и его жене.

Страница 
Hope Channel

Бог, отдавший самое дорогое

И взыщете меня и найдете

Как научиться молиться 
о своих детях
Это величайшее дело на земле, одно из 
труднейших и самых ответственных. Оно 
способно доставлять огромную радость и 
причинять сильную боль. Ничто иное так 
не обогащает душу, и ничто иное не мо-
жет быть источником столь горького 
разочарования. 

Настоящее знание         	

Почти...

Победим призрак страха
Возвращаясь из Мадрида в Рио-де-
Жанейро, я спал глубоким сном после 
трудного дня, как вдруг внезапно проснул-
ся. Открыв глаза, я почувствовал, что само-
лет резко устремился к земле, слыша-
лись возгласы отчаяния пассажиров... 

Страх Господень

Что Иисус говорил 
о последних днях

Великое приобретение быть 
благочестивым и довольным

www: lifesource.com.ua

2

3

4

5

7

9

10

8

6

12

11



2 ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ №2 (107)  Февраль  2012 На страже

Куда могли бы они устремиться, 
находясь на огромной высо-
те над Атлантическим океаном? 

А ведь они пытались покинуть само-
лет. Страх парализует, лишает разума и 
убивает многих. Страх заставляет людей 
совершать самые необъяснимые и бес-
смысленные поступки. Страх не покидает 
нас в повседневной жизни. Он появля-
ется под разной личиной. Кто-то боится 
потерять супруга, умереть, стать бедным, 
боится одиночества, темноты, прошлого, 
будущего, жизни, реальности и многого 
другого.

Не так давно ко мне приходила от-
чаявшаяся женщина. Она хотела, чтобы 
я помолился за нее, потому что, как она 
считала, ее околдовали. В другой раз ко 
мне обратился ребенок лет пяти:

– Пастор, помолитесь, чтобы я не рос.
– Ты не хочешь расти? – спросил его.
– Нет, не хочу, – ответил он. – Боюсь, 

что придется страдать, как моим роди-
телям.

Когда возник страх?
Страх, боязнь, паника, фобия. Неза-

висимо от названия, это мешает жить, не 
дает человеку быть счастливым. Страх 
заложен в самой сути человека и по-
явился после грехопадения. В Писании 
сказано, что Адам и Ева «услышали голос 
Господа Бога, ходящего в раю во время 
прохлады дня; и скрылся Адам и жена 
его от лица Господа Бога между деревья-
ми рая. И воззвал Господь Бог к Адаму, и 
сказал ему: где ты? Он сказал: голос Твой 
я услышал в раю, и убоялся, потому что я 
наг, и скрылся» (Быт. 3:8-10).

Можете ли вы представить себе, ка-
кую боль испытал Небесный Отец, когда 
Его возлюбленный Сын предстал перед 
Ним, обремененный чувством страха, 
столь неведомым Ему ранее?

С этого момента страх стал неотъем-
лемой частью жизни человека. Вот по-
чему люди боятся проходить под лест-
ницей, боятся черной кошки и числа 13, 
боятся встать с левой ноги и ходить мимо 
кладбища.

Иисус воодушевляет 
Иоанна
В Откровении есть утешительные сло-

ва Бога о страхе. Много лет Иоанн про-
вел в одиночестве на острове Патмос в 
ожидании исполнения обещания Христа, 
данного Его ученикам. Когда Иисус оста-
вил их на горе вознесения, обещая, что 
скоро вернется и заберет их с Собой, Ио-
анн подумал, что не умрет прежде, чем 
это исполнится. Но время шло, а Иисус 
не возвращался. Народ Иисуса подвер-
гался гонениям, сам же Иоанн находился 
в изгнании на острове, приговоренный 
к смерти как преступник. Возможно, он 
вопрошал в сердце своем: «Где ты, Го-
сподь Иисус? Почему Ты покинул меня? 
Почему забыл обо мне?». Разве не по-
добное чувство охватывает нас, когда 
кажется, что все плохо и ничего не по-
лучается? Приходилось ли вам ощущать 

нечто подобное, когда кажется, что нет 
выхода? Может быть, ваша семья разва-
ливается и вы не знаете, как спасти ее? У 
вашего сына проблемы, и вы не знаете, 
как ему помочь? Дела идут плохо, и вы 
не знаете, как расплатиться с долгами и 
начать все заново? Наверное, в душе вы 
задаете тот же вопрос: «Где же Бог? По-
чему Он отвернулся и забыл меня?».

Можете ли вы представить себе, что 
чувствовал Иоанн? Со всех сторон его 
окружал мрак. Ему казалось, что вы-
хода нет. Может быть, он думал о том, 
что преследования приведут к полному 
уничтожению Церкви Христа. И когда 
он размышлял об этом, было ему виде-
ние, о котором он поведал так: «Я был в 
духе в день воскресный и слышал поза-
ди себя громкий голос, как бы трубный… 
Я обратился, чтобы увидеть, чей голос, 
говоривший со мною; и, обратившись, 
увидел семь золотых светильников и, 
посреди семи светильников, подобного 
Сыну Человеческому, облеченного в по-
дир и по персям опоясанного золотым 
поясом: глава Его и волосы белы, как 
белая волна, как снег; и очи Его – как 
пламень огненный; и ноги Его подобны 
халколивану, как раскаленные в печи; и 
голос Его – как шум вод многих; Он дер-
жал в деснице Своей семь звезд, и из 
уст Его выходил острый с обеих сторон 
меч; и лице Его – как солнце, сияющее в 
силе своей. И когда я увидел Его, то пал 
к ногам Его, как мертвый. И Он положил 
на меня десницу Свою и сказал мне: не 
бойся; Я есмь первый и последний и жи-
вый; и был мертв, и се, жив во веки ве-
ков, аминь; и имею ключи ада и смерти» 
(Откр. 1:10, 12-18).

Господь появляется 
в нужный момент
Вы убедились, что Иисус всегда по-

является в самый трудный час, когда уже 
нет сил и мы страшимся всего, когда 
уже готовы думать, что ничего нельзя 
сделать, – в этот момент всегда прихо-
дит Иисус. Но только не так, как мы того 
ожидаем.

Я не знаю, как Иоанн ждал Учителя. 
Однако из повествования следует, что 
Он явился не так, как того ожидал Ио-
анн, иначе он не пал бы к ногам Иисуса 
в страхе, а поднялся бы и кинулся, чтобы 
обнять Господа, как прежде, когда Он 
был на земле.

Иоанн помнил Христа в запыленных 
сандалиях и поношенном хитоне, руки 
Его были в мозолях: Он долгое время ра-
ботал плотником в мастерской Иосифа. И 
вдруг на острове последователь Христа 
видит фигуру, излучающую свет, с воло-
сами белыми, как снег, и огненными оча-
ми. О, эти всевидящие глаза! Им открыто 
все! Он знает все, видит все! Нет боли, о 
которой бы Он не знал, каждая пролитая 
вами слеза видна Ему.

Из уст Его выходил острый с обеих сто-
рон меч. Что это означает? Апостол Па-
вел объясняет: «И шлем спасения возь-
мите, и меч духовный, который есть слово 

Божие» (Ефес. 6:17). Вы помните, что враг 
стремится уничтожить Слово Божье в этом 
мире? И вот оно, победоносное, исходит 
из уст Господа.

Величественный облик Иисуса смутил 
Его любимого ученика. Вместо того что-
бы обрадоваться – он опечалился, вместо 
того чтобы славить имя Иисуса – испугал-
ся. Может быть, он решил, что это излуча-
ющее свет Существо – офицер римской 
армии, пришедший для того, чтобы рас-
правиться с ним, – и пал ниц, скованный 
страхом, ожидая последнего удара.

Чудотворное прикосновение 
Иисуса
Именно в этот момент Иоанн ощутил 

чудодейственное прикосновение Иисуса. 
Это прикосновение столько раз твори-
ло чудеса! Один раз Иисус прикоснулся 
к слепому – и тот прозрел, прикоснулся 
к прокаженному – и гниющая плоть его 
стала упругой и чистой, больной был ис-
целен. И вот эти же руки прикоснулись к 
измученному, поверженному и исполнен-
ному страхом старцу, и сказал ему Иисус 
тихим голосом: «Не бойся, это Я…». Далее 
Иисус говорит, что Он первый и послед-
ний, поправший смерть и живущий ныне 
вовеки веков.

Конечно же, Иисус может попрать 
смерть – первого врага человека, Он мо-
жет преодолеть любое препятствие. Чего 
же в таком случае бояться? Что могут тебе 
сделать лестница, разбитое зеркало или 
черная кошка? Чем может тебе грозить 
темнота, бедность и болезнь?

Иоанн почувствовал, что избавился 
от страха, он встал с колен и возвысился 
над своими потаенными опасениями. Он 
понял, что никогда не был одинок и что 
даже в аду нет силы, способной одолеть 
народ Иисуса, и тогда он узнал, как по-
бороть страх: «Итак напиши, что ты ви-
дел, и что есть, и что будет после сего» 
(Откр. 1:19).

Сделай что-нибудь!
«Пиши», или работай, или учись, или 

строй, или делай… Займись чем-нибудь. 
Перестань жаловаться, подними голо-
ву и начинай действовать. «Вот Я пове-
леваю тебе: будь тверд и мужествен, не 
страшись и не ужасайся; ибо с тобою Го-
сподь, Бог твой, везде, куда ни пойдешь» 
(Ис. Нав. 1:9).

Миллионы людей страдают и задыха-
ются в мире, скованные страхом, – они 
не знают, что рядом с ними непобеди-
мый Бог.

В 1956 г. рыболовецкое судно село на 
мель в устье Амазонки, маленькое судно 
с умирающими людьми. Они были спа-
сены, и первое, о чем они попросили, 
была вода. Капитан улыбнулся и спросил: 
«Воды? Почему же вы не пили воду, кото-
рая была вокруг? Ведь это пресная вода!».

Многие гибнут в наши дни от страха 
без причины. Сегодня Господь в Откро-
вении Иоанна является и говорит: «Не 
бойся; Я есмь первый и последний и жи-
вый; и был мертв, и се, жив во веки веков».

Победим 
призрак страха

Дари свою любовь другим

Дари свою любовь другим. 
Не по делам, не по заслугам. 
Не для того, чтоб стать им другом, 
Не тем лишь, кто тобой любим. 
А тем, кто оказался рядом, 
С кем свел тебя Господь в пути – 
Пусть даже краткий миг идти – 
Дари любовь, не жди награды. 
И приумножится любовь, 
И перельется через край, 
Ты только, не скупясь, отдай, 
Она вернется к тебе вновь 
В тот миг, когда средь суеты 
Усталость ляжет, как недуг, 
Любовь подарят тебе вдруг, 
Так, как теперь даруешь ты.

			      А. Н.

Возвращаясь из Мадрида в Рио-де-
Жанейро, я спал глубоким сном после 
трудного дня, как вдруг внезапно про-
снулся. Открыв глаза, я почувствовал, 
что самолет резко устремился к земле, 
слышались возгласы отчаяния пасса-
жиров. На самом деле это дала о себе 
знать турбулентность, она не грозила 
ничем серьезным, но сам случай навел 
меня на удивительную мысль: когда 
происходит нечто трагическое, люди в 
основном погибают от страха.

Алехандро Буйон

Что может сказать страх?

«Твердого духом Ты хранишь в совершен-
ном мире; ибо на Тебя уповает он»

 (Исаи 26:3).

Была тихая погода. Я, в то время еще ма-
ленький мальчик, направился в свою ка-
юту спать. Это был первый день нашего 

плавания. Наш буксир транспортировал в эски-
мосскую деревню в далекой Аляске баржу, загру-
женную строительными материалами, для новой 
миссионерской станции. Я залез под теплое оде-
яло. Помню до сих пор, как легкое покачивание 
буксира усыпило меня. Несколько часов спустя 
мы миновали прилив и вышли на просторы Бе-
рингова моря. Поднялся шторм... Между нами 
и сибирскими берегами на Западе не виделось 
ничего, кроме воды и ветра. Быстро поднялись 
большие волны. Их громовые удары о корпус суд-
на приходились рядом с моей головой и очень 
скоро заставили проснуться. В каюте было темно, 
и меня охватили ужас и ощущение одиночества. 
Буксир бросало то вверх, то вниз. Иногда каза-
лось, что удар большой волны был похож на гро-
хот кувалды. Корабль сотрясало от киля до кормы 
так, что каркасные брусья, будто бы протестуя, 
стонали и скрипели. Слышалось, как надо мной 
прокатывались по палубе большие волны.

Мой ужас усилился, когда соленая вода через 
люк начала капать на кровать. Недолго думая, я 
оставил свое уютное место. Через тесный кори-
дор по лестнице поднялся на палубу, забыв на-
деть брюки. Решил, что мы тонем и с трепетом 
ухватился за ноги стоящего у штурвала отца.

Взглянув на него, я был удивлен. Он улыбал-
ся! И, не поворачивая головы ко мне, прогово-
рил: «Мне всегда нравится на море такой сильный 
ветер!». Да он действительно чувствует наслаж-
дение, управляя кораблем в такую штормовую 
погоду. Его уверенность сняла мой испуг, и скоро 
пришла радость от разыгравшейся стихии. Никог-
да не забуду, как рассеялся страх рядом с отцом...

Кто-то сказал: «Величина вашего страха пока-
зывает, как далеко вы находитесь от Бога».

Величайшие, неизмеримые, сверхъестествен-
ные благословения будут произвольно изливать-
ся на каждого христианина, если он поставит в 
своей жизни на первое место близость Божию и 
единство с Ним. Одним из самых лучших благо-
словений есть постоянное присутствие Божьего 
мира. Такой мир возможен, ибо единение с Бо-
гом приносит с собой в нашу жизнь уверенность 
и безопасность.



3ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ№2 (107)  Февраль  2012Голос Библии

«В мире все относительно», – 
говорил Эйнштейн, и во многом 
был прав, делая данное заявле-
ние. При познании и оценке тех 
или иных явлений мы прежде 
всего руководствуемся нако-
пленным опытом. Он помогает 
нам понять суть нового явления, 
ощущений, сопоставить преж-
нее знание с новым и прийти к 
определенным выводам.

Однако несмотря на то, 
что мы привыкли зача-
стую всецело доверять 
нашему опыту в оценке 
происходящего в нас и 

вокруг нас, на самом деле он не всегда 
является действительно надежным по-
мощником в анализе и принятии жиз-
ненно важных решений.

Например, как понять ребенку, кото-
рый был оставлен родителями и вырос 
в интернате, что такое семья и любящие 
отец и мать? Ведь даже если такой че-
ловек имел возможность общаться с хо-
рошими, заботливыми воспитателями, 
все равно он не получил правильного 
представления о семье, которое предус-
мотрел Бог изначально. Осознание того, 
что его оставили в интернате, уже будет 
приводить ребенка к негативным мыс-
лям о родителях.

В некотором смысле можно сказать, 
что большинство людей, живущих в 
странах, расположенных на территории 
бывшего Советского Союза, выросли как 
сироты в интернате, не знающие о том, 
что у них есть любящий Небесный Отец. 

Многим из нас было когда-то сказано, 
что Библия – это миф, не стоящий наше-
го внимания, и что прародителями чело-
века являются обезьяны, победившие в 
борьбе видов за выживание. И, не зная 
о любящем Отце, не имея эталона для 
подражания, мы стали равняться на во-
инствующих предков.

В данный момент ситуация, бесспор-
но, меняется к лучшему: с каждым годом 
все большее число людей, проживаю-
щих в странах СНГ, называют себя веру-
ющими, однако зачастую случается так, 
что мы верим в Бога Отца с учетом на-
шего прежнего негативного опыта зна-
ний о Боге. Другими словами, мы скорее 
верим в строгого, карающего Отца, ко-
торого нужно бояться, чем в Отца милу-
ющего, любящего, заботливого. Почему 
так происходит? Быть может, потому, что 
Бог Отец ассоциируется у нас с требо-
вательными руководителями коммуни-
стической партии или с иконами, где 
Его святой лик обычно запечатлен как 
строгий, неприступный? Или, может, нам 
просто хочется верить в такого строгого 
Бога, чтобы и самим быть похожими на 
Него по отношению к другим людям? А 
какого Бога Отца представляет нам Свя-
щенное Писание?

В Библии часто можно встретить та-
кое выражение, как «страх Господень». 
Какие ассоциации у нас возникают в 
связи с этим? В народе есть известная 
поговорка: «Пока гром не грянет, му-

жик не перекрестится». И, к сожалению, 
наше представление о Боге строится, 
скорее, на народном фольклоре, чем на 
Писании. Истории человечества также 
известны случаи, когда проповедники 
Евангелия представляли Бога караю-
щим, неумолимым борцом с человече-
скими грехами, оправдывая свои воззре-
ния одним из стихов Библии: «И к одним 
будьте милостивы, с рассмотрением; 
а других страхом спасайте, исторгая 
из огня, обличайте же со страхом, гну-
шаясь даже одеждою, которая осквер-
нена плотию» (Иуды 22, 23). 

Как понять эту фразу: «страхом спа-
сайте»? Разве можно спасти человека, 
запугав его? Как долго захочет быть 
такой «спасенный» с Богом в Царстве, 
если его привели к спасению через 
страх? А что такое страх? Существует 
следующее определение: страх – это 
внутреннее состояние, обусловлен-
ное грозящим реальным или предпо-
лагаемым бедствием. Иными словами, 
страх – это постоянное ожидание чего-
то плохого. Если мы испытываем страх 
по отношению к Господу, то получается, 
что мы живем с Ним, пребывая в по-
стоянном страхе. Неужели Бог спасает 
нас ради того, чтобы мы жили с Ним в 
страхе? А как быть с текстами Писания, 
где говорится, что «Бог есть любовь» 
(1 Иоан. 4:8), а также, что «в любви нет 
страха, но совершенная любовь из-
гоняет страх, потому что в страхе 
есть мучение; боящийся несовершен 
в любви» (1 Иоан. 4:18)? Неужели эти 
тексты противоречат отрывку из Посла-
ния Иуды?

Дело в том, что буквальный перевод 
этого текста с греческого оригинала зву-
чит так: «И к одним будьте милости-
вы, с рассмотрением, а других в стра-
хе спасайте, исторгая из огня» (Иуды 
22). И такой перевод фразы «в страхе 
спасайте» заставляет посмотреть на суть 
Евангелия совершенно с другого ракур-
са. В Писании мы встречаем подобный 
пример: «Итак, возлюбленные, имея 
такие обетования, очистим себя от 
всякой скверны плоти и духа, совер-
шая святыню в страхе Божием» (2 
Кор. 7:1). Человек может раскрыть дру-
гому план спасения, только пребывая в 
страхе Божьем, или в страхе Господнем. 
В Притчах Соломона сказано: «Начало 
мудрости – страх Господень, и позна-
ние Святого – разум» (Прит. 9:10). Со-
ломон также пишет о страхе Господнем: 

«Страх Господень – источник жизни, 
удаляющий от сетей смерти» (Прит. 
14:27). И если посмотреть, в каком смыс-
ле Библия использует фразу «страх Бо-
жий» или «страх Господень», то можно 
заметить, что речь здесь идет не о стра-
хе как о некоем ужасе. В данном случае 
«страх» имеет значение благоговения, 
уважения.

Бог никогда не поручал своим по-
следователям спасать людей при по-
мощи страха. Мы видим, что сам Иисус 
никогда не использовал страх, грубую 
силу как инструмент воздействия на 
людей. В Библии описан один уникаль-
ный случай из жизни Иисуса: «Когда 
же приближались дни взятия Его от 
мира, Он восхотел идти в Иеруса-
лим, и послал вестников пред лицем 
Своим; и они пошли и вошли в селе-
ние Самарянское; чтобы пригото-
вить для Него; но там не приняли 
Его, потому что Он имел вид путе-
шествующего в Иерусалим. Видя то, 
ученики Его Иаков и Иоанн сказали: 
Господи! хочешь ли, мы скажем, что-
бы огонь сошел с неба и истребил их, 
как и Илия сделал? Но Он, обратив-
шись к ним, запретил им и сказал: не 
знаете, какого вы духа; ибо Сын Че-
ловеческий пришел не губить души 
человеческие, а спасать. И пошли в 
другое селение» (Луки 9:51-56). Ии-
сус Христос проповедовал не только о 
любви Бога Отца, но также о суде и о 
том, что «будут большие землетря-
сения по местам, и глады и моры, и 
ужасные явления и великие знамения 
с неба» (Луки 21:11). Однако говорил 
Он об этом не для того, чтобы запугать 
человека, но чтобы предупредить об 
опасности, которая угрожает всем лю-
дям.

Бог как свободная Личность создал 
нас по Своему образу и подобию, и по-
тому за человеком всегда остается сво-
бода выбора, которую Господь уважает. 
Бог никогда не хотел и не хочет поко-
рять человека, используя страх, как это 
делает Его противник – сатана. И каж-
дому из нас следует задуматься, какое 
представление о Боге мы имеем. Если 
мы живем в страхе и не хотим общаться 
с Всевышним только потому, что видим в 
Нем карающего, строгого судью, то нам 
нужно вспомнить, что Писание говорит 
о Нем обратное. Библия свидетельству-
ет, что Бог – наш любящий Отец, и мы 
не являемся сиротами в этом огромном 
мире, нам нет нужды бороться за вы-
живание, как это пытается представить 
теория эволюции. Надо лишь дове-
риться Небесному Отцу, который может 
удалить от нас всякий панический страх. 
Бог не желает, чтобы мы пребывали в 
зоне страха. В Своем Слове Бог заверя-
ет каждого из нас: «Любовью вечною 
Я возлюбил тебя и потому простер 
к тебе благоволение… не бойся, ибо 
Я – с тобою; не смущайся, ибо Я – Бог 
твой; Я укреплю тебя, и помогу тебе, 
и поддержу тебя десницею правды 
Моей» (Иерем. 31:3; Исаии 41:10).

О, Боже, убери мой страх

О, Боже, убери мой страх, 
Освободи из плена душу... 
Иду, как будто бы впотьмах 
Порой всего боюсь и трушу. 
Боюсь за жизнь, упасть боюсь, 
О, как свобода мне желанна! 
Боюсь, не справлюсь, ошибусь, 
Предательства боюсь, обмана. 
Я за детей за всех боюсь, 
Вдруг с ними что-нибудь случится, 
Своей душе твержу – не трусь, 
А сердце бешено стучится! 
Ужасно смерти я боюсь 
И расставания с друзьями, 
За всех стою, за все молюсь, 
А жизнь вершит свой суд над нами! 
О, как теснит, как душит страх! 
Парализующий, ползучий, 
Он держит душу, как в тисках, 
Вползает в дух змеей гремучей! 
И даже ночью он во сне 
Страшит, пугает до рассвета... 
Страх не дает покоя мне, 
Свобода в Господе, ну где ты?! 
О, Боже, почему боюсь? 
Так неужели веры мало? 
От маловерия страшусь? 
Иль много в жизни повидала? 
Да, много понесла потерь, 
И много боли и печали... 
Я просто их боюсь теперь, 
Они в душе лишь болью стали. 
Боюсь пожаров, катастроф, 
Аварий страшных и крушений. 
Как страшно, кто теряет кров 
От оползней и наводнений. 
Я верю, – страха нет в Любви! 
Раз Бог сказал – я сердцем верю! 
Господь, мне душу оживи, 
В ней для Любви открыты двери! 
Как хрупок мир, бессильна плоть... 
За Бога крепче бы держаться! 
О, возвращайся, мой Господь, 
О, как устала я бояться!

Страх Господень
Виталий Колесник

Страх
• Страх заражает так же, как насморк, 

и всякий раз делает из единственного числа 
множественное (И.В. Гете).

•  Страх – главный враг духовного разви-
тия. Лишь освободившись от него, мы сможем 
уверенно двигаться вперед, поднимаясь выше и 
выше (Х. А. Ливраг).

•  Страх возникает вследствие бессилия духа 
(Б. Спиноза).

•  Источник страха – в вашем сердце, а не в 
руках устрашающего (Д. Х. Джебран).

•  Опасность всегда существует для тех, кто 
ее боится (Б. Шоу).

•  Если хочешь ничего не бояться, помни, что 
бояться можно 
всего. Сенека

•  Сделай первый 
шаг, и ты пой-
мешь, что не все так страшно 
(Сенека).

•  Страх 
останавлива-
ет действие. 
Действие 
останавлива-
ет страх. 

Если мы испытываем страх по 
отношению к Господу, то получа-
ется, что мы живем с Ним, пре-
бывая в постоянном страхе. Не-
ужели Бог спасает нас ради того, 
чтобы мы жили с Ним в страхе?

Если мы живем в страхе и не 
хотим общаться с Всевышним 
только потому, что видим в 
Нем карающего, строгого судью, 
то нам нужно вспомнить, что 
Писание говорит о Нем обрат-
ное. Библия свидетельствует, 
что Бог – наш любящий Отец.

•  Не тратьте попусту жизнь на 
сомнения и страхи (Эмерсон).



4 ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ №2 (107)  Февраль  2012 Голос Библии

Служивший в тылу адмирал Роберт Фитцрой ко-
мандовал кораблем «Бигль», когда Чарльз Дарвин со-
провождал его в известном плавании. Путешествие 
вдохновило Дарвина написать книгу «Происхождение 
видов». Ни одна публикация последнего времени от-
носительно происхождения жизни на нашей планете 
не вызвала такого переполоха и так сильно не повли-
яла прямо или косвенно на мышление многих ученых, 
как этот труд.

Фитцрой, прочитав книгу Дарвина, встревожился. 
Теперь он был метеорологом и работал в метеоро-
логической службе при Министерстве торговли в ка-
честве статиста. В своем письме Дарвину он написал 
такие слова: «Я полагаю, что все ваше время в течение 
нескольких лет было настолько поглощено вашими 
собственными занятиями... что едва ли вы пользова-
лись телескопом для широкодиапазонного и исчер-
пывающего видения... что едва ли вы читали работы 
крупных специалистов последнего времени, кроме 
тех их частей, которые вы могли использовать в своей 
собственной работе... Я, по крайней мере, не нахожу 
ничего облагораживающего в мысли о том, чтобы быть 
потомком даже самой древней обезьяны» (Цит. Ирвин 
Стоун. «Происхождение», с. 559).

Письмо друга вывело Дарвина из душевного равно-
весия, поскольку он никогда специально не обсуждал 
вопрос о происхождении человека. Фитцрой просто 
спросил: «Почему обезьяны не приобретают интел-
лектуальной способности человека?». Тем не менее 
давление дарвиновского тезиса определенно привело 
к тому, что человеческие существа стали рассматри-
ваться как продукты эволюционного процесса.

Когда мы смотрим на безграничность космоса, даже 
не вооружившись телескопом, величие и красота мил-
лионов звезд и галактик, движущихся без какого-либо 
видимого управления, могут внушить только благого-
вение. Подобно громадным массивным часам косми-
ческое пространство движет-
ся с абсолютной точностью 
без какого-либо явного «под-
завода». Христиане не знают, 
как это происходит, однако 
знают, Кто это совершает.

Не применим ли наш сегодняшний текст 
к науке, которая пытается изобрести теории 
о том, как зародилась Вселенная и каким 
образом продолжается ее существование? 
Как вы думаете, не жалеет ли Бог созданных 
Им людей за их пустые выдумки? Видя, как 
они игнорируют и извращают вдохновен-
ную запись о Творении, сокрушается Его 
сердце.

Теории о происхождении жизни так же 
переменчивы, как мода, но, благодарение 
Богу, Его Слово стоит твердо. Он автори-
тетно заявляет: «Ибо в шесть дней создал 
Господь небо и землю».

Благодарны ли вы как человек, создан-
ный по образу Божьему, за ваше наследие? 
Выскажетесь по поводу этой великой исти-
ны. Почему вы рады ей?

Один разносчик воды в Индии имел 
два больших сосуда, висевшых по обе 
стороны коромысла, которое носят на 
плечах. Один сосуд имел в себе трещину, 
а другой был целым и всегда доставлял 
полный объем воды после долгой доро-
ги от источника к дому господина. Сосуд 
с трещиной доставлял только половину 
своего объема.

На протяжении целых двух лет разнос-
чик ежедневно приносил полтора сосуда 
воды в дом своего господина. 

Когда он возвращался, то любовался  
прекрасными цветами, растущими вдоль 
дороги. Цветы росли только на той сто-
роне дороги, где  висел сосуд с трещи-
ной. Дело в том, что этот человек знал 

о трещине и пожелал использовать ее в 
своих целях. Однажды вечером он посе-
ял семена цветов на той стороне тропы, 
и каждый день, когда возвращался до-
мой от источника, сосуд поливал их. Уже 
на протяжении двух лет он срывал пре-
красные цветы и украшал ими дом своего 
господина. 

У каждого из нас есть свои трещины. 
Все мы являемся разбитыми сосудами. 
Однако если мы позволим Господу ис-
пользовать наши слабости, Он украсит 
Дом Отца прекрасными цветами. Не 
бойтесь своих трещин. Признайте их и 
доверьтесь всецело Господу.

Помните, что, когда мы немощны, тог-
да мы сильны во Христе.

Томас Мор знал, что делает, 
когда назвал свою фантасти-
ческую страну «местом, ко-
торого нет», потому что на 

грешной Земле никогда не будет такой 
страны, как Утопия. Такого места не бу-
дет до Пришествия Христа. 

В начале XX ст., например, многие 
верили, что мы были на краю Утопии. 
В конце концов власти были в мире, 
экономика переживала подъем, зна-
ния стремительно увеличивались, Ки-
тай еще был открыт для христианских 
миссионеров, а поезда ездили строго 
по расписанию, без опозданий. Капел-
лан королевы Виктории-Чарльз Кин-
сли писал: «Железная дорога, лайнеры 
компании «Кьюнард» и электрический 
телеграф являются… признаками того, 
что мы, в некотором роде, находимся в 
гармонии со Вселенной».

Но эта космическая гармония прод-
лилась недолго. Вскоре боснийский 
террорист Гаврило Принцип застрелил 
австралийского эрцгерцога на улицах 
Сараево, тем самым положив начало 
Первой мировой войне. А остальное, 
как говорится, уже история. 

Вполне нормально, что люди всегда 
надеются на лучшее, но в Библии мы 
не находим абсолютно никаких обе-
тований, что жизнь в этом мире будет 
походить на Утопию. По крайней мере 
ничего такого не будет до тех пор, пока 
Христос не вернется на нашу Землю. 
Иисус в Его известной беседе, запи-
санной в 24 главе Евангелия от Мат-
фея, изобразил человечество, которое 
должно воспринимать любые утопиче-
ские идеи как фантазии и ничего более. 

Местом для произнесения известной 
проповеди Иисуса о последних днях 
стала Масличная гора возле Иерусали-
ма, где Он находился со Своими учени-
ками, созерцая храм и все прилегаю-
щие к нему здания. Ученики спросили: 
«Скажи нам, когда это будет? и какой 
признак Твоего пришествия и кончи-
ны века?» (Матф. 24:3) В ответ Иисус 

произнес короткую 
проповедь, показав 
моральные устои и 
духовное состояние 

мира перед Своим Пришествием. 
«Иисус сказал им в ответ: береги-

тесь, чтобы кто не прельстил вас, 
ибо многие придут под именем Моим 
и будут говорить: «Я Христос», и мно-
гих прельстят. Также услышите о во-
йнах и о военных слухах. Смотрите, не 
ужасайтесь; ибо надлежит всему тому 
быть, но это еще не конец: ибо вос-
станет народ на народ, и царство на 
царство, и будут глады, моры и земле-
трясения по местам; все же это нача-
ло болезней» (Матф. 24:4-8).

Иисус опроверг мысль, что со вре-
менем благодаря большему знанию, 
опыту и зрелости человечество стано-
вится лучшим. Это утопический идеал, 
признаваемый исполненными благих 
намерений людьми. Иисус поставил 
крест на этой мысли, использовав всего 
восемь слов. 

Все то, о чем предупреждал Иисус, 
однако, было только «началом болез-
ней» (стих 8). Далее он описал труд-
ности, с которыми столкнутся Его по-
следователи: предательство, ненависть, 
отступничество, смерть. Все, кто знаком 
не только с историей, но и с нынешней 
ситуацией во многих странах относи-
тельно свободы вероисповедания, зна-
ют, что Иисус говорил правду. 

Ничто из слов Иисуса не являет-
ся даже малейшим намеком на то, что 
человечество будет прогрессировать 
морально и духовно. Наоборот, Он го-
ворит: «По причине умножения безза-
кония, во многих охладеет любовь» 
(стих 12). Существительное, использо-
ванное в первой части предложения, 
подразумевает, что беззаконие будет 
увеличиваться, что со временем оно 
станет общепринятым. Все это противо-
речит эволюционному и утопическому 
пониманию о самосовершенствовании 
и улучшении.

Иисус также сказал, что перед са-
мым Его возвращением положение ве-
щей еще более ухудшится: «Тогда будет 
великая скорбь, какой не было от нача-
ла мира доныне, и не будет» (стих 21). 
Другими словами, благополучие пре-
вратится в бедствие, какого еще никто 
не видел. Не очень приятная перспек-

тива для мира, который уже прошел че-
рез трудные времена.

В этой же самой проповеди Иисус 
указал на событие, имевшее место в 
ранней истории человечества, и ис-
пользовал его для сравнения с послед-
ним временем. «Но как было во дни 
Ноя, так будет и в пришествие Сына 
Человеческого: ибо, как во дни перед 
потопом ели, пили, женились и вы-
ходили замуж до того дня, как вошел 
Ной в ковчег, и не думали, пока не при-
шел потоп и не истребил всех, – так 
будет и пришествие Сына Человече-
ского» (Матф. 24:37-39).

Согласно Библии, перед потопом 
люди развратились до такой степени, 
что Бог начал сожалеть о сотворении 
человечества. «И увидел Господь, что 
велико развращение человеков на 
земле, и что все мысли и помышле-
ния сердца их были зло во всякое вре-
мя. И раскаялся Господь, что создал 
человека на земле, и восскорбел в 
сердце Своем» (Быт. 6:5, 6).

Нелестное сравнение, не правда ли? 
Такое состояние не очень обнадежива-
ет. По крайней мере ни о какой утопии 
и хорошей жизни на этой земле речи 
быть не может. 

Одновременно с обличением Хри-
стос также обращает наше внимание на 
то, что, несмотря на все беды и испыта-
ния в последние времена, у нас есть на-
дежда – надежда на Его возвращение. 
Только это событие – Его Пришествие 
на облаках – приведет нас в «утопию». 

Эта надежда не основана на чем-то 
человеческом. Она исходит от сверхъ
естественной силы Бога, который, не-
взирая на человеческие логику, рассу-
дительность и науку, появится с Небес 
и «пошлет Ангелов Своих с трубою 
громогласною, и соберут избранных 
Его от четырех ветров, от края 
небес до края их» (Матф. 24:31). В ре-
зультате этого грандиозного события 
Бог создаст совершенно новую жизнь, 
без войн, даже без слухов о них, без 
язв, землетрясений, преследований, 
беззакония и смерти. И только такая 
«утопия» – реальность!

В 1516 г. Томас Мор писал о нации, в 
которой почти не существует преступ-
ность и абсолютно отсутствует нищета. 
В этой чудесной стране работы было 
достаточно для всех, за больными 
ухаживали надлежащим образом, го-
рода были прекрасно спроектированы 
и построены, люди имели свободу 
исповедания религии, а наивысшим 
наслаждением для граждан было 
делать добро другим людям. Как же 
называется эта страна? Утопия, что 
означает «место, которого нет».

Что Иисус 
говорил 
о последних днях

Клиффорд Голдштейн

«Зачем мятутся народы, и племена 
замышляют тщетное?.. Живущий 
на небесах посмеется, Господь пору-
гается им» 

(Псал.2:1,4).

      И отрет Бог всякую слезу

«И отрет Бог всякую слезу с очей их,
И смерти не будет уже; ни плача, ни вопля,
Ни болезни уже не будет; ибо прежнее прошло»

Откровение Иоанна Богослова 21:4

Из глаз моих, искрясь, стекают слезы,
Жгут мне лицо и падают на грудь
И видят это белые березы,
Как с Господом я начинаю путь.

И я хочу идти дорогой жизни вместе,
Венец любви у Бога принять навсегда,
Чтоб никогда не оборвалась эта песня,
Для Господа звучала бы всегда.

Как хорошо любить быть любимой.
В Божьей реке купаться вновь и вновь
И знать, что счастье непоколебимо,
И верить в чистую Господнюю любовь.

          	                    Светлана Романенко

КОГДА ГОСПОДЬ 
СМЕЕТСЯ

КОМУ НУЖЕН 
РАЗБИТЫЙ 
СОСУД?



5ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ№2 (107)  Февраль  2012Практика христианства

Один весьма благочестивый верую-
щий всегда молился в определенное вре-
мя. Наслаждаясь такой духовной жизнью, 
он старательно и настойчиво пытался за-
интересовать ею и других. Он проявлял 
благоговение, духовность, прилежание 
и глубокую честность. Но в его религии 
была одна ошибка: объектом его рев-
ностного поклонения была статуя Свобо-
ды в Америке.

Сегодня многие выдающие себя за ис-
тинных поклонников Бога очень похожи 
на этого странного человека. Их духовная 
жизнь сосредоточена вокруг какого-то 
идеала, но не вокруг Личности. Бог стал 
для них не более чем другим названием 
доброты, истины или принципа любви.

Сущность нашей внутренней духов-
ной жизни и наших формальных богослу-
жений и молитв свидетельствует о том, 
сколь мало мы знаем Бога.

Как печально, что врагу почти удалось 
скрыть от людей реальность Личности Бога. 
На самом деле это очень искусный прием: 
заставить людей поклоняться Богу только как 
символу реального живого Бога. Устроить все 
так, чтобы почитать Бога как некий сверхком-
пьютер или весьма далекий источник энер-
гии, лишенный личности, представляющий 
собой непостижимую тайну. Враг хочет, что-
бы люди никогда не размышляли о Нем как о 
Личности, как о доступном преданном Дру-
ге. Удивительно, как удалось распространить 
о Боге такое искаженное представление!

Профессор начал урок, взяв стакан с водой. Он 
приподнял его, чтобы было видно всем студентам, а 
потом спросил: 

– Как вы думаете, сколько весит этот стакан? 
Студенты отвечали: 
– 50 грамм! 
– 100 грамм! 
– 125 грамм! 
– Правду говоря, я не знаю, мне надо будет его 

взвесить, – сказал профессор. – Позвольте мне задать 
вам еще один вопрос: 

Что случится, если я подержу этот стакан вот так не-
сколько минут? 

– Ничего, – сказали студенты. 
– Хорошо, а что произойдет, если целый час буду 

вот так держать стакан? 
– У вас заболит рука, – сказал один 

из студентов. 
– Вы правы, а что случится, если я 

простою вот так целый день? 
– Ваша рука занемеет, не исклю-

чена судорога, вас даже может пара-
лизовать, и тогда придется поехать в 
больницу, – выдал другой студент, и все 
засмеялись. 

– Очень хорошо, но 
изменится ли вес стакана 
за это время? – спросил 
профессор. 

– Нет, – ответили 
студенты. 

– Тогда что ста-
нет причиной боли в 
руке и судороги? 

Студенты были 
озадачены. 

– Опустите ста-
кан! – сказал один из 
студентов. 

– Правильно! – ска
зал профессор. – С 
проблемами в жиз-
ни надо поступать 
также. До тех пор, 
пока вы думаете о 
них несколько минут, 
ничего не происхо-
дит, все в порядке. 
Если думаете о них 
долго, это превращается в болезнь. Думаете еще доль-
ше, они парализуют вас. Тогда вы не сможете ничего 
сделать. Важно думать о проблемах в жизни, но го-
раздо важнее «опускать их» и делать это каждый день 
перед сном. 

Если вы так поступите, то не будете подвержены 
стрессам, а, напротив, каждый день встретите полными 
сил и энергии. Вы сможете справляться с любой про-
блемой, с любым вызовом, который будет вам брошен! 

Не забудьте «опустить стакан» сегодня!  Отдайте его 
Богу! Доверьте свою жизнь Христу!

«Опустить стакан» – значит признать то, что мы не 
в силах разрешить наши проблемы самостоятельно, а 
отдать их Господу, Который всегда готов понести наши 
горести и облегчить груз переживаний.

Великое приобретение, или, 
другими словами, самая удач-
ная покупка – это «быть благо-
честивым и довольным».

Мы с вами устроены так, что ощуща-
ем себя счастливыми, когда исполняются 
наши желания и мы что-то приобретаем: 
вещи, друга, счастливый брак, знания, 
положение в обществе, возможность 
проявить себя и т. д. Когда же наши же-
лания не исполняются и планы рушатся, 
мы чувствуем себя несчастными.

Кризис затронул все слои и все сфе-
ры жизни нашего общества. Но Библия 
по-прежнему продолжает обращать-
ся к нам, говоря: великое приобрете-
ние – быть благочестивым и довольным. 
Но довольным не потому, что все идет 
хорошо как по маслу, а независимо от 
того, как продвигаются дела или что мы 
можем себе позволить.

Вот небольшой фрагмент из письма 
апостола Павла, которое он, находясь 
в тюрьме, адресовал членам церкви в 
Филиппах: «Я весьма возрадовался в 
Господе, что вы уже вновь начали за-
ботиться о мне; вы и прежде заботи-
лись, но вам не благоприятствовали об-
стоятельства. Говорю это не потому, что 
нуждаюсь; ибо я научился быть доволь-
ным тем, что у меня есть. Умею жить и 
в скудости, умею жить и в изобилии; 
научился всему и во всем, насыщаться 
и терпеть голод, быть и в обилии, и в 
недостатке» (Филп. 4:10-12). 

Духовное самочувствие апостола 
мало зависело от того, что у него было 
или чего он был лишен, находился ли 
он в тюрьме или на свободе. Секрет не-
иссякаемого оптимизма был прост: его 
счастье, или довольство, основывалось 
на вере в Христа – «все могу в укрепля-
ющем меня Господе».

Настоящая вера в Христа – это гораз-
до больше, чем богословие, больше, чем 
просто представление о том, что где-то 
на Небесах есть Бог. Истинная вера тре-
бует принятия в повседневную жизнь 
парадоксов: «Я гораздо охотнее буду 
хвалиться своими немощами, чтобы 
обитала во мне сила Христова. Посему 
я благодушествую (доволен – авт.) в не-
мощах, в обидах, в нуждах, в гонениях, 
в притеснениях за Христа: ибо, когда я 
немощен, тогда силен» (2 Кор. 9,10).

Из этого текста следует, что верить для 
апостола означало быть довольным, ког-
да нет повода для довольства как тако-
вого, быть по-настоящему сильным пе-
ред лицом трудностей жизни тогда, когда 
чувствуешь себя слабым и не видишь 
путей противостояния этим трудностям.

В чем же секрет 
такого довольства?
Во-первых, мы должны понимать, 

что людям естественно хотеть быть лю-
бимыми, здоровыми, иметь красивые и 
удобные вещи, вкусно есть, заниматься 
любимыми делами и т. д. Бог сотворил 
нас с желаниями. И желать (если это в 
согласии с Божьими заповедями!) – есте-
ственно и нормально. 

Но есть один нюанс. Когда праведный 
(или полагающийся на Бога) смотрит 
на действительность глазами веры, он 
понимает, что самые добрые желания 
здесь, на земле, никогда не могут быть 
удовлетворены сполна. Грех привел в 
несоответствие наши желания и воз-
можности. Человек не создан Богом для 
жизни в мире греха, и соприкосновение 
с несовершенством мира всегда прино-
сит страдание.

Как следует из опыта жизни Соломо-
на, даже при самых благоприятных воз-
можностях мы не можем быть абсолютно 
счастливыми. Реальность мира – зло, бо-
лезни, страдания. Только вера открыва-
ет глаза на реальное положение вещей: 
ни эмиграция в Америку или куда-либо 
еще, ни новое правительство, ни высо-
кооплачиваемая должность, ни мудрость 
или самые фантастические возможности 
для удовлетворения желаний не могут 
принести абсолютного покоя и сделать 
нас довольными. И все это потому, что 
человек по природе своей грешен и не-
насытен, как смерть; потому, что мы жи-
вем на земле, где повсюду царят зло и 
несправедливость. До тех пор, пока мы 
не примем реальность такой, какова она 
есть, мы будем страдать и чувствовать 
себя несчастными из-за неисполнимо-
сти наших желаний.

Во-вторых, вера позволяет видеть 
дальше горизонтов этой жизни, неис-
полненных человеческих желаний, зла. 

Библия не связывает счастье с приоб-
ретениями на земле. Верующий в Писа-
ние – это странник на пути в небесный 
дом. Реальность такова, что на земле по-
следователей Христа могут ожидать ско-
рее всего именно неприятности: «Тогда 
Иисус сказал ученикам Своим: если кто 
хочет идти за Мною, отвергнись себя и 
возьми крест свой и следуй за Мною; 
ибо кто хочет душу свою сберечь, тот по-
теряет ее; а кто потеряет душу свою ради 
Меня, тот обретет ее» (Матф. 16:24, 25). 
Вместо приобретений Христос может по-
требовать от нас расстаться как раз с тем, 
что мы имеем: «Так всякий из вас, кто не 
отрешится от всего, что имеет, не может 
быть Моим учеником» (Луки 14:33).

Конечно, Бог отвечает на наши мо-
литвы и восполняет нужды, но все же 
праведник – это тот, кто живет верой, 
странник, идущий в обетованную страну. 
И его надежды на счастье связаны не с 
настоящим, временным, а с будущим, 
вечным.

Мы, верующие, страдаем точно так же, 
как и все люди вокруг, возможно, даже 
больше; наши мечты и желания тоже не 
могут быть удовлетворены сполна на 
земле. Бог не дает нам гарантий земного 
счастья – оно связано с будущим.

И, наконец, третье. Жизнь человека, 
стремящегося к праведности, проходит 
как бы на двух уровнях: на поверхност-
ном (физическом), где мы ощущаем боль, 
страдания, желания и бремя забот, и на 
глубинном (духовном) уровне, в осоз-
нании Божьей любви. Как бы ни было 
больно, трудности и испытания не озло-
бляют верующего, потому что его насто-
ящая жизнь проходит не на поверхности, 
а глубоко внутри.

В Послании к ефесянам апостол Па-
вел пишет: «Да даст вам, по богатству 
славы Своей, крепко утвердиться Ду-
хом Его во внутреннем человеке, верою 
вселиться Христу в сердца ваши, что-
бы вы, укорененные и утвержденные в 
любви, могли постигнуть со всеми свя-
тыми, что широта и долгота, и глубина 
и высота, и уразуметь превосходящую 
разумение любовь Христову, дабы вам 
исполниться всею полнотою Божиею» 
(Ефес. 3:16-19).

Иван  Щербак

Представьте, что вы включаете телевизор, чтобы 
узнать из новостей о курсе доллара, ценах на продук-
ты, о том, что планирует правительство, как обстоят 
дела с предвыборной кампанией кандидата в пре-
зиденты или еще что-нибудь. В наше нестабильное 
время хочется быть в курсе дел, чтобы решить, как 
лучше потратить свои средства: купить доллары или 
продать их, или, может, приобрести оптом продукты. 
И вдруг диктор вместо привычных новостей сообща-
ет: «Великое приобретение – быть благочестивым и 
довольным. Ибо мы ничего не принесли в мир; явно, 
что ничего не можем и вынести из него. Имея пропи-
тание и одежду, будем довольны тем» (1 Тим. 6:6-8).

Великое приобретение 
быть благочестивым 
и довольным

  Я устал

Я устал, и дух унылый.
Остывает мой очаг,
И во мне - ни капли силы,
Чтобы к небу сделать шаг.

Но пронзает лучик света
Утомленный разум мой,
И в душе пора рассвета –
Иисус Христос со мной!

А с Иисусом нет бессилья.
С Ним уютно и легко.
Поднимают душу крылья
И уносят далеко.

В край чудесный, безмятежный,
Где заботятся любя.
Где Отец родной и нежный
Приготовил нам Себя.

	   Алим Зелинский

Не забудьте 
«опустить стакан»!

Обезличенное поклонение
«Воздайте Господу славу имени Его. Возьмите 

дар, идите пред лице Его, поклонитесь Господу в 
благолепии святыни Его»               (1 Пар. 16:29).



6 ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ №2 (107)  Февраль  2012 Архивы

Она родилась в г. Брусилов Радо-
мысльского уезда на Киевщине  
4 января 1882 г. («На три 

дня позже меня», – как часто упо-
минал в разговорах с близкими 
Иван Огиенко.) Отец Доминики, Да-
нила Литвинчук, происходил из 
простого козацкого рода, а мать, 
Акулина Францевна Жураковская, –  
из украинизированной польской 
шляхты. 

Это было достаточно обеспечен-
ное семейство, которое в местном 
обществе отличалось прогрессив-
ными взглядами и высоким нацио-
нальным сознанием. И отец, и мать, 
стремились, чтобы дети (кроме до-
чери, у них был сын Петр) «выучи-
лись» и стали добропорядочными 
людьми. С самого детства, подавая 
собственный пример благочестия, 
воспитывали их «в напоминании та 
предостережении Божьем».

Начальное образование девочка 
получила в Брусиловский пятилет-
ней школе. Была лучшей ученицей 
в классе, потому что имела большие 
способности к науке и хорошую па-
мять. Иван Огиенко писал: «Памяти 
своей покойной жены я завидовал 
всю свою совместную с нею жизнь». 

Впоследствии Доминика стала 
учительницей церковно-приходской 
школы в соседнем селе. Красивая 
и приятная в обхождении девуш-
ка, которая к тому же хорошо пела, 
сразу пришлась по душе маленьким 
школьникам. Молодая учительни-
ца искренне отдавалась занятиям с 
детьми и просветительской работе, 
чем заслужила любовь и уважение 
всех жителей села. 

Доминика Литвинчук была неза-
урядной личностью, в ее планы вхо-
дило получение высшего образова-
ния. Но в Киеве, куда она переехала, 
Доминика успела только успешно 
окончить акушерскую школу, по-
скольку в июне 1907 г. вышла замуж 
и стала женой Ивана Огиенко. К се-
мейной жизни Доминика относилась 
очень ответственно, считала, что это 
наибольшее Божье таинство, самое 
главное задание, предназначение 
женщины. Не раз она повторяла, что 
семья – это маленькое государство: 
«Умеете как следует построить семью, 
сможете построить и государство». И 
она всецело отдалась домашним за-
ботам, созданию уюта, воспитанию 

детей (у Огиенко было два сына и 
дочка). Как вспоминает профессор 
К. Студинский, который, как и мно-
жество известных ученых и полити-
ческих деятелей того времени, часто 
бывал в доме Огиенко, Доминика 
была очень гостеприимной и «ще-
дрой души» хозяйкой, вниматель-
ной и заботливой. Все замечали, что 
даже в эмигрантских условиях (по-
сле поражения национально-осво-
бодительных движений семья жила 
в Западной Украине и Польше) она 
умела создать необходимые условия 
для того, чтобы муж мог полностью 
посвятить себя научной работе, по-
могала ему в создании украинских 
культурных и религиозных обществ, 
в подготовке учебников и пособий 
(«Українське писання», «Українська 
граматика для навчання в народних 
школах», «Граматика малої Лесі» и 
др.), журналов «Рідна мова»  и «Наша 
культура».

Иван Огиенко сделал весомый 
вклад в научное обоснование наци-
онального образования, культивиро-
вания родного языка и воспитания 
молодежи. На закате лет он с благо-
дарностью признает: «…на мое ми-
ровоззрение первая имела сильное 
и решающее влияние. Это она сде-
лала меня сознательным украинцем. 
Мы сошлись, полюбили друг друга и 
уже не расставались до смерти по-
койной».

Современники считали ее «высо-
чайшим примером достоинств укра-
инской женщины»: верная жена и без-
мерно любящая мать, которая прежде 
всего заботилась о духовной чистоте 
своих детей, учила их жить по учению 
Святого Писания.

Умная, эрудированная, она могла и 
в исторических условиях того времени 
«реализоваться как личность», «сде-
лать карьеру» в научной, исторической 
и медицинской отраслях. Когда в Киеве 
организовали свободный Украинский 
университет, Доминика Огиенко стала 
одной из первых его слушательниц, а 
позже, в 1918 г., была зачислена в со-
став действительных студентов Укра-
инского государственного университе-
та. И, наверное, окончила бы его, если 
бы этому не помешали исторические 
перипетии, которые заставили семью 
выехать за границу. Но стоит отметить, 
что намерение получить университет-
ское образование не было продикто-

вано личными амбициями. Это было в 
интересах семьи, совместной с мужем 
работы. Наивысшим своим призвани-
ем Доминика считала служение Богу и 
своим родным.

Прикованная к постели тяжелой 
болезнью, умирая в Варшавском го-
спитале Младенца Иисуса, Доминика 
Огиенко не переставала заботиться о 
своей семье. Сквозь нестерпимую фи-
зическую боль она написала духовное 
завещание. «К мужу и детям мое по-
следнее слово. Во имя Отца и Сына и 
Святого Духа. Я, ниже подписавшаяся 
Доминика Даниловна Огиенко, жена 
профессора Ивана Огиенко, стоя на 
Божьем пути, чтоб пойти на суд Наи-
высшего Судьи, при полной памяти 
и сознании завещаю своему мужу 
и детям своим эту последнюю волю 
свою: 1. Мужу моему Ивану Огиенко 
в первую очередь завещаю искрен-
не любить неугасимой отцовской 
любовью всех своих детей… 3. Всю 
жизнь свою я сердечно посвятила 
своему мужу, искренне и верно по-
могая ему в его ежедневной работе 
на пользу, оставаться верным, бес-
компромиссным патриотом в нацио-
нальных вопросах, даже если бы за 
это ему пришлось так тяжело терпеть, 
как он доселе терпел... 4. Всем сво-
им детям, которых я всю жизнь свою 
горячо любила и по-матерински 
воспитывала, – Анатолию, Юрию и 
Лесе завещаю, чтоб они всю жизнь 
свою искренне, горячо и преданно 
любили отца своего. Помните, что 
отдельные члены семьи тогда только 
будут иметь настоящее счастье, когда 
будет между ними полное спокой-
ствие и преданная любовь. Если не 
будете вы искренно и преданно лю-
бить отца своего как главу рода, то 
совесть ваша не будет чистой и спо-
койной всю вашу жизнь, и от своих 
собственных детей не дождетесь вы 
лучшего отношения… 8. Всем тем, кто 
стали причиной потери моим мужем 
кафедры в Варшавском университете, 
а тем самым и моей болезни и смер-
ти, по-христиански прощаю, пусть 
судит их за это сам Господь Справед-
ливый. Пусть эта последняя воля моя 
будет вам путеводной звездой в ва-
шей жизни... Аминь».

Доминика Огиенко упокоилась на 
55-м году жизни 19 мая 1937 г. По-
хоронили ее на старом Варшавском 
кладбище.

Ростислав Стасюк

Высоко оценивая работу Ивана Огиенко для духовного и культурного 
возрождения украинского народа, стоит отдать должное и его жене. Ведь 
Доминика Огиенко на протяжении тридцати лет супружеской жизни была 
верной и неутомимой помощницей своего мужа в его научной и церковно-
общественной деятельности.

4 января 1882 г. – 19 мая 1937 г.
благочестивая жена и мать

Доминика ОГИЕНКО:
Ответственное 
преимущество

Однажды я путешествовал в чужой стра-
не, за тысячи километров от своей родины. 
Как оказалось, кроме двух-трех человек, ни-
кто не владел моим родным языком. Я начал 
чувствовать себя одиноким и чужим. Пыта-
ясь добраться до нужного мне правитель-
ственного учреждения, заблудился в этом 
незнакомом большом городе. Когда пытался 
по телефону вызвать такси, мои монетки по 
размерам не подходили к автомату, а когда, 
наконец поменял деньги, диспетчеру трудно 
было понять, где я нахожусь. Отказавшись от 
этой идеи, решил идти в том направлении, 
которое считал верным, в надежде найти на-
звание нужной улицы и добраться до цели. 
Меня объял страх, близкий к отчаянию, так 
как ограбления иностранцев здесь не были 
редкостью. Пройдя один квартал, вдруг, к 
своей радости, увидел прямо перед собой 
здание, над которым развевался флаг моей 
родины, а на фасаде большими буквами 
было написано: «Посольство».

Когда вошел внутрь, меня вежливо при-
ветствовал дежурный. Я услышал родную 
речь. Откуда-то доносилась знакомая музы-
ка. Мгновенно почувствовал себя как дома 

и впервые осознал, что бла-
годаря тому, что существуют 
посольства, маленькие части-
цы моей родины разбросаны 
по всему миру.

Бог также желает, что-
бы маленькие «предста-
вительства» Его Царства 
были разбросаны по 
всей планете. Он хочет, 
чтобы повсюду были 
пункты, где заблудшие 
люди могли бы найти по-
мощь и убежище. Бог же-
лает иметь в нашем мире 
Свои посольства, где го-
сподствовала бы атмос-
фера неба, где не говори-
ли бы на обычном грубом 
языке, но где царствовали 
бы приветливость, любовь, 
сочувствие и доброта.

Наш Небесный Отец же-
лает, чтобы в жизни и домах 

христиан, как в посольствах, 
уже сегодня господствовали 

принципы Его царства. «Итак 
мы – посланники от имени Хри-

стова» (2 Кор. 5:20).



7ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ№2 (107)  Февраль  2012Позитивное телевидение



8 ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ №2 (107)  Февраль  2012 На перектрестке

БОГ ОТЕЦ В ВЕТХОМ ЗАВЕТЕ

Единство Ветхого и Нового Заветов 
и общего для них плана искупления 
раскрывается в том, что в каждом из 
них для спасения Своего народа го-
ворит и действует Один и Тот же Бог. 
«Бог, многократно и многообразно 
говоривший издревле отцам в проро-
ках, в последние дни сии говорил нам 
в Сыне, Которого поставил наслед-
ником всего, чрез Которого и веки 
сотворил» (Евр. 1:1, 2). Хотя Лично-
сти Божества упоминаются в Ветхом 
Завете, между Ними не проводится 
конкретное различие. Новый же За-
вет ясно показывает, что Христос, Бог 
Сын, был активным посредником при 
творении (см. Иоан. 1:1-3, 14; Кол. 
1:16) и что Он был Богом, Который 
вывел Израиль из Египта (см. 1 Кор. 
10:1-4; Исх. 3:14; Иоан. 8:58). По ска-
занному в Новом Завете о роли Хри-
ста в творении и исходе можно судить, 
что даже Ветхий Завет часто изобра-
жает нам Бога Отца через служение 
Сына. «Бог во Христе примирил с Со-
бою мир» (2 Кор. 5:19). Ветхий Завет 
описывает Бога Отца следующим об-
разом.

Бог милости. Ни один грешный 
человек никогда не видел Бога. У нас 
нет изображения Его лица. Бог по-
казал Свой характер посредством 
милостивых дел и данного через Мо-
исея описания: «Господь, Господь, 
Бог человеколюбивый и милосердый, 
долготерпеливый и многомилостивый 
и истинный, сохраняющий милость 
в тысячи родов, прощающий вину и 
преступление и грех, но не оставля-
ющий без наказания, наказывающий 
вину отцов в детях и в детях детей 
до третьего и четвертого рода» (Исх. 
34:6, 7). Однако милость – это не сле-
пое прощение, она руководствуется 
принципом справедливости. Отвер-
гающие эту милость пожинают Его 
наказание за беззаконие.

Бог – искупитель. Являясь Богом 
исхода, Он чудесным образом вел 
нацию рабов к свободе. Это великое 
освобождение является лейтмотивом 
всего Ветхого Завета и показывает 
страстное желание Бога быть нашим 
Искупителем. Бог – не далекая, ото-
рванная от нас, безучастная Лич-
ность. Он глубоко заинтересован во 
всех наших делах.

Вся книга Псалтирь пронизана 
глубиной Божьей любви и Его уча-
стия: «Когда взираю я на небеса 
Твои – дело Твоих перстов, на луну и 

звезды, которые Ты поставил, то что 
есть человек, что Ты помнишь его, и 
сын человеческий, что Ты посещаешь 
его?» (Пс. 8:4, 5). «Ибо Он не презрел 
и не пренебрег скорби страждущего» 
(Псал. 21:25).

Бог – убежище. Давид видел в 
Боге свое убежище, очень напомина-
ющее те шесть израильских городов-
убежищ, которые давали приют не-
виновным беглецам. Тема «убежища» 
в Боге повторяется в книге Псалтирь, 
изображая как Христа, так и Отца. Еди-
ный Бог был убежищем псалмопев-
ца. «Ибо Он укрыл бы меня в скинии 
Своей в день бедствия, скрыл бы меня 
в потаенном месте селения Своего, 
вознес бы меня на скалу» (Псал. 26:5). 
«Бог нам прибежище и сила, скорый 
помощник в бедах» (Псал. 45:2).

В сердце псалмопевца жило глу-
бокое, томительное желание быть 
ближе к Богу: «Как лань желает к по-
токам воды, так желает душа моя к 
Тебе, Боже! Жаждет душа моя к Богу 
крепкому, живому» (Псал. 41:2, 3). Пе-
режитое побудило Давида написать 
такие слова: «Возложи на Господа за-
боты твои, и Он поддержит тебя. Ни-
когда не даст Он поколебаться пра-
веднику» (Псал. 54:23). 

Прощающий Бог. Совершив гре-
хи – прелюбодеяние и убийство – Да-
вид искренне взывал к Богу: «Поми-
луй меня, Боже, по великой милости 
Твоей, и по множеству щедрот Тво-
их изгладь беззакония мои... Не от-
вергни меня от лица Твоего, и Духа 
Твоего Святого не отними от меня» 
(Псал. 50:3, 13). Уверенность в удиви-
тельной милости Божьей служила ему 
утешением: «Как высоко небо над 
землею, так велика милость Господа 
к боящимся Его. Как далеко восток от 
запада, так удалил Он от нас безза-
кония наши. Как отец милует сынов, 

так милует Господь боящихся Его. Ибо 
Он знает состав наш, помнит, что мы – 
персть» (Псал. 102:11 —14).

Бог спасения и возмездия. Ино-
гда Ветхий Завет изображает Бога как 
Бога, наказывающего за преступления. 
Такое описание следует рассматривать 
не изолированно, а в контексте. Обыч-
но в таких случаях речь идет об угне-
тении Его верного народа со стороны 
нечестивых. Предвозвещая «день Го-
сподень», пророки показывают, что 
Бог будет действовать во благо Свое-
го народа в конце времени. Это будет 
день спасения для Божьего народа, но 
день возмездия для его врагов, кото-
рые будут уничтожены. «Скажите роб-
ким душою: будьте тверды, не бойтесь; 
вот Бог ваш, придет отмщение, возда-
яние Божие; Он придет и спасет вас» 
(Исаи 35:4).

Бог как Отец. Обращаясь к изра-
ильтянам, Моисей назвал Бога их От-
цом, Который искупил их: «Не Он ли 
Отец твой, Который приобрел тебя?» 
(Втор. 32:6, англ. пер.). Посредством ис-
купления Бог усыновил Израиля. Про-
рок Исаия писал: «Господи, Ты – Отец 
наш» (Исаи 64:8). Через пророка Мала-
хию Бог подтвердил: «Я – Отец» (Мал. 
1:6). В другом месте Малахия говорит о 
Боге и как об Отце, и как о Творце: «Не 
один ли у всех нас Отец? Не один ли Бог 
сотворил нас?» (Мал. 2:10). Бог – наш 
Отец,  потому что Он сотворил и ис-
купил нас. Какая славная истина!

БОГ ОТЕЦ В НОВОМ ЗАВЕТЕ

Бог Ветхого Завета не отличается от 
Бога Нового Завета. Бог Отец изобра-
жен как источник всего, Отец всех ис-
тинно верующих и, в особом смысле, 
Отец Иисуса Христа.

Отец всего творения. Апостол 
Павел говорит об Отце и об Иисусе 
Христе как о двух разных Личностях: 
«Но у нас один Бог Отец, из Которого 
все... и один Господь Иисус Христос, 
Которым все, и мы Им» (1 Кор. 8:6). Он 
свидетельствует: «Для сего преклоняю 
колени мои пред Отцем Господа на-
шего Иисуса Христа, от Которого име-

Очень часто люди неверно понимают 
истину о Боге Отце. Многие знакомы 
с тем, что совершил Христос на Земле 
для человечества и что совершает 
Святой Дух в человеческом сердце, но 
какое отношение имеет к нам Отец? 
Разве Он не отдалился полностью от 
нашего мира в противоположность 
милостивому Сыну и Духу? Разве Он не 
отсутствующий Господин Земли и не 
равнодушная Первопричина?
Разве Он не «Ветхозаветный Бог», 
как думают некоторые, Бог мщения, 
действующий по принципу: «око за око 
и зуб за зуб»? (Матф. 5:38). Разве Он не 
строгий Бог, Который требует совер-
шенного поведения, грозя возмез-
дием? Представления многих людей 
о Боге полностью противоположны 
новозаветному образу любящего 
Господа, Который учит подставлять 
другую щеку и идти второе поприще.

В журнале «Знамения времени» за ноябрь 
1990 года в статье Поля Харви под заголовком 
«Самое большое живое существо» утвержда-
лось, что мы можем получить прибыль в мил-
лион долларов, просто посадив четыре дерева. 
Исследователи подсчитали, что в течение 50 лет 
жизни мы получили бы от одного дерева доход, 
равный в денежном измерении 282 тысячам дол-
ларов. Четыре же дерева дали бы доход почти в 
миллион долларов.

Ученые заявляют, что самое большое живое 
существо в мире – это не динозавр, а огромная 
секвойя, или калифорнийское мамонтовое дере-
во. Одно такое дерево весит столько же, сколько 
шесть голубых китов. Самое высокое из них на 21 
метр выше статуи Свободы.

В статье Харви сказано, что деревья в лесу, ви-
димо, способны подпитывать друг друга, соединя-
ясь корнями и делясь питательными элементами 
и водой. Следовательно, лес – это не просто со-
вокупность отдельных деревьев, а «коллективное 
сообщество деревьев, борющихся вместе за вы-
живание». 

Деревья могут совершать уди-
вительные вещи. Клены, поса-
женные на 243 гектарах земли, 
каждый день выделяют в воз-
дух 75 тысяч литров чистой 
воды. А сколько фруктов и 
орехов мы собираем с де-
ревьев!

Неудивительно, что псал
мопевец сравнивает пра-
ведных людей с цветущими 
деревьями. Их жизнь при-
носит плод даже в старости. 
Пока мы соединены с Иису-
сом Христом, наша жизнь будет 
приносить великие блага миру. 
Мы прославляем Бога и служим 
благословением друг для друга.

Прославьте Бога за возмож-
ность цвести для Него. Какие, 
по-вашему, благие деяния 
Бог может совершить через 
вашу жизнь?

«Праведник цветет, как пальма, воз-
вышается, подобно кедру на Ливане. 
Насажденные в доме Господнем, они 
цветут во дворах Бога нашего. Они и в 
старости плодовиты, сочны и свежи» 

(Псал. 91:13-15).

ЧЕТЫРЕ ДЕРЕВА И ОДИН 
МИЛЛИОН ДОЛЛАРОВ

Бог, отдавший самое 
дорогое

«Господь, Господь, Бог челове-
колюбивый и милосердый, долго-
терпеливый и многомилости-
вый и истинный, сохраняющий 
милость в тысячи родов, про-
щающий вину и преступление 
и грех, но не оставляющий без 
наказания, наказывающий вину 
отцов в детях и в детях детей 
до третьего и четвертого рода»

(Исх. 34:6, 7).

Давид видел в Боге свое убе-
жище, очень напоминающее те 
шесть израильских городов-убе-
жищ, которые давали приют не-
виновным беглецам.

Обратись к Богу
Если ты один, нет друга,
Не с кем слово разделить,
В твоем сердце злая вьюга
Мысли черные таит.
Мир кажется таким далеким,
Неприступным и глухим,
Ты один в нем, одинокий,
Нет дела до тебя другим.
Тоска и скука угнетают,
Уводят в мир бессилья, тьмы,
Мечется душа, страдает,
Желает в мир иной уйти.
Взгляни на небо, на просторы,
На созвездия, узоры,
Сотворил их Бог-Творец,
Он Небесный твой Отец!
Обратись к Творцу Вселенной,
Всех невидимых миров,
Он откроет непременно
Путь, где радость, мир, любовь!
Мысли мрачные развеет,
Даст простор душе твоей,
Обратись к Нему скорее,
Станет мир вокруг светлей.
Ухватись за Божью руку,
Он печется о тебе,
Удалит печаль и скуку,
Будешь в свете, не во тьме.
Обретешь покой и радость,
Любящих тебя друзей,
Вкусишь новой жизни сладость,
Обратись к Нему скорей.

		  Т. Кузнецова



9ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ№2 (107)  Февраль  2012Тропинками жизни

Чудо? Откуда ждать его? От безысход-
ности мои родители стали чаще посещать 
православную церковь, учили нас, детей, 
молитвам и сами молились, как умели. 

– Господи, Кто Ты и зачем Ты это де-
лаешь? Скажи мне, почему это случилось 
с моим сыном? – не успокаивалась мама. 
Увидев ее слезы, я побежала в сад и тоже 
дала волю слезам:

– Боже, за что Ты нас так наказыва-
ешь? – взывала я к Невидимому. – Неужели 
Сережка был плохим мальчиком?

Мне было 9 лет, я верила, что на Небе 
есть Бог, но Он был для меня чужим. Мне 
казалось, что Бог только и делает, что сле-
дит за всеми людьми, чтобы наказывать их, 
поэтому  Его боялась.

Мама почти все время находилась возле 
сына. Откуда ждать помощи? Если есть Бог, 
то почему Он ничего не делает? Эти вопросы 
не давали покоя моему отцу. Он искал ответ 
во многих книгах, но каждый автор, каждая 
культура обожествляла свой идеал, на кото-
ром и базировались их учения. Восточные 
религии с их темными чудесами и загадоч-
ными боголюдьми никак не могли удовлет-
ворить запросы искреннего искателя смысла 
жизни. Учения индуизма, Мухаммед, Кришна 
не утоляли той духовной жажды, которую мог 
удовлетворить только Истинный Создатель 
человека. Отец нигде не мог найти ответы на 
свои вопросы, пока кое-что не случилось.

– Степа, я тут купила одну книгу, пусть 
она находится в доме, говорят, она хранит 
от несчастий, – сказала мама отцу и поста-
вила объемную книгу на полку.  

Чудо произошло! После недлительных 
упражнений Сережа стал потихоньку ста-
новиться на правую ногу и в конце концов 
прихрамывая, начал ходить. Многие удив-
лялись: как такое возможно? Но лишь спу-
стя некоторое время мы поняли, что это и 
было не что иное, как чудо. 

–  Почему я раньше об этом не знал? – 
удивлялся отец, перелистывая новую кни-
гу. – Что-то в ней есть необычное. 

Все чаще к нему приходило убеждение, 
что искать нужно здесь, что именно в Би-
блии есть ответ. И он искал. Многое было 
непонятно, но отец не отчаивался, он ра-
довался, когда открывал для себя хотя бы 
одну маленькую жемчужину. Невероятно, 
но эта Книга отвечала на его вопросы! В 
то же время, когда он читал ее, появлялись 
новые проблемы, требующие решения. 

– Почему в Библии везде говорится о 
субботе? – недоумевал отец. – Я никогда 
раньше не слышал, что суббота – святой 
день Господень. Если это так, то почему 
же люди его не почитают? А может, и есть 
такие? Вряд ли! Люди все изменили, они 
не любят постоянство, поэтому, наверное, 
суббота забыта всеми. А если я попробую 
поступать, как здесь написано? 

Приняв такое решение, отец оставался в 
следующую субботу в покое. Жене и нам, 
детям, он объяснил: «Потому что так напи-
сано в Библии». Мать, привыкшая к непо-
стоянству своего мужа, не препятствовала 
ему, в душе надеясь, что это скоро пройдет. 
Позже отец перестал употреблять свини-
ну. Но еще больше он удивлял нас своим 
характером, становясь все мягче и добрее. 
Изо дня в день глава семьи делился со сво-
ими домочадцами новыми открытиями. 

Однажды в городе на рынке мама по-
знакомилась с женщиной, торговавшей 
христианскими книгами. Лиля – так звали 
новую подругу мамы – предложила ей ли-
тературу. Теперь каждый раз, возвращаясь 
домой с рынка, мама привозила одну или 
две книги от Лили. Эти книги помогали 
отцу лучше понимать Библию, поэтому он 
с удовольствием их читал. Прошло почти 
два года с той дивной встречи с Книгой 
книг – Библией, но духовная жажда отца не 
ослабла, а, наоборот, возросла. Он не по-
сещал никакую церковь, так как был убеж-
ден, что все заблуждаются. Лиля частенько 
приглашала моих родителей посетить ту 
церковь, в которую ходила она. Мать уже и 
сама начала говорить отцу:

– Ну давай хоть раз поедем да посмо-
трим, что это за церковь! Лиля – хороший 
человек, я думаю, что в ее церкви люди 
такие же.

– Надя, я уже не доверяю никому. Люди 
ушли от источника истины, они все изме-
нили, и, я думаю, только те, кто придержи-
вается библейского взгляда, идут верно, но 
я сомневаюсь, что есть такая церковь, где 
авторитетом являются не различные пре-
дания, а Библия. 

Мать перестала уговаривать отца, пока 
однажды он сам не заговорил:

 – Ты знаешь, сегодня я был в городе и 
проходил мимо той церкви, куда нас при-
глашала Лиля. Это здание не похоже на 
привычные церковные здания с куполами, 
но мне просто интересно: как там проходит 

служба? Да, ты была права, нужно просто 
поехать и посмотреть, к тому же я про-
читал, что богослужения там проходят по 
субботам. 

В ближайшую субботу родители посети-
ли эту церковь. Своими первыми впечатле-
ниями они поделились с нами:

– Люди там одеты просто, – начала 
мама, – даже проповедующий не отличал-
ся от всех остальных.

–  А самое главное, – отметил отец, – он 
постоянно цитировал Библию. 

С восторгом в голосе мама продолжала:
– Люди такие добрые и всегда улыбают-

ся! А как красиво поет хор! Мы были, слов-
но на небесах, слушая его пение! Там все 
друг друга называют братьями и сестра-
ми – необычно, но в то же время прият-
но. Представляете, во время перерыва все 
оставляют сумочки и другие вещи на своих 
местах, не беспокоясь, что кто-нибудь это 
украдет!

Родители радостно делились с нами сво-
ими впечатлениями. В тот день мама долго 
не могла уснуть: перед глазами – улыбаю-
щиеся лица, вновь и вновь слышится ме-
лодичное пение хора. В следующую суб-
боту они опять поехали в церковь. Теперь 
никого не нужно было уговаривать – в это 
чудесное общество тянуло как магнитом.  

В то время семье пришлось нелегко, 
так как родственники не одобряли наших 
взглядов, в школе также начались неприят-
ности. Но Бог в утешение послал маме сон. 
Ей приснилось, будто она плывет на лод-
ке по тихой и чистой реке. И вдруг откуда 
ни возьмись появились пороги со множе-
ством камней, преграждающих путь. 

– Как между ними проплыть?! – расте-
рялась она и закрыла лицо руками. – Я же 
разобьюсь! 

Но прошло мгновение, мама открыла 
глаза и увидела, что все самое страшное 
осталось позади. Впереди – прежнее спо-
койствие реки, тихая гавань и пологий бе-
рег.  

Пройдя такой удивительный путь обра-
щения, мы уже не задавали вопрос: «За-
чем, Господи? Зачем Ты допустил эти пере-
живания с Сережей?».

Я часто вспоминаю путь, которым вел 
нас Господь, и с каждым днем все боль-
ше и больше убеждаюсь, как сильно Он 
любит нашу семью! Как сильно Он любит 
каждого!

«И ВЗЫЩЕТЕ  МЕНЯ  И  НАЙДЕТЕ…»  (Иерем. 29:13)

Татьяна Гнатюкнуется всякое отечество на небесах 
и на земле» (Ефес. 3:14, 15).

Бог, Который дает. Иисус от-
крыл Своего Отца как Бога дающе-
го. Мы видим Его таким при творе-
нии, в Вифлееме, на Голгофе.

При творении Отец и Сын дей-
ствовали сообща. Бог дал нам 
жизнь, хотя знал, что это приведет 
к смерти Его Собственного Сына.

В Вифлееме, отдавая Сына, Он 
жертвовал Самим Собой. Какую 
боль испытал Отец, когда Его Сын 
пришел на эту оскверненную гре-
хом планету! Представьте себе чув-
ства Отца, видевшего, что Его Сын 
поменял любовь и восхищение 
ангелов на ненависть грешников, 
славу и блаженство небес на путь 
смерти.

Но именно Голгофа помогает 
нам во всей полноте понять Отца. 
Боль, которую испытал Бог Отец 
от разделения со Своим Сыном в 
жизни и смерти, была невырази-
мо мучительней любого страдания, 
выпавшего на долю человечества 
на земле. Отец страдал со Христом 
в одинаковой мере. Что еще могло 
бы глубже раскрыть характер Отца? 
Именно Крест, как ничто другое, 
открывает истину об Отце.

Бог любви. Иисус любил гово-
рить о нежности и глубокой любви 
Бога. «Любите врагов ваших, – при-
зывал Он, – благословляйте прокли-
нающих вас, благотворите ненавидя-
щим вас и молитесь за обижающих 
вас и гонящих вас, да будете сынами 
Отца вашего Небесного; ибо Он по-
велевает солнцу Своему восходить 
над злыми и добрыми и посылает 
дождь на праведных и неправедных» 
(Матф. 5:44,45).

Три притчи Христа показывают, 
насколько сильно Бог любит поте-
рянное человечество и заботится 
о нем (см. Луки 15). Притча о по-
терянной овце учит, что спасение 
совершается по Божьей инициати-
ве, а не потому, что мы сами ищем 
Бога. Как пастырь любит своих 
овец и, рискуя жизнью, ищет тех, 
которые потерялись, так – и даже 
гораздо сильнее – Бог любит каж-
дого заблудшего человека.

Эта притча имеет также и все-
ленское значение: потерянная 
овца символизирует собою наш 
восставший мир, ничтожный атом 
в огромной Божьей Вселенной. 
Бог принес бесценный дар, Своего 
Сына, чтобы вернуть нашу плане-
ту в небесную семью. Значит, наш 
павший мир так же дорог Ему, как 
и остальное творение!

Притча о потерянной драхме 
подчеркивает, как высоко Бог це-
нит нас, грешников. А притча о 
блудном сыне показывает безмер-
ную любовь Отца, Который при-
глашает домой Своих кающихся 
детей. Если Небо радуется об од-
ном грешнике кающемся (см. Луки 
15:7), то представьте себе радость 
Вселенной при Втором прише-
ствии Господа.

Отец с величайшим желанием 
ожидает Второго пришествия, ког-
да искупленные наконец войдут 
в свой вечный дом. Тогда будет 
ясно, что не напрасно «Бог послал 
в мир Единородного Сына Своего, 
чтобы мы получили жизнь чрез 
Него» (1 Иоан. 4:9). Только непо-
стижимая, бескорыстная любовь 
сможет объяснить, почему, даже 
«будучи врагами, мы примирились 
с Богом смертию Сына Его» (Рим. 
5:10). Можно ли отвергнуть такую 
любовь и не познать Его как наше-
го Небесного Отца?

«Отец с величайшим жела-
нием ожидает Второго при-
шествия, когда искупленные 
наконец войдут в свой вечный 
дом. Тогда будет ясно, что не 
напрасно «Бог послал в мир Еди-
нородного Сына Своего, чтобы 
мы получили жизнь чрез Него»

(1 Иоан. 4:9).

Шел 1993 год. Сереже, мое-
му младшему брату, было всего 
семь лет, когда с ним случилось 
несчастье: он случайно поранил 
ногу, и правое колено стало оте-
кать и сильно болеть. Ему сделали 
операцию, но состояние долгое 
время не улучшалось; пришлось 
сделать повторную, а потом – еще 
одну и еще, и так семь операций. 
Установили диагноз – остеомиелит. 
«Мы не знаем, сможет ли он встать 
на правую ногу. Чтобы не распро-
странилось заражение, мы удалили 
надколенник, поэтому маловероят-
но, что мальчик будет ходить, если, 
конечно, не случится чудо». 

М у д р ы е    м ы с л и
Чтобы переварить знания, надо поглощать их 

с аппетитом 
(А. Франс).

Незнание – не аргумент (Спиноза).

Есть книги, которые надо только от-
ведать, есть такие, которые лучше всего 
проглотить, и лишь немногие стоит раз-
жевать и переварить

(Ф. Бэкон).



10 ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ №2 (107)  Февраль  2012

Дорогое обучение
Молодого, недавно назначенного менеджера 

компании IBM руководство вызвало на ковер. Еще 
бы! Он совершил сделку, на которой фирма по-
теряла 10 миллионов долларов. Когда сотрудник 
понял свою ошибку, было уже поздно – деньги 
уплыли. 

Зайдя в кабинет, он, чувствуя свою вину, вы-
палил: 

– Я понимаю, что вы вправе меня уволить, и, 
признавая свою вину, принимаю ваше решение. 

– Уволить? – произнес руководитель. – Мы толь-
ко что потратили 10 миллионов на ваше обучение, 
поэтому не можем позволить себе разбрасываться 
такими ценными кадрами. Идите работать!

Дела семейные

Воспитание детей 
Само слово «воспитание» вызывает 

у взрослых самые разнообразные эмо-
ции. Воспитанию детей мы отдаем все 
свои силы. Когда нам кажется, что мы 
уже добились успеха, новый этап жизни 
наших чад доставляет нам очередные 
проблемы. Порой наше плавание по 
этому бурному морю проходит доволь-
но гладко, а иногда нас настигают бури 
и волны накрывают с головой. Подчас 
опускаются руки, и мы уже готовы сдать-
ся: будь что будет – идем ко дну. 

Однако я хочу вас ободрить. Вовсе 
не обязательно отдаваться воле стихии. 
Жизнь наших детей не должна зависеть 
от случая. 

Не нужно нервно ходить по комнате, 
дрожа от страха перед «сюрпризами», 
которые могут преподнести нам наши 
дети. Мы не должны бояться прибли-
жения того или иного этапа в жизни 
нашего ребенка, когда нам кажется, 
что за каждым углом его подстерегает 
опасность. Хотя мы и не можем быть 
совершенными родителями, в наших 
силах начать изменять жизнь своих де-
тей в положительную сторону прямо 
сейчас. Не имеет значения, сколько лет 
ребенку: тридцатилетний сын, пере-
живший три развода (и все три случи-
лись по вине его пагубного пристрастия 
к спиртному), нуждается в молитве не 
меньше, чем ребенок трех дней от роду, 
который представляется нам самим со-
вершенством. Сколько бы ни было лет 
детям, наши молитвы служат им только 
во благо. Смысл молитвы заключается 
не в том, чтобы попытаться изменить 
жизнь детей собственными силами, а в 
том, чтобы обратиться к совершенному 
родителю всех времен – нашему Небес-
ному Отцу. Таким образом, продвигаясь 
вперед шаг за шагом, учась ходатай-
ствовать за своих детей, мы должны су-
меть в своих молитвах рассказать Богу о 
каждой детали их жизни. В этом сокры-
та огромная сила, возможности которой 
человек не в состоянии даже предста-
вить. Поэтому не следует недооцени-
вать значение родительской молитвы. 

К сожалению, мои родители не были 
образцом для подражания. Со време-
нем я поняла, что мы невольно копи-
руем их поведение и повторяем ошиб-
ки, свидетелями которых когда-то были. 
Иногда эти картины детства неожиданно 
вспыхивают в нашей памяти ярким све-
том еще прежде, чем мы осознаем, что 
происходит и сможем ли с этим спра-
виться. И в такие моменты произносим 
слова, способные сильно ранить наших 
детей. Все усугубляется еще и чувством 

вины перед ними, которое укореняется в 
нас и разрастается затем до чудовищных 
размеров. К счастью, у меня был чело-
век, который помог мне преодолеть эти 
трудности, и благодаря его поддержке я 
смогла справиться с этой проблемой, не 
причинив вреда своему ребенку. Однако 
не все родители выходят победителями 
из подобной ситуации. 

Считая себя изначально плохой ма-
терью, я очень нервничала и пережи-
вала после рождения первого ребенка. 
Боялась травмировать его так же, как 
меня травмировало общение с моей 
матерью. Перечитав все имевшиеся у 
нас дома книги на тему воспитания и 
стараясь не пропустить ни одного се-
минара по воспитанию детей, стреми-
лась усвоить всю полезную информа-
цию, но этого оказалось недостаточно. 
Меня мучили бесчисленные страхи за 
духовное, эмоциональное и умственное 
развитие моего сына, но больше все-
го терзал ужас перед тем, что могло с 
ним случиться. Его могли похитить, он 
мог утонуть, попасть в аварию и силь-
но покалечиться, он мог заболеть, его 
могли совратить, он мог стать жертвой 
насилия или просто умереть. Страх за 
будущее сына парализовал меня и как 
ни старалась умерить материнскую тре-
вогу, любая журнальная статья, любая 
телевизионная новость о совершенных 
преступлениях внушали мне еще боль-
ший страх за моего ребенка. Это было 
выше моих сил. Однажды в отчаянии 
взмолилась: «Господи, я больше не вы-
держу! Я не могу двадцать четыре часа 
в сутки охранять сына. Я хочу обрести 
душевный покой. Что мне делать?». 

Мы с мужем полностью доверились 
Богу, ибо только Он мог позаботиться 
о воспитании нашего сына. Необходи-
мо было молиться за все сферы жиз-
ни Кристофера. Осознав это, я поняла, 
что если меня начинал мучить страх за 
сына, то это Святой Дух обращал мое 
внимание на определенную пробле-
му Кристофера, о которой нужно было 
молиться. И когда молилась о ней и от-
давала своего сына в руки Божьи, Он 
освобождал от конкретной заботы. Од-
нако это не означало, что больше уже 
не надо молиться, просто этот груз на 
какое-то время снимался с моих плеч. 
Но как только проблема возникала сно-
ва, опять начинала о ней молиться. Го-
сподь не обещал мне, что с моим сыном 
никогда не случится ничего плохого, – 
просто молитва высвобождала Божью 
силу, которая начинала действовать в 
жизни Кристофера и защищать его, и 
тогда приходил покой. 

Я также поняла, что не должна в 
молитве за ребенка просить Господа 
исполнить мои эгоистичные желания, 
чтобы не испытать разочарования. 
Многим, наверное, знакома молитва 
такого рода: «Господи, я молю Тебя о 
том, чтобы Кристофер, когда вырастет, 
женился на дочери наших лучших дру-
зей» (было бы совсем неплохо пород-
ниться с ее родителями). Или: «О, Го-
споди, сделай так, чтобы Аманду тепло 
встретили в этой школе» (мне от этого 
было бы спокойней). Разумеется, мы 
ни за что не произнесли бы эти тайные 
мысли вслух, но они остаются в нашем 
подсознании и продолжают влиять на 
нас, заставляя диктовать Богу свои же-
лания. Поэтому мною был избран дру-
гой вариант молитвы: «Господи, научи 
меня молиться за ребенка. Научи меня 
воспитывать его согласно Твоим запо-
ведям, и пусть Твоя воля исполняется в 
его жизни». 

Когда через четыре с половиной года 
родилась моя дочь Аманда, я уже была 
научена Богом молиться за ребенка, не 
подменяя ее нужды своими собствен-
ными желаниями. В течение последу-
ющих двенадцати лет Бог отвечал на 
молитвы самым удивительным образом. 

Мы с мужем чувствуем, что Бог за-
ботится о наших детях, а они с радо-
стью признают и почитают Его, ибо 
когда родители молятся за своих детей, 
Божья сила входит в их жизнь. 

Что такое молитва 
и как она действует?
Молитва – это не просто список ва-

ших желаний, представленный Богу. 
Молитва предполагает, что вы призна-
ете присутствие Бога в вашей жизни и 
ищете Его водительства.

Молитва воздействует не только на 
нас, но и на тех, за кого мы молимся. 
Молясь за своих детей, мы просим 
Бога войти в их жизнь, стать ее частью 
и действовать им во благо. Однако это 
не значит, что ответ всегда приходит не-
медленно. Иногда приходится ждать в 
течение нескольких дней, недель, меся-
цев и даже лет. Но наши молитвы никог-
да не бывают бесполезными. Если мы 
молимся, что-то обязательно изменя-
ется, замечаем мы это или нет. Библия 
говорит: «…много может усиленная мо-
литва праведного» (Иак. 5:16). Все, что 
должно случиться в нашей жизни и в 
жизни наших детей, происходит только 
по Божьей воле и вследствие действия 
Его силы. Молясь, мы открываем дверь 
для Бога и Его силы и приглашаем их во-
йти в нашу жизнь.

Клайв Льюис однажды писал: «Бог создал нас 
подобно тому, как человек изобретает машину. 
Машина, созданная с расчетом на бензин, не 
будет работать исправно ни на каком другом то-
пливе. Человека же Бог создал с расчетом на то, 
что энергию для своей жизни он будет черпать в 
Боге. Бог – горючее, на котором, по Его замыслу, 
может работать человеческий дух. Бог Сам – та 
пища, которая питает наши душу и дух. Никакой 
другой нет... Бог не может дать нам счастье и мир 
в отрыве от Него, потому что без Него счастье и 
мир просто не существуют» (К. С. Льюис. «Просто 
христианство», с. 57).

Да, на самом деле, человек так создан, что не 
сможет полноценно жить без личного ежеднев-
ного близкого общения с Богом (Деян. 17:28). Без 
этого он просто неполноценен. Многие христиа-
не, которые когда-то «нашли» или «приняли» Бога, 
ошибочно предполагают, что они теперь знают 
Его. Однако существует громадная разница между 
принятием Отца и познанием Его.

Я принимаю и уважаю руководителя своего го-
сударства. Я даже признаю и подчиняюсь его ав-
торитету и власти. Но это не значит, что знаком с 
ним лично. И не могу утверждать, что знаю его так 
близко, как друга.

Печально, что многие верующие пытаются из 
своего официального взаимоотношения с Богом 
извлечь только выгоду. Они заявляют о верности 
Его авторитету и положению, но не имеют тесных 
взаимоотношений с Ним. Духовная жизнь таких 
людей протекает во внутреннем дворе святили-
ща, и они никогда не пытаются пройти во Святое 
святых, за завесу, чтобы находиться в присутствии 
Всемогущего Бога.

Принял или познал? Как научиться молиться 
о своих детях

Сила родительской молитвы

Это величайшее дело на земле, одно из труднейших и самых ответствен-
ных. Оно способно доставлять огромную радость и причинять сильную 
боль. Ничто иное так не обогащает душу, и ничто иное не может быть 

источником столь горького разочарования. Ни одна из областей челове-
ческой жизни не позволяет испытать столько восторга и вдохновения, 

если все идет хорошо, и ни одна из них не доставляет столько огорчения 
в случае неудачи. 

Сторми Омартиан

Христианство – не только вера в Бога, но и вера в человека, в возможность раскрытия божественного в человеке 
(Н. А. Бердяев).

Другие фразы: http://fraznik.ru/tw/571.html#ixzz1eSUc0s7q

Клайв Льюис с женой Джой

Христианство сегодня крайне нуждается 
в напоминании, что его главная сущность 

заключается в глубоких, постоянных, личных 
отношениях любви между человеком и Богом.



11ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ№2 (107)  Февраль  2012Сила выбора

  Александр Богданенков

Помню, как я, типичный советский 
школьник, одетый в выутюженную бе-
лую рубашку и синий костюм, с нетер-
пением ждал 1 сентября. Помню радость 
побед на школьных олимпиадах и горечь 
невыученных уроков, запечатленную 
учительскими чернилами на страницах 
моего дневника. Помню мучительный 
выбор будущей профессии, родитель-
ские нравоучения и наставления класс-
ного руководителя. Помню, как получил 
диплом государственного образца, ав-
торитетно утверждавший, что я плиточ-
ник-облицовщик третьего разряда. Пом-
ню тот глубокий след, который первый 
трудовой день оставил в моей памяти. 
Дебют в роли молодого специалиста 
преподнес мне невероятный урок, по 
сравнению с которым большинство ау-
диторных занятий – это пыль, вытряхну-
тая из книг в пустой череп. За какие-то 
восемь рабочих часов осознал, что 95% 
того, чему меня учили, никогда на самом 
деле не пригодится! Жизнь оказалась со-
вершенно не похожей на ту, какой она 
виделась из-за школьной парты! 

Почему так случилось, что теория и 
практика в моей жизни оказались боль-
ше похожи на заклятых врагов, чем на 
закадычных друзей? Почему то, что я так 
долго постигал из учебников, слышал от 
преподавателей, и то, что узнал на опыте, 
было похоже на параллельные прямые, 
которые хоть и движутся в одном на-
правлении, однако никогда не пересе-
каются? Лишь многие годы спустя стало 
понятно, что знание, каким его препо-
давали нам в школе, и знание, каким его 
сотворил Бог, – это разные вещи. Давайте 
разберем это на примере.

Знаете ли вы, что такое авокадо? 
Что-то слышали? Припоминаете? Мо-
жет, видели на витрине магазина или 
на рыночном прилавке? Авокадо – это 
заморский чудо-фрукт зеленого цвета, 
по форме чем-то напоминающий нашу 
грушу. Но можно ли назвать такое зна-
ние истинным? 

А знаете ли вы генерального дирек-
тора вашего предприятия? Ну как же не 
знать, любому от дворника до главного 
инженера знаком Михаил Яковлевич! 
Нет, ну а конкретно вы знаете главное 
лицо вашей фирмы? Время от времени 
видите, обмениваетесь дежурными фра-
зами, даже несколько раз здоровались за 
руку. Вы в курсе того, что у него двое де-
тей, а жена работает завучем во 2-й шко-
ле. И вы думаете, что если вам известно 
все это, значит, вы знаете вашего ди-
ректора? Может быть, с вашей стороны 
обладание подобной информацией ка-
жется настоящим знанием, однако Свя-
щенное Писание утверждает обратное.

В Библии есть замечательные слова, 
призывающие познать Господа: «Вкусите, 
и увидите, как благ Господь!» (Псал. 33:9). 
Знание Бога не равнозначно обладанию 
определенной информацией о Нем. Зна-
ние Бога и знание о Боге – это разные 
вещи. Слово Божье говорит, что истин-
ное знание приходит через постижение 
предмета на практике, через активное 
взаимодействие, через «вкушение». Эту 

закономерность без особых усилий мож-
но увидеть в Божественном предостере-
жении, сказанном Адаму в Эдемском 
саду: «А от дерева познания добра и зла, 
не ешь от него; ибо в день, в который ты 
вкусишь от него, смертию умрешь» (Быт. 
2:17). Первая семейная чета могла бы 
детально изучить дерево познания до-
бра и зла, представив в своей научной 
диссертации подробную классификацию 
этого растения. Можно было опреде-
лить отдел, класс, семейство, род и вид 
этого дерева и выдвинуть гипотезу от-
носительно смертельного яда, который, 
возможно, содержится в плодах данного 
растения. Однако сколь бы выдающей-
ся не была проделанная работа, она не 
могла быть зачтена в качестве истинного 
знания. Подлинное знание предполагает 
проникновение вовнутрь, а не хождение 
вокруг да около, оно больше говорит об 
опыте, нежели об интеллектуальном по-
знании.

Мы приходим в этот мир, ориентиро-
ванные на истинное знание. Взгляните, 
как ребенок познает окружающую его 
среду. Он повсюду лазит, все трогает, тя-
нет в рот – он познает мир посредством 
активного взаимодействия с ним. Вы мо-
жете пригласить тысячу самых лучших 
профессоров, чтобы они прочитали лек-
ции о гречневой каше, однако очевидно, 
что такое знание ничего не даст вашему 
малышу. Чтобы понять, что такое гречка, 
нужно просто пару раз попробовать ее! 

У Андрея Усачева в его знаменитых 
юмористических рассказах для детей 
«Умная собачка Соня» есть одна ин-
тересная история. Проницательная 
собачка с солидным багажом наблю-
дений за человеческой жизнью была 
мучима противоречивым укладом 
людского бытия. «Очень странные эти 
люди, – думала она. – Картошку или щи, 
или кашу едят помногу, а всякие вкус-
ные вещи, например колбаску, варенье 
или шоколадные конфетки – помалу. Это 
неправильно, – думала умная собачка 
Соня. – Правильно, это когда наоборот: 
вкусного – помногу, а невкусного – по 
чуть-чуть». Действительно, странный на-
род: вместо того чтобы в большую тарел-
ку масла класть немного каши, они все 
делают наоборот и кладут малюсенький 
кусочек масла в огромную тарелку каши. 
Ну как они не понимают, что кашу маслом 
не испортишь? И вот собачка Соня од-
нажды заметила, как ее хозяин «доставал 
горчицу совсем по чуть-чуть – на самом 
кончике ножа, затем осторожно намазы-
вал на хлеб – и, зажмурившись, отправ-

лял в рот». Исходя из своей вполне аргу-
ментированной теории, собачка решила, 
что горчица должно быть самая вкусная 
на свете вещь, раз уж ее едят такими 
крошечными порциями. Что ж, впол-
не убедительно, но, пожалуй, истинное 
знание пришло к Соне несколько позже. 
«Соня достала из холодильника зеленую 
баночку, открутила крышку и, зачерпнув 
полную ложку горчицы, решительно су-
нула ее в рот. «А-а-а!» – зажмурившись 
сказала Соня. И тут же почувствовала, 
что проглотила ежа, ядовитую змею и 
горячий утюг сразу…». Как ни странно, но 
теория Сони в корне разошлась с ее но-
вым опытом, знание пришло к собачке 
не в ходе ее наблюдений и не после про-
чтения этикетки, наклеенной на баночку. 
Соня познала, что представляет собой 
горчица, вскоре после того, как вкусила 
этот продукт. 

Находясь неподалеку от дерева по-
знания добра и зла, Ева увидела, «что 
дерево хорошо для пищи, и что оно при-
ятно для глаз и вожделенно», однако все 
это еще не было знанием. Знание было 
обретено лишь после того, как она «взя-
ла плодов его [дерева], и ела» (Быт. 3:6). 
Знание пришло к согрешившим людям 
в виде стыда, вины, страха, самооправ-
дания и уклонения от ответственности. 
Сладкие на вкус плоды на деле оказались 
столь горькими!

Наполняя свою голову информаци-
ей о вещах, людях или даже о Боге, нам 
кажется, что мы обретаем драгоценное 
знание, но подобное знание напомина-
ет сбор вершков, в то время как кореш-
ки-корнеплоды остаются нетронутыми. 
Мы думаем, что познакомились с Богом, 
прочитав о Нем пару книг, прослушав 
гору проповедей и просмотрев несмет-
ное количество христианских фильмов. 
Однако правда состоит в том, что нам 
не удастся познать Господа до тех пор, 
пока не впустим Его во все сферы нашей 
жизни. Бог останется для нас привлека-
тельной теорией, доколе мы не сделаем 
Его хозяином в квартире своего сердца. 

Многие христиане очень любят кни-
ги, в которых описываются захватыва-
ющие дух опыты чудесного исцеления 
и Божественного водительства. Подоб-
ные истории, насколько бы объемными 
ни были, как правило, прочитываются 
за один присест. Однако чтение книги 
и жизнь – разные вещи. Вряд ли кто-то 
бы решился пережить ужасы онкологи-
ческого заболевания, чтобы лучше по-
нять Божью любовь к страждущим. Или 
сподобился пройти ад концлагерей, 
чтобы узнать, сколь близок Господь к 
обреченным на смерть. Читать исто-
рии о чудесах куда безопасней, чем 
переживать их на опыте собственной 
жизни. А ведь истинное познание Бога 
невозможно вне такого опыта. Да и 
человек, как поется в известной песне 
Владимира Высоцкого, в горах познает-
ся намного лучше, чем на равнине. 

 Именно поэтому Библия призывает 
нас стать главными действующими ли-
цами нашей с Богом истории: «Вкусите, 
и увидите, как благ Господь!» (Псал. 33:9).

«И сказал Бог Соломону: за то, 
что… ты не просил богатства, име-
ния и славы, и души неприятелей 
твоих, и также не просил ты многих 
дней, а просил себе премудрости 
и знания… премудрость и знание 
дается тебе; а богатство и имение и 
славу Я дам тебе такие, подобных 
которым не бывало у царей прежде 
тебя и не будет после тебя». 

	 (2 Пар. 1:11, 12)

Настоящее знание

Однако правда состоит в том, 
что нам не удастся познать Господа 
до тех пор, пока не впустим Его во 
все сферы нашей жизни. Бог оста-
нется для нас привлекательной 
теорией, доколе мы не сделаем Его 
хозяином в квартире своего сердца. 

Это заключительные слова последнего благо-
словения, произнесенного Моисеем перед тем, как 
взойти на гору Нево и умереть. Слова «счастлив» и 
«блажен» – синонимы. Что составляет счастье? Не 
секрет, что каждый на земле ищет счастье. Доктор 
Альберт Швейцер, известный священник, философ, 
врач, миссионер и знаток музыки, дал краткое, но 
правильное определение счастья. «Счастье, – ска-
зал он, – не что иное, как доброе здоровье и пло-
хая память». Когда мы впервые услышали это опре-
деление, то подумали, что мы, должно быть, самая 
счастливая пара на земле, ибо у обоих было хоро-
шее здоровье и не очень хорошая память – осо-
бенно на имена!

Жизнь нелегка, и чем старше мы становимся, тем 
тяжелее жизнь, по крайней мере, для некоторых. 
Один известный проповедник был настолько убеж-
ден, что люди старше 50 лет имеют больше проблем, 
что заявил: будь он президентом Соединенных Шта-
тов Америки, он дал бы каждому человеку старше 50 
лет и не попавшему в тюрьму медаль «Пурпурное 
сердце» (медаль за ранение в ходе боевых действий). 
Конечно, это крайняя позиция и даже смешная, по-
тому что замечательный возраст – около 50 лет  – или 
благородный – около 60 – может стать лучшим воз-
растом в нашей жизни!

Когда в исторический июньский день 1815 года 
закончилась битва при Ватерлоо, британские офи-
церы хотели понять, что же произошло. Они рас-
спрашивали многих солдат, которые участвовали в 
решительной битве против Наполеона. Один пе-
хотинец сказал: «Не спрашивайте меня, потому что 
я ничего не знаю, так как целый день тащился по 
грязи, а на меня наскакивал каждый мерзавец, у ко-
торого была лошадь».

Так происходит и с большинством из нас. 
Жизнь – это реальное земное сражение в грязи! 
Вокруг нас может происходить великое, хотя мы 
способны это не сознавать. И в теперешней битве 
можем стяжать себе мало славы, но это неважно. 
Мы блаженны и счастливы, ибо Господь любит 
нас. Он спас нас, и нами внесена своя лепта в Его 
окончательную и полную победу. Он – наш спаса-
ющий щит и могущественный меч.

Почувствовать себя счастливым можно тогда, ког-
да делишься счастьем с другими. Расскажите о ва-
шем счастье в Господе. Вы будете приятно удивле-
ны: рассказывая, почувствуете еще больше радости, 
чем раньше.

СЧАСТЬЕ  В ГОСПОДЕ

«Блажен ты, Израиль! кто подобен тебе, 
народ, хранимый Господом, который есть 
щит, охраняющий тебя, и меч славы твоей? 
Враги твои раболепствуют тебе, и ты по-
пираешь выи их» 

(Втор. ЗЗ:29).

ДЕЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ
При дороге стоял ствол засохшего дерева. 

Ночью прошел вор и испугался: он подумал, что 
это стоит, поджидая его, милиционер. Прошел 
влюбленный юноша, и сердце его радостно 
забилось: он принял дерево за свою возлюблен-
ную. Ребенок, напуганный страшными сказками, 
увидев дерево, расплакался: подумал, что это 
привидение. Но во всех случаях дерево было 
только деревом. 

Мы видим мир 
таким, каковы мы 
сами.



12 ВЕЧНОЕ СОКРОВИЩЕ №2 (107)  Февраль  2012 Узнай первым

Редакция оставляет за собой право печатать материалы 
в дискуссионном порядке, не разделяя взглядов автора, 
а также право редактировать и сокращать тексты.
Рукописи не рецензируются и не возвращаются. Объ-
явления, реклама и письма читателей печатаются на 
языке оригинала. Переписка ведется только на страницах 
газеты. Ответственность за содержание статей несет 
автор.

Свидетельство о государственной регистрации 
Серия КВ №8176 от 03.12.2003

www: lifesource.com.ua

Если вы желаете пожертвовать 
средства на развитие газеты, можете 
сделать это через банк.

Наши реквизиты:
Идентификационный код:
ЄДРПОУ 19350731
Адрес: 04071, г. Киев, ул. Лукьяновская, 
9/10А
Счет: 26006149457
МФО 380805
Наименование банка
«РАЙФФАЙЗЕН БАНК АВАЛЬ» в г. Киеве

Ежемесячная газета «Вечное Сокровище»
Издатель – христианское издательство «Джерело життя»

Ответственный за выпуск: Директор издательства 
«Джерело життя» Василий Джулай
Главный редактор издательства: Лариса Качмар
Ответственный редактор: Евгений Кучерявенко
Над номером работали: Вилина Меркулова, Яна Хорошун
Ответственная за печать: Тамара Грыцюк
Корректоры: Елена Белоконь, Анна Борисовская, Елена Долинина
Дизайн и верстка: Юлия Смаль
Тираж: 100 000 экз.
Адрес: 04071, г. Киев, ул. Лукьяновская 9/10А
e-mail: dzherelo@ukr.net;            тел.: (044) 428-84-38

Ну... почти
Н

аш
и 

ко
нт

ак
ты

:

Почти. Слово ужасное в 
любом языке. 

«Почти» относится к одной компа-
нии с «приблизительно», «в следующий 
раз», «если бы только» и «около». У этого 
слова привкус упущенных возможно-
стей, потерпевших неудачу попыток и 
неумело использованных возможно-
стей. «Почти» – это лишь благодарность 
в приказе, это игра в дублирующем со-
ставе, это скамейка для запасных, это 
второе место в состязании, это подго-
ревшая выпечка. 

Почти – это то, что ускользнуло: толь-
ко что закончившаяся распродажа, поч-
ти окупившееся рискованное предпри-
ятие. Почти… 

Скольких людей вы знае-
те, чьи притязания на славу 
сосредоточены в «почти»? 

 Я вам когда-нибудь рассказывал, 
как меня почти выбрали Предпринима-
телем года? 

 Говорят, что он почти попал в выс-
шую лигу. 

 Я поймал сома, который был боль-
ше меня! Ну... почти больше…

Сколько живут люди, столько же су-
ществует «почти». Люди, почти выиграв-
шие сражение, почти покорившие вер-
шину, почти сделавшие открытие. 

Одно из самых знаменитых «почти» 
в Библии произошло с Пилатом. Да, он 
упустил то, что было намного значитель-
нее, чем крупная рыба или присуждае-
мый приз. 

Он чуть было не совершил величай-
ший в истории акт милосердия. Он поч-
ти освободил Сына Божьего, почти оста-
новился на решении оправдать Христа, 
почти узнал, Кто есть Истина! У него 
была власть. У него была возможность 
выбора. Он носил кольцо с печатью. 
Право освободить Сына Господа была в 

его руках... и он сделал 
это.... почти. 

Почти! Как 
часто эти пять ужасных 
букв оказываются в эпита-
фиях отчаяния? 

«У него почти получилось...». 
«Она почти согласилась 

остаться с ним». 
«Они почти договорились на-

чать все с начала». 
«Мы почти выполнили эту ра-

боту». 
«Он почти стал христиани-

ном». 
Что делает «почти» таким могуще-

ственным словом? Почему между «он 
почти» и «он сделал» существует такой 
широкий разрыв? 

Пилат познал тяжкий путь того, что 
позиция «почти» является самоубий-
ственной. К тому же он понял, что нет 
ада темнее, чем ад угрызения совести. 
Мой руки хоть тысячу раз, это не осво-
бодит тебя от вины упущенной возмож-
ности. Простить себя за то, что ты мог бы 
сделать, – это одно. Попытаться простить 
себя за то, что ты мог бы сделать, но не 
сделал, – это другое. 

Иисус знал это с самого начала. Для 
нашего собственного блага Он требо-
вал и требует абсолютного повинове-
ния. В Его речи никогда не было места 
для «почти». Вы либо с Ним, либо про-
тив Него. С Иисусом «приблизительно» 
должно стать «точно». «Иногда» должно 
стать «всегда». «Если бы только» должно 
стать «невзирая на». «В следующий раз» 
должно стать «на этот раз». 

Нет, у Иисуса никогда не было места 
для «почти», да и сейчас нет. 

Возможно, «почти» и играет где-то 
важную роль, но в вопросе спасения 
«почти» все равно, что «никогда». 


