
Только поблагодатиÌ Î Ë È Ò Â Å Í Í Û Å  × Ò Å Í È ß

ÏßÒÜ 
ФУНДАМЕНТАЛЬНЫХ 
ДОГМ РЕФОРМАЦИИ

• SOLA SCRIPTURA 
 («ТОЛЬКО ПИСАНИЕ»)

Áèáëèÿ – åäèíñòâåííîå ìåðèëî âåðû

• SOLA FIDE 
 («ТОЛЬКО ВЕРОЙ»)

Ïðîùåíèå è ñïàñåíèå ìîæíî ïîëó÷èòü òîëüêî âåðîé

• SOLA GRATIA 
 («ТОЛЬКО БЛАГОДАТЬЮ»)

Ñïàñåíèå ïðèõîäèò êàê Áîæüÿ áëàãîäàòü, 
êîòîðàÿ ÿâëÿåòñÿ  íåçàñëóæåííîé ìèëîñòüþ

• SOLUS CHRISTUS 
 («ТОЛЬКО ХРИСТОС»)

Õðèñòîñ – åäèíñòâåííûé Ïîñðåäíèê ìåæäó Áîãîì 
è ÷åëîâåêîì. Ñïàñåíèå âîçìîæíî òîëüêî ÷åðåç âåðó â Íåãî

• SOLI DEO GLORIA 
 («СЛАВА ТОЛЬКО БОГУ»)

Ëþäè äîëæíû ïîêëîíÿòüñÿ òîëüêî Áîãó 
è âîçäàâàòü ñëàâó èñêëþ÷èòåëüíî Åìó!  



М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

Êèåâ                               2017

Только поблагодати



2

В этом году мы отмечаем 500-летний юбилей протестантской 
Реформации, благодаря которой многие впервые услышали 
весть о спасении во Христе. Свет истины распространялся 

не только с помощью учений великих реформаторов, но и 
посредством самого Божьего Слова, ведь Библия стала доступной 
на основных языках мира и люди могли самостоятельно читать ее. 

Чтения Молитвенной недели в 2017 году сосредоточены на 
Христе – нашей Праведности, ибо «нет другого имени под небом… 
которым надлежало бы нам спастись» (Деян. 4:12). 

Эллен Уайт замечательно выразила эту мысль на сессии 
Генеральной Конференции, когда сказала: «Единственный 
способ для человека устоять в борьбе – укорениться и 
утвердиться во Христе… Голод души можно удовлетворить 
проповедью о Христе распятом, Христе – нашей Праведности. 
Когда мы укрепляем интерес людей к этой великой центральной 
истине, тогда сердце наполняют вера, надежда и мужество» 
(Бюллетень Генеральной Конференции, 28 января 1893 г.; 
см. также «События последних дней», с. 151). 

Я призываю вас в течение Молитвенной недели не только 
размышлять над этими особыми чтениями, но также проводить 
время в изучении Божьего Слова и в молитве, когда мы вместе 
будем сосредоточивать внимание на Христе – нашей Праведности. 
Если в вашем доме есть дети, изучите с ними Детские чтения, 
которые вы найдете в данном пособии. 

Пусть Господь благословит нас, когда мы все вместе, как 
всемирная церковная семья, будем изучать и молиться в это 
важное время истории Земли. 

Тэд Н. К. Вильсон, президент Церкви адвентистов седьмого дня

СОДЕРЖАНИЕ 

3	 Первая суббота

7	 Воскресенье

9	 Понедельник

11	 Вторник

14	 Среда

16	 Четверг

18	 Пятница

20	 Вторая суббота

23	 Чтения для детей

Молитвенные чтения 
2017 г. 

Только по благодати
Äèðåêòîð èçäàòåëüñòâà 

Â. Äæóëàé
Гëàâíûé ðåäàêòîð 

Ë. Êà÷ìàð
Кîððåêòîðû: 

Þ. Âàëü÷óê, И. Джердж 
Обложка, кîìïüþòåðíàÿ âåðñòêà 

Â. Êóçüìåíêî 
Оòâåòñòâåííàÿ çà ïå÷àòü 

Ò. Ãðèöþê
Áóìàãà офсетная. Îôñåòíàÿ ïå÷àòü. 

Ïîäïèñàíî ê ïå÷àòè 6.06.2017 ã. 
Ãàðíèòóðà Íüþòîí. 

Òèðàæ 4150 ýêçåìïëÿðîâ. 

Èçäàòåëüñòâî «Äæåðåëî æèòòÿ» 
04107, ã. Êèåâ, 

óë. Ëóêüÿíîâñêàÿ, 9/10-À, 
òåë. (044) 425-69-06, ôàêñ 467-50-64, 

E-mail: dzherelo@ukr.net, 
www.adventist.org.ua

ТОЛЬКО ПО БЛАГОДАТИ
В чтениях Молитвенной недели 
освещена тема Евангелия – 
Благой вести о спасении во 
Христе. Мы имеем надежду 
благодаря любви Иисуса и 
Его безусловному принятию 
грешников. 

ОБРАЩЕНИЕ ПРЕЗИДЕНТА 

ПОЗНАКОМЬТЕСЬ С АВТОРОМ

Ганс Гейнц родился в Вене, Австрия; 
теологию изучал в Адвентистском университете 
Франции (Séminaire Adventist edu Salèvein 
Collonges). После окончания семинарии четыре 
года служил пастором в Вене. Начиная с 
1957 года преподавал в семинарии Богенхофен 
(Seminar Schloss Bogenhofen) в течение 21 года 
(включая семь лет в должности ректора). После 

защиты докторской диссертации в университете Эндрюса 
(Andrews University) занимал должность декана в семинарии 
Мариенхее (Seminar Marienhöhe) в Дармштадте, Германия 
(1982 – 1995 гг.). Доктор Гейнц написал несколько книг и 
множество статей на темы богословия и церковной истории. 
Его докторская диссертация «Оправдание и заслуга» освещает 
конфликт между учением ортодоксальных церквей о заслугах 
и библейским учением о праведности по вере. В данное 
время Ганс Гейнц и его жена Луизетта на пенсии, однако 
ведут активный образ жизни. Они живут вблизи семинарии 
Богенхофен, Австрия. 



3

основание
На первый взгляд эта 

небольшая группа 
людей не отличалась 

от других похоронных про-
цессий: священнослужители, 
любопытные наблюдатели, 
могильщики с кирками и ло-
патами. Не доставало только 
одного – гроба с покойником. 

Странные похороны
Когда эта группа 

людей вошла на кладбище 
приходской церкви Сент-Мэри 
в Люттерворте, Англия, на их 
лицах отразились волнение 
и злорадство. Наконец, 
через 43 года после того, 
как «архиеретика» Джона 
Уиклифа положили в могилу, 
он получит по заслугам. 

Достигнув места 
захоронения, могильщики 
поспешно приступили к 
делу, все больше углубляясь 
в землю, пока их кирки не 
наткнулись на деревянную 
крышку гроба. Вскрыв гроб, 
нечестивые руки вытащили 
покоившиеся там кости 
Джона Уиклифа и бросили в 
пылающий огонь. 

Не получив возможности 
казнить реформатора при 
жизни, папство решило 
осуществить свой план после 

его смерти. Когда кости Джона 
Уиклифа превратились в пепел, 
гордые прелаты собрали его и 
высыпали в ближайшую реку 
Свифт, надеясь не оставить и 
следа от этого человека и его 
деятельности. 

Почему они испытывали 
такую ненависть и злобу? 
Потому что Уиклиф осмелился 
бросить вызов господствующей 
церкви, разоблачая живущих за 
чужой счет монахов. Но самым 
ужасным, по их мнению, было 
то, что Уиклиф осмелился 
перевести Библию с латыни 
на английский язык, сделав 
Божье святое Слово доступным 
людям. Священники, епископы 
и сам Папа Римский понимали, 
что свет Божьего Слова рассеет 
тьму, которая давала власть им 
и их коррупционной системе. 

Спустя столетия теолог и 
историк Джордж Таунсенд 
писал: «Но сожжение костей 
такого человека не могло 
положить конец его влиянию. 
Как выразился Джон Фокс в 
своей книге о мучениках, “хотя 
они выкопали его тело, сожгли 
его кости и развеяли его прах, 
однако не могли сжечь Слово 
Божье и истину его учения, 
которые принесли плод и 
успех. Это Слово и эта истина 

продолжают существовать 
даже до сегодняшнего дня”»1. 
Хотя Уиклиф избежал казни 
при жизни и был сожжен 
только после смерти, 
многие другие мученики 
были сожжены на костре, 
обезглавлены или утоплены за 
верность Богу и Его Слову. 

Делая Библию доступной для 
людей

Верные Божьи мужи 
продолжали прилагать 
усилия, чтобы обеспечить 
людей Библией на их родном 
языке. Через 200 лет после 
рождения Уиклифа самый 
известный реформатор 
Мартин Лютер опубликовал 
в 1522 году Новый Завет, 
переведенный на немецкий 
язык. Полный перевод Библии 
доктора Лютера вышел в свет 
в 1534 году, новое издание 
с радостью приветствовали 
простые немцы. Однако 
властям это не понравилось: 
«Напрасны были все попытки 
духовной и светской власти 
уничтожить “ересь”. Напрасно 
они прибегали к помощи 
тюрем, пыток, костров 
и мечей. Тысячи верных 
Божьих детей запечатлевали 
свою веру кровью, 
свидетельствуя о неуклонно 
распространявшейся 
истине. А гонения только 
способствовали этому» 2. 

В то время как Мартин 
Лютер распространял Божье 
Слово среди простых людей в 
Германии, Уильям Тиндаль, 
следуя по стопам Уиклифа, 

БОЖЬЕ   СЛОВО – 
 
НАШЕЙ ВЕРЫ

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ПЕРВАЯ СУББОТА

Тэд Н. К. Вильсон



4

решил осуществить новый 
перевод Библии на английский 
язык. Уиклиф переводил 
Библию с латинского 
текста, а Тиндаль – с языков 
оригинала, то есть с греческого 
и еврейского. Его труд не 
приняли в Англии, поэтому 
Тиндаль бежал в Германию, 
где в 1525 году вышел в свет 
его перевод Нового Завета – 
первый отпечатанный перевод 
с оригинального греческого 
языка на английский. 

Перевод Тиндаля сразу 
же проник в Англию, и с 
воодушевлением был принят 
народом, однако власти 
возненавидели реформатора. 
Когда он переводил Ветхий 
Завет, его предали. После 500 
дней заключения Уильяма 
Тиндаля казнили – задушили 
цепями и сожгли на костре. Но 
верные друзья завершили его 
труд. Полный перевод Библии, 
осуществленный Тиндалем, 
был издан через несколько лет 
после его смерти. 

Энтузиазм реформаторов
Почему эти мужи были 

готовы претерпевать боль, 
страдания и даже смерть, 
лишь бы сделать Божье Слово 
доступным для людей? Они 
жаждали донести Божью 
истину каждому человеку. 
Как только взоры людей 
обратились к библейской 
истине, они увидели 
противоречия между догмами 

священников и учением 
Божьего Слова. Истина 
освободила их от власти 
страха, в котором их держала 
господствующая церковь3.

Об энтузиазме 
реформаторов, стремившихся 
открыть каждому человеку 
доступ к Священному 
Писанию, Эллен Уайт 
писала: «Библия была дана 
не только для служителей и 
ученых. Каждому мужчине, 
женщине и ребенку следует 
читать Священное Писание 
для себя. Не полагайтесь 
на служителя, читающего 
его за вас. Библия – это 
Божье Слово к вам. Бедный 
и богатый, необразованный 
и ученый – все в равной 
степени нуждаются в нем. 
Христос сделал это Слово 
настолько простым, что никто 
из читателей не усомнится в 
нем»4.

Протестантский принцип 
исследования Библии 
заключается в простом 
буквальном прочтении текста и 
в том, чтобы позволить Библии 
толковать саму себя. Благодаря 
этим принципам большинство 
наших фундаментальных 
истин, таких как истины о 
субботе, состоянии умерших, 
святилище и следственном 
суде, были учреждены ко 
времени официальной 
организации Церкви 
адвентистов седьмого дня в 
1863 году. 

Относительно 
основательного изучения 
Библии Эллен Уайт писала: 
«Пастор [Хирам] Эдсон и 
другие, столь же ревностные, 
благородные и истинные 
служители Церкви, были 
среди тех, кто, пройдя через 
1844 год, взыскали истину, 
как сокрытое сокровище. 
Я встречалась с ними, и мы 
вместе настойчиво, горячо 
молились и исследовали 
Писание. Часто наши встречи 
продолжались до глубокой 
ночи; а иногда мы всю ночь 
молились об обретении света 
свыше и вникали в Слово 
Божье. Вновь и вновь эти 
братья, собираясь вместе, 
изучали Библию, чтобы 
глубже познать ее значение и 
приготовиться к проповеди ее 
истин»5.

Критический взгляд
Сегодня некоторые 

недооценивают метод 
исследования текста 
посредством простого 
буквального прочтения. Они 
считают, что к изучению 
Библии необходимо 
подходить критически, дабы 
понять, что определенные 
места Божьего Слова означают 
для нас, жителей XXI 
столетия. Вместо того чтобы 
сравнивать текст с текстом, 
они позволяют человеческой 
мудрости определять, что 
уместно, а что нет. 

“Сейчас настало время развивать совершенную веру, 
уверенность и доверие Слову Божьему      .

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ПЕРВАЯ СУББОТА

“



5

Одна из самых великих 
битв, с которыми мы 
сталкиваемся как адвентисты 
седьмого дня, – это битва за 
авторитет Библии. 

Будем же помнить, что 
Священное Писание – наша 
единственная гарантия 
безопасности, если мы 
правильно понимаем и 
применяем историко-
библейский метод толкования 
Писания, позволяя Библии 
толковать саму себя, заповедь на 
заповедь, правило на правило. 

Обратите внимание 
на следующие слова 
относительно принятия 
библейских наставлений: 
«Бог требует от Своих 
последователей больше, 
чем многие полагают. 
Если мы не хотим строить 
наши надежды на вечность 
на ложном основании, то 
должны принимать абсолютно 
всё, написанное в Библии, 
и верить, что Господь 
действительно имеет в виду 
то, о чем говорит»6. 

Методы изучения Библии
Церковь адвентистов 

седьмого дня имеет 
официальный документ 
о том, как изучать 
Библию. Утвержденный 
Исполнительным комитетом 
Генеральной Конференции 
на ежегодном совещании в 
Рио-де-Жанейро, Бразилия, 
документ «адресован всем 
членам Церкви адвентистов 
седьмого дня и имеет целью 
изложить руководящие 
указания по исследованию 
Библии». Далее в документе 
приведены два различных 
подхода к исследованию 
Священного Писания:

Историко-критический 
метод сводит к минимуму 
необходимость веры в 
Бога и послушания Его 
Заповедям. Кроме того, 
данный метод приуменьшает 
роль богодухновенности 
Библии как священной книги 
(включая проистекающее 
из богодухновенности 
единство ее текста), 
а также умаляет или 
неправильно интерпретирует 
апокалиптические 
пророчества и 
эсхатологические разделы 
Библии. Поэтому мы 
убеждаем изучающих Библию 
адвентистов не полагаться 
на использование исходных 
предпосылок и вытекающих 
из них выводов, связанных 
с историко-критическим 
методом.

В отличие от историко-
критического метода и его 
исходных предпосылок, 
мы считаем необходимым 
сформулировать принципы 
исследования Библии, 
которые будут соответствовать 
доктринам самого Священного 
Писания, сохранять единство 
всех его книг и основываться 
на том, что Библия — это 
Слово Божье. Такой подход 
приведет нас к радостному 
и вознаграждающему опыту 
познания Бога7.

Бог дал нам небесное 
поручение быть защитниками 
Его Слова, ибо оно истинно 
и изменяет жизнь людей. В 
мире преобладает мнение, 
что все относительно, но 
это не так! Существуют 
абсолютные истины, они 
записаны в Божьем Слове, и 
нам следует верно исполнять 
это Слово. 

Посвящайте время исследо-
ванию Божьего Слова

Мы живем в Лаодикийский 
период последних дней, когда 
христианство в основном 
является формальным. Дьявол 
делает все возможное, чтобы 
отдалить нас от Библии 
и истины. Он использует 
разные средства: развлечения, 
СМИ, удовольствия, работу, 
музыку, разногласия, 
внутреннюю борьбу, ложные 
учения, семейные ссоры, 
экономические проблемы – 
всё, что забирает время, 
предназначенное для изучения 
Божьего Слова. 

Поэтому сегодня 
необходимо серьезно 
задуматься над вопросом: 
ежедневно ли я читаю 
Библию? Божье Слово 
жизненно необходимо, 
поскольку благодаря ему мы 
лицом к лицу встречаемся с 
Иисусом Христом. Оно учит 
нас, что спасение возможно, 
только если мы полностью 
полагаемся на Спасителя. 
Священное Писание 
рассказывает нам о Его жизни 
и смерти, Его воскресении и 
служении за нас во Святом 
святых Небесного святилища. 
Оно напоминает нам, что 
суббота – это особая печать 
Христа, печать завета с Его 
народом, соблюдающим 
Заповеди. Библия утверждает 
нашу веру и надежду на 
скорое буквальное Второе 
пришествие Христа, нашего 
Спасителя. Она помогает нам 
понять, что мы служим Богу, 
Который никогда не потерпит 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ПЕРВАЯ СУББОТА



6

Вопросы
для размышления 
и свидетельства:

Какое историческое значение 
имеет факт сожжения костей 
Уиклифа?

Как мы можем извлекать для 
себя больше пользы из иссле-
дования Библии? 

Как следует понимать слова: 
«Буря приближается»? Каким 
образом мы можем пригото-
виться к ней?

поражения, и что Его Церковь 
преодолеет козни дьявола. 

Сейчас настало время 
развивать совершенную 
веру, уверенность и доверие 
Слову Божьему. Нам 
известно, что приближается 
время, когда мы не сможем 
полагаться на собственный 
разум, ведь появятся 
«почти непреодолимый 
обман»8 и обольстительное 
заблуждение, которые 
прельстят, «если возможно, и 
избранных» (Мф. 24:24). 

Настало время
Приближается буря. 

Настало время строить на 
твердом основании Божьего 
Слова. Сам Иисус объяснил, 
как нам приготовиться: 
«Итак, всякого, кто слушает 
слова Мои сии и исполняет 
их, уподоблю мужу 
благоразумному, который 

построил дом свой на камне; 
и пошел дождь, и разлились 
реки, и подули ветры, и 
устремились на дом тот, и он 
не упал, потому что основан 
был на камне» (Мф. 7:24, 25). 

Наша вера и наши 
убеждения должны зиждиться 
на вечном Божьем Слове. 
Библия, которая дошла до 
нас неизмененной и была 
запечатана кровью мучеников, 
стоит выше времени и 
культуры. Это Божье живое 
Слово, и под водительством 
Святого Духа мы можем найти 
в этом Слове ответы, в которых 
так отчаянно нуждаемся 
сегодня.

1 Джордж Таунсенд, цит. Джон Фокс. 
«Деяния и памятники: жизнь и труд 
мартиролога», т. 3, с. 96.
2 Эллен Уайт. Великая борьба, с. 196.
3 “William Tyndale,” at http://greatsite. 
com/timeline-englishbible-history/
william-tyndale.html.

ТОЛЬКО ПО 
БЛАГОДАТИ
В то время как боль­
шинство религиозных 
лидеров времен Иису­
са сосредоточивали 
внимание на осуж­
дении других, Иисус 
делал акцент на бла­
годати и прощении, 
как мы видим из Его 
общения с женщиной, 
взятой в прелюбодея­
нии (см. Ин. 8). 

4 Рукописи Эллен Уайт, 12, 7 февраля 
1901 г.
5 Эллен Уайт. Избранные вести, кн. 1, 
с. 206.
6 Эллен Уайт. Свидетельства для 
Церкви, т. 5, с. 171.
7 “Methods of Bible Study,” https://www.
adventist.org/en/information/official-
statements/documents/article/go/-/
methods-of-bible-study/.
8 Эллен Уайт. Великая борьба, с. 624.

3

2

1



7

Филипп Меланхтон, 
друг реформатора 
Мартина Лютера, по 

характеру был миролюбивым 
и благожелательным. Однаж-
ды его спросили, почему он 
так предан Лютеру, хотя этот 
великий человек часто бывал 
упорным, властным и резким. 
Меланхтон, один из известных 
ученых периода Реформации, 
ответил просто и лаконично: 
«Я узнал от него Евангелие». 

Посредством влияния 
Лютера и Реформации в 
начале современной эпохи 
Евангелие вновь оказалось в 
центре христианской веры. По 
словам апостола Павла, через 
Благую весть действует Божья 
сила, даруя спасение всякому 
верующему. «Ибо я не стыжусь 
благовествования Христова, 
потому что оно есть сила 
Божия ко спасению всякому 
верующему» (Рим. 1:16). 

Приведенный текст 
содержит пять важных 
понятий:

Благовествование
Слово «благовествование» 

означает «благая весть», 
«радостная весть». Это 
«благовестие Божие» (Рим. 
1:1), ибо оно исходит от Бога 
и возвещает о Боге. Но это 
также «благовествование 
Христово» (Рим. 15:19), 
представляющее собой весть о 

Человеческие теории не 
могут даровать спасение 
от страдания из-за чувства 
вины и скоротечности жизни; 
спасение совершается только 
благодаря Божественным 
действиям, Божественному 
оправданию. Лютер назвал 
оправдание «выгодной 
сделкой»2, чудесным обменом 
или заменой. 

На кресте «Бог во Христе» 
поменялся местами с миром 
(см. 2 Кор. 5:19). Он взял 
на Себя осуждение, которое 
должны были претерпеть 
грешники: «Судья осужден 
вместо нас»3. Иисус взял 
на Себя наше наказание и 
даровал нам Свою праведность 
(стих 21); Он отказался 
использовать Свою силу для 
Себя и даровал ее нам (2 Кор. 
12:9); обнищал ради нас и 
даровал нам Свое богатство 
(2 Кор. 8:9); предложил нам 
вместо горя славу и вместо 
страданий радость. Господь 
«уничижил Себя Самого» 
(Флп. 2:7), чтобы мы «всем 
обладали», хотя «ничего не 
имеем» (2 Кор. 6:10)4.

Для всякого человека
Чудеса Евангелия 

предназначены не для 
представителей отдельного 
народа, пола или социального 
статуса, а для каждого человека. 

По дороге в Дамаск 
гонитель Савл, с гордостью 
хвалившийся своим 
еврейским происхождением 
и фарисейской 
самоправедностью (Флп. 
3:4-6), пережил чудесную 
встречу с Иисусом и стал 
апостолом Павлом. Благодаря 
этому необыкновенному 

				    УЗНАВАЯ Евангелие М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ВОСКРЕСЕНЬЕ

миссии, жертве и искупительной 
смерти Иисуса из Назарета, 
Божественного Мессии. 
Более того, благовествование 
повествует о Его победе над 
смертью, о ходатайственном 
служении перед Богом за Свой 
народ, живущий в мире и 
сражающийся с трудностями, 
а также о Его будущем 
возвращении для завершения 
Своего служения. Таким 
образом, Евангелие заверяет нас, 
что после нынешнего «спасения 
в неспасенном мире» Христос 
вернется «изменить весь мир». 

Благая весть предоставляет 
решение основной проблемы 
человечества: «Евангелие — 
единственное противоядие 
против наводнивших Землю 
греха и скорби»1.

Сила Божия
Евангелие обладает 

творческой силой, ибо это Божье 
Слово. Человеческие слова не 
обладают творческой силой. 
Они часто представляют собой, 
по словам Шекспира, лишь 
«шум и ярость». Но когда Бог 
провозглашает Благую весть, 
Его слова исполняются: каждый 
верующий получает спасение. 

Спасение
Спасение не обретают в 

результате философского 
размышления, домыслов 
или книжной мудрости. 



8

Вопросы
для размышления 
и свидетельства:

Как Евангелие изменило вашу 
жизнь? Что вы приобрели бла-
годаря Евангелию?

Каким образом мы можем 
общаться с учеными, чтобы 
они почувствовали нужду в 
Евангелии?

Какое исцеляющее воздей-
ствие оказывает на нашу душу 
весть об оправдании только по 
вере во Христа?

Как Благая весть может убе-
дить людей всех возрастов в 
необходимости христианской 
веры?

опыту он становится другом 
языческим народам, к которым 
принадлежали многие из 
его знакомых христиан. 
Они были его «радостью 
и венцом» (Флп. 4:1). Для 
апостола страдания и смерть 
Христа ради искупления 
всех (1 Тим. 2:6) удалили все 
национальные, социальные и 
кастовые предрассудки (Гал. 
3:26-28). Евангелие разрушает 
все барьеры и создает 
наднациональное общество. 

Во Христе разные люди 
разного происхождения, 
образования и опыта становятся 
«familia Dei» (лат.) – Божьей 
семьей. «Христос разрушает все 
преграды, все национальные 
предрассудки и учит любить 
всю человеческую семью»5. 
Все люди становятся детьми 
Бога. Христос объединяет нас 
не только на горизонтальном 
уровне, но прежде всего 
на вертикальном: Своей 
искупительной смертью Он 
воссоединяет человечество с 
Богом. Каким образом?

Через веру во Христа
Говоря о вере, Павел не 

имеет в виду предположение, 
представление или даже 
согласие с определенным 
утверждением. Верить в 
Священное Писание (в то время 
это был Ветхий Завет) означает 
«крепко ухватиться, держаться», 
быть верным»6. В Новом 
Завете вера означает «доверие, 
верность, преданность». 
Мы получаем спасение – 
прощение грехов, принятие 
Богом, обновление жизни и 
окончательное искупление, – 

доверяя обетованию Христа о 
спасении, твердо полагаясь на 
Него и оставаясь верными Ему 
до конца. Бывших грешников, 
«нечестивых», спасают не их 
религиозные достижения (дела), 
а их доверие Богу, называющему 
их праведными во Христе (Рим. 
4:5). Оправдание грешников, 
то есть провозглашение их 
праведными перед Божьим 
престолом благодати, даровано 
только по вере, независимо от 
дел Закона (Рим. 3:28; Гал. 2:16). 

Церковь считала, что 
в течение столетий она 
сохранила Евангелие и 
правильно толковала его. 
Многие, полагая, что понимали 
Павла, забыли суть его вести. 
Так называемая «непорочная 
праведность по делам»7 
завладела христианством, 
превратив апостольское учение 
о благодати по вере в коварную 
религию дел. Под влиянием 
законничества – греческого 
учения о добродетели и 
римской правовой теории – 
оправдание грешников по 
благодати было заменено 
обязательным «тяжелым 
трудом»8. Совершая этот труд, 
бедный грешник, ищущий 
спасения, никогда не сможет 
узнать, достаточно ли он 
сделал, чтобы заслужить 
спасение. Хотя время от 
времени и раздавались 
некоторые голоса, несогласные 
с этим учением, однако либо 
они звучали неотчетливо, либо 
оставались неуслышанными. 

Реформация XVI столетия 
вновь открыла чудесную 
апостольскую весть о спасении. 
Вновь зазвучали слова Павла: 

«Праведный верою жив будет» 
(Рим. 1:17), и христианство 
осознало: «Единственная слава 
христиан – только в Иисусе 
Христе»9

.

1 Эллен Уайт. Служение исцеления, 
с. 141.
2 Труды Мартина Лютера, Веймарское 
издание, т. 7, с. 25 (Martin Luther, 
LuthersSchriften: Weimar Edition 
(Stuttgart: Metzler, 2003), vol. 7, p. 25). 
3 Карл Барт. Церковная догматика, 
т. 4.1, с. 211.
4 Horst Pöhlmann, Abriss der Dogmatik 
(Gütersloh: Gütersloher Verlag, 1975), 
p. 185.
5 Эллен Уайт. Желание веков, с. 823.
6 Rolf Luther, Neu testament liches 
Wörterbuch (Hamburg: Furche Verlag, 
1963), p. 95.
7 Barth, p. 523.
8 Tertullian De poenitentia 6.
9 Труды Мартина Лютера, 
Веймарское издание, т. 13, с. 570 
(Martin Luther, LuthersSchriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2004), vol. 13, p. 570). 

“Я узнал от него Евангелие      .

Филипп Меланхтон “

3

4

2

1



9

Учение об оправдании по 
вере – это «святилище 
Реформации»1. 

Осознав чудесное обетование 
об оправдании грешника 
посредством веры в распятого 
Христа, Мартин Лютер 
чувствовал себя так, словно 
уже оказался в раю.

Будучи монахом, 
священником и профессором 
теологии, Лютер многие годы 
пытался понять слова Павла: «В 
нем [Евангелии] открывается 
правда Божия» (Рим. 1:17). 
День и ночь он размышлял над 
этой фразой. По его словам, он 
ненавидел выражение «правда 
Божия», ибо понимал его 
философски, согласно учению 
отцов церкви и схоластиков. 
Мартин считал, что «правда 
Божия» – это требуемая Богом 
справедливость, которую 
грешники никак не способны 
явить, а поэтому попадают под 
Божий суд. 

Встречи с Богом в башне
В 1545 году, за год до 

своей смерти, бывший 
монах-августинец, а теперь 
реформатор Мартин 
Лютер вновь размышлял о 
поворотном моменте своей 
жизни, веры и деятельности. 
Таким моментом стало 
осознание, что «правда 
Божия» – это не требование, 

а дар, праведность, вменяемая 
Богом каждому верующему 
во Христа. Согласно словам 
Лютера, он понял это в 
комнате, расположенной в 
башне Черного монастыря в 
Виттенберге: «В этой башне 
Святой Дух открыл мне 
Священные Писания»2.

Библейская праведность
«По праведности Твоей 

спаси меня» (Пс. 30:2 – 
согласно оригиналу). Еще в 
Ветхом Завете записано, что 
Божья праведность – это 
праведность, спасающая 
грешников. Когда Авраам 
получил обетование о будущих 
потомках (Быт. 15:5), он был 
не «суперчеловеком», а таким 
же грешником, как все мы. 
Однако патриарх поверил 
Господу, и Он вменил ему 
это в праведность (стих 6). 
То есть Бог считал Авраама 
«праведным» благодаря его 
вере. Как «нечестивые» в 
Библии представляют собой 
не атеистов в современном 
понимании, а в общем смысле 
«грешников» (Пс. 1:1; Притч. 
11:31), так и «праведные» – 
это не «безгрешные», а 
«верующие» (см. Авв. 2:4). 
Такое понимание позволило 
апостолу Павлу убедиться, что 
даже в ветхозаветные времена 
люди оправдывались не 
делами, а верой (Рим. 4:6-8). 

Итак, только Бог имеет право 
«оправдывать», «называть 
праведными» или «считать 
кого-либо праведным», 
поскольку «Господь – 
оправдание наше!» (Иер. 23:6).

 Таким образом, 
справедливость в Библии – 
это религиозное, а не 
моральное или политическое 
понятие. Люди, соблюдающие 
государственные законы 
и придерживающиеся 
общественных правил, не 
являются кем-то незаурядным 
в этом мире. Но человек, 
провозглашающий себя 
праведным перед Богом, 
становится жертвой 
роковой ошибки, ибо 
даже псалмопевец Давид в 
Ветхом Завете говорит: «Не 
оправдается пред Тобой ни 
один из живущих» (Пс. 142:2). 

Поэтому если люди хотят 
предстать праведными перед 
Богом, они нуждаются в 
Божьей праведности. Вот 
почему псалмопевец молился: 
«По правде Твоей избавь 
меня» (Пс. 30:2; 70:2). Эта 
праведность – прежде всего 
искупительная праведность, 
спасение, а не наказывающая 
справедливость. 

Во свете Нового Завета это 
означает, что Бог взял на Себя 
вину и осуждение нечестивого 
мира и платит за эту вину на 
суде. Такая плата – смерть 
на кресте Его праведного, 
безгрешного Сына (Ин. 1:29). 
Благодаря этой Жертве Он 
может простить неправедных, 
принять их, преобразовать их 
мышление и жизнь, а также 
дать им надежду на новый 
справедливый мир (2 Пет. 
3:13). Только отвергнувшие 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ПОНЕДЕЛЬНИКОснование 
			   НАШЕГО спасения



10

дар спасения попадут под 
осуждение за свое беззаконие 
(Евр. 10:29, 30). 

Они не разумели
«Не разумея праведности 

Божией…» (Рим. 10:3). 
Ветхозаветные пророки ясно 
учили, что человек не может 
обрести спасение посредством 
собственной нравственности 
(Ис. 64:5). Для спасения 
грешника необходима Божья 
праведность, обретаемая 
благодаря Его прощению 
и милостивому принятию. 
Эту истину многие не 
понимали в течение столетий 
после завершения Ветхого 
Завета.  В это время устные 
учения, используемые для 
толкования библейских 
текстов, приравнивались 
к открытому Слову Бога. 
Поэтому основанием веры стало 
Священное Писание, смешанное 
с устной традицией. Закон, 
Тора, был дополнен многими 
инструкциями относительно его 
исполнения. Некоторые из них 
даже заменили (Мф. 15:1-6) и 
изменили (Рим. 9:31, 32) Закон. 
То, что было предусмотрено 
как наставление для жизни, 
превратилось в способ спасения. 
Неправильное понимание 
привело к религиозному 
формализму (Мф. 23:23) и даже 
к религиозному высокомерию 
(Лк. 18:9-14) среди фарисеев 
времен Иисуса. 

Как свидетельствуют 
ветхозаветные апокрифы, 
знание о важности Божьей 
благодати не было полностью 
утеряно3. Однако все более 
и более делался акцент на 
ценности дел человека, 
воспринимаемых как 

искупление грехов4, а также на 
требовании заслуг перед Богом5.

Жизнь была закована 
в «рабские узы», 
фарисеи стремились 
«продемонстрировать свое 
благочестие», целью их жизни 
было «прославление самих 
себя»; они верили, что их 
праведность станет для них 
«пропуском на Небеса»6. 

Погибающие люди и любя-
щий Бог

Иисус встретил учение 
о спасении делами 
четким отрицанием. Он 
излагал совершенно иное 
представление о Боге и 
человечестве. Господь в 
совершенстве знал природу 
людей. Человек, из сердца 
которого исходят «злые 
помыслы» (Мф. 15:19), 
абсолютно не способен 
совершать дела, воистину 
добрые в глазах Бога. 
Требуется радикальное 
обращение и вера в Евангелие 
(Мк. 1:15). Но, даже становясь 
учеником Христа, человек 
должен полностью полагаться 
на Бога, поскольку мы всегда 
«нищие духом» перед Богом 
(Мф. 5:3). Дела, которые 
мы совершаем, следуя за 
Иисусом, – не наша заслуга, 
а естественный плод Его 
присутствия в нас (Лк. 17:10). 

Бог, наш милостивый 
Отец, неизменно любит 
Своих погибающий детей. Он 
всегда прощает и с радостью 
принимает раскаивающегося 
(Лк. 15:20-24). Мы, Его ученики, 
призваны трудиться. Однако 
получаемая награда за наши 
усилия – это не то, что нам 
причитается или что мы можем 

у Него требовать, ведь Господь 
всегда дает нам больше, чем 
мы заслуживаем (Мф. 20:15). 
Он дает нам награду не потому, 
что должен нам, а лишь как еще 
один дар Его благости. 

У Мартина Лютера было 
преимущество по сравнению 
с его оппонентами, ибо он не 
только приобрел знания, но 
и пережил их на собственном 
опыте. Благодаря постоянной 
борьбе с самим собой, с 
теологией своего времени 
и ее сторонниками, Лютер 
понял, что должно быть 
фундаментальным опытом для 
христианина: «Праведность 
означает признать Христа»7

.

1 Wilhelm Dantine, Die Gerechtmachung des 
Gottlosen (Munich: Christian Kaiser Verlag, 
1959), p. 248.
2 Martin Luther, Tischreden, 3, 3232 c.
3 Baruch 2:19, 27.
4 Tobit 12:9.
5 H. L. Strack and P. Billerbeck, 
Kommentarzum Neuen Testament aus Talmud 
und Midrasch (Munich: Beck, 1961), Vol. 
IV/1, p. 491.
6 Эллен Уайт. Желание веков, с. 204, 612, 
409, 309.
7 Martin Luther, LuthersSchriften: Weimar 
Edition (Stuttgart: Metzler, 2005), vol. 31/II, 
p. 439.

“Внезапно я почувствовал, что родился свыше 

и вошел в рай через открытые ворота      . Мартин Лютер“

Вопросы
для размышления 
и свидетельства:

Какое существует различие 
между популярным понимани-
ем и библейской концепцией 
«праведности»? 

Почему нам необходима Божья 
праведность? Как мы можем 
объяснить это нашим совре-
менникам?

В чем суждение Иисуса о Боге 
и человечестве отличается от 
мнения Его и наших современ-
ников?

3

2

1



11

Мы оправды-
ваемся только верой, 
но что следует за 

оправданием? 
После смелого 

свидетельства Мартина Лютера 
перед императором, князьями 
и теологами 18 апреля 1521 
года, во время которого он не 
отрекся от своих убеждений, 
свита испанского императора 
закричала: «В огонь его труды 
вместе с ним!» 

Лютер поднял руки и 
воскликнул: «Я прошел через 
него, я прошел через него!» 

Что такое праведность по 
вере?

«Теперь все новое» (2 Кор. 
5:17).

Это драматическое событие 
в истории Реформации ярко 
иллюстрирует, что означает 
праведность по вере. Хотя 
Лютер и не был оправдан 
своими врагами, однако он 
смело предстал перед судом. 
Мы также можем смело 
предстать перед Божьим судом 
и оправдаться благодаря 
спасительным действиям 
Христа. Верой мы уже прошли 
через личный суд и перешли 
«от смерти в жизнь» (Ин. 
5:24). 

Но существует огромная 
разница между человеческими 

судами и Божьим судом: 
человеческий судья может 
только выносить приговор, 
а Божественный Судья 
способен сотворить новое. 
Божественное оправдание 
созидает, преобразовывая 
плотского человека в 
духовного. Оправданный, 
он теперь живет праведной 
жизнью. Вместе эти оба 
понятия, то есть оправдание и 
преобразование, означали для 
реформатора «оправдание в 
полном смысле слова»1.

Сегодня мы говорим 
об оправдании (прощении 
грехов) и освящении (победе 
над грехами). Эллен Уайт 
называет жизнь христианина 
«жизнью веры, победы 
и радости в Господе»2. 
Чудесным образом начинается 
новая жизнь3.

Верой мы ухватились 
за Иисуса и подчиняемся 
небесному правлению. 
Христос и Святой Дух 
вдыхают в нас наполненную 
энергией, динамичную 
духовную жизнь. Эта 
жизнь является плодом и 
свидетельством обретенного 
нами спасения. Для славы 
Божьей и для пользы 
людей вера, по словам 
реформатора, совершает «в 
нас Божественное действие, 

преобразующее нас и 
позволяющее нам родиться 
вновь от Бога (Ин. 1:13)». 

Вера «убивает старого 
Адама и изменяет наше 
сердце, разум, способности, 
наделяя мужеством и даруя 
нам Святого Духа. В вере 
есть нечто живое, усердное, 
активное, могущественное, 
что делает ее не способной 
совершать добро непостоянно. 
Она также не спрашивает, 
нужно ли совершать добрые 
дела, но прежде чем возникнет 
этот вопрос, вера уже сделала 
это и продолжает делать»4.

Жизнь, прославляющая Бога
«… так и нам ходить в 

обновленной жизни» (Рим. 
6:4). 

Хотя обновленная жизнь– 
это следствие спасения, 
обретенного нами по вере, 
однако необходимо также, 
чтобы христианин своей 
жизнью заслужил доверие. 
В Своем деле спасения Бог 
стремится не только простить, 
но и преобразовать человека. 

Праведными перед Богом 
мы становимся в момент, 
когда поверили в Иисуса, 
однако освящение – это 
процесс длиною в жизнь. 
Благодаря ему начинается 
правление Христа в жизни 
верных. По словам Лютера, 
этот процесс представляет 
собой «начало нового 
творения»5. После того как 
верующие законно оправданы, 
Христос через Святого Духа 
побуждает их к благочестивой 
жизни. 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ВТОРНИКПРАВЕДНОСТЬ: практическое значение 



12

Бог трудится над 
грешниками, как «добрый 
самарянин», спасший жизнь 
человека, которого ограбили 
и изранили разбойники. 
Подобно тому как самарянин 
не сомневался, оказывать 
ли ему помощь иудею, так и 
Бог не уклоняется от любви 
к тем, кто находится далеко 
от Него (Рим. 5:8). Его 
окончательное намерение – 
спасти этих людей (стих 
10). Как самарянин сделал 
все возможное и внес 
необходимую плату за лечение 
избитого, так «Бог во Христе» 
всё сделал и заплатил, чтобы 
мы могли примириться с Ним 
и стать новым творением в 
Нем (см. 2 Кор. 5:17, 19, 21). 

Подобно тому как 
пострадавшему необходимо 
было время для исцеления, 
так и грешникам необходимо 
время для возрастания (2 Пет. 
3:18). Даже если они получили 
прощение и уже начали жить 
новой жизнью, грех еще 
остается внутри (Рим. 7:17) и 
вокруг (1 Ин. 5:19) грешников. 

Но благодаря действию 
Святого Духа грех больше 
не господствует в жизни 
христианина. Фактически грех 
укрощен (Гал. 5:16). Однако 
верующие не освобождены 
от битвы с грехом (стих 
13), а призваны победить в 
этой битве (1 Ин. 2:1). Нас 

утешает понимание того, 
что Божье прощение – не 
одноразовое действие, Господь 
постоянно предлагает его 
раскаивающимся (Евр. 7:25). 

Лютер ярко описал это 
напряжение между состоянием 
праведности перед Богом 
и борьбой с грехом в мире. 
Возрастание в освящении – 
прогрессирующий процесс, 
он будет завершен только 
тогда, когда наступит 
«долгожданный день суда». 
«Эта жизнь означает: не быть 
благочестивым, а становиться 
благочестивым, не быть 
здоровым, а становиться 
здоровым, не быть, а 
становиться, не отдыхать, 
а упражняться. Мы еще не 
там, но стремимся туда. Еще 
не все сказано и сделано, но 
уже происходит и действует. 
Еще не конец, ибо путь 
продолжается»6. По Божьей 
воле «мы день за днем будем 
все более освящаться»7.

Подобные мысли мы 
находим и в трудах Эллен Уайт. 
Освящение – «дело всей жизни», 
«ежедневный» опыт. Борьба 
с грехом – ежедневный опыт, 
но вера приносит победу, даже 
если эта борьба не закончится во 
время нашей жизни на Земле8.

Любовь в действии 
«Вера, действующая 

любовью» (Гал. 5:6). 

Мы утверждаем: как 
праведность, которой наделяет 
нас Бог, так и обновленная 
жизнь зависят от веры в 
Христа. Для апостола Павла 
эта вера проявляется в любви, 
а любовь – в действии. 

Чтобы понять значение 
оправдания и освящения, 
приведем такую иллюстрацию. 
Оправдание можно сравнить 
со стодолларовой купюрой, 
которую отец дал своему сыну. 
Сын должен был не спрятать 
купюру, а разменять на более 
мелкие и использовать для 
добра ближних. Именно так, 
по словам Лютера, действуют 
оправдание и освящение: «С 
таким Отцом, дарующим мне 
Свои бесценные сокровища, 
почему бы мне добровольно, 
радостно, от всего сердца 
и с энтузиазмом не делать 
все, что будет Ему приятно 
и приемлемо в Его глазах? 
Поэтому я отдам себя за 
своего ближнего, как Христос 
отдал Себя за меня; и ничего 
не буду делать в этой жизни, 
кроме того, что полезно, 
благоприятно и благотворно 
для моего ближнего, 
поскольку верой я в изобилии 
имею все самое лучшее во 
Христе»9

.

1 Paul Althaus, Die Theologie Martin 
Luthers (Gütersloh: Gütersloher Verlag, 
1975), p. 205.

“Жизнь христианина должна быть жизнью веры, 

победы и радости в Господе      . 

Эллен Уайт 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ВТОРНИК

“



13

2 Эллен Уайт. Великая борьба, с. 477.
3 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2006), vol. 39/I, p. 98.
4 Quoted from Heinrich Bornkamm, 
Luthers Vorreden zur Bibel (Frankfurt 
am Main: Insel Verlag, 1983), p. 182.
5 Luther, p. 83.
6 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2003), vol. 7, p. 337.

7 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2006), vol. 40/II, p. 355.
8 Эллен Уайт. Деяния апостолов, 
с. 560; также см. Великая борьба, 
с. 471. 
9 First Principles of the Reformation or 
The 95 Theses and the Three Primary 
Works of Dr. Martin Luther, ed. Henry 
Wace and C. A. Buchheim (London: 
John Murray, 1883), p. 127.

ТОЛЬКО 
ПО БЛАГОДАТИ
Человек, находившийся 
возле купальни Ви­
фезда, в течение 38 лет 
не мог ходить. Он был 
исцелен не потому, что 
заслуживал этого, а по­
тому, что Иисус увидел 
его нужду. 

Вопросы
для размышления 
и свидетельства:

Какой дар Бог предлагает нам 
посредством оправдания и 
освящения?

Какое отношение освящение 
имеет к безгрешности?

Что освящение означает в еже-
дневной жизни христиан?

Освящение не дарует спасе-
ния, но оно является необхо-
димым свидетельством того, 
что мы получили спасение. 
Обсудите эту истину. 

3

4

2

1



14

Христианский мир 
накануне Реформации 
был миром активной и 

решительной религиозности. 
Большинство людей в то 
время были благочестивыми 
и верными церкви. Однако их 
благочестие было в основном 
ошибочным. Этот факт 
признает даже католическая 
историография: «Молитвы, 
жизнь и учения были очень 
далеки от Священного Писания 
и апостольского идеала»1

.

Религиозную жизнь 
характеризовали формализм 
и обыденность. Только в 
Кельне, Германия, ежедневно 
совершались сотни месс, но ни 
одного молитвенного служения 
не проходило на родном 
языке и никакого наставления 
не давали молодежи. Люди 
стекались в монастыри, чтобы 
найти мирскую и духовную 
безопасность. В Германии в 
то время было около 20 млн 
жителей, 1,5 млн из которых 
были священники и монахи. 
Верующих не побуждали 
читать Священное Писание, 
но призывали совершать 
тяжелые паломничества (такие 
как путешествие к «Святому 
облачению Христа» в Трир, 
Германия) или же восхищаться 
многочисленными 
коллекциями реликвий, 
Фридрих III Мудрый, 
курфюрст Саксонский, 
правивший в области, где жил 
Лютер, обладал коллекцией, 
насчитывающей более 
19 тыс. реликвий2, которые 
включали: «горстка монет 
казначея Иисуса», «ветка 

горящего куста» и «капли 
молока от Матери Марии». 
Достоверность этих артефактов 
никогда не подвергалась 
сомнению. 

Борьба с индульгенциями
Повеление Иисуса творить 

«добрые дела» (Мф. 5:16) 
настолько было искажено, 
что противоречило учению 
Евангелия. Прощая людям 
грехи (Мк. 2:5; Ин. 8:11), 
Иисус не обременял их 
дальнейшим наказанием, 
но отпускал с миром. А 
средневековые богословы 
превратили милость Иисуса 
в сложную судебную систему, 
ориентированную на дела. 
Они утверждали, что человек 
может получить освобождение 
от вины у священника во время 
исповедания, но после этого 
должен совершать епитимью, 
то есть так называемыми 
делами благочестия заслужить 
прощение, чтобы загладить 
грех. Однако можно было 
получить освобождение 
от этих дел благочестия. 
Как следствие, появилось 
учение об индульгенциях, 
избавлявших от наказания 
за грех. Начиная со Средних 
веков, такие индульгенции 
можно было покупать и 
за мертвых, находящихся 
(как предполагалось) в 
чистилище. Хотя продажа 

индульгенций прекратилась 
после Реформации, однако 
учение некоторых церквей 
об отпущении грехов 
священником продолжает 
существовать и сегодня3.

Реформация возникла в 
результате борьбы против 
индульгенций. Папы в то 
время нуждались в средствах 
для строительства Собора 
Святого Петра в Риме, поэтому 
они поощряли продажу 
индульгенций. Как пишет 
историк Католической церкви 
Иосиф Лорц, «возмутительный 
бизнес»4 начал процветать. 
Одним из самых известных 
торговцев индульгенциями 
был доминиканский 
священник Иоанн Тецель. 
Он обещал верующим: «Как 
только в моем ящике зазвенит 
золото, спасенные души 
направятся к Небесам»5.

Это вызвало гнев у 
Мартина Лютера, молодого 
преподавателя теологии 
в Виттенберге, Германия. 
В письме к архиепископу 
Альбрехту Майнскому он 
выразил протест против этого 
искажения христианского 
учения: «Христос нигде не 
давал повеление проповедовать 
об индульгенциях, но везде 
делал акцент на проповеди 
Евангелия» 6.

Согласно словам Филиппа 
Меланхтона, друга Лютера, 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

СРЕДА

Мы поступаем так, ибо нас изменил Бог. 

отражаютБОЖЬИ ЗАПОВЕДИ

БОЖИЙ ХАРАКТЕР



15

Мартин написал эти строки 31 
октября 1517 года и прибил 
95 тезисов об индульгенциях 
и делах благочестия к 
дверям Замковой церкви в 
Виттенберге. Первый тезис 
ударил как гром среди ясного 
неба: дела благочестия не 
совершаются как наказание 
за грех, а покаяние – это 
постоянный образ жизни 
христианина. «Господь и 
Учитель наш Иисус Христос, 
говоря: «Покайтесь», 
заповедовал, чтобы вся жизнь 
верующих была покаянием»7.

«Соблюдайте Заповеди!»
В «Трактате о добрых 

делах» (1520 г.) реформатор 
объяснил, какими должны 
быть дела христиан. Добрыми 
делами считаются только те, 
которых ожидает от нас Бог, а 
не те, которых требуют люди. 
Если человек желает знать, 
какие это дела, ему следует 
прислушаться к словам Христа, 
сказанным богатому молодому 
начальнику: «Если же хочешь 
войти в жизнь вечную, соблюди 
заповеди» (Мф. 19:17). 

Господь имел в виду Десять 
Заповедей, а не церковный 
канон или традиции. Для 
соблюдения этих Заповедей 
нужна данная Богом вера, 
которая наделяет необходимой 
силой. Без Христа дела 
мертвы8. Без дел как следствия 
веры будет присутствовать 
лишь внешнее проявление 
веры: «Объединяйте веру 
с добрыми делами, чтобы 
итог всей христианской 
жизни заключался в обоих»9. 
Добрые дела – это «знак и 
печать», свидетельствующие 
об истинности веры10. Вера 
проявляется в любви (Гал. 

5:6), а любовь – в соблюдении 
Заповедей (1 Ин. 5:3) 11.

Таким образом, христиане 
живут «под Законом, но вне 
осуждения Законом»12. «Под 
Законом», ибо он остается 
в силе даже для рожденных 
свыше христиан. Закон 
необходим, чтобы распознать 
грех (Рим. 3:20) и вновь (с 
помощью побуждения Святого 
Духа) обратиться к Божьей 
воле (Рим. 8:4; Евр. 8:10). 
«Вне осуждения Законом», 
потому что Закон не осуждает 
верующих во Христа, ведь они 
силой Божьей соблюдают его. 

Эллен Уайт также говорила 
о том, что Закон не может 
спасти нас. Но когда Бог 
записывает его в сердцах 
христиан, они могут и должны 
исполнять его13. 

Сражаясь с «аморалистами», 
то есть «противниками 
Закона», Лютер сожалел, 
что его последователи 
довольствовались только 
«привлекательным 
евангелием», где оправдание 
греха было важнее оправдания 
грешника. Он предполагал, что 
придет время, когда люди будут 
поступать по собственному 
усмотрению и говорить, что 
Бога не существует14.

Бог призвал людей, 
ожидающих Второго 
пришествия, предупредить 
жителей Земли об этом 
событии и побуждать их быть 
верными Божьим Заповедям. 
Он дал нам «особую весть», 
реформационную весть, 
чтобы возродить и сохранить 
истину, а также соблюдать 
«Божий Закон». Эллен Уайт 
назвала эту весть «последней 
предостерегающей вестью для 
мира» 15.

1 Joseph Lortz and Erwin Iserloh, Kleine 
Reformationsgeschichte (Freiburg im 
Breisgau: Herder, 1969), p. 25.
2 Roland Bainton, Martin Luther, 4th ed. 
(Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
1962), pp. 54, 55.
3 Katechismus der katholischen Kirche 
(Munich: 1993), § 1494-1498.
4 Lortz and Iserloh, p. 41.
5 Martin Luther, 27th thesis, quoted 
from Ingetraut Ludolphy, Die 95 Thesen 
Martin Luthers (Berlin: Evangelische 
Verlagsanstalt, 1976), p. 23.
6 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition, Briefe (Stuttgart: 
Metzler, 2002), vol. 1, p. 111.
7 Ludolphy, p. 20.
8 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2003), vol. 6, pp. 204, 205. 
9 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2003), vol. 12, p. 289.
10 Там же, vol. 10/III, pp. 225, 226.
11 Heinrich Bornkamm, Luthers Vorreden 
zur Bibel (Frankfurt/ Main: Insel Verlag, 
1983), p. 179.
12 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2006), vol. 39/I, p. 433.
13 Эллен Уайт. Патриархи и пророки, 
с. 373.
14 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition, Deutsche Bibel 
(Stuttgart: Metzler, 2003), vol. 11/II, 
p. 117.
15 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 225.

“Христиане живут «под Законом, но вне осуждения Законом»       . “

Вопросы
для размышления 
и свидетельства:

Почему для христиан важно 
знать библейские нормы пове-
дения?

Какое значение в нашей жизни 
имеют Божьи Заповеди? Как 
мы понимаем истину о «свобо-
де от осуждения Законом»?

Что предполагал Лютер уже 
в его время? Сбылись ли его 
опасения? В чем сегодня 
заключается миссия людей, 
ожидающих Второго прише-
ствия Христа?

3

2

1



16

Осознав библейскую 
истину об оправдании 
по вере, люди 

переживают пробуждение, 
возрождение и реформацию. 
Это произошло и в жизни 
Мартина Лютера, когда 
он обратился к учению 
об оправдании верой, 
изложенному апостолом 
Павлом. (Реформатор называл 
его «Павел, мой Павел»). С 
помощью этого «величайшего 
тезиса»1 и вопреки церковной 
традиции, существовавшей 
более тысячи лет, Лютер начал 
движение Реформации в XVI 
столетии. 

24 мая 1738 года Джон 
Уэсли услышал на Олдерсгейт-
стрит в Лондоне проповедь 
на тему «Вступление к 
Посланию к римлянам 
Лютера». Воспринятые 
истины произвели на Джона 
такое впечатление, что он 
начал движение возрождения 
в Англии, ставшего 
«доминирующей эпохой в 
английской истории»2.

Подобное возрождение 
произошло и в 1888 году 
на сессии Генеральной 
Конференции в 
Миннеаполисе, когда с 
размышлений о праведности 
по вере во Христа началась 
новая, христоцентричная 
глава истории Адвентистской 
церкви. В результате этого 
возрождения появилась серия 
христоцентричных книг Эллен 
Уайт: «Путь ко Христу», 
«Нагорная проповедь 
Христа», «Наглядные уроки 
Христа» и «Желание веков». 

С другой стороны, когда 
верующие сосредоточивали 
внимание на собственных 
достижениях и заслугах, это 
всегда были периоды падения. 
К сожалению, уже во втором 

столетии нашей эры христиане 
неправильно понимали слова 
апостола Павла о праведности 
по вере. В Средние века 
его последователи были в 
меньшинстве, а накануне 
Реформации преобладало 
такое мнение: «Если человек 
делает всё, что может, то 
Бог приложит к этому Свою 
благодать». Такое утверждение 
потрясло Лютера и побудило 
его провозгласить в своей 
лекции: «О вы, глупцы!»3.

Оправдание грешников или 
оправдание Бога?

Если мы рассмотрим вопрос 
оправдания верой в контексте 
современной религиозной 
ситуации, то увидим, что 
ему не уделяют должного 
внимания.

В современной теологии 
учение об оправдании по вере 
играет второстепенную роль. 
Его считают давней полемикой 
апостола с иудействующими 
законниками. В конце концов, 
это учение встречается только 
в двух посланиях Павла, 
поэтому его рассматривают 
как понятие «второстепенной 
важности» в христианской 
концепции об искуплении. 
Преобладает мнение, что это – 
неактуальная, исчезающая 
доктрина, поскольку 
сегодняшние обстоятельства 
отличаются от той 
исторической ситуации, для 
которой была сформулирована 
эта доктрина. 

Исключение составляет 
только сфера экуменической 
церковной политики, где 
«Совместная декларация» 
1999 года Папского совета по 
содействию христианскому 
единству и Всемирного 
лютеранского объединения 
утвердила «главный 
консенсус» в учении об 
оправдании. Папа Бенедикт 
XVI назвал его «вехой на пути 
христианского единства»4. 
Но с тех пор интерес к 
этому документу угас, ибо, 
согласно мнению многих 
комментаторов, одни и те же 
слова стороны понимают по-
разному. 

Кроме того, большинство 
людей, часто секулярных, 
больше не ищут «милостивого 
Бога», которого искал Лютер, 
но задаются вопросом, 
действительно ли существует 
этот Бог. Если да, тогда Он 
должен оправдаться за все 
страдания и зло в этом мире!

Конечно же, большинство 
людей с секулярным 
мышлением не являются 
агрессивными атеистами. 
Среди них преобладает 
так называемая позиция 
практического атеизма, когда 
человек не сражается против 
Бога, а просто игнорирует Его, 
поскольку достаточно хорошо 
живет и без Него. 

Наша задача
Как мы, христиане, можем 

общаться с такими людьми и 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ЧЕТВЕРГ ОПРАВДАНИЕ ПО		  вере
Когда теология соприкасается 
		     с ежедневной жизнью



17

пробуждать у них интерес к 
Евангелию? Большинство из 
них не знает, что такое грех, 
и даже не представляет, что 
всякий грех в первую очередь 
является преступлением 
против Бога (Пс. 50:5-11). Они 
также не ведают, как получить 
прощение грехов (1 Ин. 2:2); не 
знают, что полноценная жизнь 
подразумевает мир (Рим. 5:1) и 
надежду (Тит 2:11-14), которых 
невозможно обрести без Бога. 

Хотя люди могут не 
верить в Бога, однако это не 
освобождает их от страданий. 
Межличностные конфликты, 
социальная и политическая 
несправедливость, войны, 
природные катастрофы – такова 
реальность жизни на Земле. 

Проповедь Евангелия 
христианами-адвентистами 
среди людей с таким 
мировоззрением может 
осуществляться в нескольких 
направлениях.

Мы понимаем, что 
отстраненность от 
самих себя и своего 
окружения основывается 
на отстраненности от 
Подателя жизни и Творца. 
Вердикт апостола ясен: «Нет 
разумевающего; никто не 
ищет Бога; все совратились 
с пути, до одного негодны; 
нет делающего добро, нет ни 
одного» (Рим. 3:11, 12). 

Наш опыт свидетельствует 
об истинности библейского 
утверждения: «Может ли 
Ефиоплянин переменить кожу 
свою и барс – пятна свои? 
так и вы можете ли делать 
доброе, привыкнув делать 
злое?» (Иер. 13:23). 

Проблема заключается не 
столько в обстоятельствах, 

сколько в самом человечестве, 
не способном контролировать 
себя и найти решение своих 
проблем. Главная проблема, 
как сказал Иисус и подтвердил 
Павел, заключается в том, 
что «из сердца исходят 
злые помыслы» (Мф. 
15:19) и человек «продан 
греху» (Рим. 7:14). Грех как 
состояние – это окончательное 
отвержение человеком Бога 
и сосредоточенность на 
творении: человек считает, 
что может управлять своей 
жизнью. А такая позиция ведет 
ко всем другим грехам. 

Что же нам делать?
Единственное решение 

этой проблемы можно найти 
в Иисусе из Назарета – 
«совершенном Богочеловеке». 
Его жизнь, смерть и воскресение 
гарантируют настоящее и 
будущее спасение. Он жил среди 
людей в этом мире, но был не 
от мира сего. Через Него можно 
вернуться к Богу, ибо Он – 
Божий Сын, откровение Бога 
(см. Ин. 14:6, 9). 

Мы понимаем, что без 
Бога построить на Земле 
«прекрасный новый мир» – 
это утопия. Несмотря на 
колоссальный научно-
технический прогресс 
(подумайте о ядерной физике, 
исследовании космоса, 
цифровых технологиях и т. д.), 
наш мир крайне ненадежен. 
Грешники не способны создать 
что-то безгрешное! Новую 
Землю, на которой обитает 
правда, может обещать и 
сотворить только Бог (2 Пет. 
3:13). Поэтому последователи 
Христа уповают на исполнение 
этого обетования. 

Все это говорит о том, 
что христианскую доктрину 
о спасении невозможно 
ограничить временем или 
заменить, она жизненно 
необходима беспомощным 
и безнадежным людям. 
Адвентистский народ призван 
проповедовать всему миру 
весть о том, что только во 
Христе мы можем примириться 
с Богом и друг с другом; только 
Его любовь наделяет жизнь 
смыслом и дает надежду на 
мир, в котором царствует 
правда! Как писала Эллен 
Уайт: «Из всех, кто считает 
себя христианами, адвентисты 
седьмого дня должны быть 
первыми в превознесении 
Христа перед миром» 5.

1 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2004), vol. 21, p. 219.
2 William Lecky, quoted in Julius Roessle, 
Johannes Wesley, 2nd ed. (Giessen: 
Brunnen, 1954), p. 24.
3 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2007), vol. 56, p. 274.
4 ideaSpektrum 46 (November 2005): 12.
5 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 188. 

“Единственное решение этой дилеммы можно найти 
в Иисусе из Назарета – совершенном Богочеловеке. 

Его жизнь, смерть и воскресение гарантируют 
настоящее и будущее спасение      .“

Вопросы
для размышления 
и свидетельства:

Почему люди так мало ценят 
учение об оправдании греш-
ников?

Что необходимо Церкви 
адвентистов седьмого дня, 
дабы пережить возрождение? 
Какова наша миссия сегодня? 

Что дает вам уверенность 
и надежду в мире, который 
верит, что может спасти сам 
себя, хотя находится на краю 
бездны?

3

2

1



18

имеющий», «пребывающий» 
и в то же время «все еще не 
пребывающий». Христиане уже 
получили спасение верой, но 
еще не спасены буквально. Они 
уже праведны перед Богом, но 
все еще живут в разрушенном 
греховном мире, восставшем 
против своего Творца. 
Размышляя над библейским 
принципом «уже» и «еще не», 
мы можем понять стремление 
и желание Лютера, ожидавшего 
возвращения Христа. Мы 
также, имея уверенность в даре 
спасения, основанную на вере в 
Бога, будем ожидать этого дня с 
сильным желанием и глубокой 
радостью, ибо тогда произойдет 
окончательное искупление всего 
творения. Как сказал Лютер: 
«Помоги, дорогой Господь Бог, 
чтобы благословенный день 
Твоего святого будущего настал 
скорее»5.

Знамения времени – «приятная и 
радостная проповедь»

С возрастом надежда 
реформатора на возвращение 
Христа становилась все сильнее, 
ибо, сталкиваясь с людьми и 
миром, он часто чувствовал себя 
беспомощным. Лютер понимал, 
что ни князья, ни папа не могут 
решить проблему человечества: 
«Мир – это дьявольское дитя… 
ему невозможно помочь и 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ПЯТНИЦА ЛЕТО, КОТОРОЕ никогда 
НЕ ЗАКОНЧИТСЯ
В ожидании Второго пришествия Иисуса

Реформация XVI столетия – 
одно из великих явлений 
в человеческой истории. 

Для историков это – эпохальное 
деление между Средневековьем 
и нынешним временем. Однако 
для верующих протестантов 
(включая адвентистов) это 
событие представляет собой 
Божественное вмешательство. 
Христианство вновь начало 
строить свое учение и 
деятельность на принципах 
Священного Писания, а не 
на человеческой традиции. 
В этом сущность великого 
религиозного переворота, 
положившего конец «Темным 
векам». Как писала Эллен Уайт, 
протестанты заявили: «Все 
созданные человеком учения 
должны быть подчинены 
служению Божьей истине»1.

«Наступай, долгожданный по-
следний день»2

Этот важный принцип 
содействовал тому, что Мартин 
Лютер стал реформатором не 
только в вопросе оправдания 
человека перед Богом, но 
и в вопросе возрождения 
раннехристианской позиции 
относительно последнего дня3.

В Средние века христиане 
верили во Второе пришествие 
Христа, но это обетование 
повергало их в страх и ужас. Без 
уверенности в спасении конец 
мира представлялся людям 
«днем возмездия и ужаса», как 
писал средневековый монах-
францисканец Фома Челанский, 
когда «судья приходит строго 
воздать по заслугам». Но Лютер 
на основании библейских 
истин возвратил верующим 
раннехристианскую радость, 

связанную с ожиданием 
последнего дня. Он осознал, 
что христианская надежда – это 
«лучшая надежда» (Евр. 7:19), 
«упование живое» (1 Пет. 1:3) 
и, следовательно, «блаженное 
упование» (Тит 2:13). 

Можно понять великое 
стремление реформатора к 
освобождению во Христе, 
которое он испытывал на 
своем пути веры. Чем старше 
становился Лютер, тем сильнее 
было его ожидание Второго 
пришествия Христа. Обетование 
о возвращении Господа стало 
для него «приятной и радостной 
проповедью». Если бы этот 
день никогда не наступил, 
то реформатор считал бы, 
что напрасно родился. Его 
единственная просьба к Богу 
в течение всех жизненных 
переживаний и битв была такой: 
«Ты обещал, что наступит день, 
когда спасешь нас от всякого зла. 
Пусть же этот час настанет, как 
и должно быть, и положит конец 
всем нашим горестям»4. 

«Имеющие» и «все еще не име-
ющие»

Жизнь христианина в 
этом мире, по словам Лютера, 
наполнена переживаниями. 
Верующий находится в 
состоянии «имеющий» и 
в то же время «все еще не 



19

его невозможно наставить». 
«Никакая проповедь, воззвание, 
предостережение, угроза или 
мольба» не могут помочь. 
Мир – это «дьявольская 
таверна», его признаком 
являются «искаженные Десять 
Заповедей», поэтому он остается 
«вертепом разбойников». 

Помочь может только 
Пришествие Христа, поскольку 
в мире христиане «окружены 
множеством бесов». Папа 
и император возлагали 
свою надежду на политику, 
а люди считали их своими 
«спасителями». Но Лютер 
призывал ожидать «истинного 
Спасителя», Который даровал 
надежное обетование о Своем 
возвращении. 

Для укрепления Своей 
Церкви в этом ожидании 
Христос указал на «знамения 
времени», включая природные 
катастрофы и войны. Самым 
четким знамением для Лютера 
была главная опасность его 
времени, актуальная и сегодня, а 
именно: упадок веры у христиан 
и конфликт между исламом 
и христианством. С великим 
волнением Лютер наблюдал за 
отклонением папской церкви от 
Евангелия и распространением 
ислама, который уже наводнил 
юго-восточную Европу, а в 1529 
году даже достиг ворот Вены. Но 
реформатор также усматривал 
отчетливый признак грядущего 
суда в неблагодарности 
последователей Реформации 
по отношению к полученному 
свету: «Я могу предсказать 
Германии, не по звездам, а 
согласно богословию, что над 
страной пребывает Божий 

гнев… Давайте же молиться и не 
презирать Бога и Его Слово!»6

.

По словам Лютера, все 
знамения происходят для 
вдохновения верующих и 
для суда над неверующими. 
Последние все еще имеют 
«благодать» и не беспокоятся 
об этих знамениях, в то время 
как первые видят в них «Божий 
гнев», который не повредит 
верующим, поскольку Бог 
сохранит Свой народ. 

Реформатор не желает 
спорить о том, сколько знамений 
уже исполнилось, однако 
убежден, что «большинство 
[знамений] уже осуществилось» 
и это причина для христиан 
радоваться вопреки страданиям 
и катастрофам. Эта радость 
характерна для истинных 
толкователей Библии, 
ведь «наблюдатели звезд и 
прорицатели» (Лютер, вероятно, 
имел в виду астрологов 
и эзотериков) говорят 
исключительно о катастрофах. 
Только христиане понимают 
«радостные, приятные слова 
“избавление ваше” (Лк. 21:28)». 
Поэтому возвращение Христа 
необходимо рассматривать через 
призму христианской надежды, 
а не мирских понятий. 

Лютер считал, что 
христианам придется «пройти 
через трудности» и выпить 
«горькую чашу», но после 
этого наступит «сладость». 
Вот почему Христос сегодня 
призывает Своих детей  
восклониться и радоваться. 
Даже если большинство 
людей не принимает 
Евангелия, «небольшая 
группа людей» поймет его и 

будет трудиться, молиться и 
ожидать возвращения Христа. 
Как заметил Лютер: «Была 
достаточно длинная зима, 
теперь хочется, чтобы настало 
замечательное лето, а это лето 
никогда не закончится» 7.

1 Эллен Уайт. Великая борьба, с. 204.
2 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition, Briefe (Stuttgart: 
Metzler, 2002), vol. 9, p. 175.
3 Paul Althaus, Die Theologie Martin 
Luthers, 4th ed. (Gütersloh: Gütersloher 
Verlagshaus, 1975), p. 351.
4 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition (Stuttgart: Metzler, 
2005), vol. 34/II, p. 466.
5 Martin Luther, Luthers Schriften: 
Weimar Edition, Tischreden (Stuttgart: 
Metzler, 2000), vol. 5, no. 5777.
6 Там же, vol. 3, no. 3711.
7 Luther, Luthers Schriften, vol. 34/II, 
p. 481.

“Жизнь христианина в этом мире, 
по словам Лютера, наполнена переживаниями     .“

Вопросы
для размышления 
и свидетельства:

Как Мартин Лютер относился 
к попыткам человека до-
стичь спасения? Сравните его 
представление с современным 
пониманием спасения. 

Каким образом надежда на 
Второе пришествие Христа 
влияла на веру Лютера? 

Насколько ожидания Люте-
ра заключительных событий 
отличались от ожиданий его 
современников?

Какое значение имеет для ва-
шей жизни надежда на Второе 
пришествие Христа?

3

4

2

1



20

Пусть будет ясно и 
просто раскрыта 
истина о том, что 

человеческие заслуги никак 
не могут повлиять ни на наше 
положение перед Богом, ни на 
Божий дар нам. Если бы верой 
и делами кто-либо мог купить 
дар спасения, тогда Творец 
был бы в долгу у творения.

 Возникает опасность 
принять ложь за истину. Если 
бы человек мог заслужить 
спасение своими делами, 
он находился бы в том же 
положении, что и католик, 
исполняющий епитимью за 
свои грехи. В таком случае 
спасение причитается 
по долгу и может быть 
заработано как плата. Если 
же человек не способен 
какими-либо добрыми делами 
заслужить спасение, тогда оно 
даруется исключительно по 
благодати человеку, который, 
осознавая себя грешником, 
принимает Иисуса и верует 
в Него. Оправдание верой и 
спасение – это исключительно 
безвозмездный дар. Всякое 
сомнение по этому поводу 
исчезает, едва становится 
ясно, что падшему человеку 
никогда не обрести вечную 
жизнь добрыми делами.

Исключительно по благодати
Свет, посланный мне от 

Бога, ставит для меня этот 
вопрос превыше всех других. 
Оправдание совершается 
исключительно по благодати 
и не определяется никакими 
делами падшего человека. 
Мне было ясно показано: 
если богатый человек, имея 
деньги и имущество, жертвует 
их Господу, это приношение 

может быть осквернено 
мыслью, будто благодаря 
этому дару он заслужил Божье 
благоволение и Господь 
обязан относиться к нему с 
особым расположением.

В данный вопрос не 
было внесено достаточной 
ясности. Господь на время 
доверил человеку Свои бла
га — средства, которые Он 
востребует назад, когда 
Его провидение сочтет 
нужным или когда того 
потребуют интересы Его 
дела. Господь наделил 
людей разумом. Он дал им 
здоровье и способность 
приобретать земные блага. 
Господь сотворил все на 
Земле и проявляет Свою 
Божественную силу, чтобы 
умножать все эти богатства. 
Это Его плоды из Его 
владений. Он дал солнце, 
облака, живительные струи 
дождя, содействующие росту 
растений. 

Как нанятые Богом слуги, 
вы собирали Его урожай, 
экономно используя его 
для удовлетворения своих 
потребностей и оставляя часть 
средств для возвращения 
Богу, когда Он их потребует. 
Вы можете сказать вместе с 
Давидом: «От Тебя все, и от 
руки Твоей полученное мы 
отдали Тебе» (1 Пар. 29:14). 
Поэтому при возвращении 
Господу принадлежащего 
Ему вы не должны тешить 

себя мыслью, что в этом есть 
ваша заслуга, поскольку вы 
используете Его собственность 
так, как Он считает нужным в 
Своем провидении. 

Лишенный Божьего благово-
ления

В результате противления и 
отступления человек лишился 
Божьего благоволения, у 
него не было больше прав, 
и он не обладал бы никакой 
ценностью, если бы не 
заслуги возлюбленного Сына 
Божьего. Этот вопрос следует 
правильно понимать. Человек 
лишился преимуществ, 
предоставленных Богом по Его 
милости как безвозмездный 
дар, как вверенное сокровище, 
которое необходимо 
было использовать для 
продвижения Его дела, для Его 
славы и пользы сотворенных 
Им существ. В тот момент, 
когда человек — творение 
Божьих рук — отказался 
повиноваться законам 
Божьего Царства, в тот самый 
момент он оказался неверен 
Божьему правлению, став 
абсолютно недостойным всех 
благословений, которыми 
Господь наделил его.

Таково было положение 
людей, когда в результате 
совершенного беззакония 
человек отдалился от Бога. 
С того времени он больше не 
имел права дышать воздухом, 
пользоваться солнечным 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я

ВТОРАЯ СУББОТА УВЕРЕННОСТЬ Вспасении
«Позвольте благодати преобразовать 
ваши желания и действия» (Эллен Уайт).



21

светом, вкушать пищу. 
Человек не был уничтожен 
только потому, что Бог так 
возлюбил его, что отдал 
Своего возлюбленного Сына, 
дабы Он понес наказание 
за преступление человека. 
Христу надлежало стать 
Поручителем и Заместителем 
человека, чтобы тот благодаря 
несравненной милости мог 
повторно пройти испытание, 
имея перед собой печальный 
опыт Адама и Евы как 
предостережение не нарушать 
Закон Божий. А поскольку 
человек наслаждается 
Божьими благословениями 
в дарах солнечного света и 
пищи, он должен склониться 
пред Богом с благодарностью 
и признательностью за всё, 
исходящее от Него. Что бы 
ни возвращалось к Богу, 
все это является лишь Его 
собственностью, данной 
человеку.

Человек нарушил 
Закон Божий, однако 
через Искупителя ему 
были дарованы новые 
чудесные обетования на 
совершенно иной основе. 

Отныне все благословения 
должны изливаться через 
Посредника. Теперь 
каждый член человеческой 
семьи отдан полностью 
в руки Христа. Владеем 
ли мы деньгами, домами, 
землями, способностью 
рассуждать, физической 
силой, интеллектуальными 
способностями в этой 
жизни и благословениями 
будущей жизни, – все это 
дано нам во владение как 
дары Божьей сокровищницы 
для верного использования 
во благо человека. Каждый 
дар несет печать креста, 
а также образ и надпись 
Иисуса Христа. Все исходит 
от Бога. Наименьшее благо и 
наибольшее благословение — 
все течет по единому Руслу — 
через сверхчеловеческое 
посредничество, окропленное 
Кровью, которая бесценна, ибо 
это жизнь Бога в Его Сыне. 

Душа не может отдать 
Богу ничего, что бы не 
принадлежало Ему. Всегда 
помните: «От Тебя все, и от 
руки Твоей полученное мы 
отдали Тебе» (1 Пар. 29:14). 

Где бы мы ни находились, 
необходимо говорить людям: 
мы ничем не владеем и не 
можем предложить ничего, 
будь то ценности, труд, вера, 
что не было бы вначале 
получено от Бога и на что 
Он не положил бы в любой 
момент Свою руку, сказав: 
«Дары, благословения, 
таланты, которые Я доверил 
тебе, — всё Мое; они даны не 
для твоего обогащения, а для 
мудрого использования во 
благо миру».

Всё от Бога
Всё творение принадлежит 

Богу. Господь мог бы, 
просто не обращая внимания 
на человека, мгновенно 
остановить его дыхание. И 
сам человек, и все, что он 
имеет, принадлежит Богу. 
Весь мир — Божий. Жилище 
человека, его личные 
приобретения, всё ценное или 
выдающееся — всё является 
собственностью Бога. Все 
дары Господа необходимо 
возвратить Ему, и это должно 
содействовать воспитанию 
человеческого сердца. На 

ТОЛЬКО ПО БЛАГОДАТИ
Иисус никогда ни от кого не отворачивался. Он с 
радостью заботился о тех, кто был пренебрегаем 
или на кого смотрели свысока. 



22

Божий алтарь могут быть 
положены самые богатые 
приношения, а люди будут 
восхвалять, возвышать 
и прославлять Подателя 
за Его щедрость. Каким 
образом? «От Тебя все, и от 
руки Твоей полученное мы 
отдали Тебе» (1 Пар. 29:14). 
Никаким своим поступком 
человек не может заслужить 
всепрощающую Божью 
любовь, но эта любовь, 
наполняя душу, побудит его 
всегда исполнять требования 
Бога, и человек будет делать 
это с удовольствием. Он 
станет делать только то, чего 
требует от него Бог.

Непавшие Божьи ангелы 
неуклонно исполняют Его 
волю. Во всем, что они 
делают, выполняя поручения, 
неся весть милости нашему 
миру, защищая, руководя, 
веками охраняя творение рук 
Божьих — как праведных, 
так и неправедных, они могут 
справедливо сказать: «Все 
Твое. Полученное от руки 
Твоей мы отдали Тебе». Если 
бы человек мог хоть иногда 
видеть служение ангелов! 
Если бы воображение могло 
представить и проследить 
это великолепное, славное 
служение и ту борьбу, которую 
Божьи ангелы ведут ради 
людей, стремясь защищать, 
направлять, достигать их и 
избавлять из сатанинских сетей! 
Как изменилось бы тогда наше 
поведение и духовный настрой…

Сверхъестественная сила для 
сверхъестественных дел

Многим не удается быть 
успешными работниками, 

поскольку они, вместо 
того чтобы положиться на 
Бога, ведут себя так, словно 
Господь зависит от них и 
они вправе советовать Ему, 
как Он должен поступать 
с ними. Они пренебрегают 
сверхъестественной силой, 
поэтому не способны 
совершать сверхъестественные 
дела. Такие люди постоянно 
полагаются на собственные 
силы и силы других 
людей. Им присуща узость 
мышления, и они судят 
обо всем в соответствии 
со своими ограниченными 
представлениями. Таковые 
не обладают силой свыше, 
им необходимо пережить 
духовный подъем. Бог 
дает нам все: тело, силу 
разума, время, возможность 
трудиться. Все должно быть 
задействовано. В сочетании 
Божественного с человеческим 
вы можете совершать дела, 
бессмертные, как вечность. 
Если люди считают, что 
Господь совершил ошибку в 
их случае и сами придумывают 
себе дело, они испытают 
разочарование.

«Благодатью вы 
спасены через веру, и сие 
не от вас, Божий дар» 
(Еф. 2:8). Здесь отражена 
истина, которая откроется 
вашему сердцу, если вы не 
затворите его для лучей 
света. Вечная жизнь — это 
безграничный дар, который 
невозможно заработать. 
Его можно обрести только 
безвозмездно. Этот дар 
необходимо принять верой, 
вознося Богу хвалу и 
благодарность. Твердая вера 

не сделает никого фанатиком 
или ленивым рабом. Лишь 
враждебная сила сатаны 
побуждает людей смотреть 
на себя, вместо того чтобы 
взирать на Иисуса. Нам 
следует устремлять свой 
взор на праведность Христа, 
чтобы получить в награду 
Его славу. Исполняя волю 
Бога, мы сможем принимать 
великие благословения как 
Его безвозмездный дар, 
данный нам вовсе не потому, 
что мы заслужили его. Этот 
дар бесценен. Трудитесь для 
Христа, и вы прославите 
Бога, станете более чем 
победителями через Того, 
Кто возлюбил нас и отдал 
Свою жизнь за нас, чтобы 
в Иисусе Христе мы обрели 
жизнь и спасение (Вера и 
дела, с. 19-28). 

Адвентисты седьмого 
дня верят, что через Эллен 
Уайт (1827-1915) проявлялся 
библейский дар пророчества на 
протяжении более 70 лет ее 
общественного служения.

“Многим не удается быть успешными работниками, 
поскольку они, вместо того чтобы положиться на Бога, 

ведут себя так, словно Господь зависит от них и они вправе 
советовать Ему, как Он должен поступать с ними      .“

Вопросы
для размышления 
и свидетельства:

Каким образом вера и дела 
взаимосвязаны с Божествен-
ной благодатью и спасением?

Как мы можем обрести уверен-
ность в спасении?

Что мы можем отдать Богу, 
принимая Его дар благодати? 
Посвятив себя этой благодати, 
что мы можем совершать для 
Бога?

3

2

1



23

– Пора начинать 
семейное 
богослужение, – 

позвал папа детей. – Возьмите 
с собой ваши Библии.

Люк, Тэсс и Джейк принесли 
свои Библии. После молитвы 
папа спросил:

– Знаете ли вы, что было 
время, когда люди не имели 
Библии в своих домах?

– Библии и другие книги 
были очень дорогими, 
потому что их переписывали 
вручную, – объяснила мама. – 
Также Библия была написана 
на латыни, и большинство 
людей не могло ее читать. 

– Как же они узнавали об 
Иисусе? – спросила Тэсс.

– Пастор рассказывал им 
истории из Библии в церкви, – 
ответил папа. – Проблема была 
в том, что некоторые люди 
говорили, будто Бог жестокий 
и хочет причинить людям 
боль. Люк, прочитай нам, 
пожалуйста, текст Пс. 10:7.

Люк прочитал: «Ибо 
Господь праведен, любит 
правду».

– Этот стих говорит нам, 
что Бог всегда праведен. Он 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я  Д Л Я  Д Е Т Е Й 

ПЕРВАЯ СУББОТА

Гари Вагнер и Дина Бартель-Вагнер

никогда не говорит, не думает 
и не поступает неправильно, – 
объяснил папа. 

– В Едемском саду сатана 
обманул Еву и она поверила 
ему, – сказал Джейк. – Ева не 
доверилась Божьим словам. 

– Бог хотел пребывать со 
всеми Своими друзьями на 
Земле, – продолжал папа, – но 
людей становилось все больше, 
и некоторые из них начали 
рассказывать придуманную 
сатаной историю о Боге, будто 
Он жесток и не любит людей. 

Мама добавила:
– Мартин Лютер, мальчик, 

живший в Германии, слышал 
эти истории о жестоком 
Боге и был уверен, что Бог 
сердится на него. Поэтому он 
пытался жить совершенной 
жизнью. Мальчик научился 
читать на латыни и мечтал 
стать адвокатом. Однажды во 
время ужасной бури Мартин 
пообещал, что будет служить 
Богу. Он стал пастором и 
старательно изучал Библию, 
однако не становился 
счастливее. Мартин все еще 
верил, что должен жить 
совершенной жизнью. Но 

чем усерднее он старался 
поступать правильно, тем 
несчастнее становился. 

– Если Мартин любил 
Иисуса, почему он не был 
счастлив? – удивленно 
спросила Тэсс. 

– Об этом мы поговорим 
завтра во время нашего 
богослужения, – ответил папа. 

Библейский стих

«Все Писание бого-
духновенно и полезно для 
научения, для обличения, 
для исправления, для на-
ставления в праведности» 
(2 Тим. 3:16). 

Задание

Размышляя о 
Боге, каким ты Его себе 
представляешь? Нарисуй 
мальчика Мартина Лютера, 
читающего Библию, и покажи 
свой рисунок семье. 

Вопрос для 
размышления:

Если бы у тебя не было 
Библии, как бы ты мог узнать, 
каков Бог?

Истина о

БОГЕ



24

Люк не мог дождаться, 
когда начнется 
семейное богослужение. 

Ему хотелось больше узнать о 
Мартине Лютере.

После молитвы Тэсс папа 
напомнил всем, что грех 
возник из-за непослушания 
и разделил людей с Богом. 
Папа также сказал, что сатана 
старается внушить людям 
мысли о том, будто Бог 
жесток и не любит их. Мартин 
Лютер верил в это и всегда 
пытался своими силами жить 
совершенной жизнью. 

– Однажды, когда Мартин 
читал Послание к римлянам, 
его жизнь изменилась, – 
продолжил свой рассказ 
папа. – Давайте прочитаем 
Рим. 1:16, 17. 

 «Ибо я не стыжусь 
благовествования Христова, 
потому что оно есть 
сила Божия ко спасению 
всякому верующему… В нем 
открывается правда Божия 
от веры в веру, как написано: 
“праведный верою жив будет”». 

– Благая весть, – сказал 
папа, – это сила, которую 
использует Бог для спасения 
каждого верующего. Библия 
повествует о том, как Бог 
делает людей праведными. В 

этом процессе очень важную 
роль играет вера. Слово Божье 
подчеркивает, что человек, 
который через веру стал 
праведным перед Богом, будет 
жить вечно.

Люк спросил:
– Благая весть – это история 

об Иисусе и Его жизни?
– Именно так, – ответил 

папа, улыбнувшись.
– Далее Павел говорит: если 

люди верят в то, что Иисус 
умер за них, Бог может их 
спасти, – сказал Люк. – Но я не 
совсем понимаю, что означает 
«быть праведным». 

– Праведный – это человек, 
которого Бог не обвиняет ни в 
чем неправильном, плохом, – 
объяснил папа. – В тексте 
Рим. 3:10 говорится, что нет 
безгрешного человека. Бог – 
единственный, Кто всегда 
праведен. В первой главе 
Послания к римлянам Мартин 
прочитал о том, что у Бога есть 
План по спасению людей от 
греха. Смерть Иисуса на кресте 
была частью этого Плана. 

– Потом Мартин начал 
рассказывать другим людям 
о том, что узнал, – добавила 
мама. – Он даже написал на 
листе бумаги 95 тезисов об 
этом и прибил его к дверям 
церкви в Виттенберге, 

Германия. Тогда другие люди 
узнали: Бог хочет, чтобы они 
доверяли Его Плану. 

Папа сказал:
– Примерно в это время 

человек по имени Иоганн 
Гуттенберг изобрел печатный 
станок, который могли 
использовать для печатания 
Библии. Ученые начали 
переводить Библию на евро
пейские языки. Вскоре многие 
смогли читать эту Книгу на 
родном языке и иметь ее дома. 

«Теперь я буду изучать 
Библию каждый день», – 
подумал Люк. 

Библейский стих
«Праведен Ты, 
Господи, и справедли­

вы суды Твои» (Пс. 118:137). 

Задания
1. Найди на карте 
город Виттенберг, 

Германия. 
2. Запиши причины, почему 
ты хотел бы рассказать дру-
гим людям о Боге. 

Вопрос для 
размышления:
Как ты думаешь, должен 

ли был Мартин Лютер проя-
вить мужество, когда прибивал 
лист бумаги со своими тезиса-
ми к церковным дверям?

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я  Д Л Я  Д Е Т Е Й 

ВОСКРЕСЕНЬЕ

Божий

спасения
ПЛАН



25

Ночью разыгралась буря 
и причинила много вре
да. Вся семья вышла во 

двор. Люк с отцом открыли 
двери сарая и начали доставать 
инструменты для работы в 
саду. Тэсс с Джейком начали 
собирать ветки. 

Мама попросила, чтобы Люк 
помог папе установить лестницу 
рядом с домом. Папа собирался 
очистить крышу дома от веток, 
нападавших во время бури. 

Папа взобрался по лестнице 
на крышу. 

– Ты так высоко! – 
воскликнул Люк.

Папа быстро сбросил все вет
ки с крыши, потом вернулся к 
лестнице и взглянул вниз, где 
стоял Люк.

– Эта лестница напомнила 
мне, о чем мы говорили во время 
богослужения, – сказал папа. 

– Но что общего у лестницы 
с грехом и праведностью? – 
удивленно спросил Люк. 

– Беги скорее за мамой, Тэсс 
и Джейком, – попросил папа. 

Когда все собрались, папа 
продолжил: 

– Вчера мы говорили о том, 
что грех разделяет нас с Богом. 
Наша лестница напомнила мне 
об этом. Посмотрите: находясь 
на крыше дома и даже со всей 
силой протянув к вам руки, 
я не дотянусь до вас. Можно 
сказать, что между нами 
образовалась пропасть. Когда 
Адам и Ева согрешили, они 

также создали пропасть между 
ними и Богом. 

– Но Бог послал Иисуса, 
чтобы Он уме р за наши грехи, – 
сказала Тэсс. – Разве после 
этого пропасть не исчезла?

– Правильно, – ответил 
папа. – Иисус стал 
Посредником между Богом и 
каждым из нас. 

– Дорогая, взберись, 
пожалуйста, до середины 
лестницы, – попросил папа 
маму. – Иисус прожил 
безгрешную жизнь, умер, 
воскрес и уничтожил пропасть 
между нами и Богом. И 
теперь, если я протяну руки 
к вашей маме, а она также 
протянет руку навстречу мне, 
мы можем соединить наши 
руки. Люк, поднимись на одну 
ступень лестницы и попробуй 
дотянуться до мамы. 

Люк осторожно сделал шаг 
и, протянув руку, взялся за 
мамину руку. 

– Принимая Иисуса, мы 
делаем шаг навстречу Ему и 
протягиваем руки к Нему. Од
ной рукой Иисус держит нашу 
руку, а второй держится за 
руку Небесного Отца, – сказал
папа. – Он соединяет нас с Богом. 

Библейский стих
«Ибо един Бог, един 

и посредник между Богом и 
человеками, человек Христос 
Иисус» (1 Тим. 2:5). 

Задание
Люк и его родители 
протянули друг к другу 

руки, показывая, что Иисус явля-
ется Посредником между людь-
ми и Богом. Попробуй сделать 
то же самое со своей семьей. 

Вопрос для 
размышления:
Что бы произошло, если 
бы Иисус не протянул к 

нам Свою руку, держась в то 
же время за Бога?

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я  Д Л Я  Д Е Т Е Й 

ПОНЕДЕЛЬНИК

Ухватиться за

Иисуса
РУКУ



26

Люк, Тэсс и Джейк 
работали в огороде и 
на клумбах с цветами. 

Вдруг мама позвала их домой.
– Я хочу вам что-то 

показать, – сказала она. 
Дети поспешили вымыть 

грязные руки и побежали в 
дом. Мама стояла возле стола 

запятнанной, как ваши руки 
после работы в огороде. 

– Смотрите, белые лепестки 
становятся красными! – 
воскликнул Люк. 

– Лепестки впитывают 
красную краску, содержащуюся 
в воде, – объяснила мама. – 
Принимая Иисуса и следуя за 
Ним, мы также изменяемся, 
наш характер и наше поведение 
улучшаются. Если мы просим 
Иисуса помочь нам говорить 
и поступать правильно, Он 
сделает это. 

Мама добавила:
– Жизнь Иисуса сливается 

с нашей жизнью, подобно 
тому как белый цветок 
становится красным 
благодаря красной воде. 

– Я люблю Иисуса и хочу 
изменяться, – сказал Люк. 

– И я тоже! – воскликнула 
Тэсс. 

Библейский стих
«Но Он изъязвлен 
был за грехи наши и 

мучим за беззакония наши; 
наказание мира нашего 
было на Нем, и ранами Его 
мы исцелились» (Ис. 53:5). 

Задание
Кровь Иисуса смывает 
наши грехи и обновля-
ет нашу жизнь. Спойте 

вместе с семьей псалом «Ни-
что, лишь кровь Иисуса».

Вопрос для 
размышления:
Каким образом ты мо-

жешь быть похожим на цветы 
из прочитанной истории и 
позволить Иисусу наполнить 
твою жизнь?

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я  Д Л Я  Д Е Т Е Й 

ВТОРНИК

Смывая

с двумя вазами, в которых 
были белые цветы. 

– Когда я ставила цветы 
в вазы, то вспомнила о 
богослужении, – сообщила 
мама. – Мы говорили о том, как 
Своей смертью Иисус оправдал 
нас перед Богом. Эти цветы 
напомнили мне, что происходит 
с нами после оправдания. 
Добавим какую-нибудь краску в 
воду одной из ваз. Посмотрите, 
как изменился цвет!

– Вода стала красной, – 
заметил Джейк.

– Правильно, – 
подтвердила мама. – Красная 
вода символизирует кровь 
Иисуса, а белые цветы – 
нашу жизнь. Наблюдайте 
за цветами и увидите, что 
произойдет. Мы знаем: Иисус 
на кресте пролил Свою кровь 
и умер за нас. 

Далее мама объяснила:
– Слово, означающее, что 

Иисус умер за нас и пролил 
Свою кровь, – это слово 
«искупление». Оно означает, 
что кровь Иисуса очищает наши 
грехи и делает нас духовно 
чистыми. До тех пор, пока мы 
не примем Иисуса и Его смерть, 
наша жизнь будет оставаться 

ГРЯЗЬ



27

После уроков Саймон, 
новый друг Люка, 
пригласил его к себе 

домой поиграть в видеоигры. 
Люк решил не говорить 
родителям об играх, а просто 
попросить разрешения 
пойти к Саймону в гости. Он 
знал мнение мамы и папы 
относительно игр. 

– Привет, мама. Могу я 
пойти в гости к Саймону? – 
быстро спросил Люк, поставив 
портфель у двери. 

Когда Саймон спросил у 
него, не хочет ли Люк пойти 
к нему поиграть в игры, Люк 
сильно смутился и не смог 
сказать, что ему не разрешают 
играть в видеоигры. 

– Его родители дома? – 
спросила мама. – И что вы 
собираетесь делать?

Мама задала два вопроса, 
которых Люк больше всего 
боялся. 

– Я не знаю, дома ли 
его родители, – ответил 

мальчик. – Саймон пригласил 
меня провести вместе время и 
поиграть в видеоигры. 

Когда шесть недель назад 
Саймон пришел в их класс, 
Люк предложил ему сесть 
вместе за столом во время 
обеда. Саймон казался 
приятным, но некоторые его 
слова смущали Люка. 

– Я рада, что ты стараешься 
помочь Саймону освоиться в 
новом классе, – сказала мама. – 
Важно, чтобы мы обращались 
со всеми с добротой. Но ты 
знаешь, что мы не позволяем 
тебе играть в видеоигры, пока 
не проверим, что это за игры.

В комнате воцарилась 
тишина. Мама ждала, что 
ответит Люк. 

– Саймон – новичок. У 
него нет друзей. Я стараюсь 
подружиться с ним. Но его 
слова и поступки иногда меня 
смущают, – признался Люк. 

– Когда ты чувствуешь 
смущение по поводу 

неправильных действий, 
это значит, что Святой Дух 
обличает тебя, – объяснила 
мама. – Помнишь, мы 
говорили, что необходимо 
каждый день просить Иисуса 
управлять нашей жизнью?

– Да, я молюсь об этом 
каждое утро, – ответил Люк. 

– Иисус отвечает на твои 
молитвы, посылая тебе Святого 
Духа, – сказала мама. – Задача 
Святого Духа – помочь нам 
анализировать наши мысли, 
слова и поступки. 

– Ты попросил Иисуса 
быть частью твоей жизни, – 
продолжила мама. – Святой 
Дух хочет помочь тебе делать 
правильный выбор. Если ты 
позволишь Ему действовать в 
твоей жизни, другие это увидят. 

Мама помолчала немного, а 
потом спросила у Люка:

– Что ты собираешься 
делать сейчас?

– Я думаю, что позвоню 
Саймону и спрошу, не хочет 
ли он прийти в гости ко мне, – 
ответил Люк. – Мне нужна 
помощь, чтобы построить мою 
башню во дворе!

Библейский стих
«Ибо все, водимые 

Духом Божиим, суть сыны 
Божии» (Рим. 8:14). 

Задание
Завернись в одеяло и 
представь: подобным 

образом тебя окутывает Свя-
той Дух. Что ты чувствуешь?

Вопрос для 
размышления:
Если мы не можем видеть 

Святого Духа, то как узнать, что 
Он пребывает с нами?

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я  Д Л Я  Д Е Т Е Й 

СРЕДА

Кто 
стучится 

в твое

СЕРДЦЕ?



28

Сидя возле двери, Люк 
смотрел на сумки. Его 
переполняло радостное 

волнение, ведь через 
несколько часов он увидит 
бабушку и дедушку. 

Во время путешествия Люк 
думал о них. Дедушка всегда 
рассказывал им истории, а 
бабушка готовила вкусную еду. 
Теплое чувство наполнило его, 
когда он думал о них, но вскоре 
мальчик уснул. 

– Эй, соня, вставай! – 
услышал Люк и начал 
протирать глаза. 

– Просыпайся, дружок, мы 
уже заждались вас! – сказал 
тот же голос. 

– Дедушка! – воскликнул 
от радости Люк. – Я уснул во 
время поездки.

Люк одной рукой схватил 
свою сумку, а другой взялся 
за руку дедушку. Они зашли 
в дом. Мальчик почувствовал 
запах свежеиспеченного 
хлеба. 

 Вначале дедушка 
помолился, а потом предложил: 

– Сегодня я хочу, чтобы 
каждый поделился, за что он 
хочет поблагодарить Бога. 
Джейк, начни первым. 

Наконец настала очередь 
Люка.

– Я благодарен, что у меня 
есть такая счастливая семья, – 
сказал мальчик. – У некоторых 
моих друзей в семьях постоян
ные разногласия. Я рад, что в 
моей семье такого нет.

Взглянув на дедушку, Люк 
заметил слезы на его глазах. 

– Твои слова много значат 
для меня, – сказал дедушка. – В 
прошлом я был очень противным. 

Люк очень удивился: 
дедушка не мог быть против
ным! Он – один из самых 
прекрасных людей, которых 
когда-либо знал Люк. 

Бабушка подтвердила слова 
дедушки:

– Много лет назад у 
твоего дедушки был ужасный 
характер.

Дедушка посмотрел вдаль, 
вспоминая что-то из прошлого. 

– Бабушка права, я не мог 
контролировать свой нрав и 
поведение, – сказал он. – Это 
было до того, как я принял 
Иисуса в свое сердце. Когда я 
исповедал Господу мои грехи, 
то попросил Его изменить меня 
и мой плохой характер. Каждый 
день я молился, чтобы Иисус 
помог мне управлять собой. 
Когда у меня это получалось, я 
благодарил Иисуса за помощь. 
Но иногда я очень сердился 

и тогда вновь был вынужден 
просить у Бога прощения. С 
Божьей помощью я, в конце 
концов, победил мой гнев.

– Ух ты! – воскликнул 
Люк.– Мы изучали о качествах 
плода Святого Духа, таких 
как мир, доброта, радость и 
воздержание. Я думаю, что у 
тебя есть плод Духа, дедушка!

Дедушка засмеялся. 
– Да, Люк. Когда мы 

принимаем Иисуса и испо
ведуем свои грехи, наша жизнь 
изменяется. 

Библейский стих
«И дам вам сердце 
новое, и дух новый 

дам вам; и возьму из плоти 
вашей сердце каменное, и 
дам вам сердце плотяное» 
(Иез. 36:26). 

Задание
Смешай четыре 
столовых ложки 

белого уксуса с одной чайной 
ложкой йодированной соли. 
Опусти в смесь несколько 
монет на 2-3 минуты. Достань 
монеты и вытри их. Что с 
ними произошло?

Вопрос для 
размышления:
В чем тебе нужно 

измениться и Кто может тебе 
помочь в этом?

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я  Д Л Я  Д Е Т Е Й 

ЧЕТВЕРГ

Мое сердце 
		  наполнено

РАДОСТЬЮ



29

На дворе шел 
дождь, поэтому 
запланированный обед 

с друзьями в парке должен 
был состояться в помещении. 

Мистер Джонс подошел к 
Люку.

– Я расстроен, что мы не 
сможем пойти в парк, – сказал 
мистер Джонс. – Парк – 
чудесное место для пикника и 
свидетельства людям о Боге. 

– Вы свидетельствуете о 
Боге людям в парке? Но как? – 
спросил Люк. 

– Иногда я ищу грустных 
людей, – ответил мистер 
Джонс, – я им улыбаюсь и 
желаю хорошего дня. Порой 
они рассказывают мне о 
том, что их беспокоит. Я 
выслушиваю их, а потом 
спрашиваю, могу ли 
помолиться за них. 

Мистер Джонс добавил:
– Ты можешь делать то 

же самое в школе. Я уверен, 
что у твоих сверстников есть 
проблемы. 

– У нескольких действи
тельно серьезные проблемы. Но 
я не знал, что именно сказать 
им, – признался Люк. – Я бы 
хотел рассказать моим друзьям 
в школе об Иисусе, однако не 
могу найти подходящих слов. 
Это меня смущает. 

– Я знаю, что тебе нужно. 
И ты можешь самостоятельно 
это сделать, – с этими словами 
мистер Джонс вынул из карма

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я  Д Л Я  Д Е Т Е Й 

ПЯТНИЦА

на маленький блокнот и 
вручил его Люку. 

Обложка блокнота была 
зеленого цвета. Внутри были 
чистые листы черного, красного, 
белого и желтого цветов. 

– Как этот блокнот поможет 
мне найти нужные слова, если 
в нем нет ни одного слова? – 
спросил удивленно Люк. 

– Тебе помогут цвета, – 
ответил мистер Джонс. – 
Черный напоминает нам, что 
мы – грешники. Так выглядит 
наша жизнь во грехе. 

Мистер Джонс перевернул 
страницу. Далее был лист 
красного цвета. 

– Красный напоминает нам, 
что на кресте Иисус умер и 
пролил Свою кровь за нас. 

Следующая страница была 
белой. 

– Белый означает, что 
мы омыты от грехов! – 
восторженно сказал Люк.

– А вот желтый, золотистый, 
цвет указывает на обетования о 
том, что мы можем вечно жить 
с Иисусом! Как ты думаешь, 
что означает зеленый цвет 
обложки? – поинтересовался 
мистер Джонс. 

– Зеленый обычно говорит о 
росте, – ответил Люк. 

– Правильно! – подтвердил 
мистер Джонс. –Принимая 
Иисуса и живя новой жизнью, 
мы возрастаем. Мы достигаем 
этого, молясь, читая Библию, 
свидетельствуя другим об Иисусе 

и проводя время в дружеском 
общении с другими верующими. 

Далее мистер Джонс 
предложил:

– У меня есть цветная 
бумага. Не хочешь ли после 
обеда сделать и себе такой 
блокнот для свидетельства?

– Конечно, хочу, – улыб
нувшись, ответил Люк. – Не 
могу дождаться, когда покажу 
его моим друзьям в школе!

Библейский стих
«И говорит им: идите 

за Мною, и Я сделаю вас лов-
цами человеков» (Мф. 4:19). 

Задание
Сделай собственный 
блокнот для 

свидетельства. Ты можешь 
использовать цветную бумагу, 
ткань или фетр. 
Тебе понадобятся:
•	 квадратные листы бумаги 

черного, красного, белого 
и желтого цветов; 

•	 прямоугольный лист 
бумаги зеленого цвета для 
обложки. Он должен быть 
больше других листов. 

1.	 Помести квадратные 
листы бумаги один под 
другим в следующем 
порядке: черный, 
красный, белый и желтый. 

2.	 Оберни прямоугольный 
лист зеленого цвета вокруг 
квадратных листов, чтобы 
получилась обложка. 
Листки и обложку скрепи 
скобой или крепкой 
ниткой. Убедись, что ты 
скрепил все листы. 

Вопрос для
размышления:
Как ты можешь преодолеть 

страх и рассказать друзьям об 
Иисусе с помощью блокнота для 
свидетельства, хотя в блокноте 
нет ни одного слова?

Что я могу

СКАЗАТЬ?



30

– Я так переживаю, 
что не могу 
сидеть на месте! – 

воскликнула Тэсс, подметая 
пол. – Дядя Джек и тетя Мэри 
скоро будут здесь. Наконец я 
снова увижу Бэт!

Люк также был взволнован.

– Билли, Сэм и я сможем 
вместе поиграть в мяч, – сказал 
он. – Мы хорошо повеселимся!

В ожидании тети с дядей 
и их детей время тянулось 
медленно. Казалось, что оно 
вообще остановилось. Наконец 
зазвенел дверной звонок. 

Тэсс бросилась открывать 
дверь сразу же, как только дядя 
Джек нажал на звонок. 

– Мы так рады, что вы 
приехали! – воскликнула Тэсс.

Семья и гости расположились 
в комнате, мама подала всем 
стаканы с лимонной водой. 

М О Л И Т В Е Н Н Ы Е  Ч Т Е Н И Я  Д Л Я  Д Е Т Е Й 

ВТОРАЯ СУББОТА

Долгожданное

 семьи
ВОССОЕД ИНЕНИЕ



31

Через некоторое время 
мама спросила, не хочет ли 
кто-то добавки. 

– Мне еще стакан, пожа
луйста. Путешествие было 
долгим, а этот прохладный 
напиток очень вкусный,– сказал 
дядя Джек. – Воссоединение 
семьи стоит нам долгой поездки.

– Я бы хотел, чтобы вы 
остались здесь навсегда, – 
сказал Люк. 

– Это было бы замеча
тельно, – ответила тетя Мэри. 

Люк подумал минуту и 
продолжил:

– Однажды наша семья 
воссоединится навсегда! 

– Точно! – согласился папа. – 
Не могу этого дождаться! 

Все кивнули в знак согласия. 
– Видели бы вы Люка и Тэсс 

перед вашим прибытием, – 
сказала мама. – Они постоянно 
подбегали к окну, чтобы не 
пропустить, когда вы приедете. 
Это напоминает о том, как 
нам следует ожидать Второго 
пришествия Иисуса. 

– Мы готовились не 
только сегодня. Мама 
готовила еду в течение всей 
недели. Она сказала, что к 
вашему приезду хочет все 
успеть, – сообщила Тэсс. 

– Это напоминает мне 
о недавно прочитанном 

библейском стихе, – сказал 
дядя Джек. – Он записан в 
1 Кор. 16:13. В нем говорится: 
«Бодрствуйте, стойте в 
вере, будьте мужественны, 
тверды». 

В течение следующих 
нескольких дней дети вместе 
играли, молились и изучали 
Библию. Семья собиралась 
вокруг фортепиано и 
пела прекрасные гимны. 
Особенным событием был 
пикник на берегу озера. 
Все с удовольствием 
плавали и загорали. Вскоре 
праздник воссоединение 
семьи приблизила к своему 
завершению. 

Когда машина была готова 
к отъезду, Тэсс не могла 
сдержать слезы.

– Нам было так весело 
вместе, – сказала она. – Я бы 
хотела, чтобы вы не уезжали. 

Дядя Джек обнял девочку и 
ответил:

– Грустно прощаться, 
но мы увидимся вновь. Но 
если даже этого не случится, 
помни: нужно бодрствовать 
и быть мужественными. 
Всем нам необходимо 
приготовиться к возвращению 
Иисуса. Тогда наступит самое 
лучшее вечное воссоединение 
с Иисусом. 

Библейский стих
«И когда явится 

Пастыреначальник, вы по-
лучите неувядающий венец 
славы» (1 Пет. 5:4). 

Задание
Нарисуй всех своих 
родственников, 

с которыми ты хотел бы 
воссоединиться. Все ли 
они знают об Иисусе и Его 
возвращении? Если нет, 
расскажи им об этом и 
пригласи подготовиться к 
встрече с Иисусом. 

Вопросы 
для размышления:
С радостью ли 

ты ожидаешь Второго 
пришествия Христа? Что для 
этого необходимо?

Молитвенные чтения для 
детей составили Гари Вагнер 
и его жена Дина Бартель-
Вагнер. Гари совершал 
служение пастора в Нью-
Йоркской конференции. Дина 
использует свой дар общения, 
работая редактором в отделе 
Адвентистского капелланского 
служения в Генеральной 
Конференции. Супруги Гари и 
Дина с нетерпением ожидают 
возвращения Спасителя Иисуса 
Христа. 



32

Книги о земном и вечном

Издательство «Джерело життя»
Предлагаем вашему вниманию духовно-просветительские научно-популярные периодические издания:

04071, г. Киев, ул. Лукьяновская, 9/10-А
тел. (044) 425-6906, факс (044) 467-5064

е-mail: dzherelo@ukr.net 
www.lifesource.ua

•	 Газета «Вечное Сокровище»
•	 Газета « Моя здоровая семья»
•	 Газета для детей «Скарбничка»
•	 Журнал для детей «Дружболандія»
•	 Журнал для подростков «Скайфон»
•	 Журнал для молодежи «Флешка»
•	 Журнал «Ознаки часу»

и христианскую литературу разнообразной тематики:

•	 Семейные взаимоотношения	
•	 Здоровье
•	 Воспитание детей
•	 Духовная литература
•	 Историко-археологические исследования
•	 Литература для детей

Ознакомиться более детально с нашими 
изданиями и сделать заказ Вы можете, 

воспользовавшись контактной информацией:

БИБЛИИ
МОИ ПУТЕШЕСТВИЯ

ПО

ЧАРЛЬЗ МИЛЛЗ



Только поблагодатиÌ Î Ë È Ò Â Å Í Í Û Å  × Ò Å Í È ß

ÏßÒÜ 
ФУНДАМЕНТАЛЬНЫХ 
ДОГМ РЕФОРМАЦИИ

• SOLA SCRIPTURA 
 («ТОЛЬКО ПИСАНИЕ»)

Áèáëèÿ – åäèíñòâåííîå ìåðèëî âåðû

• SOLA FIDE 
 («ТОЛЬКО ВЕРОЙ»)

Ïðîùåíèå è ñïàñåíèå ìîæíî ïîëó÷èòü òîëüêî âåðîé

• SOLA GRATIA 
 («ТОЛЬКО БЛАГОДАТЬЮ»)

Ñïàñåíèå ïðèõîäèò êàê Áîæüÿ áëàãîäàòü, 
êîòîðàÿ ÿâëÿåòñÿ  íåçàñëóæåííîé ìèëîñòüþ

• SOLUS CHRISTUS 
 («ТОЛЬКО ХРИСТОС»)

Õðèñòîñ – åäèíñòâåííûé Ïîñðåäíèê ìåæäó Áîãîì 
è ÷åëîâåêîì. Ñïàñåíèå âîçìîæíî òîëüêî ÷åðåç âåðó â Íåãî

• SOLI DEO GLORIA 
 («СЛАВА ТОЛЬКО БОГУ»)

Ëþäè äîëæíû ïîêëîíÿòüñÿ òîëüêî Áîãó 
è âîçäàâàòü ñëàâó èñêëþ÷èòåëüíî Åìó!  


