
Адвентистський 
ВІСНИК

Адвентистский ВЕСТНИК
газета Церкви християн адвентистів сьомого дня в Україні 

№ 1 (319) 
січень 
2017

Бог є любов

3 8 11 13

Змінюючи себе, 
ми змінюємо 
світ

Правильно 
расставьте 
приоритеты

«Гора Мориа», 
или особое 
доверие

Неправильне 
ставлення до 
обітниць Богові

Быть, как все, как прочие народы, – проще. Для этого надо изменить только 
внешние стороны своей жизни, своего поведения. Это не очень сложно. За это 
вас никто не осудит, а может, даже похвалит. Но если человек выбирает не 
быть таким, как все, выбирает Христа Царем своей жизни, то нужно менять 
что-то внутри, а это не всегда приятно и не всегда за это похвалят, а часто даже 
осудят. Поэтому сегодня в христианском обществе многие живут, как все, как 
прочие народы. Они говорят, как все, одеваются, как все, слушают и смотрят 
то, что все, женятся и выходят замуж, как все. Многие проблемы решаются, как 
принято в этом мире, у прочих народов. 2

НЕ БЫТЬ ТАКИМ, КАК ВСЕ



Адвентистський вісник № 1 (319) 20172

Кожен з нас має мрії і мріє. І це 
чудово! Адже без мрії важко жити. 
Хтось мріє про подорож в екзотич-

ну країну, хтось бажає знайти рідну по духу 
людину та створити сім’ю, хтось мріє про 
престижну роботу, хтось мріє одужати й 
мати міцне здоров’я, хтось мріє про те, щоб 
у нашій країні настав мир, щоб богослужін-
ня в церкві були не формальними, щоб на 
молитовних зібраннях було багато молоді та 
щоб вони вірили в силу молитви. 

Про що ви мріяли минулого тижня? Про 
що ви мріяли весь минулий рік? Адже те, 
про що ми мріємо, показує, що є головним у 
вашому серці, у моєму серці? 

Чого вам захочеться в останні дні вашого 
життя? Можливо, вам захочеться обійняти 
ваш диплом? А може, ви попросите, щоб 
вас відвели в гараж, аби ви могли посидіти у 
своєму автомобілі? Чи втішить вас читання 
фінансового звіту?

Звичайно, ні… Якщо для вас буде важли-
вим щось інше, то чому не це є найважли-
вішим для вас зараз? Усі ми розуміємо, що 
найголовнішим у житті віруючих людей є 
Ісус Христос, наш Спаситель.

Минулого року я особисто переоцінила ба-
гато речей – і мої мрії стали зовсім іншими. 

Другорядні речі стали другорядними. Бог 
подарував мені дивовижних людей молит-
ви. Я по-новому відкрила для себе молитву, 
її силу та ще раз переконалась, що Господь 
творить чудеса і Йому варто вірити за будь-
яких обставин. Прийшов час, коли кожному 
з нас необхідно зустрітися з Богом власного 
життя і зрозуміти, що у нашому житті є 
головним насправді.

2017-й рік буде ювілейним роком 
Реформації і має стати роком відродження 
та духовних змін. Багато хто говорить, що 
сьогодні в людях мало любові. Однак її в 
кожній людині нескінченно багато! Дефі-
цит існує в прояві любові. Тому проявляйте 
любов, якою вас наділив Господь.

Дякую Богові за кожного читача, який 
зростав разом зі мною на сторінках газе-
ти. Сподіваюся на зустріч з вами в нових 
місяцях.

 Нехай Христос буде вашою найголовні-
шою мрією наступного року!

ДОРОГІ ЧИТАЧІ!
З НОВИМ 2017-М РОКОМ!

Нехай Головне у вашому 
житті буде головним!

З найкращими побажаннями 
в новому році, 
редактор газети Лідія Власик



№ 1 (319) 2017 Адвентистский вестник 3

95 тез Лютера ґрунтувалися  на 
п’яти основних догмах:

1  Sola Scriptura – «Тільки Писан-
ня»: Біблія – єдине мірило віри.  

2  Sola fide – «Тільки вірою»: 
прощення та спасіння можна 
отримати  лише вірою.

3  Sola gratia – «Тільки благодат-
тю»: спасіння надається завдяки 
жертві Христа як особливий 
подарунок Неба. 

4  Solus Christus – «Тільки Хрис-
тос»: Христос – єдиний Посеред-
ник між Богом і людьми.

5  Soli Deo gloria – «Слава тільки 
Богові»: люди повинні славити 
тільки Бога й поклонятися лише 
Йому.

Реформація змінила Європу в 
соціально-економічному, культурно-
му й духовному аспектах. Вона дала 
початок процесам, які змінили світ. 

 «Завданням Реформації було по-
вернути людям Слово Боже» (Велика 
боротьба, с. 388).

 Реформація піднесла на вищий 
рівень сімейне життя. 

 Велика Реформація відкрила шлях 
до здобуття освіти всім верствам 
населення й підтвердила, що наука не 
суперечить вірі, а лише підтверджує 
Слово Боже.

 Вона змінила світогляд людей 
і їхнє ставлення до праці. Кожен 
власною професійною діяльністю 
може славити Господа.

 Святе Письмо називає кожного 
віруючого святим і священиком. Цей  
принцип доводить, що кожен справж-
ній християнин має бути активним 
співпрацівником у служінні  людству.

РЕФОРМАЦІЯ СЬОГОДНІ
26 серпня 2016 року Президент 

України Петро Порошенко підписав 
указ про відзначення 500-річчя Ре-
формації в Україні. 

Духовні принципи Біблії стали 
двигуном Реформації в минулому, і ми 
намагатимемося дослідити їх глибше 
й донести до народу України під час 
ювілейної події в історії країни. Ре-
форми дадуть результат, коли стануть 
основою нашого життя. Реформація 
починається із серця і в результаті 
проявляється зовні. 

Це унікальна можливість благовістя 
та проповіді Євангелія як у Церкві, 
так і за її межами для всіх верств на-
селення й вікових груп. Ми не знаємо, 
скільки часу двері благодаті будуть 
відчинені. Час швидкоплинний. Тож 
поспішаймо, дорогі брати й сестри! 
Якщо Бог житиме в серці кожного з 
нас, то ми, об’єднавшись у молитві та 
служінні, зможемо наблизити Другий 
прихід Христа.

Нехай рік Реформації принесе 
особливі зміни в житті, щоб кожний 
новий день розпочинався з молитви 
й дослідження Святого Письма. Час, 
відділений для духовного зростання, 
приносить щедрі благословення. На-
ситившись духовним хлібом, ми ма-
тимемо особливе бажання поділитися 

з іншими, розповідаючи про любов 
Христа та Його Другий прихід.

Дозволяючи Богові змінити себе, 
ми можемо Його силою змінити 
суспільство.

Я щиро бажаю, щоб новий рік був 
не тільки роком рясної реклами про 
Реформацію, але особливим благо-
словенням для кожного особисто, для 
Церкви та для нашої країни в цілому.

Віримо, що унікальна можливість, 
дана Богом для нашого народу, буде 
використана як благословення, щоби 
втілити гасло «Молись! Змінюйся! 
Дій!» в життя.

«Ця вістка буде поширюватися не 
стільки людською мудрістю, скільки  
глибоким переконанням Духа Божого. 
Докази вже були дані. Насіння було по-
сіяне, і тепер воно зійде та принесе пло-
ди. Могутній рух, викликаний останнім 
застереженням третього ангела, в 
багато чому перевершить Реформацію» 
(Велика боротьба, с. 611, 612).

«І дам вам нове серце, і нового духа 
дам у ваше нутро, і викину камінне 
серце з вашого тіла, і дам вам серце із 
плоті» (Єзек. 36:26).

Благословень вам у новому 2017-му 
році! Бажаю вам радості й миру, 
щастя, здоров’я, уповання і надії на 
нашого Господа! 

Нехай ваша віра укріпляється з 
кожним днем, очікуючи повернення 
нашого Спасителя!

Станіслав 
Носов

ЗМІНЮЮЧИ СЕБЕ, 
МИ ЗМІНЮЄМО 
СУСПІЛЬСТВО

2017 рік названий роком 
Реформації. Початком Ре-
формації вважають 31 жовтня 
1517 року, коли Мартін Лютер, 
доктор богослов’я, професор 
Віттенбергського університету в 
Німеччині прибив 95 тез на брамі 
Замкової церкви. Однак відомі 
реформатори ще за століття 
до Лютера прокладали шлях у 
справі Реформації.

 Те, кто не ищет счастья, 
найдут его быстрее других; 
ибо те, кто ищет счастье, 
забывают, что самый 
верный способ добиться 
счастья для себя — это 
искать его для других 

 Любовь, подобно 
теплу, должна 
согревать со всех 
сторон и склоняться 
в ответ на любую 
мольбу наших 
братьев 

 Никто не должен 
покидать своего ближнего, 
когда тот в беде. 
Каждый обязан помочь 
и поддержать своего 
ближнего, если хочет, 
чтобы ему самому помогли 
в несчастье 

МАРТИН ЛЮТЕР



Адвентистський вісник № 1 (319) 20174

Еще с древних времен силь-
ные мира сего ломали голову 
над тем, какая форма власти 

идеальная или хотя бы оптималь-
ная. Как получить эту власть и как 
ее удержать? Как решать внешне 
политические проблемы и вопросы, 
касающиеся жизни внутри государ-
ства? Как решить вопросы, касающи-
еся обороны, народного хозяйства, 
образования, медицины? Эти вопросы 
бесконечны. 

Наверное, поэтому еще в древние 
времена в Риме и Греции были мысли-
тели, философы, великие обществен-
ные деятели, которые в своих трудах 
освещали этот вопрос и пытались 
дать какие-то ответы, предложить 
советы. В результате этого поиска и 
многих экспериментов, переворотов 
в Древнем Риме еще в VI в до н. э. 
появилась такая сложная для того 
времени форма государственного 
правления, как республика. До сих 
пор большинство современных госу-
дарств использует эту форму правле-
ния. Когда вокруг царила монархия и 
единовластие, в Риме начали делить 
власть на законодательную, исполни-
тельную и судебную. Появлялись госу-
дарственные учреждения, отвечающие 
за отдельные сферы жизни страны. Чи-
новники избирались на определенный 
срок путем голосования и наделялись 
соответствующими полномочиями. 
Все это просто удивляет. Но так в Риме 
было недолго. Ближе к I веку они снова 
вернулись к монархии, власти одного 
человека или группы людей, а через 
некоторое время даже начали называть 
императора богом.

Нам кажется, что сегодня все изме-
нилось. Появились правовые госу-

дарства, демократия во всем мире. Но 
поиск продолжается. Какая же форма 
правления идеальная? Как решить все 
те проблемы, в которых утопает пла-
нета? Библия – удивительная Книга, 
она говорит и об этом.

САМАЯ ЛУЧШАЯ 
ФОРМА ПРАВЛЕНИЯ
Самая лучшая форма правления 

та, которую Бог предложил Израилю 
на Синае. Господь заключил завет с 
народом и предложил Свое правление. 
Бог дал им Свой Закон и пообещал 
помочь исполнять его. Небесный Царь 
пообещал им Свою защиту и решение 
любых проблем во всех сферах жизни. 
Господь назвал их Своим народом, пер-
венцем среди народов, царственным 
священством и пообещал не оставлять 
их при условии верности этому завету.  

И когда другие народы наблюдали за 
Израилем со стороны, они удивлялись. 
Как это возможно? У них не было царя 
и аппарата государственной власти, 
но грамотно осуществлялось руковод-
ство. У них не было законодательных 
органов, но были мудрые законы. Они 
не имели регулярной армии, военных 
стратегов и оружия, но одержива-
ли победы. Например, 300 человек с 
палками в руках могли гнать перед 
собой многотысячное вой ско опытных 
воинов. Дело в том, что Господь Сава-
оф воевал за Свой народ, когда он был 
верным Ему.

Когда Валак осознал угрозу со 
стороны Израиля, он даже не надеял-
ся на свою военную силу. Он решил, 
что одолеть этот народ возможно 
только чем-то сверхъестественным, 
каким то колдовством,  заклинания-

ми. А Валаам, когда смотрел с горы на 
часть народа, чтобы проклясть его, не 
увидел ничего достойного проклятия, 
но только то, что достойно хвалы и 
прославления.  

У Бога был определенный план. Он 
хотел, чтобы другие народы, наблюдая за 
Израилем и анализируя все, что с ними 
происходит, поняли, в Ком их сила и за-
лог процветания. Господь желал, чтобы 
народы сказали: «Вот идеальная форма 
правления. Мы тоже хотим такой власти 
над нами». И тогда теократия, власть 
Бога как Царя над царями, восторже-
ствовала бы, а всю землю наполнила 
бы правда, милость и слава Божья. Но 
парадокс в том, что старейшины Изра-
иля попросили себе царя, «как у прочих 
народов» (см. 1 Цар. 8:4-8).

  
ПОЧЕМУ ОНИ 
СДЕЛАЛИ ЭТО?
Старейшины объяснили, что в на-

роде существуют проблемы, Самуил 
уже стар, а его сыновья не ходят пу-
тями справедливости. У народа были 
как внешние проблемы, связанные с 
врагами, так и внутренние, связанные 
с тем, что племена разрознены, нация 
в упадке. Старейшины видели, что по-
вторяется все то, что было во времена 
судей: каждый делал то, что хотел, и 
поступал так, как считал нужным. По-
этому проблему нужно было решать.   

У израильского народа было два 
способа ее решения. Первый спо-
соб – это покаяние и обновление 
завета с Богом. Ведь причина всех 
проблем – политических, экономиче-
ских, национально-культурных – в их 
духовном состоянии и отношениях с 
Богом. Второй – поставить царя, как у 

НЕ БЫТЬ ТАКИМ, 

КАК ВСЕ
Говорят, что если вы хотите написать 
книгу и рассчитываете на ее успех, 
надеетесь, что на нее обратят 
достойное внимание, то в наше 
время необходимо писать на одну из 
таких тем: успех, деньги, здоровье, 
отношения и власть. Думаю, что 
к последней теме можно свести 
большинство остальных, потому 
что человек часто безудержно 
стремится властвовать над кем-
то или чем-то, возможно, даже не 
осознавая этого.



№ 1 (319) 2017 Адвентистский вестник 5
всех народов, и решать проблемы так, 
как они это видят.  

У Израиля и раньше были лидеры, 
водившие народ и помогающие решать 
проблемы. Но мы должны обратить 
внимание на слова «как у прочих наро-
дов». Дело в том, что лидеры израиль-
ского народа были призваны вопло-
щать в жизнь данные Богом законы и 
решения. В то время как другие цари 
имели свой аппарат власти, создава-
ли и принимали законы, имели свое 
Министерство обороны, армию, сами 
вели войны.

Интересная ситуация сложилась в 
Израиле. Народ прямо не отверг Бога, 
но просил того, что противоречило 
Его форме правления.    

В наше время много таких веру-
ющих. Они живут по принципу: 
«Боже, мы в Тебя верим, но я сделаю 
все по-своему». Все это огорчило 
Бога, и Он сказал Самуилу: «Как они 
поступали с того дня, в который 
Я вывел их из Египта, и до сего дня, 
оставляли Меня и служили иным 
богам: так поступают они с тобою» 
(1 Цар. 8:8). Потом Бог велел Самуилу 
представить народу права их ново-
го царя. Выражение «представь им 
и объяви им права царя» в других 
переводах передается словами, ко-
торые выражают предостережение и 
неодобрение, несогласие Бога («пред-
ставь» – евр. «уд», что значит «преду-
преждать», «предостерегать»).

Самуил объяснил, что царь забе-
рет их сыновей в армию и они будут 
воевать, бегать перед колесницами, из-
готовлять оружие, хотя мы знаем, что 
до этого в Израиле не было регулярной 
армии и кавалерии. Самых лучших 
дочерей он заберет в служанки, хотя 
раньше не было в этом необходимости 
и все были свободными. Лучшие поля, 
сады и виноградники царь заберет 
себе, хотя раньше земля не могла так 
просто переходить из рук в руки. Они 
должны будут дополнительно платить 
ему десятину, хотя до этого на деся-
тину претендовал только Сам Господь 
Бог и отдавал ее Своим священникам. 
Сейчас же были необходимы средства, 
чтобы содержать весь этот новообра-
зованный аппарат царской власти. 
Бог говорил, что если они пойдут по 
такому пути решения проблем, то их 
станет еще больше. Но народ ответил: 
«Нет, пусть царь будет над нами; и мы 
будем, как прочие народы: будет су-
дить нас царь наш, и ходить пред нами, 
и вести войны наши» (1 Цар. 8:19, 20).  

Бог допустил монархию в Израиле, 
но на Своих условиях. Он решил Сам 
выбрать царя и дать ему помазание 
Духа Святого. Бог предложил Свое ру-
ководство народу, но при условии, что 
царь будет повиноваться Ему. То есть 
речь идет о монархии в рамках тео-
кратии (ее называют теократической 
монархией) и того завета, который Бог 
заключил с народом еще на Синае.  

Обратите внимание на интересный 
момент. Первый царь Саул был пома-
зан на царство не в присутствии на-
рода, но в присутствии только Самого 
Бога и Его пророка. Многие исследова-
тели отмечают, что похожая практика 
существовала с Египте. Она назы-
валась помазание вассального царя. 
Когда фараон завоевывал какое-либо 
царство, он мог уничтожить захвачен-
ного царя, а мог помазать его себе на 
службу. И благополучие завоеванного 
народа зависело от верности их царя 
фараону. То есть можно сказать, что 
Саул был вассальным царем Царя 
Небес ного и благополучие израиль-
ского народа было возможным при 
условии верности их царя завету.

Когда Саул был верен Богу, Дух 
Святой сходил на него и он пророче-
ствовал и побеждал в войнах. Но Саул 
не смог сохранить этих отношений до 
конца. В истории Израиля были свет-
лые страницы, но в результате сбылось 
все, от чего Бог и Самуил их предо-
стерегали. Но все это время Господь 
постоянно помогал Своему народу, 
даже если они не осознавали этого. 
И когда народ и его лидеры каялись, то 
получали особенные благословения.

Отказ народа от Божьего руководства 
особенно ярко проявился в І ст. н. е., 
в пятницу, в шестом часу перед Пас-
хой (см. Ин. 19), когда Христос стоял 
перед Пилатом и тот говорил: «Се, 
Царь ваш!», а народ кричал: «Распни 
Его!» (ст. 14, 15). Такое впечатление, что 
Пилат в этой ситуации лучше понимал, 

что происходит, чем народ. Первосвя-
щенники провозгласили роковые слова, 
которые кровью вписались в историю 
еврейского народа: «Нет у нас царя 
кроме кесаря» (Ин. 19:15).

Почему они сделали это? Хорошо, 
что мы осознаем наличие проблемы 
и пытаемся ее решить. Это как раз то 
время и место, где стоит остановиться 
и сделать выбор: каким образом мы 
собираемся решать эту проблему.  

НЕПРАВИЛЬНЫЙ 
ВЫБОР
Быть, как все, как прочие наро-

ды, – проще. Для этого надо изменить 
только внешние стороны своей жизни, 
своего поведения. Это не очень слож-
но. За это вас никто не осудит, а может, 
даже похвалит. Но если человек выби-
рает не быть таким, как все, выбирает 
Христа Царем своей жизни, то нужно 
менять что-то внутри, а это не всегда 
приятно и не всегда за это похвалят, а 
часто даже осудят. 

Поэтому сегодня в христианском 
обществе многие живут, как все, как 
прочие народы. Они говорят, как все, 
одеваются, как все, слушают и смотрят 
то, что все, женятся и выходят замуж, 
как все. Многие проблемы решаются, 
как принято в этом мире, у прочих 
народов: силой, грубостью, наглостью, 
пусть даже иногда красиво прикрытой. 
Люди, принимающие решение быть, 
как все, поддаваться влиянию толпы, 
могут называть черное белым, а белое 
черным, называть соленое сладким, а 
сладкое соленым.  

Когда мы принимаем решение 
в пользу Небесного Царя, первые  
последствия могут быть для нас 
солеными в устах наших, но потом  
они будут сладкими во чреве. Если 
же человек принимает решение в 
пользу земного царя, князя мира сего, 
последствия могут быть сладкими в 
устах наших, но потом – солеными и 
горькими во чреве.  

Сегодня Господь призывает Свою 
Церковь к той работе, которую не смог 
завершить народ Божий в древности. 
Бог хочет, чтобы каждый из нас избрал 
Христа Царем своей жизни и чтобы 
этот выбор и его последствия были 
явными, ощутимыми. И когда другие 
люди и прочие народы будут видеть 
это, они также захотят себе такого 
Царя. Они также захотят не быть таки-
ми, как все. Тогда Царство Божье будет 
расширяться на этой земле. Тогда 
слава Божья наполнит весь мир.

Пусть Иисус Христос станет Царем 
вашей жизни, и ничего страшного, 
если для этого придется не быть та-
ким, как все. 

Александр 
Слободской

 Бог хотел, чтобы 
другие народы, 
наблюдая за Израилем 
и анализируя все, что с 
ними происходит, поняли, 
в Ком их сила и залог 
процветания. Господь 
желал, чтобы народы 
сказали: “Вот идеальная 
форма правления. Мы 
тоже хотим такой власти 
над нами” 



Адвентистський вісник № 1 (319) 20176

Это хорошо знакомое высказывание 
Господа из евангельской истории о пире 
в доме фарисея Симона, о помазании 
Христа миром, о тайном ропоте хозяина 
дома и поучительной притче Госпо-
да…   Практически во всех известных 
переводах Евангелия это высказывание 
наделено именно таким смыслом: Марии 
много прощено грехов по той причине, 
что она «возлюбила много».

Такого толкования придерживаются 
и некоторые комментаторы Священ-
ного Писания. «Много возлюбившей 
грешнице Господь простил ее грехи». 
«У Симона не было чувства любви, и 
потому он не получил прощения… Жен-
щина же… была переполнена любовью к 
Тому, Кто мог удовлетворить ее нужду, 
и получила прощение» (П. Харчлаа, 
Толкование четырех Евангелий и книги 
Деяния апостолов; У. Баркли. Толкова-
ние Евангелия от Луки).

Данный тезис не вызвал бы у меня 
никаких возражений или сомнений, если 
бы в трудах Э. Уайт я не обнаружила, 
что писательница наделяет его немного 
иным смыслом. Один из вариантов его 
подачи таков: «Глубоко было падение Да-
вида, но велико оказалось и раскаяние, его 
любовь была пламенной, а вера – сильной. 
Ему многое было прощено, и потому он 
много возлюбил (Луки 7:47)» (Патриархи 
и пророки, с. 754). Сама Эллен Уайт в 
скобках дает (обратите внимание, без 
какого-либо примечания) ссылку на 
стих из Евангелия от Луки. Поэтому 
процитированное выражение вполне 
можно счесть прямым комментарием на 
данный евангельский стих.

Приведем еще две аллюзии писатель-
ницы на высказывание Иисуса: «Во все 
века избранные дети Божьи проходили 
суровую школу испытаний… Их любовь 
сильна, потому что им многое прощено» 
(Э. Уайт. Великая борьба, с. 649, 650). 
«Взыщите Иисуса, братья… Умоляйте 
Бога день и ночь, пока не поймете, что 
ради Христа вы прощены и приняты. 
Тогда вы возлюбите много, потому что 

вам много прощено» (Э. Уайт. Свидетель-
ства для Церкви, т. 5, с. 159).

Что удивляет в приведенных выше 
цитатах? Причинно-следственная связь 
в высказываниях писательницы про-
тивоположна той, какую мы находим 
почти во всех переводах Евангелия от 
Луки! У Луки первична любовь Марии, 
а прощение – следствие этой любви. У 
Эллен Уайт напротив: причина – про-
щение, а любовь – результат. Кто прав, а 
кто ошибается? В чем кроется причина 
разночтения? Рассмотрим аргументы, 
которые помогут нам найти верное 
решение данной проблемы.

СОЮЗ «ХÓТИ»
И вновь нас удивляет феномен вдохно-

венного проникновения писательницы в 
глубинный смысл оригинального текста 
Писания (в данном случае – древнегре-
ческого). Проблему разночтения создает 
многозначный союз «хоти», который 
почти во всех переводах данного стиха 
представлен составным причинным со-
юзом «потому что». В таком случае Ма-
рии было прощено много грехов именно 
потому, что она «возлюбила много». 
Первичной (или причиной) представле-
на большая любовь Марии, а вторичным 
(или следствием) становится прощение 
Богом множества ее грехов.

Однако Эллен Уайт нарушает тра-
дицию прочтения 47-го стиха. И не 
напрасно, ибо тщательное исследование 
употребления союза «хоти» открыва-
ет разнообразные его значения: «что, 
потому что, так что». Такие же значения 
данного союза указаны и в «Грече-
ско-русском словаре Нового Завета» 
Баркли М. Ньюмана.

С подобными значениями назван-
ный союз используется и евангелистом 
Лукой. Например: «…И они поняли, что 
[«хóти»] он видел видение в храме» (Лк. 
1:22). «Ныне отпускаешь раба твоего, 
Владыко, по слову Твоему, с миром; ибо 

[потому что – «хóти»] видели очи мои 
спасение Твое» (Лк. 2:29, 30).

Особый интерес в связи с назван-
ной проблемой представляет речь 
ангела Гавриила, объясняющего деве 
Марии возможность рождения у нее 
Сына и убеждающего ее в том, что это 
возможно. Предлагаем буквальный 
перевод слов ангела: «И вот Елисаве-
та, родственница твоя, и она зачала 
сына в старости ее; и этот месяц 
шестой есть ей – называемой бес-
плодной; так что [«хóти»] не будет 
невозможным от Бога всякое слово» 
(Лк. 1:36, 37). В данном случае «хóти» 
переводится составным следственным 
союзом «так что».

В том же значении этот союз упо-
треблен и апостолом Павлом в 1-ом 
послании к Тимофею: «Ничего ведь мы 
не внесли в мир, так что [«хóти»] 
и вынести что-либо не можем» 
(см. 1 Тим. 6:7, буквальный перевод).

Смысл высказывания Иисуса на пиру 
у Симона радикально меняется в зави-
симости от избираемого нами значения 
союза «хóти». Если, например, мы выбе-
рем значение «потому что», то придем к 
традиционному переводу: Марии много 
прощено, потому что она «возлюбила 
много». Но если мы остановим свой 
выбор на значении союза «хóти» – «так 
что», нам откроется совершенно другой 
смысл данного стиха: Марии было 
прощено много грехов, так что (поэто-
му) «она возлюбила много». В данном 
случае прощение первично, а любовь – 
вторична, любовь – следствие проще-
ния. Как видим, значение союза «хоти» 
полностью меняет смысл выражения.

БИБЛЕЙСКИЙ КОНТЕКСТ
Какому же значению союза «хоти» 

отдать предпочтение? Эту проблему мо-
жет решить, прежде всего, ближайший 
контекст – содержание евангельского 
отрывка. Обратимся к диалогу Христа 
с Симоном:

ЛЮБОВЬ  ПРОЩЕНИЕ? 
ПРОЩЕНИЕ  ЛЮБОВЬ!
Иисус сказал: «Прощают-
ся грехи ее многие за то, 
что она возлюбила много; 
а кому мало прощается, 
тот мало любит» 
(Лк. 7:47).



№ 1 (319) 2017 Адвентистский вестник 7
– Который из них более возлюбит? – 

спросил Иисус после того, как рассказал 
притчу о двух должниках.

– Думаю, тот, которому больше про-
стили, – ответил хозяин дома.

– Правильно ты рассудил, – одобрил 
Господь его ответ (см. Лк. 7:42, 43).

В данном диалоге первичным выступа-
ет прощение, а любовь – следствие, но не 
наоборот. На такой порядок указывают 
и времена глаголов: «простил» стоит в 
прошедшем, а «возлюбит» – в будущем!

Кроме того, общий библейский кон-
текст, представляющий теологию проще-
ния, не допускает его условности. Писа-
ние свидетельствует о том, что прощение 
человек получает на основании покаяния, 
но никак не по причине каких-либо 
заслуг. Прощение – это безусловный дар 
Божьей любви, Божественной благодати, 
но не следствие достоинств человека. «В 
Котором мы имеем искупление Кровию 
Его, прощение грехов, по богатству 
благодати Его» (Еф. 1:7).

Иисус, Его заслуги, заслуги Его крови – 
вот основание и гарантия прощения: 
«Его возвысил Бог десницею Своею в 
Начальника и Спасителя, дабы дать 
Израилю покаяние и прощение грехов» 
(Деян. 5:31; см. также 10:43; 13:38). «В 
Котором мы имеем искупление Кровию 
Его и прощение грехов» (Кол. 1:14).

Прощение, достигаемое собственны-
ми заслугами, человеческим искуплени-
ем личных грехов – ложная, небиблей-
ская доктрина.

УЧЕНИЕ ИИСУСА 
О ПРОЩЕНИИ

Учение о Божьем прощении Господь 
Иисус раскрыл в известной притче о 
двух должниках, записанной в Мат-
фея 18:23-35. Пожалуйста, уважаемые 
читатели, прочтите названную притчу 
самостоятельно, мы обратим внимание на 
некоторые важные истины относительно 
прощения, преподанные в ней. 

Во-первых, прощение безусловно. Раб 
из притчи не имел никаких заслуг перед 
своим господином-царем. Причина его 
прощения, по словам господина, – «ты 
попросил меня»; именно так говорит 
оригинал. Но главную причину Божьего 
прощения открывают слова «умилосер-
дившись» (ст. 27) и «помиловал» (ст. 33) – 
это милосердие и милость Господа.

Во-вторых, прощение дается и не-
достойному человеку. Владыка назвал 
прощенного им раба «злой (греческое 
«понэрóс» – «злой», «лукавый», «негод-
ный», «испорченный», «подлый», «бес-
честный») раб». О каких-либо заслугах 
этого человека не может быть и речи! 
Однако ему прощен огромный долг без 
всяких условий и заслуг. 

В-третьих, единственно возможное 
условие получения прощения, согласно 
притче, – прощение ближнего. Царь 
ожидал соответственной реакции 

прощенного им раба, его отклика на 
прощение, который естественно должен 
был проявиться в прощении подобных 
ему должников. Таково главное поуче-
ние, которым Учитель окончил Свой 
рассказ: «Так и Отец Мой Небесный 
поступит с вами, если не простит 
каждый из вас от сердца своего брату 
своему согрешений его» (Мф. 18:35).

Если допустить условность Божьего 
прощения, то готовность простить брату 
своему – единственное, исключительное 
его условие. Эту истину Христос раскры-
вает в молитве «Отче наш»: «Прости 
нам долги наши, как и мы прощаем 
должникам нашим» (Мф. 6:12) а также 
в последующем поучении: «Ибо, если вы 
будете прощать людям согрешения их, 
то простит и вам Отец ваш Небесный; 
а если не будете прощать людям согре-
шения их, то и Отец ваш не простит вам 
согрешений ваших» (там же, ст. 14, 15). 
Поэтому каждому человеку прощается 
всё, если он попросит прощения у Бога и 
готов простить своего ближнего.

ТОЛКОВАНИЕ 
ЭЛЛЕН УАЙТ 

В книге Э. Уайт «Желание веков» 
описанию того памятного обеда у фарисея 
Симона посвящена целая глава – «Пир 
в доме Симона». В тексте главы мы не 
находим ни слова о том, что прощение 
человека зависит от его заслуг. Напротив, 
на каждой странице главы, иногда даже 
по нескольку раз, встречаются слова 
«признательность», «благодарность», «лю-
бовь». И вся глава пронизана идеей, что 
подобные чувства – естественный отклик 
на благодеяния Господа, на Его прощение, 
но никак не их причина.

Вот лишь некоторые высказывания 
из данной главы: «По Своей милости 
Иисус простил ее грехи… и сердце Марии 
переполняла благодарность… Глубокая 
любовь… побудила ее оказать Ему особую 
почесть… Иисус знал: послужив Ему та-
ким образом, она выразила  свою призна-
тельность за прощение ее грехов… Мария 
любила Христа. Непревзойденное благо-
родство Спасителя пленило ее душу. Это 
миро было символом признательности, 
внешним проявлением любви, которая, 

питаясь из небесных источников,  с из-
бытком наполнила ее сердце»… (Э. Уайт. 
Желание веков, с. 559, 560, 564).

Исходя из всего сказанного выше, ни-
как нельзя согласиться с тем, что Марии 
прощены многие грехи, потому что она 
«возлюбила много». Ее великая любовь 
к Господу – ответ благодарного сердца на 
великое Божье прощение. Поэтому до-
словный перевод 47-го стиха будет таким, 
каким его неоднократно представляет 
Э. Уайт: «Прощены грехи ее многие, так 
что (поэтому) она много полюбила».

МНЕНИЕ СОВРЕМЕННЫХ 
БОГОСЛОВОВ

Некоторые современные коммента-
торы Писания уловили этот нюанс и в 
своих трудах подтверждают толкование 
Эллен Уайт. Вот что пишет А. Лопухин 
в Толковой Библии: «Как видно из 50-го 
стиха, грехи ей уже были прощены 
раньше благодаря ее вере во Христа, за 
то, что она возлюбила много. Это – не 
причина и не предваряющее условие 
прощения грехов женщины, как утвер-
ждают католики, а следствие получен-
ного ею ранее прощения. Весь стих 
следовало бы перевести так: “прощены 
уже многие грехи этой женщины, и это 
достоверно, потому что только про-
щенная могла проявить с такою силою 
любовь ко Мне, через Кого она получи-
ла прощение”» (А. Лопухин. Толковая 
Библия, т. 3; курсив А. Лопухина). Со-
временный перевод Михаила Кулакова 
вторит этой мысли: «Прощены ей грехи 
ее многие, и свидетельством тому – ее 
сильная любовь (или: ее сильная любовь 
доказывает это)».

Не знаю, была ли знакома Э. Уайт 
с комментарием Генри Мэтью, но ее 
толкование созвучно с тем, что он писал 
еще в XVII веке: «Они [грехи] прощаются 
ей за то, что она возлюбила много. Это 
следовало бы перевести так: поэтому 
она возлюбила много, – ибо из самого хода 
беседы Христа становится ясно, что 
ее любовь не могла быть причиной, но 
только следствием, результатом того, 
что она получила прощение» (Г. Мэтью. 
Толкование на книги Нового Завета, т. 2).

Бесконечное прощение – выдающееся 
качество Божьего характера. «Кто Бог, 
как Ты, прощающий беззаконие и не 
вменяющий преступления остатку 
наследия Твоего? не вечно гневается 
Он, потому что любит миловать. 
Он опять умилосердится над нами, 
изгладит беззакония наши. Ты ввер-
гнешь в пучину морскую все грехи 
наши» (Мих. 7:18, 19). «Он охотно 
прощает всех, кто приходит к Нему 
получить прощение и избавление от 
греха» (Э. Уайт. Желание веков, с. 568).

Ольга 
Стасюк

«Во все века 
избранные дети Божьи 
проходили суровую 
школу испытаний… 
Их любовь сильна, 
потому что им многое 
прощено» 
(Э. Уайт. Великая борьба, 
с. 649, 650)



Адвентистський вісник № 1 (319) 20178

На одной из евангельских встреч пастор 
заметил незнакомую женщину. Он решил 
поговорить с ней. Подойдя к женщине и 
познакомившись с ней, пастор сказал: 

– Вы очень красиво выглядите. Не 
могли бы вы сказать, сколько времени 
ежедневно уделяете тому, чтобы так 
хорошо выглядеть?

– Четыре часа, – ответила женщина.
– Общаясь с вами, я заметил, что вы 

довольно эрудированны. Много ли вы 
читаете? 

– Да, я очень много читаю, общаюсь с 
интересными людьми. 

– Сколько времени в день вы трати-
те на чтение книг?

– Приблизительно два часа. 
– А сколько времени вы тратите для 

своей души?
На этот вопрос она ничего не 

ответила.

Мы часто тратим время на то, 
что не приносит никакой 
пользы нашей душе. Не 

менее часто мы забываем, что время, 
которым мы располагаем, это также 
талант, вверенный нам Богом. Господь 
желает, чтобы мы были управителями 
этого таланта. В одной из Своих притч 
Христос рассказал о том, как хозяин, 
отправляясь в чужую страну, раздал 
своим слугам таланты: одному – пять, 
другому – два, а третьему – один. 
Первые двое слуг пустили таланты 
в ход и получили прибыль, а тот, у 
которого был один талант, закопал его. 
Господь желает, чтобы время, данное 
нам, мы использовали для того, чтобы 
наладить отношения с Богом, с чле-
нами семьи, друзьями, сотрудниками, 

соседями. Бог желает, чтобы это время 
принесло прибыль. Но, к сожалению, 
мы часто тратим наше время впустую. 

Многие из вас наверняка смотрели 
фильм «Сказка о потерянном време-
ни». В этой сказке говорится о школь-
никах, двух мальчиках и двух девочках, 
которые бездельничали и тратили 
время по пустякам. Однажды их нашли 
четыре злых волшебника – два старика 
и две старушки, – которые всякий раз, 
когда школьники рассыпали время, 
тщательно подметали его. Из-за этого 
дети старели, а старики молодели. 
Лукавый, преследуя нас, конечно, не 
молодеет, однако если мы продол-
жим растрачивать свое время зря, он 
сделает все, чтобы мы с вами не обрели 
вечность. 

КАКОВЫ БОЖЬИ 
ПРИОРИТЕТЫ? 
Они записаны в Евангелии от Луки 

15:3-7. Самое важное, на что Бог готов 
потратить Свое время, хотя живет Он 
вне времени, – это поиск человека. 

Мне не приходилось искать овец, но 
однажды я искал теленка. Я вырос в 
городе. Когда же приезжал к дедушке в 
деревню, он всегда пытался приобщить 
меня к сельскому труду. Однажды он 
дал мне ответственное поручение: я до-
лжен был пойти на луг и отвязать наше-
го бычка Борю, чтобы тот прибежал до-
мой. Когда мы с другом пришли на луг, 
то увидели, что таких бычков там было 
много и что все они похожи друг на 
друга. Тогда я предложил другу: «Давай 
просто позовем Борю, и он откликнет-
ся». Мы начали звать бычка, но, услы-
шав наш голос, откликнулись все бычки 
и коровы. Тогда мы прибегли к другому 
способу: Боря – тот бычок, который 
проявит к нам больше внимания. Один 
из них действительно заинтересовался 
нами больше, чем остальные, и мы отвя-
зали его. Теленок побежал домой. Сна-
чала он бежал в верном направлении, но 

потом почему-то завернул в соседний 
двор. Мы пытались остановить его, но 
Боря хотел попасть именно туда. Когда 
мы устали и отпустили его, он забежал в 
сарай. Потом мы услышали, как соседка 
сказала: «Наша Зорька отвязалась». Мы 
поняли, что если будем искать нашего 
бычка таким способом, то вскоре вся де-
ревня получит своих коров. Мы по шли 
к дедушке и попросили его, чтобы он 
сам нашел Борю. Дедушка, придя на луг, 
очень быстро нашел нашего бычка. 

Иногда нам кажется, что для Бога мы 
все – на одно лицо, что Ему совершенно 
не важно, кто перед Ним. Что такое 
один маленький и слабый человек в 
этом огромном мире? Так легко поте-
ряться в обществе, в его суете. Но Бог 
знает каждого из нас в лицо. Он знает 
наше имя, наше сердце, знает все, что 
и о чем мы переживаем. Он знает, что 
мы потерялись. Господь готов прийти 
и найти нас. Это и есть самый важный 
приоритет в Его жизни (см. Лк. 15:8-10). 

Много лет назад я служил в армии. 
Однажды некий нерадивый солдат во 
время смены караула потерял штык-
нож. Я понимал, что потеря этого ножа 
никак не влияет на обороноспособ-
ность армии в целом, но командиры 
решили нас проучить, чтобы в даль-
нейшем мы были внимательнее. Было 
это зимой. Нас заставили разобрать 
кровать, взять железную сетку, на кото-
рую кладут матрас, и велели просевать 
через нее снег. Мы просевали снег два 
дня. Нам так хотелось, чтобы кто-то 
выкрикнул заветное слово: «Нашел!» 

Как радуются ангелы, когда Бог нахо-
дит нас, когда мы приходим к Нему. Во-
зможно, вы сами не знаете, что сбились 
с пути и заблудились, но Господь уже 
ищет вас, потому что таков приоритет 
Его ценностей. 

Недавно, перечитывая притчу о 
блудном сыне, я неожиданно вспомнил 
сюжет фильма под названием «За бор-
том». В этом фильме рассказывается 
о капризной женщине, досаждающей 

В Священном Писании 
Господь ясно говорит о том, 
какие жизненные ценности  
должны быть у верующего 
человека, какие приоритеты.
Еще подобно Царство 
Небесное сокровищу, 
скрытому на поле, которое, 
найдя, человек утаил, и 
от радости о нем идет и 
продает всё, что имеет, 
и покупает поле то. Еще 
подобно Царство Небесное 
купцу, ищущему хороших 
жемчужин, который, 
найдя одну драгоценную 
жемчужину, пошел и продал 
всё, что имел, и купил ее  
(Мф. 13:44-46). 
Христос говорит: «Ищите же 
прежде Царства Божия» 
(Мф. 6:33).

ПРАВИЛЬНО 
РАССТАВЬТЕ 
ПРИОРИТЕТЫ



№ 1 (319) 2017 Адвентистский вестник 9

мужу и всем окружающим. Однажды 
супруги вышли на яхте в открытое 
море. Начался шторм, и эту женщину 
волной смыло с палубы. Рядом прохо-
дило рыболовецкое судно, с которого 
и увидели человека за бортом. Когда 
женщину пытались спасти, то случай-
но ударили ее по голове. Она потеряла 
память. Ее муж, узнав из новостей о 
том, что она в больнице и что полиция 
разыскивает тех, кто может узнать ее, 
решил не забирать жену домой. Услы-
шав, что она потеряла память, он очень 
обрадовался и отправился отмечать это 
событие с друзьями. 

В это же время другой мужчина 
смотрел телевизор. Ему жилось нелег-
ко: его жена умерла и у него осталось 
четыре сына. Няни, которых он нанимал, 

не выдерживали и уходили. Мужчина, 
узнав, что найденная в море женщина 
ничего не помнит, решил внушить ей, 
что она – его жена. Он привез ее в свою 
хижину, и она начала помогать ему, 
заниматься хозяйством и воспитывать 
его детей. Время от времени ей, правда, 
казалось, что это не ее дом, однако муж-
чина всякий раз убеждал ее в том, что 
она всегда жила именно здесь.

Спустя некоторое время муж решил 
все-таки найти свою жену. Когда же 
он ее нашел, она предстала перед ним 
совсем другим человеком. Узнав, что он 
отказался от нее, она спросила его, как 
он мог так поступить. Как он мог пре-
дать ее? Господь никогда и ни при каких 
обстоятельствах не отказывается от нас. 
Он ждет нас и ищет нас.

На перроне стоял человек, опоз-
давший на поезд. Начальник станции 
подошел к нему и сказал: «Вам надо 
было бежать быстрее, чтобы успеть на 
поезд». На что незадачливый пассажир 
ответил: «Бежал я быстро и даже очень 
быстро. Единственное, что надо было 
сделать, – выйти вовремя». 

В этом новом году старайтесь делать 
все вовремя. Находите время для самого 
главного: для общения с Богом, для ис-
следования Священного Писания, для 
близких, детей, для служения. Правиль-
но расставьте свои приоритеты, чтобы 
ваше время не было потрачено впустую. 

Геннадий 
Бескровный

Когда американский марафонец 
Фрэнк Шортер прибыл в Мюнхен, 
Германия, он вернулся в город, в кото-
ром родился. На Олимпийских играх 
1972 года ему предстояло состязаться 
со своими соотечественниками. Как 
только Фрэнк сорвался со старта, 
чтобы пробежать 42-километровый 
марафон, все мысли и желания, кроме 
жажды победы в забеге, покинули его. 
Первые пятнадцать километров он 
сохранял умеренное движение, а потом 
прибавил скорость. Постепенно Шор-
тер вырвался вперед, обогнав всех ос-
тальных спортсменов. С этого момента 
никто уже не пытался обойти его. 
Когда Фрэнк появился на стадионе, где 
находилась линия финиша, он ожидал, 
что будет встречен одобрительными 
возгласами и аплодисментами. Одна-
ко он увидел, как зрители свистели и 
недовольно кричали. Сбитый с толку, 
он недоумевал, что же сделал не так. 
Но продолжал бежать, несмотря на 
неприветливый прием.

Фрэнк не знал, что за несколько 
минут до его появления один из зри-
телей спрыгнул с трибуны и пробежал 

полный круг вокруг поля, прежде чем 
охранники остановили его и вывели 
из стадиона. Крики порицания были 
адресованы тому самому зрителю, а 
не Фрэнку. Фрэнк завершил забег и 
принес Соединенным Штатам золотую 
медаль.

Уверенность Шортера в том, что 
болельщики освистывают именно его, 
была естественной. Поблизости никого 
другого не было. По крайней мере он 
так думал. Однако, несмотря на свист 
трибун, Фрэнк не сдался. Настоящий 
победитель никогда не сдается!

Пытались ли вы когда-нибудь заво-
евать победу под шумное неодобрение 
окружающих? Это обескураживает, не 
так ли? Велико искушение сдаться, сойти 
с дистанции. Слово Божье говорит, что 
мы – Божий и народ должен действовать 
«со всякой властью, чтобы никто не 
пренебрегал» нами (см. Тит 2:11-15). 

Не позволяйте себе отвлекаться на 
мнения других людей относительно 
Слова Божьего и веры в Иисуса Христа. 
Игнорируйте свист и насмешки толпы. 
Следуйте советам своего Тренера и 
завоевывайте золото!

ПОБЕДА 
НЕСМОТРЯ НА НАСМЕШКИ

«…Чтобы никто не 
пренебрегал тебя» 
(Тит 2:15)

Никодим був вражений і обурений цими 
словами. Він вважав себе людиною не тільки 
розумною, а й побожною і релігійною… Він 
не міг узгодити це вчення про навернення з 
власним розумінням релігії. Никодим не міг 
знайти для себе переконливого пояснення 
цьому вченню, але Ісус за допомогою ме-
тафори показав, що процес навернення не 
піддається логічному поясненню. Христос 
вказав йому на факт, що він не може поба-
чити вітер, але може відчути його дію.

Можливо, Никодим ніколи не зможе 
пояснити процес наверення, однак зможе 
відчути його вплив. Він чув шум вітру, 
що віє, де хоче, і міг бачити його наслідки. 
Діюча сила не була відкрита для погляду… 
Жодні умовиводи навіть найосвіченіших 
мужів не можуть описати дію Святого 
Духа на людські уми та характери; але вони 
можуть побачити вплив, який чиниться на 
їхнє життя і вчинки…

Никодим не бажав прийняти істину, 
оскільки не розумів усього, що пов’язане з 
дією Божої сили. Проте він приймав факти, 
пов’язані з природними явищами, хоч і не 
завжди міг пояснити або навіть зрозуміти 
їх. Як і інші люди в усі часи, Никодим вва-
жав точне дотримання зовнішньої форми й 
обрядів необхіднішим для релігії, ніж глибо-
кий вплив Духа Божого (Рев’ю енд Геральд, 
5 травня 1896 р.).

Можливо, ми, подібно до Никодима, 
тішимося тим, що нібито живемо праведно, 
не чинимо аморально, і вважаємо, що нам не 
потрібно каятися перед Богом як запеклим 
грішникам. Але коли в наших душах засяє 
світло, що виходить від Христа, тоді ми пізна-
ємо, наскільки нечисті, і зрозуміємо корисли-
вість власних намірів, ворожнечу проти Бога, 
якою позначені всі наші життєві вчинки. Тоді 
ми починаємо усвідомлювати, що наша пра-
ведність є насправді заплямованим одягом 
і тільки кров Христа може очистити нас від 
бруду гріха й оновити серце за Його подобою 
(Дорога до Христа, с. 28, 29).

ЯК ВIЄ ВIТЕР?
«Знову й знову запевняю тебе: коли хто 
не народиться від води й Духа, не може 
ввійти до Божого Царства!» 

(Івана 3:5; див. також Івана 3:1-21).



Адвентистський вісник № 1 (319) 201710

Великие люди обычно одарены 
интеллектуально и физически. 
Они красивы внешне, у них 

хорошо «подвешен» язык. Им легко 
продвигаться по жизни, для них везде 
и всегда открыты двери. Таких людей 
замечают, уважают и почитают. Но есть 
и другие – те, кто никогда не был и, 
скорее всего, не будет считаться великим. 
Зачастую эти люди неразговорчивы. Они 
не впечатляют своей внешностью и вряд 
ли будут душой компании. Кроме того, 
они часто неаккуратны, непунктуальны 
и безответственны. Многие из нас, как 
правило, пренебрегают такими людьми. 
От них никто не ждет приглашения на 
день рождения, да и приглашать их на 
какое-либо торжество также не торо-
пится. Об этих людях часто забыва-
ют, их присутствия не замечают. Им 
намного чаще, чем остальным, попа-
дает за неправильное поведение, и все 
замечания в их адрес делаются с явным 
удовольствием, без особого стеснения, 
без желания подыскать более мягкие 
слова... Мало кто задумывается о том, 
что будет испытывать человек после 
такого «назидания». Если его попросят 
что-то сделать и у него не получится, то 
ему почти никто не даст второго шанса. 
Однако если что-то не выходит у челове-
ка более заметного, яркого, то ему, не 
задумываясь, дают и второй, и третий, и 
даже четвертый шанс.

В своей жизни я не раз сталкивался 
с «малыми» людьми: девочка в детском 
саду, которая очень медленно ела за обе-
дом и была постоянным объектом наших 
насмешек; мой одноклассник, который в 
третьем классе читал всего 16 слов в ми-
нуту. В училище со мной учился юноша, 
которого все считали «забитым» и ник-
чемным. Кстати, только его, единствен-
ного из всей группы, заинтересовало 
мое свидетельство о Боге. Впоследствии 
он обратился к Нему, стал верующим, и 
Господь помог его личности расцвести. 
Cреди нас немало таких людей.

В мире животных, сотворенных Богом, 
есть место и пантере, и слону, и льву, и 
черепахе, и улитке. Для каждого живого 
существа Господь определил свое назна-
чение. Мы никак не можем сказать, что 
одни животные нужны, а другие – нет. В 
Послании к коринфянам апостол Павел 
так описывает сотворенное человеческое 
тело: «Напротив, члены тела, которые 
кажутся слабейшими, гораздо нужнее, 
и которые нам кажутся менее благо-
родными в теле, о тех более прилагаем 
попечения; и неблагообразные наши 

более благовидно покрываются, а благо-
образные наши не имеют в том нужды. 
Но Бог соразмерил тело, внушив о менее 
совершенном большее попечение, дабы 
не было разделения в теле, а все члены 
одинаково заботились друг о друге» 
(1 Кор. 12:22-25). Господь желает, чтобы 
более совершенное заботилось о менее 
совершенном. Этот принцип действует 
во всем сотворенном мире. Бог сораз-
мерил, то есть, согласно буквальному 
переводу с языка оригинала, смешал 
все в этом мире в нужной пропорции. 
Каким-то непостижимым образом 
несовершенное и немощное играет в 
жизни важную роль! Обратите внимание 
на слова апостола: «…Которые кажутся 
слабейшими, гораздо нужнее». Если бы 
таких людей – слабейших – не было на 
земле, то у человечества, по-видимому, 
были бы очень серьезные проблемы!

Бог не создал этот мир в виде общества 
элитного клуба. Царь Саул отбирал себе 
наилучших воинов, а к Давиду стекались 
разные люди – обиженные, притесняе-
мые, обездоленные. Часто мы поступаем 
так же, как Саул: мы смотрим на лицо, на 
внешние данные человека, а того, кто, на 
наш взгляд, не имеет «вида и величия», 
не воспринимаем всерьез. Однако Голи-
афа победил белокурый юноша Давид, 
который в то время никак не походил на 
воина. Царь Саул не верил в то, что этот 
«малый» в его глазах человек сможет 
победить профессионального бойца.

Бог создал этот мир, определив в нем 
место и великому, и малому, желая, что-
бы великое заботилось о малом! И очень 
часто бывает так, что вследствие такой 
заботы малое расцветает и становится 
великим.

Но порой мир бывает крайне жесток 
по отношению к «слабейшим». В истории 

человечества есть немало примеров 
такой жестокости, когда слабые, старые, 
тяжелобольные, те, от кого уже ничего 
нельзя получить, просто уничтожались. 
У тех, кто считает, что «малым» людям не 
место на земле, дьявольское мышление. 
В современном мире оно проявляет-
ся в формах, кажущихся совершенно 
безобидными. Богу неприятно подобное 
отношение к людям в любом его прояв-
лении. Даже если мы никого не унижаем, 
не высмеиваем и не осуждаем, а просто 
игнорируем «малого» человека, считая 
его незначительным и бесполезным, мы 
поступаем как Его противники. Наши 
эмоции подчас говорят громче, чем 
слова. Мы иногда здороваемся с таким 
человеком и даже спрашиваем, как у него 
дела, но делаем это только из приличия 
и торопимся уйти к другому – одарен-
ному, яркому, с которым нам гораздо 
интереснее общаться. Люди чувствуют 
наше отношение к ним. Мы же пренебре-
гаем человеческими душами, каждая из 
которых обладает великой ценностью в 
Божьих глазах.

Что чувствовала вдова, которая при-
несла в храм две лепты? Она положила 
в храмовую сокровищницу всего две 
маленькие монеты, а Иисус похвалил 
ее. Он сказал, что она положила больше 
всех. Я никак не мог понять, в чем заклю-
чалась ценность ее приношения. Сначала 
я думал, что она отдала все, что имела, и 
ее заслуга – лишь в этом. Однако позже 
я понял. В моей жизни был довольно 
продолжительный период материального 
недостатка. Однажды меня пригласили 
на день рождения. Я не мог купить до-
рогого подарка и поэтому выбрал очень 
скромный. Помню, как я ждал, когда все 
приглашенные уйдут, чтобы отдать свой 
подарок. Именно тогда я понял: для того 
чтобы положить в сокровищницу две 
лепты на глазах у других людей, нужно 
быть смиренным человеком. Христос 
учил Своих учеников смотреть на мир 
Его глазами. Он видел в двух лептах, по-
жертвованных этой женщиной, большую 
ценность. Так и мы не должны прене-
брегать теми, чьи поступки кажутся нам 
незначительными. 

В Послании к римлянам апостол Павел 
пишет: «Мы, сильные, должны сносить 
немощи бессильных и не себе угождать» 
(Рим. 15:1). Павел говорит, что на земле 
есть люди, способные нести не только 
свою ношу, но и помогать другим, и 
есть те, кто не в силах нести даже свое. 
Апостол призывает нас, сильных верой 
и духом, участвовать в жизни «малых» 
людей и поддерживать их.

Владимир Меньшиков

ВЕЛИКИЕ И МАЛЫЕ
Мы склонны делить людей на великих и 
малых, на влиятельных и малозначимых, 
на сильных и слабых. 



№ 1 (319) 2017 Адвентистский вестник 11

За время «оцерковленной» жизни мы 
набираемся красивых и, на наш взгляд, 
действенных фраз, которыми мы всегда 
готовы поддержать страждущего. Мы 
часто говорим другому: «Доверяй Богу, 
ведь Он все держит в Своих руках», а 
в ответ слышим: «Спасибо»;  «Да, да, 
главное – доверять Богу»; «Я постара-
юсь». Порой наши слова действительно 
помогают, и мы, поддерживая таким 
образом других, сами учимся доверию. 
По крайней мере, нам так кажется. Но 
доверяем ли мы Богу на самом деле?

Не стоит специально искать возмож-
ности проверить, насколько вы доверяете 
Богу. Он по милости Своей не даст вашей 
душе успокоиться, пока не сделает ее 
чистой, безо всякой примеси сомнения. 
Это я поняла на собственном опыте.

В апреле 2016 года в нашей общине 
проходила молитвенная неделя. Прово-
дил ее молодой человек, миссионер, ко-
торый много лет делился с нами своими 
опытами доверия Богу. Он рассказывал 
о своей жизни, о жизни других людей, с 
которыми ему приходилось встречаться. 
Потом он говорил о жизни Авраама, о 
том, как тот услышал Божьи слова: «Возь-
ми сына твоего, единственного твоего, 
которого ты любишь, Исаака; и пойди 
в землю Мориа, и там принеси его во 
всесожжение на одной из гор, о которой Я 
скажу тебе» (Быт. 22:2). Все, казалось бы, 
так просто. Авраам встал, позвал сына, 
шел с ним три дня, размышляя по дороге. 
Мы не сомневаемся в том, что Авраам 
полностью доверял Богу. Именно поэто-
му нам кажется, что ему было несложно 
выполнить Божье повеление. Именно 
таким нам представляется испытание, 
пережитое Авраамом, пока мы смотрим 
на него со стороны.

Мне казалось, что Авраам перенес это 
испытание довольно легко, до тех пор 
пока я сама не пошла на «гору Мориа», 
пока не услышала слово «отдай» и не по-
няла, что пришло время принести своего 
«Исаака», который был мне так дорог, в 
жертву «на одной из гор»… 

«Отдай сына твоего, единственного 
твоего»… Но как, Господи? Как отдать 
то, что Ты Сам дал мне? Зачем? Если 
Ты дал, то не должен забирать, Ты не 
можешь! 

Можно до семижды семидесяти раз 
слушать проповеди о доверии, жизнен-

ные истории, похожие на историю Авра-
ама, но так и не услышать, не понять, не 
научиться истинному доверию. Нелегкое 
это дело – довериться и отдать то, что 
в свое время дал Бог. Нелегко доверять 
Богу, когда в холодильнике не осталось 
ничего, кроме пустоты и тусклого света 
лампочки, загорающейся при его откры-
тии (кто был студентом или без гроша в 
кармане, тот поймет). Нелегко доверять, 
когда вначале мы ясно видим свой путь и 
идем по нему, а потом все вдруг перево-
рачивается с ног на голову, когда наша 
жизнь, которую мы строили, распадается 
на части, словно домик из пластмассовых 
деталей, и мы понимаем, что не все пред-
сказуемо. Говорить о доверии куда легче. 

Когда наша жизнь разбивается на ку-
ски, когда мы, сидя на полу в полутемной 
комнате, пытаемся разобраться, сложить 
свою картину пазла, мы вспоминаем, 
сколько раз говорили другим о важности 
безграничного доверия Богу. Говорили 
о том, что Ему все известно, что Он не 
оставит, не забудет, что Он все держит 
под контролем. Мы размышляем и 
понимаем, насколько тяжело отдать то, 
что так дорого, и если мы отдадим, то со-
бранный нами домик просто развалится. 
Если же мы решили довериться Богу, нам 
потребуется мужество, чтобы вынуть 
деталь – один из краеугольных камней 
нашего «домика» жизни – и отдать ее  
Богу. И не важно, что будет дальше.

По пути на «гору Мориа» мы понима-
ем, что не всегда желаем доверять. Как 
доверять, если рушится основание, на 
котором мы стоим? Мы же стоим на вере 
в то, что все допущено нам Богом, – все, 
что у нас есть. И теперь это надо отдать? 

Рано или поздно многим приходится 
брать своего «Исаака» и идти на «гору 
Мориа». По пути туда мы взвешиваем 
все «за» и «против»: «А стоит ли? Хватит 
ли сил?» Кто шел по этому пути, тот 
знает, что с горы мы спускаемся совер-
шенно другими людьми. После этого мы 

больше не кричим о доверии, но говорим 
о нем тихо и с трепетом. Однако этот 
путь стоит того, чтобы его пройти. «Гора 
Мориа» преображает нас. После нее у 
нас другие ценности, другой взгляд. На 
«горе Мориа» мы обретаем особый опыт 
познания Бога. 

Что человек готов отдать и на что пой-
ти ради более глубокого опыта познания 
Бога? Мы думаем, что отдадим всё, а на 
самом деле – почти ничего. Мы всё счи-
таем своим и ни с чем не хотим расста-
ваться. Наши «Исааки» – это родители, 
дети, друзья, отношения, деньги, работа, 
время, здоровье, желания, планы, мысли. 
Когда мы теряем что-нибудь из того, 
что считаем своим, то впадаем в отчая-
ние. Мы не понимаем, зачем забирать у 
нас то, что является частью нас самих, 
источником нашего счастья, комфорта, 
благополучия…

Доверять Богу намного легче на словах. 
Ему легко доверять на деле, если в жизни 
все идет гладко. Но лишь до тех пор, пока 
не мы услышим слова: «Возьми сына 
своего, которого ты любишь…».

Быть в достатке и говорить о доверии – 
легко. Отдать то, чем не обладаешь, – 
несложно. Говорить о важности доверия 
Богу – просто. И совершенно иначе 
обстоят дела, когда мы сами отправля-
емся на «гору Мориа». Вот тогда – добро 
пожаловать в школу доверия. А отдать 
Богу что-то вопреки нашей воле – вот 
отдача, имеющая наивысшую ценность. 

Побывав на своей «горе Мориа», я по-
няла: отдавая, мы ничего не теряем, если 
доверились Богу. То, что хранится у Него, 
по-настоящему принадлежит нам. А без 
Бога мы и отдать ничего не можем…

  Как передать преимущества и силу 
доверия, если вы никогда не поднима-
лись на «гору Мориа»?

Татьяна Заец

«ГОРА МОРИА», 
ИЛИ ОСОБОЕ ДОВЕРИЕ

«Ты, главное, доверяй Богу, а Он все 
усмотрит! Держись! Не падай духом! 
Он рядом! Ты сможешь! Испытания 
делают нас сильнее!» – сколько раз 
мы произносили подобные слова, 
стараясь поддержать тех, у кого на 
тот момент было больше вопросов, 
чем ответов, больше непонимания, 
чем видения, тех, кто не знал, как 
справиться с очередным узлом 
жизни, развязать который им было 
не под силу.



Адвентистський вісник № 1 (319) 201712

ПОЧЕМУ ИИСУС СКАЗАЛ 
СВОИМ УЧЕНИКАМ 
КУПИТЬ МЕЧИ?
Обращение Иисуса к ученикам зву-

чит странно и толкуется по-разному. 
Вот краткое обобщение данного 
отрывка, несколько мнений по этому 
поводу и его толкование.

Иисус предупредил учеников, что 
отныне при выполнении их миссии 
все будет не так, как раньше. Когда 
Христос посылал апостолов (см. Лк. 
9:1-6), Он сказал, чтобы они шли без 
каких-либо специальных приготовле-
ний: «Я посылал вас без мешка и без 
сумы и без обуви» (Лк. 22:35), потому 
что им не предстояло столкнуться ни 
с серьезным сопротивлением, ни с ну-
ждой в чем-либо. Но потом ситуация 
изменилась. Теперь учеников ожида-
ли и сопротивление, и преследования, 
и они должны были быть к этому 
готовы. Им нужно было взять «мешок 
и суму», а если у них не было «меча», 
они должны были купить его. Чтобы 
продемонстрировать, что ситуация 
изменилась, Иисус рассказал ученикам 
о том, что Ему предстоит пережить. 
С Ним поступят как с нарушителем 
Закона (беззаконником), но таким 
образом будет исполнено мессианское 
пророчество (см. Ис. 53:12). Это одно 
из мест в Евангелии, где Иисус про-
возглашает Свою смерть и придает ей 
искупительный смысл, основываясь на 
53-й главе книги Исаии. Чтобы спасти 
людей, Он вместо них понесет на Себе 
наказание.

Казалось, ученики не поняли смыс-
ла этих слов, потому что были оза-
дачены упоминанием о мечах. Они 

спросили Христа, хватит ли двух 
мечей для их защиты. Иисус ответил: 
«Довольно» (Лк. 22:38).

Буквальное толкование 
Некоторые находят в этом отрывке 

указания на то, что Иисус как исто-
рическая Личность каким-то образом 
хотел отождествить Себя с целями 
зелотов в их противостоянии римля-
нам. Они понимали призыв купить 
мечи как призыв сразиться с римля-
нами. Такое толкование едва ли может 
быть оправданным, и многие коммен-
таторы отвергли его. Другие воспри-
нимают данное слово буквально, 
доказывая, что после смерти Иисуса 
ученикам понадобились бы лучшие 
средства для выполнения их миссии. 
Они должны будут сами заботиться 
о себе и, в частности, иметь мечи, так 
как путешествие по Римской империи 
было опасным. Из контекста видно, 
что Иисус предупреждает апостолов 
о том, что они столкнутся с проти-
востоянием ради Евангелия.

Ссылка Иисуса на собственный 
опыт показывает, что Его учени-
ки должны столкнуться с врага-
ми; Иисус никогда не призывал к 
насилию. Когда Христа арестовали, 
Петр воспользовался мечом, чтобы 
защитить Его, но Иисус осудил его 
(см. Лк. 22:49—51). Ученики вовсе не 
должны были использовать букваль-
ный меч, сталкиваясь с сопротивле-
нием. В аллегорическом смысле два 
меча, о которых говорили ученики, 
толковались в христианской истории 
как временная и духовная власть 
церкви. Это мнение основано не на 

тексте, а на истории церкви (союз 
церкви и государства).

Образное толкование 
Основываясь на том факте, что слова 

Иисуса подтверждаются Его соб-
ственным опытом, лучше толковать 
эти стихи образно. Христос говорит 
ученикам подготовиться, потому что 
настает время, когда они, подобно Ему, 
столкнутся с яростным сопротивле-
нием. Они должны как можно лучше 
приготовиться к встрече с врагом. 
Это описывается с помощью военно-
го лексикона. Хорошие воины сами 
заботятся о пище и защите. Ученики 
должны будут тщательно подготовить-
ся к духовному противостоянию. Им 
даже понадобится «меч», потому что 
они будут вовлечены в смертельную 
духовную битву (см. Еф. 6:10–20).

Ученики истолковали слова Иисуса 
буквально: «Неужели Он говорит, 
что каждый из нас должен иметь 
меч? Это дороговато. Сколько мечей 
мы должны купить?» У них было два 
меча: «Господи! вот, здесь два меча» 
(Лк. 22:38). Иисус, разочарованный, 
отвечает им: «Довольно!» (ср. Втор. 
3:26 «полно тебе»; 3 Цар. 19:4). Ответ 
Иисуса поясняется Его фразой «Ос-
тавьте, довольно!» (см. Лк. 22:51), 
которой отвергается использование 
настоящих мечей. 

Иисус использует образный язык 
в разговоре о духовных реалиях и о 
борьбе с духовными силами. Мы дол-
жны быть полностью экипированы; 
нам нужен  духовный «меч».

Анхел Родригес

УЧЕНИКИ С МЕЧАМИ
«И сказал им: когда Я посылал 
вас без мешка и без сумы и 
без обуви, имели ли вы в чем 
недостаток? Они отвечали: 
ни в чем. Тогда Он сказал им: 
но теперь, кто имеет мешок, 
тот возьми его, также и суму; 
а у кого нет, продай одежду 
свою и купи меч; ибо сказываю 
вам, что должно исполниться 
на Мне и сему написанному: 
“и к злодеям причтен”. Ибо то, 
что о Мне, приходит к концу. 
Они сказали: Господи! вот, 
здесь два меча. Он сказал им: 
довольно» 

(Лк. 22:35–38). 



№ 1 (319) 2017 Адвентистский вестник 13

Повчальна історія Ананії та Сапфіри 
записана натхненним пером для добра 
всім, хто називає себе послідовником 
Христа. Цей важливий урок недостатньо 
міцно утвердився у свідомості нашого 
народу… Цей очевидний доказ Божого 
караючого правосуддя має спонукати 
всіх відчувати страх і трепет, щоб не 
повторювати гріхів, які накликали таке 
покарання… 

Ананія і його дружина Сапфіра мали 
перевагу чути Євангеліє, яке проповідува-
ли апостоли… Перебуваючи під прямим 
впливом Божого Духа, вони пообіцяли 
віддати Господу певне майно; але коли 
більше не перебували під цим небесним 
впливом, враження ослабло і вони поча-
ли сумніватися й ухилятися від вико-
нання даної ними обіцянки… Спочатку 
подружжя плекало жадібність, а потім, 
соромлячись того, що брати дізнаються 
про небажання їхніх егоїстичних душ 
виконати урочисте зобов’язання перед 

Богом і віддати Господу присвячене Йому, 
вони пішли на обман… Коли їхній обман 
був викритий, вони понесли покарання 
у вигляді миттєвої смерті (Свідчення для 
Церкви, т. 4, с. 462, 463).

Цей приклад Божої огиди до жадіб-
ності, обману і лицемірства був даний 
як попередження не лише для ранньої 
Церкви, а й для всіх майбутніх поколінь… 
Якщо серце зворушене Духом Святим 
і людина дає обітницю відділити певну 
суму Богові, вона вже не має права на ці 
посвячені Йому кошти. Подібні обіцянки, 
дані людям, є зобов’язаннями для вико-
нання. То ж хіба обітниця, дана Богові, є 
меншим зобов’язанням?

Чимало є таких, котрі марно тратять 
гроші, догоджаючи собі. Люди думають 
про власне задоволення, догоджають 
своїм смакам, з неохотою віддаючи Богові 
мізерні пожертвування. Вони забувають, 
що одного дня Бог зажадає точного звіту 
про те, як вони використовували Його 
добро. Він більше не прийме тих убогих 
дарів, які вони кладуть до скарбниці, як 
не прийняв пожертвування від Ананія й 
Сапфіри (Дії апостолів, с. 74, 75).

Вскоре я собрал рюкзак и поехал в 
Киев. В столице жил мой друг, который 
мог приютить меня на несколько недель. 
Я молился Господу, делился с Ним свои-
ми переживаниями, рассказывал Ему, что 
хочу устроиться на работу. Я прекрасно 
понимал, что у меня ничего нет и мне не-
где жить, поэтому просил Господа только 
об одном: «Боже, помоги мне найти 
жилье». А остальное, думал я, как-нибудь 
устроится.

Время шло. Две недели, в течение ко-
торых я пытался найти работу в столице, 
подходили к концу. Я ездил на разные 
собеседования, но результата не было. 
В последний день своего пребывания в 
Киеве я купил на оставшиеся деньги би-
лет до Шостки. Настроение было плохое. 
Мысли о том, что моя жизнь, скорее все-
го, не изменится, что в ней и дальше не 
будет стабильности, что я ничего не могу 
себе позволить, съедали меня изнутри.

Я был благодарен Богу за эти две неде-
ли, проведенные в Киеве, за то, что у меня 
были пища и крыша над головой, за то, 
что я повидался со своим другом.

Я поехал на вокзал. Когда я спустился в 
метро, у меня зазвонил телефон. Звонила 
моя старшая сестра. Она знала, что я ищу 
работу.

– Где ты? – спросила она.
– В метро. Еду на вокзал, через сорок 

минут у меня поезд, – ответил я.
– Срочно приезжай в медицинский 

центр, станция метро Позняки. Тебя 
ждут на собеседование. 

– У меня нет ни времени, ни денег. 
Поезд через сорок минут! Если я на него 
опоздаю, то останусь ни с чем.

– Послушай, тебе нужна работа или 
нет? 

Что-то побудило меня поехать туда. 
В медицинском центре я прошел собесе-
дование. В ходе беседы выяснилось, что 

им нужен человек с таким опытом, как у 
меня, и что они предоставят мне жилье. 
На работу меня были готовы взять «уже 
вчера». Бог ответил не только на мою 
просьбу, Он сделал больше – Он дал мне 
и жилье, и работу, и хороший коллектив. 
Господь избавил от проблем на работе, 
связанных с соблюдением субботнего 
дня. Он устроил меня на работу в хрис-
тианский адвентистский медицинский 
центр  г. Киева!

Я по сей день служу Богу и людям в 
этом центре. Мне нравится то дело, ко-
торым я занимаюсь; у меня есть возмож-
ность служить Богу и ближним. Я знаю, 
что Господь не оставит меня.

Как не славить великого Бога, Который 
дает нам больше, чем мы просим?

Владимир 
Шипицин

НЕПРАВИЛЬНЕ СТАВЛЕННЯ 
ДО ОБIТНИЦЬ БОГОВI

Медицинский центр, Позняки

«Коли ти складеш обітницю Господеві, 
Богові твоєму, не загаюйся виконати її, 
бо конче буде жадати Господь, Бог твій, 
від тебе, і буде на тобі гріх» 
(П. Зак. 23:22; див. також Дії 4:32; 5:11).

Это произошло в июле 2015 года. 
Тогда я жил в Шостке. Шостка – 
небольшой городок, найти в нем 
работу непросто. Я иногда подра-
батывал таксистом на автомобиле 
отца, перебивался случайными 
заработками, но такая жизнь меня 
не устраивала. Я понимал, что мне 
нужно перебираться в большой 
город, – там больше возможностей.

БОГ ДАЕТ БОЛЬШЕ, 
             ЧЕМ МЫ ПРОСИМ



Адвентистський вісник № 1 (319) 201714

родился 17 января 1926 года в дерев-
не Большая Мартыновка Ростовской 
области. С детства Владимир постиг все 
тяготы жизни, когда вместе со своим 
братом Александром пережил коллек-
тивизацию, холод и голод, безбожие. 
Все 11 членов семьи Сорокиных были 
сосланы в лагеря. 

В 1942 году брат Владимир окончил 
школу. Со школьных лет он подраба-
тывал забойщиком скота и уже тогда 
познал жестокость этой жизни. Только 
благодать Божья сохранила его человеч-
ность и милосердие.

В 18 лет Владимир Иванович попал на 
фронт, где в одном из боев был тяжело 
ранен. После госпиталя он вернулся 
домой в Ростов. Июнь 1944 года – зна-
менательный для брата Владимира. Он 
впервые познал истину. Сильно измени-
лась его жизнь и после встречи со слу-
жителем Павлом Бахмацким. Эта друж-
ба прошла через всю жизнь. 21 октября 
ночью Владимир Иванович заключил 

завет с Богом в с. Явтухи. С тех пор его 
жизнь – это жизнь служения Богу и 
людям. Сначала он был помощником 
брата Кулыжского в проведении моло-
дежных собраний.  И с тех пор Бог вел 
его всю жизнь за руку.

В 1947 году Владимир Иванович 
создал семью с Ниной Ильиничной. У 
них родилось две дочери – Валя и Лиля, 
четверо внуков, четверо правнуков. 
Не вычеркнуть из жизни Владимира 

Ивановича и 12 лет лагерей смерти, 
где только Бог мог спасти от гибели. 
Особой радостью после лет заключения 
было служение в г. Шахты.

12 января 1957 года Владимир 
Иванович был рукоположен в сан 
проповедника, а потом переведен на 
служение как старший проповедник в 
г. Летичев Хмельницкой области. 1944-
1999 годы были посвящены служению 
Богу и провозглашению Евангелия. В 
пенсионном возрасте Владимир Ива-
нович переехал в г. Ирпень. 

27 сентября 2016 года перестало бить-
ся сердце супруги брата Владимира. 
27 ноября 2016 года на 91 году жизни 
перестало биться сердце служителя 
Божьего. Господь успокоил Владимира 
Ивановича в надежде на скорое воз-
вращение Христа и встречу со всеми 
верными Божьими детьми.

Руководители УУК, сотрудники 
издательства «Джерело життя»

Чимало простих людей розпочало 
життя таким самим ясним багатообіцяю-
чим ранком, як і благородний Соломон, 
однак, зробивши один неправильний 
крок у шлюбному союзі, вони знищили 
свої душі й інших потягнули за собою. 
Як дружини Соломона відвернули його 
серце від Бога до ідолів, так і легковажні, 
позбавлені глибоких принципів друзі 
зводять благородних і відданих Госпо-
ду людей з істинного шляху на дорогу 
марнославства, розтлінних задоволень і 
розбещення (Біблійний коментар АСД, 
т. 2, с. 1031. Коментар Е. Уайт).

Соломон тішив себе надією, що його 
мудрість і сила особистого прикладу 

навернуть його дружин від язичництва 
до поклоніння правдивому Богові, а 
укладені союзи сприятимуть зближен-
ню навколишніх народів з Ізраїлем. 
Марна надія! Помилка, якої припустив-
ся Соломон, вважаючи, що він достат-
ньо сильний, аби протистояти впливу 
язичництва, виявилася фатальною. 
Іншою згубною помилкою була надія 
на те, що, хоч він і порушує Божий 
Закон, інші продовжуватимуть шану-
вати й виконувати священні постанови 
(Пророки і царі, с. 54).

Нехай відступлення Соломона стане 
застереженням для кожної душі, аби 
ніхто не підходив близько до краю цієї 
прірви… Найбільший цар з усіх, хто 
будь-коли тримав у своїх руках скіпетр 
влади, через любов до негідних жінок 
опоганив себе, і, як це не прикро, Господь 
залишив його. Наймогутніший прави-

тель на землі не зміг керувати своїми 
пристрастями. Соломон, можливо, і був 
врятований, «немов головешка, з вогню», 
проте його покаяння не могло розрівняти 
язичницькі висоти або зруйнувати камін-
ня капищ, які свідчили про його злочини. 
Дозволивши хтивості взяти гору над 
ним, замість того щоб стати співучасни-
ком Божого єства, Соломон знеславив 
Господа. Яку спадщину залишило життя 
Соломона для тих, хто забажає скориста-
тися його прикладом для прикриття своїх 
власних ганебних учинків! Спадщина, 
яка залишається після нас, може бути або 
доброю, або злою.

Прикладом благословення чи про-
кляття стане наше життя? Що скажуть 
люди, дивлячись на наші могили: «Він 
знищив мене» чи «Він врятував мене»? 
(Біблійний коментар АСД, т. 2, с. 1031. 
Коментар Е. Уайт).

ВСЯ ЖИЗНЬ ДЛЯ БОГА

ВІН ЗНИЩИВ МЕНЕ 
ЧИ ВРЯТУВАВ?

Посещение П. А. Мацановым шахтинской общины. Август 1957 г.

После освобождения 
из лагеря Владимир Сорокин 
с супругой Ниной. г. Шахты.

Владимир Иванович 
СОРОКИН 



№ 1 (319) 2017 Адвентистский вестник 15

В одной из проповедей, которую 
я недавно слышала, говорилось 
о Божьем чуде в доме вдовы из 
Сарепты Сидонской. Помните, 
как в ответ на веру обездолен-
ной женщины не истощались 
масло и мука во время голода? 
Размышляя над этой пропо-
ведью, я вспомнила, как  од-
нажды тихий голос Святого Духа 
дал мне подобное повеление: 
«Вначале сделай для Меня!» Бог 
обратился ко мне через 
эту же  библейскую историю.

В то время мой сын учился на первом 
курсе в Киевском институте музыки 
имени Р. М. Глиэра. То, что он смог по-
ступить туда на бюджетной основе, уже 
было чудом, так как он даже не учился 
в музыкальной школе по классу гитары. 
Но Бог по Своей милости сотворил в 
нашей жизни это чудо.

Обязательным условием обучения в 
этом заведении являлось наличие у сту-
дента инструмента, сделанного масте-
ром на заказ. Как вы понимаете, стоил 
такой инструмент немало. У нас не 
было необходимой суммы для покупки 
гитары, поэтому нам пришлось взять 
1300 долларов в долг. Слава Богу – Он 
дал мне возможность зарабатывать, и я 
обязалась вернуть долг к Новому году. 
Когда же у нас оставалось всего 400 
долларов долга, меня попросили сделать 
одну работу, которая была необходима 
для евангельской программы.

– Извините, но я не могу, – ответила 
я служителю, обратившемуся ко мне 
за помощью. – Мне нужно отдать долг 
к Новому году. То, что вы предлагаете 
сделать, отнимет много времени, и я 
не смогу выполнить ту работу, которая 
хорошо оплачивается. Тогда я не смогу 
вернуть долг.

Однако, дав такой ответ, я почув-
ствовала внутренний дискомфорт. Я 
понимала, что отказываю Богу.

– Я еще подумаю, – добавила я. 
– Хорошо, – ответил служитель и 

ушел.
Через несколько дней, в пятницу 

вечером, я читала какую-то книгу 
и наткнулась на историю о встре-
че Илии с вдовой из Сарепты Си-
донской. «Прежде из этого сделай 
небольшой опреснок для меня, и 
принеси мне; а для себя и для своего 
сына сделаешь после» (3 Цар. 17:13). 
Знакомые слова пронзили мое созна-
ние. «Неужели, Господи, Ты говоришь 
это лично мне?» – подумала я, но тут 
же поспешила отогнать эту мысль. 
Однако не тут-то было. Эта мысль 
буквально сверлила мозг.

«Хорошо, Господи, – мысленно сказа-
ла я, – если Ты действительно говоришь 
мне это, то, пожалуйста, повтори завтра 
Свои слова в утренней проповеди».

Почувствовав облегчение, я со 
спокойной совестью пошла спать. А 
утром даже забыла о том, что читала 
накануне вечером…

Окончился урок Субботней школы, и 
я увидела, как пастор приветствует го-
стя и предлагает ему послужить Словом 
Господним. Я насторожилась. Но гость 
начал проповедовать совершенно на 
другую тему. И я расслабилась снова.

Однако почти в самом конце своей 
проповеди гость рассказал об ин-
тересном случае, произошедшем в 
действительности. Одно известное 
пароходство объявило конкурс на 
вакансию радиста. Собравшиеся в зале 
специалисты, пришедшие на конкурс, 
общались друг с другом и не услышали 
сообщения, переданного азбукой Мор-
зе. Его услышал стоящий за дверями 
парнишка, который стеснялся войти 
в зал. В сообщении говорилось, что 
каждый, кто слышит его, может войти 

в указанный кабинет, что этот парниш-
ка и сделал.

Через несколько минут ведущий 
вошел в зал и объявил удивленным 
присутствующим, что вакансия уже 
занята. Ее занял тот, кто услышал 
тихий сигнал и выполнил предло-
женное действие. Это был скромный 
молодой человек, не участвовавший в 
шумных разговорах мастеров своего 
дела, которые настолько увлеклись, 
что забыли, зачем пришли. 

Окончив свой рассказ, проповедник 
неожиданно спросил:

– А вы прислушиваетесь к тихому 
голосу Святого Духа?

Эти слова пронзили мое сознание, 
подобно молнии.

«Прости меня, Господи! Благодарю 
Тебя, что Ты ответил на мою молитву, – 
тут же вырвалось у меня. – Я обещаю 
Тебе, что сделаю сначала то дело, какое 
нужно для Тебя, а потом уже все то, 
что необходимо мне и моему сыну».

Но на этом чудеса не прекратились. 
Вечером того же дня наша родствен-
ница подарила нам сумму, которую я 
должна была заработать и отдать в счет 
погашения долга на следующей неделе. 
Я благодарила Бога не только за по-
мощь, но и за Его милость ко мне. Ведь 
Он дал мне второй шанс и не укорил за 
то, что я не сразу откликнулась на Его 
зов. Но и это еще не всё. Милость Его 
действительно не имеет границ! Остав-
шиеся 300 долларов, которые надо 
было вернуть, нам подарили друзья. И 
всё это произошло благодаря тому, что 
Бог помог мне откликнуться на тихий 
голос Святого Духа!

Я никогда не забуду этот опыт. Пра-
вило «вначале сделай для Меня» с тех 
пор прочно вошло в мою жизнь.

Ольга 
Бокова

ВНАЧАЛЕ 
СДЕЛАЙ 
ДЛЯ МЕНЯ!



Адвентистський вісник № 1 (319) 201716

Щомісячна газета
«Адвентистський 
вісник» видає 
Церква АСД 
в Україні

Адреса: 04071, Київ,
вул. Лук’янівська, 9/10 –А
dzherelo@ukr.net
www.lifesource.com.ua
тел. (044) 467-50-72

Директор видавництва «Джерело життя» Василь Джулай
Головний редактор видавництва «Джерело життя» Лариса Качмар
Відповідальний редактор газети «Адвентистський вісник» Лідія Власик
Редакційна колегія: С. Носов, В. Велечук, Г. Безкровний
Над номером працювали: Л. Шаповал, М. Опіяр, І. Корещук 
Дизайн та верстка: Ю. Смаль

Газета виходить у перших числах кожного місяця. Розповсюджується через конференції.

ПОДНИМАТЬСЯ, 
СПУСКАТЬСЯ… 
И ВНОВЬ ПОДНИМАТЬСЯ

Английский писатель Оскар 
Уайльд, мастер тонкой иронии, 
написал: «В жизни есть только две 
настоящие трагедии: одна — когда 
не получаешь того, чего хочешь, а 
вторая — когда получаешь». Может 
быть, автор сгущает краски, но цита-
та отражает правду жизни.

Люди постоянно находятся между 
желаемым и достигнутым. Пока 
у нас нет того, чего мы хотим, мы 
страдаем, когда же получаем это, 
продолжаем страдать. Почему? Мы 
страдаем, желая, а достигнув жела-
емого, остаемся в той же ситуации. 
Обладание желаемым приводит нас к 
застою, апатии и осознанию бес-
смысленности своих желаний.

Большинство людей, у которых в 
жизни появилась цель, ради которой 
они отдают все или очень многое, 
счастливы, живут полноценно, с эн-
тузиазмом, пока находятся в процессе 
достижения желанной цели. Но когда 
цель достигнута, начинается спад, 
который приводит к ощущению бес-
цельности жизни и потерянности. 

Весьма показательно интервью с 
Нилом Армстронгом, первым чело-
веком, ступившим на Луну. Мало кто 
знает, что после этого удивительного 
и уникального полета его жизнь сде-
лала драматический и даже трагиче-
ский поворот. Вскоре он превратился 
в алкоголика, потерял все, что любил, 
потерял самого себя.

Когда спустя какое-то время уда-
лось взять у него интервью, бывший 
астронавт сказал: «Оказавшись на 
Луне, я чувствовал себя на седьмом 
небе. Я стал самым известным чело-
веком на земле. Почти все видели, 
как я ступил на поверхность Луны. 
Но в то же время я почувствовал, 
что сделал все, что должен был 
сделать. Что могло быть более гран-
диозным, чем полет на Луну? Мне 
понадобилось время, чтобы понять, 
что я не поставил себе цели на следу-
ющий период жизни». 

Профессиональные альпинисты 
поднимаются в горы, добираются до 
вершины, радуются высоте. А после 
этого начинается спуск и подготов-
ка к новым восхождениям.

Так и в жизни нужно: подни-
маться, спускаться, вновь подни-
маться. Христос одержал победу, 
вознесшись на крест. Он спустился 
в глубины могилы. Иисус вознесся 
на Небо, чтобы ходатайствовать за 
нас. Он спустится, чтобы забрать 
нас к Себе.

Просите Бога, чтобы Он помог вам 
постоянно расти, не останавливать-
ся на достигнутом, подниматься и 
ставить новые цели, чтобы идти по 
жизни без остановки. 

Пусть Он поможет вам видеть 
перед собой самую важную цель в 
жизни: встретиться с нашим Спаси-
телем и жить с Ним на Новой Земле.

«Сказав сие, Он поднялся в глазах их,  
облако взяло Его из вида их» 

                         (Деян. 1:9).

В дни потрясений мы часто думаем, 
что Бог отвернулся от нас. Нисколь-
ко! Просто во времена благополучия 
Он готовил нас к новому тесту. И, 
как правило, Учитель молчит, пока 
Его ученик сдает экзамен.

Відчуття  неспокою, смутку чи 
самотності може послужити вам на 
добро. Ваш Небесний Отець хоче на-
вчити вас знаходити в Ньому друж-
бу, любов і втіху – усе те, що від-
повідає вашим найсокровеннішим 
мріям і надіям… Не тривожтесь ні 
про що. Спокійно виконуйте свій 
повсякденний обов’язок. Робіть усе, 
що у ваших силах, і просіть Бога 
бути вашим помічником. 

(Еллен Уайт. Наше найвище 
покликання, с. 64)

ЦЕ ТАКОЖ 
СЛУЖИТЬ 
НА ДОБРО

ТРУДНЫЙ 
ЭКЗАМЕН




