
Адвентистський 
ВІСНИК

Адвентистский ВЕСТНИК
газета Церкви християн адвентистів сьомого дня в Україні 

№ 9 (315) 
вересень 
2016

Бог є любов

4 8 10 14
Страх 
нового

7х70=? Боже 
мовчання

Особливий 
плід

В 5-й главе Евангелия от Марка мы находим удивительную историю о двух представи-
тель ницах женского пола. Одной из них – девочке – было всего 12 лет. Другая – 
взрослая – 12 лет страдала кровотечением. В тот день, когда родилась девочка, силы 
женщины начали иссякать. И каждый день из этих 12 лет приближал ее к неминуемой 
смерти. Девочка же, напротив, с каждым годом расцветала. Она только начинала жить. 
Евангелист описывает тот день, в который пересеклись жизненные пути этих библейских 
героинь. Тогда же произошло нечто непонятное. Та, что стояла на пороге смерти, 
выздоровела, а та, чья жизнь только начиналась, умерла. Почему? Разве нельзя было 
спасти обеих? Неужели одна должна была заплатить за жизнь другой? 2

«ТЫ – ДОЧЬ МОЯ!»«ТЫ – ДОЧЬ МОЯ!»



Адвентистський вісник № 9 (315) 20162

Разве Бог не может спасти 
сразу двух человек? Чтобы 
ответить на этот вопрос, 
вернемся к истории, записан-
ной в 5-й главе Евангелия от 
Марка. Кем был отец 12-лет-
ней девочки, Иаир? Писание 
говорит, что он был одним 
из начальников синагоги 
(ст. 22). Нам известно, с 
каким предубеждением иудеи 
относились к Иисусу. Иаир на 
мгновение забыл о своем вы-
соком положении. Он сломил 
свою гордость и упал в ноги 
Иисусу, Которого многие 
считали странным стран-
ствующим сектантом. Острая 
нужда и безумная любовь к 
дочери заставили его пойти 
на эти крайние меры.

  Иаир был наслышан об 
Иисусе и Его исцеляющей 
силе. 7-я глава Евангелия от 
Луки повествует, в част-
ности, о том, как римский 
сотник послал к Иисусу 
людей с просьбой исцелить 
его слугу. Чтобы сделать 
это, верил сотник, Иисусу 
достаточно было сказать 
лишь слово (Лк. 7:7). В Еван-

гелии от Луки говорится 
о том, что сотник послал 
не кого-нибудь, а знатных 
иудейских старейшин. Они 
рассказывают Иисусу о том, 
что этот сотник построил в 
Капернауме синагогу. На ос-
новании текстов Евангелия 
от Марка 5:21, 22 мы можем 
предположить, что Иаир 

был начальником той самой 
синагоги в Капернауме. Ко-
нечно, в Капернауме была не 
одна синагога. Тем не менее, 
возможно, в числе послан-
ных сотником иудейских 
старейшин был и Иаир.

Зная об исцеляющей силе 
Иисуса и испытывая нужду в 
ней, Иаир перешагнул через 
свои предубеждения, нашел 
Иисуса и пал Ему в ноги, моля 
о помощи. Иисус откликнулся 
на его просьбу и пошел с ним. 
Какое облегчение испытал 
Иаир! Иисус идет к нему. 
Только бы не опоздать! На 
счету каждая минута! 

Евангелист пишет, что за 
ними «следовало множество 
народа» (ст. 24). В толпе, 
теснившей Иисуса, была та 
самая женщина, 12 лет стра-
давшая кровотечением. Она 
и стала причиной «промед-
ления», «задержки» Господа. 
Если Иаир был одним из 
знатнейших иудеев того вре-
мени, то женщина, о которой 
говорится в этой истории, 
была, по мнению ее совре-
менников, недостойна внима-
ния Учителя. Во-первых, она 
была нездорова и мучитель-
но страдала. Во-вторых, 
положение женщины усугуб-
лялось тем, что она впала в 
нищету, потратив все, что 
имела, на врачей. В-третьих, 
болезнь сделала ее нечистой. 
Это означало, что женщина 

не могла посещать синагогу. 
Когда человеку плохо, он, 
как известно, идет к Богу, 
в церковь. Женщине было 
очень плохо, но она не могла 
прийти к Богу в синагогу, 
потому что была нечиста. 
В-четвертых, она лишилась 
всех своих друзей, которые 
предпочли держаться от нее 
подальше, чтобы самим не 
стать нечистыми. 

Бедная, больная, нечистая, 
отверженная, она не смела 
мешать процессии, направ-
лявшейся к дому весьма ува-
жаемого человека. Женщина 
слышала об Иисусе, но как 
ей встретиться с Ним? И она 
решила незаметно прикос-
нуться к Нему – хотя бы к 
одной из кисточек, висящих 
на краях Его одежды.   

Женщина сделала это и по-
лучила исцеление. Но почему 
Иисус обратил на нее внима-
ние? Почему Он остановился, 
желая, чтобы она сама расска-
зала о том, что произошло? 
Иисус не оставил эту женщи-
ну незамеченной, чтобы ни у 
нее, ни в народе не закрепи-
лось суеверие, заставляющее 
человека поклоняться мощам, 
приписывать магическую 
силу определенным местам 
и предметам. Не прикос-
новение, а вера – причина 
исцеления. «Вера твоя спасла 
тебя» (5:34).

В этом прикосновении к 
одежде Иисуса соединились 
два фактора спасения – вера 
женщины и сила Иисуса. 
Вера – это не только глубоко 
личное религиозное чув-
ство, скрытое от чужих глаз. 
Верить – означает открыто 
исповедовать то, во что мы 
верим, принадлежать не 
только Богу, но и Его семье. 

В 5-й главе Евангелия 
от Марка мы находим 
удивительную историю о 
двух представительницах 
женского пола (ст. 21-43). 
Одной из них – девоч-
ке – было всего 12 лет. 
Другая – взрослая – 12 лет 
страдала кровотечением. 
В тот день, когда родилась 
девочка, силы женщины 
начали иссякать. И каж-
дый день из этих 12 лет 
приближал ее к неминуе-
мой смерти. 
Девочка же, напротив, с 
каждым годом расцвета-
ла. Она только начинала 
жить. В стихах 21-43 еван-
гелист Марк описывает тот 
день, в который пере-
секлись жизненные пути 
этих библейских героинь. 
Тогда же произошло нечто 
непонятное. Та, что стояла 
на пороге смерти, выз-
доровела, а та, чья жизнь 
только начиналась, умерла. 
Почему? Разве нельзя было 
спасти обеих? Неужели 
одна должна была запла-
тить за жизнь другой? 

Возможно, вы слышали об 
успешной посадке самолета 
А-320 на воду реки Гудзон. 
Один из пассажиров этого 
рейса, 56-летний Берри 
Леонард, впоследствии 
рассказывал, что незадолго 
до случившегося врачи по-
ставили его супруге смер-
тельный диагноз: злокаче-
ственная опухоль. По самым 
оптимистическим прогно-
зам, жить ей оставалось 
всего несколько месяцев. В 
своих молитвах муж умолял 
Бога: «Господи, спаси мою 
супругу! Возьми мою жизнь, 
но спаси жену!» Спустя 
некоторое время повторное 
обследование показало: жен-
щина совершенно здорова. 
Поэтому, когда двигатели 
самолета перестали работать 
и пилот объявил об аварий-
ной посадке, Берри Леонарда 
пронзила мысль: «Пришло 
время платить по счетам. 
Бог спас мою жену и теперь 
пришел за мной, ведь я обе-
щал Ему свою жизнь».

«ТЫ – ДОЧЬ 
МОЯ!»

 Если бы Иисус не 
остановил женщину, 
то она увидела бы 
только силу Божью, 
но не любовь Бога, 
Который принял ее 
в Свою семью 

 Иисус никогда 
не опаздывает. 
Когда Бог помогает 
одному, Он никогда 
не делает этого в 
ущерб другому 



№ 9 (315) 2016 Адвентистский вестник 3
Если бы Иисус не обратился 

к женщине, она бы получила 
исцеление тела, но не спасение 
души. Примечателен тот факт, 
что в греческом языке слово 
«исцеление» имеет двойное 
значение: излечение болезни и 
спасение. Одно и то же слово 
включает в себя оба понятия. 
Если бы Иисус не остановил 
женщину, то она увидела 
бы только силу Божью, но 
не любовь Бога, Который 
принял ее в Свою семью. 
Христос говорит больной 
женщине: «Дщерь! вера твоя 
спасла тебя» (5:34). В ориги-
нале слово, переведенное на 
русский язык как «дщерь», 
являющееся архаичным, 
означает «дочь». Это же слово 
использует Иаир, рассказывая 
Иисусу о своей беде: «Дочь 
моя при смерти». Христос, 
по сути, говорит женщине: 
«Дочь, Моя дочь! Ты всеми 
оставлена, тебя не пускают в 
Дом Божий, в синагогу, но Я 
спешу сказать тебе, что ты – 
Моя дочь!» Этими словами 
Христос желает донести 
до сознания Иаира мысль: 
«Иаир, и она – Моя дочь. Она 
не может войти к тебе в си-
нагогу, но она – Моя дочь. Ты 
переживаешь, спешишь, боясь 
опоздать к своей дочери. Так и 
Я желаю помочь Своей дочери 
вернуться в семью, домой!»

«Когда Он еще говорил 
сие, приходят от начальника 
синагоги и говорят: дочь твоя 
умерла; что еще утруждаешь 
Учителя?» (5:35). Иаир знал, 
что Христос может исцелять 
больных и даже смертельно 
больных. Но болезнь – это 
одно, а смерть – совершенно 
другое. «Но Иисус, услышав 
сии слова, тотчас говорит на-
чальнику синагоги: не бойся, 
только веруй» (5:36). «Что 
толку? – думал убитый горем 
отец. – Уже слишком позд-
но. Я верил, когда пришел к 
Тебе, преодолев все пре-
грады. Я верил, когда пал к 
Твоим ногам, забыв о своем 
высоком положении началь-
ника синагоги, но теперь уже 
поздно. Моя дочь мертва. 
Пока Ты спасал Свою дочь, 
моя дочь умерла».

«Не бойся, только веруй». 
В тексте оригинала ис-
пользуется глагол в форме 
повелительного наклонения 
со значением «веруй по-
стоянно». По сути, Иисус 

обращается к Иаиру со 
словами: «Что бы ни слу-
чилось, продолжай верить, 
продолжай доверять, даже 
если поколеблются небеса и 
земля. Продолжай верить!» 
Иисус никогда не опаздывает. 
Когда Бог помогает одному, 
Он никогда не делает этого 
в ущерб другому. «Я спасаю 
Свою дочь, но Я непременно 
помогу и твоей дочери, ведь 
и она – Моя дочь. Иаир, Моя 
цель – спасти всех Моих 
детей!» – говорит Христос. 

Пассажиру самолета, совер-
шившего аварийную посадку, 
Господь сказал то же самое: 
«Я пришел не для того, чтобы 
получить по счетам. Я хочу 
спасти не только твою жену, 
но и тебя. Не бойся, только 
веруй». 

Далее Христос продолжает: 
«Девица не умерла, но спит» 
(5:39). В этих словах – ответ 
на наши вопросы «Почему?», 
«Где Ты был?», «Почему Ты 
не успел?» – «Она не умерла, 
но спит». Сон – это покой, 
отдых, предполагающий про-
буждение. Да, они спят, но в 
свое время Он их разбудит. 
Скажите, почувствовала бы 
разницу сама дочь Иаира, 
если бы Бог воскресил ее 
не через час после смерти, 
а спустя тысячу лет? Нет, 
потому что в обоих случаях 
всего одно мгновение отде-
ляло ее от пробуждения. Она 
открыла глаза, и первое, что 
она увидела, – это сияющее 
любовью лицо Иисуса Хрис-
та. Иисус помогает каждому 
из Своих детей, пусть и не 
всем сразу.

Марк утверждает: «Невоз-
можное становится возмож-

ным. Воскресение мертвых 
открывает нам, Кто в дей-
ствительности стоит у руля 
Вселенной».

В Евангелии от Иоанна 
Иисус говорит: «Я есмь вос-
кресение и жизнь; верующий 
в Меня, если и умрет [в др. 
переводе – заснет], оживет» 
(Ин. 11:25). Наш Отец скажет 
последнее, решающее слово в 
моей и вашей судьбе.

Последняя глава книги 
пророка Даниила начинается 
и заканчивается той же вес-

тью о воскресении. Тем, кто 
возложил свое упование на 
Бога, нечего бояться. Почему? 
То, что Христос сделал для 
дочери Иаира, Он сделает и 
для каждого из нас!

Тема воскресения из 
мертвых неслучайно стала 
кульминационной темой 
Евангелия от Марка. Чудо 
воскресения вселяло надежду 
в сердца первых читателей 
этого Евангелия. Многие 
исследователи полагают, что 
ими были христиане Рима. 
Слова Марка утешали их в то 
время, когда на аренах амфи-
театров по приказу Нерона 
гибли десятки их собратьев.

Для первых христиан весть 
о воскресении мертвых была 
наиболее важной вестью 
Писаний. Что бы ни прои-
зошло с уповающим на Бога 
человеком, последнее слово 
в его судьбе скажет Небес-
ный Отец. «Не бойся, только 
веруй!» – таков Божий ответ 
и для нас.

Почему Иисус не впустил 
в комнату стоявших снаружи 
людей и не сделал из чуда 
воскресения настоящую 
сенсацию, чтобы пополнить 

ряды Своих последователей? 
Чудо может удивить. Оно 
может заставить поверить. 
Но Бог ищет иного. Он ищет 
тесных семейных отноше-
ний, основанных на доверии. 
Чудо будет оправданным 
в том случае, если такие 
отношения уже есть, либо 
они могут возникнуть в 
результате этого чуда. «Вы – 
Мои дочери и сыновья!» – 
говорит Иисус. Он всеми 
силами стремится наладить 
с нами близкие, родственные 
отношения. 

Не так давно мы с вами 
удивлялись первым мо-
бильным телефонам. Эти 
аппараты были большими, 
их невозможно было носить 
в кармане. Такие телефоны 
обычно были у служащих в 
аэропортах и у сотрудников 
милиции. Но прошло всего 
несколько лет, и мобильные 
телефоны стали значитель-
но меньшими. Более того, 
инженеры сконструировали 
мобильный телефон, кото-
рый помещается в наручных 
часах. Чтобы поговорить с 
кем-нибудь, достаточно под-
нести часы поближе ко рту. 

Несколько тысячелетий 
назад Иисус Христос дал нам 
невидимое универсальное 
средство связи. Где бы мы 
ни находились, мы можем 
обратиться к Богу и погово-
рить с Ним. Господь говорит: 
«Вы – Мои дети». Близкие и 
доверительные отношения 
с нами – вот к чему стре-
мится Иисус. Он заверяет: 
«Если вы решили быть Моей 
дочерью или Моим сыном, 
Я не подведу вас. Даже если 
вы уснете, последнее слово 
будет за Мной. Я приду и 
разбужу вас. Не бойтесь, 
только веруйте!» 

В Евангелии от Марка 
изложен краткий рассказ о 
двух библейских героинях – 
пожилой и юной, всеми по-
кинутой и горячо любимой, 
страдающей и умирающей. 
На первый взгляд, их связы-
вает лишь одно – цифра 12. 
На самом деле их объединяет 
гораздо большее – спасение 
и любовь Христа, которыми 
Он готов поделиться с каж-
дым из Своих детей.

Артур 
Штеле

 Чудо может удивить. Оно может 
заставить поверить. Но Бог ищет иного. 
Он ищет тесных семейных отношений, 
основанных на доверии. Чудо будет 
оправданным в том случае, если такие 
отношения уже есть, либо они могут 
возникнуть в результате этого чуда 



Адвентистський вісник № 9 (315) 20164

Дехто може спекулювати 
цими поняттями, пояс-
нюючи своє небажання 

навчатися наявністю англофобії 
(страху англійської мови). Проте 
такі люди існують, і вони змушені 
жити, постійно борючись зі своїми 
страхами.

Переглядаючи цей чималий пере-
лік фобій, я звернув увагу на одне 
визначення: неофобія – страх нового, 
боязнь змін. Як таке можливо? Адже, 
рухаючись у часовому просторі, ми 
щомиті опиняємося у новому та не 
звичному для нас уривку часу. А отже, 
людина, яка страждає таким «синдро-
мом», приречена на по життєві муки. 
Чи немає серед моїх друзів, родичів, 
братів, сестер таких людей? І якщо є, 
то як я можу їм допомогти?

Як ви ставитеся до всього нового? 
Як ви сприймаєте зміни, які ось-ось 
відбудуться у вашому житті? Чи легко 
вам вдається налаштуватися на новий 
режим? 

Згадайте миті, що ви відчували, 
коли переїжджали в інше місто, кра-
їну чи інше житло, коли доводилося 
змінювати оточення, шукати нову 
роботу, здобувати нову професію. Усе 
це викликає певні переживання. І це 
природньо. Проте іноді нове може 
бути приємним, а зміни – сприяти на 
краще. Згадайте омріяні подарунки в 
дитинстві чи приємні несподіванки 
від близьких. 

Чи радісно ви сприйняли новину 
щодо підвищення пенсійного віку? 
Той, хто має хорошу посаду, – мож-
ливо, з радістю. Та багато хто неабияк 
обурився.

ЯК БОГ СТАВИТЬСЯ 
ДО НОВОГО?
За короткий період часу в нашому 

Всесвіті з’явилося багато нового. Це 
творіння Землі та всього, що на ній і 
навколо неї. Описуючи цей процес, 
Господь у Своїй розмові з Йовом каже 
йому: «Я буду питати тебе, ‒ ти ж 
Мені поясни! Де ти був, коли землю 
основував Я? Розкажи, якщо маєш 
знання! Хто основи її положив, чи 
ти знаєш? Або хто розтягнув по ній 
шнура? У що підстави її позапущу-
вані, або хто поклав камінь наріж-
ний її, коли разом співали всі зорі 
поранні та радісний окрик здіймали 
всі Божі сини?» (Йова 38:3-7).

Ще одна подія, пов’язана з новим, ‒ 
це Прихід Ісуса Христа. Як цю подію 
відзначили Небеса? «Аж ось Господ-
ній ангел став між ними, і слава 
Господня осяяла їх, і вони налякалися 
великим страхом. Та ангел сказав їм: 
Не бійтеся, бо я звіщаю вам велику 
радість, яка буде для всього народу: 
для вас сьогодні в місті Давида на-
родився Спаситель, Який є Христос 
Господь. А ось вам ознака: знайдете 
сповите Немовля, що лежить у яс-
лах. І раптом з’явилася біля ангела 
сила-силенна небесного війська; вони 
хвалили Бога і проголошували: Слава 
Богові на висоті, а на землі ‒ мир в 
людях доброї волі!» (Луки 2:9-14).

Господь так само радіє новому: 
«Отож, хто в Христі, той нове 
творіння; давнє минуло, ‒ ось 
постало все нове!» (2 Кор. 5:17). 
«І дам вам нове серце, і нового духа 

дам у ваше нутро, і викину камінне 
серце з вашого тіла, і дам вам серце 
із плоті» (Єзек. 36:26). Христос не 
приховує Своїх почуттів, пов’язаних 
з моментом, коли грішна людина на-
вертається до свого Отця Небесного: 
«Кажу вам, що за одного грішника, 
який кається, радість на небі буде 
більша, ніж за дев’яноста дев’ятьма 
праведниками, які не потребують 
покаяння» (Луки 15:7).

Коли Бог промовляє до Своїх проро-
ків, Він нерідко змальовує Церкву Своєю 
нареченою. І серед численних справ, які 
Творець обіцяє виконати для нареченої, 
надзвичайно важливий у духовному 
плані ‒ її новий одяг, що є символом 
оновленого характеру, оновленої правед-
ності, подарованої Викупителем.

Господь любить нове, бо Він – Тво-
рець нового. Неодноразово Христос, 
відкриваючи людям характер Свого 
Отця Небесного, говорив: «Нову за-
повідь Я вам даю» (Iвана 13:34)». Ісус 
стверджує, що на шляху до Небесного 
Ханаану, ми не маємо права зали-
шатися зі старим характером! Наше 
серце, розум, усі прагнення повинні 
бути очищеними та оновленими.

Зверніть увагу на слова з Біблії: «Ні-
хто не пришиває латки з небіленого 
полотна до старого одягу, інакше 
нове відірветься від старого і діра 
стане ще гірша. І ніхто не вливає 
молодого вина в старі бурдюки, бо 
інакше вино порве бурдюки ‒ і тоді й 
вино пропаде, і бурдюки; але молоде 
вино вливають у нові бурдюки!» 
(Марка 2:21, 22).

Як люди ставляться до новин? Іноді 
не зовсім позитивно, особливо коли 

Чи знаєте ви про існування різноманітних фобій? 
Сьогодні їх налічують сотні. 
Наприклад, 
клаустрофобія – страх замкненого простору;
кінофобія – страх собак; 
фармакофобія – страх лікуватися, приймати ліки; 
ефебіфобія – страх підлітків;
гінефобія – страх жінок; 
андрофобія – страх чоловіків; 
агірофобія (дромофобія) – страх перетинати вулицю; 
децідофобія – страх приймати рішення.

СТРАХ 
НОВОГО



№ 9 (315) 2016 Адвентистский вестник 5
вони неприємні. Ідеться про зміни, 
які можуть торкнутися  нас, якщо ми 
приймемо тверде рішення бути вірни-
ми Богові у всьому й до кінця.

Чому люди не бажають погоджува-
тись на те нове, що пропонує Господь? 
Говорячи про неофобію, страх перед 
новим і боязнь змін, психологи ствер-
джують, що вона часто може про-
являтись у малих дітей, які воліють 
обмежитись невеликими знаннями 
про навколишній світ, щоб мати 
стабільність, а також у людей похи-
лого віку, які не бажають змінювати 
звички, що сформувалися протягом 
довгих років життя!

Немає нічого поганого в тому, що 
люди віддають перевагу друкованим 
книгам перед електронними. І якщо ви 
одягнете чистий одяг, але не з колекції 
літо-осінь 2016 року, – нічого страшно-
го в цьому не буде! 

Однак ми дуже боїмося того нового, 
що Господь приготував для нас. Хрис-
тос стукає у двері серця та закликає 
почати оновлене життя, залишити усе 
старе, щоб прямувати новим шляхом. 
Так було з апостолами, так вчинив 
Закхей, так робили інші учні, чиї історії 
записані в Біблії. Хоча на пропозицію 
змінити щось у своєму житті переваж-
на більшість слухачів все ж не відгу-
кується. Вони часто сумують разом з 
багатим юнаком, адже є що втрачати. 

Коли ми проповідуємо людям, то ви-
конуємо повеління Христа, надаємо їм 
нову інформацію про шляхи вирішення 
їхніх проблем. Далі починає працювати 
Святий Дух. Ми сіємо насіння Слова 
Божого, а Господь Сам його зрощує.

Коли людина перебуває у своїх роз-
думах наодинці з Духом Святим, перед 
нею постає вибір: жити далі так, як і 
раніше, не змінюючи своїх життєвих 
принципів, або ж повірити істині, яку 
їй відкриває Бог. Господь спілкується 
з людьми навіть тоді, коли вони цього 
не розуміють. Усе залежить від того, 
чи переборе людина свій страх перед 
змінами.

НЕ ВСЕ НОВЕ 
КОРИСНЕ ДЛЯ НАС
Прагнення експериментувати з 

чимось новим призвело рід людський 
до падіння, страждань і смерті. Диявол 
за основу своєї першої спокуси взяв 
перспективу отримати доступ до нових 
знань. Коли Ізраїль побачив державний 
устрій сусідніх народів, він також зажа-
дав оновлення свого типу правління. І 
мати царя, на їхню думку, було цілком 
обґрунтованим прагненням, спрямова-
ним на загальне покращення.

Соломону було так сумно, що у 
своїх пошуках нових вражень він ледь 
не дійшов до стану, з якого вже не-

має вороття. Можливо, молоді люди 
заздрять досвіду Еклезіаста. Однак це 
не вихваляння, а гіркі слова людини, 
яка, пройшовши нелегкий життєвий 
шлях, вже точно знає, чого не варто 
було б робити, а що варто. Та, на жаль, 
прислуховується до біблійних порад 
меншість.

Перша християнська Церква по-
терпала від різних модних на той час 
нових філософських теорій. І відтоді 
мало що змінилося. Три роки тому 
вчені нарахували вже близько 28 тисяч 
релігійних течій та сект. Якщо ознайом-
ленню з кожною з них приділити 
хоча б один день, то для загального 
дослідження вам знадобиться майже 
77 років. Чи потрібна нам ця нова 
інформація? «Аж поки всі досягнемо 
єдності віри й пізнання Божого Сина, 
досконалого змужніння, міри зрілості 
повноти Христа; щоб ми не були біль-
ше малими дітьми, які хитаються і 
захоплюються всяким вітром вчення, 
людською підступністю, лукавством, 
що вводить в оману» (Ефес. 4:13, 14).

Зверніть увагу на нові тенденції роз-
витку сучасного світу. Як часто щось 
змінюється? Пам’ятаю друзів, яким 
батьки дарували речі, які їм самим пе-
редали їхні батьки. Але сьогодні нікого 
не здивує факт, що хтось міняє телефо-
ни щомісяця.

Тут ми стикаємося з іншою крайні-
стю: постійний пошук чогось нового 
просто заради нового. Це стосується 
і одягу, і техніки, і транспорту. Але є 
більша біда – духовна нестабільність і 
постійні зміни моральних принципів. 
Чому це все відбувається? Для чого 
людям постійно шукати щось інше? «Бо 
дві речі лихі Мій народ учинив: поки-

нули Мене, джерело живої води, щоб 
собі подовбати водозбори, водозбори 
поламані, що води не тримають» 
(Єрем. 2:13).

НОВЕ МАЙБУТНЄ 
Господь створив нас з вами із непере-

борним прагненням до всього світлого, 
прекрасного, доброго. Адже саме таким 
і є справжній образ Божий, що його 
ми втратили. І коли ми повернемось у 
чудовий стан новоствореної людини, 
то все одно будемо прагнути творити 
щось нове. Вічна Батьківщина спасен-
них та виправданих Богом – це місце, 
де ми зможемо нарешті реалізувати 
свій потенціал, пізнавати нове, твори-
ти нове, досягати нового. І Господньої 
величі буде достатньо, аби задовольни-
ти нашу потребу в чомусь величному 
та незбагненному. «І я побачив нове 
небо і нову землю. Бо перше небо і 
перша земля проминули, і моря вже 
не було. І я побачив святе місто, 
новий Єрусалим, що сходив з неба від 
Бога, приготований, наче наречена, 
прикрашена для свого чоловіка. І 
почув я гучний голос із престолу, що 
промовляв: Ось Божа оселя з людь-
ми; і Він поселиться з ними, і вони 
будуть Його народом, і сам Бог буде 
з ними ‒ їхній Бог; і Він обітре кожну 
сльозу з їхніх очей, і більше не буде 
смерті, ні страждань, ні голосіння, ні 
болю, ‒ вже більше не буде, бо перше 
минулося» (Об’явл. 21:1-4).

Величний Господь, Котрий створив 
нас, зародив у кожному з нас прагнення 
до святого. Створені за образом Твор-
ця, ми відчуваємо потребу відновити 
цей втрачений образ, і тому кожна 
людина на цій планеті перебуває у по-
стійному пошуку доти, доки не знайде 
свого Спасителя.

На жаль, багато хто, переживши 
негативний досвід таких пошуків або 
ж спостерігаючи за невдачами інших, 
займає позицію цілковитої самоізоля-
ції, релігійного нейтралітету, призви-
чаївшись виживати в умовах власного 
маленького комфортного світу, що став 
фортецею та запорукою стабільності 
й безпеки. Інші ж, навпаки, забувши 
про величну мету духовних пошуків, 
прагнуть нового у всьому. У результаті 
внутрішнє незадоволення віддзерка-
люється у зовнішніх проявах важко-
го характеру, нестерпної поведінки, 
імпульсивного способу життя.

Господь закликає нас подивитися на 
Нього – Джерело втіхи, духовної рівно-
ваги та гармонії. Паніку Він переможе 
спокоєм, а будь-які страхи, зокрема й 
перед усім новим, – любов’ю.

 

Сергій 
Сугоняко

Ми стикаємося з крайністю: 
постійний пошук чогось 
нового просто заради 
нового. Це стосується 
і одягу, і техніки, і 
транспорту. Є більша біда – 
духовна нестабільність і 
постійні зміни моральних 
принципів

Вічна Батьківщина 
спасенних та виправданих 
Богом – це місце, де 
ми зможемо нарешті 
реалізувати свій потенціал, 
пізнавати нове, творити 
нове, досягати нового



Адвентистський вісник № 9 (315) 20166

Что общего между этими 
двумя высказываниями из 
Ветхого и Нового Заветов? 

Данные тексты Священного Писания 
говорят о великом принципе прогрес-
сивного откровения Божественной 
истины: «В каждом веке происходит 
поступательное развитие истины, так 
что каждая новая истина является 
Божьей вестью к людям именно того 
времени. Однако при этом и старые 
истины не теряют своей значимости. 
Новая истина не является совер-
шенно независимой от прежних, но 
представляет собой их продолжение,  
развитие. Лишь основательно уясняя 
старые истины, мы можем действи-
тельно понять новые.

С другой стороны, надо ясно пони-
мать, что прежнюю истину возвели-
чивает именно свет, сияющий в новом 
раскрытии истины… Старые истины 
остаются в силе, но они открываются 
в новом свете. Обнаруживается новое 
понимание истины, которая пред-
стает в очевидной для всех чистоте и 
обаянии» (Э. Уайт. Наглядные уроки 
Христа, с. 127, 128, 131). 

Один из лучших примеров данной 
закономерности можно наблюдать в 
прогрессивном откровении значения 
текста Быт. 4:7. Не отрицая традици-
онного толкования, то есть старой 
истины, современное богословие 
предлагает нам ее новое понимание, 
достаточно неожиданное для нынеш-
них христиан. Однако эта новизна от-
носительная, ибо еще в поза прошлом 
столетии Божья пророчица предло-
жила такое же истолкование данного 
библейского текста.

ТРАДИЦИОННОЕ 
ТОЛКОВАНИЕ

«И сказал Господь Каину: почему 
ты огорчился? и отчего поникло лицо 
твое? Если делаешь доброе, то не под-
нимаешь ли лица? а если не делаешь 
доброго, то у дверей грех лежит; он 
влечет тебя к себе, но ты господ-
ствуй над ним» (Быт. 4:6, 7). 

Представленный отрывок – один 
из самых трудно переводимых и 
сложных для понимания библейских 
текстов. С незапамятных времен 
его традиционным толкованием, к 
которому склонялось преобладающее 
большинство библейских исследова-
телей и комментаторов, было следую-
щее, кратко изложенное в Женевской 
Библии: «Ведь если клонишься к 
добру, то простится тебе, если же не 
клонишься к добру, то у двери грех 
лежит, и к тебе влечение его; ты же 
должен властвовать над ним».

Дмитрий Щедровицкий дает более 
широкий комментарий к данным 
текстам: «Как только человек переста-
ет обращаться к Богу за помощью…, 
он тотчас начинает чувствовать, что 
“у дверей грех лежит”. Здесь употреб-
ляется древнееврейский глагол “ро-
вец” – лежать». Грех лежит «“у входа в 
человеческое сознание”, пребывая как 
бы в его преддверии, в подсознании, и 
стремится овладеть человеком, его чув-
ствами и разумом. Поэтому и сказано: 
“у дверей грех лежит”, т. е. грех очень 
близок – стоит только впустить его, 
как он войдет и овладеет тобой… “Ты 
господствуй над ним” – ты можешь 

им овладеть, ты можешь победить!» 
(Д. Щедровицкий. Введение в Ветхий 
Завет, т. 1, с. 71).  

Эллен Уайт не отрицает данного 
традиционного толкования и понима-
ния Быт. 4:6, 7. Образ греха, лежащего 
у дверей, она часто использует в своих 
произведениях. Например, грех может 
лежать у дверей семьи: «Любящие мир, 
эгоистичные родители несут серьезную 
ответственность, поскольку грех лежит 
у их дверей».  Но грех может лежать и 
у «дверей» отдельных личностей: «Они 
не ухватились за доступное им благо-
словение и поэтому остались со своими 
неприглядными чертами характера, и 
грех лежит у их дверей» (Э. Уайт. Свиде-
тельства для проповедников, с. 86, 422).

Однако, комментируя конфликт двух 
братьев – Каина и Авеля – в посвящен-
ных непосредственно этим событиям 
главах (в книгах «Патриархи и проро-
ки» и «История искупления»), писа-
тельница не упоминает традиционного 
толкования! Более того, она даже не 
цитирует весь текст Быт. 4:7, как он 
представлен в Библии короля Иакова, а 
только первую его часть. 

В названных главах Э. Уайт делает 
акцент на нескольких важных факто-
рах, которые раскрывают новый, не-
традиционный, более глубокий смысл 
данного текста, подтвержденный 
новейшими исследованиями лучших 
теологов современности. 

У ВОРОТ РАЯ
Прежде чем приступить к иссле-

дованию текстов 6 и 7 из 4-й главы 
книги Бытие, рассмотрим уникальную 

«Стезя праведных – как светило лучезарное, 
которое более и более светлеет до полного дня» 

(Прит. 4:18). 

«Всякий книжник, наученный Царству Небесному,  
подобен хозяину, который выносит из 
сокровищницы своей новое и старое» 

(Мф. 13:52).

У ДВЕРЕЙ ГРЕХ ЛЕЖИТ…



№ 9 (315) 2016 Адвентистский вестник 7
трактовку еще одного библейского 
стиха, предложенную Божьей вест-
ницей, – ее толкование последнего 
текста предыдущей, 3-й главы. Оно 
непосредственно связано с изучае-
мым нами вопросом, и поэтому на 
него нужно обратить особое вни-
мание. «И изгнал Адама, и поста-
вил на востоке у сада Едемского 
херувима и пламенный меч обра-
щающийся, чтобы охранять путь 
к дереву жизни» (Быт. 3:24). 

По этому поводу Э. Уайт пишет: 
«Тотчас после падения человека 
были посланы святые ангелы ох-
ранять дерево жизни, этих анге-
лов окружали сверкающие, словно 
огненные мечи, лучи света». «Вокруг 
этих ангелов вспыхивали лучи 
света, подобные блестящим мечам» 
(Э. Уайт. Патриархи и пророки, 
с. 60; История искупления, с. 41). 

В своем безгрешном состоянии 
человек общался с Творцом лицом 
к лицу в Едемском саду «во время 
прохлады дня» (Быт. 3:8). Про-
рочица указывает на изменения, 
произошедшие в общении человека 
с Господом после грехопадения. Грех 
человека в определенном смыс-
ле «переместил» место встречи с 
Богом до ворот рая. Божья вестница 
утверждает, что именно здесь, «у 
райских ворот, охраняемых херу-
вимами, открывалась слава Божья. 
Туда ходили на поклонение Богу 
Адам и его сыновья. Здесь они воз-
обновляли свой обет послушания 
тому Закону, нарушение которого 
привело к изгнанию из Едема»: «У 
врат рая, охраняемых херувимами, 
являлась слава Божья, и туда прихо-
дили молящиеся. Здесь они воздви-
гали алтари и приносили жертвы. 
Здесь совершали жертвоприношения 
Каин и Авель, и Бог сходил с небес, 
чтобы общаться с ними» (Э. Уайт. 
Патриархи и пророки, с. 62, 83). 

Несомненно, данные высказыва-
ния писательницы могут показаться 
нам слишком свободной интерпре-
тацией библейского текста, ведь 
Писание не содержит информации 
ни о вратах рая, ни об алтарях, там 
воздвигаемых, ни о славе Божьей, 
которая там являлась. 

Но, к нашему удивлению, ока-
залось, что содержит! Сегодня это 
доказывают знатоки Писания, осно-
вываясь на оригинальном тексте.

Некоторые современные богосло-
вы усматривают в Едемском саду 
мотивы позднейшего святилища, 
другие прямо называют его первым 
на земле святилищем, а кое-кто даже 
именует этот сад Святым святых! 
(О мотивах говорит А. Болотников 
в книге «Евангелие в ветхозаветном  
святилище», с. 21; сравнение со 
Святым святых принадлежит Р. Дэ-

видсону. Пламя Яхве, с. 60). Ученые 
приводят множество аргументов 
в пользу такого воззрения. Мы не 
будем подробно останавливаться 
на них и представим здесь только те 
аргументы, которые перекликаются 
с комментариями Э. Уайт к тексту 
Быт. 3:24. 

1  Святилище – это место 
встречи с Богом. Едем был 

первым таким местом на земле. После 
грехопадения место встречи – святи-
лище – переместилось к воротам рая. 

2  В тексте Быт. 3:24 заслужива-
ет особого внимания глагол 

«поставил» – древнееврейское 
«шакан»: «и поставил [шакан] на 
востоке у сада Едемского херуви-
ма». Этот же глагол использует 
Господь, повелевая устроить для 
Него святилище, чтобы Он мог 
пребывать со Своим народом: 
«И устроят они Мне святилище, 
и буду обитать [шакан] посреди 
них» (Исх. 25:8). 

От того же корня происходят и 
слово «скиния» – «мишкан», и слово 
«Шехина», которое часто встреча-
ется во внебиблейской иудейской 
литературе и означает «зримое 
присутствие Бога во святилище» 
(Эллен Уайт также использует сло-
во «Шехина» в книге «Патриархи и 
пророки» (См. Э. Уайт. Патриархи 
и пророки, с. 349, 584)). 

3   Подобно Э. Уайт, описываю-
щей ангелов у ворот рая, 

ученые не говорят о херувиме в 
единственном числе. Они указыва-
ют на множественное число: 
херувимы. Позже сверкающие 
херувимы упоминаются в связи с 
ковчегом, установленным в самом 
святом месте Моисеева святилища 
(Исх. 25:18-22).

4   Богословы так же, как и 
пророчица Божья, говорят о 

том, что именно к воротам рая 
приходили первые люди для жертво-
приношения. «У врат рая, охраняе-
мых херувимами, грешные люди 
должны были приносить жер твы» 
(Р. Дэвидсон. Пламя Яхве, с. 663).

Вдохновенная писательница не 
утверждает, что Едем был святи-
лищем, но она, как и современные 
ученые, подчеркивает, что врата 
рая – это особое место, где первые 
люди возводили алтари и соверша-
ли свои жертвоприношения. 

Данная истина – ключевая в ис-
следовании текста Быт. 4:7, и к ней 
мы еще не раз вернемся.

Ольга 
Стасюк

Продолжение в № 10

ИДИ СО МНОЙ!
Иди со Мной сквозь страхи и печаль,
Иди со Мной сквозь думы и тревоги.
Иди со Мной! Уже светлее даль,
Я поддержу тебя на жизненной дороге.

Открою очи – будешь созерцать
Величье жертвы, полноту любви,
И истину от всех нападок защищать.
Меня не оставляй! Со Мной иди!

Иди со Мной! Вперед гляди! Не смей
Ни повернуть назад, ни оглянуться.
И о себе забыть сейчас сумей,
Чтоб на пути тернистом не споткнуться.

Иди со Мной! И жизнь, где нет потерь,
Смертей и боли, горя и разлуки,
Ты обретешь, ну а пока теперь
Иди со Мной, услышь любви той звуки.

              Ирина Чичева



Адвентистський вісник № 9 (315) 20168

7×70=?
Как трудно иногда бывает простить 
обиду, причиненную несправедливо. 

Иисус, беседуя с учениками о молитве, указал 
на нашу нужду в прощении и в умении прощать. 

В центре молитвы «Отче наш» мы читаем: 
«И прости нам долги наши, как и мы прощаем 

должникам нашим» (Мф. 6:12). 
Мы читаем в Евангелии, как от имени всех учеников 

к Иисусу обращается Петр: 
«Сколько раз прощать?» 

(См. контекст в Мф. 18:21-35). 
Без прощения невозможно достичь подлинного 

духовного возрождения.

Фарисеи учили, что 
прощать можно семь раз. 
Христос отвечает Петру: «Не 
говорю тебе “до семи”, но до 
седмижды семидесяти раз» 
(Мф. 18:22). Если мы умно-
жим 7 на 70, то в результате 
получим 490. Но следует ли 
понимать сказанное Христом 
буквально? Представьте себе 
человека, ведущего подсчет 
своих обид: одна, две, три… 
Четыреста восемьдесят 
девять, четыреста девяносто, 
и вот, наконец, четыреста 
девяносто первая обида. Все, 
больше не нужно прощать. 
Нелепо, не правда ли?

Как нам понимать слова 
Спасителя? Иисус поясня-
ет их в притче о царе и его 
должнике (Мф. 18:23-35). 
Царь простил своему рабу 
долг в 10 тчсяч талантов. 
Раб, который только что 
был прощен, нашел своего 
должника, задолжавшего 
ему всего 100 динариев, и 
потребовал вернуть деньги. 
Поскольку тот не мог этого 
сделать, раб бросил его в 
темницу. Об этом узнал царь 
и отменил свое решение о 
прощении долга. Он отдал 
жестокого раба «истяза-
телям, пока не отдаст ему 
всего долга» (ст. 34). 

Во времена Христа один 
талант соответствовал 
60 минам или 6000 драх-
мам (динариям). Драхма 
(динарий) равнялась 4,35 г 
серебра. Следовательно, 
один талант был равен 26 кг 
серебра. В Евангелии от 

Матфея 20:1-2 говорится о 
том, что драхма или дина-
рий составляли дневную 
заработную плату наемного 
рабочего. Таким образом, за 
год рабочий мог заработать 
около 315 динариев, если 
он трудился без отпуска, 
шесть дней в неделю, кроме 
субботы. Следовательно, 
годовая заработная плата 
составляла всего лишь 19-ю 
часть таланта. 

Чтобы заработать один 
талант, работник должен 
был трудиться 19 лет, без 
отпуска, с одним выходным 
в неделю. А сколько должен 
был раб царю? 10 тысяч 
талантов. Это 190 000 лет 
труда! Раб никогда бы не 
расплатился с царем, даже 
если бы ему было даровано 
3 000 жизней по 60 лет. Но 
раб не простил своего долж-
ника, который должен был 
ему 100 динариев, что со-
ставляло заработную плату 
примерно за четыре месяца. 
Теперь сравните, каким был 
долг того, кто задолжал рабу, 
и долг самого раба. Христос 
завершает притчу словами: 
«Так и Отец Мой Небесный 
поступит с вами, если не 
простит каждый из вас от 
сердца своего брату своему 
согрешений его» (ст. 35). 

Разве мы можем заплатить 
этот долг? Бог прощает нам, 
и мы получаем спасение 
не по нашим делам, а по 
милости Своей. И если Бог 
прощает нам этот огромный 
долг, как мы должны посту-

пать с нашими должника-
ми, с теми, кто нас обидел, 
кто причинил нам боль? 
Нам бывает трудно про-
стить даже самого близкого 
человека. Нередко можно 
услышать, как супруги гово-
рят друг другу: «Я никогда 
тебя не прощу». Родители не 
прощают детей, дети – роди-
телей. Нежелание прощать 
разрушает наши семьи. 
Нам стоит большого труда 
простить «подрезавшего» 
наш автомобиль водителя, 
несправедливого чиновника, 
нагрубившего нам продавца 
и даже человека, случайно 
толкнувшего нас на улице. 
Нам просто жизненно необ-
ходимо на учиться прощать! 
В притче о должнике Хрис-
тос призывает нас помнить 
об этом.

Умение прощать, исти-
на о Божьем прощении 
очень важны для тех, кто 
совершает служение капел-
лана. Как важно увидеть в 
человеке, который отбывает 
заключение, того самого 
должника из приведенной 
выше притчи. Как важно 
найти пути примирения 
заключенного с Богом, своей 
совестью и с теми, кому 
он причинил страдания. 
Иногда капеллан с разре-
шения заключенного делает 
видеозапись его покаяния 
перед теми, кто пострадал 
от его преступ ления, а также 
перед его родными, кото-
рым он своим проступком 
причинил боль. Затем эту 

видеозапись капеллан отво-
зит жертвам преступника и 
его семье. Безусловно, не все 
готовы простить, но если 
это произойдет, мы можем 
стать свидетелями подлин-
ного чуда. Слезы радости 
от обретения прощения на 
лицах преступников и их 
жертв. Что может сравнить-
ся с этим чудом! Ради этого 
стоит трудиться, ради этого 
стоит молиться!

Господь не просто простил 
нам наш долг, Он взял на 
Себя наши долговые обяза-
тельства. Он даровал нам 
прощение и жизнь, заплатив 
за них Кровью Своего Сына. 
Ничем, даже своей жизнью, 
мы не сможем оплатить этот 
долг. «Ибо так возлюбил 
Бог мир, что отдал Сына 
Своего Единородного, дабы 
всякий, верующий в Него, 
не погиб, но имел жизнь 
вечную» (Ин. 3:16). 

Эта великая жертва 
Христа вызывает в сердце 
Его последователей желание 
служить тем, кто еще не зна-
ет о прощении и спасении. 
Верные слуги Божьи идут к 
тем, кто страдает и томится 
в темнице своих грехов и 
привычек, терпит жажду, 
голод и холод. В нашем мире 
всегда есть место доброму 
слову и делу. 

Будем молиться о на-
шем подлинном духовном 
возрож дении к служению 
нашим ближним!

Олег Гончаров



№ 9 (315) 2016 Адвентистский вестник 9

Слова… Они бывают 
разными по значению и 
влиянию, которое оказыва-
ют на людей. Мы порой не 
задумываемся, какой силой 
обладает сказанное нами сло-
во. Между тем, добрые слова 
могут стать для нас целитель-
ным бальзамом, а недобрые – 
разрушить и тело, и разум.  

БЛАГОДАРНОЕ 
СЕРДЦЕ

Благодарность – это 
чувство признательности 
за сделанное нам добро или 
оказанную услугу. Умение 
быть благодарным и выра-
жать благодарность считает-
ся одним из критериев нрав-
ственного здоровья. Поэтому 
отсутствие благодарности 
у того или иного человека 
чаще всего указывает на об-
щую дисгармоничность его 
личности, на тяжелое состоя-
ние его нравственного здоро-
вья, на упадок его духовной 
жизни, на незнание вечных 
и универсальных законов 
бытия или на пренебрежение 
ими. Выраженность, частота 
проявления этого чувства и 
его искренность – показатели 
внутреннего благополучия 
человека, один из критериев 
полноценности личности. 

На протяжении тысяче-
летий философы и священ-
нослужители убеждали 
людей в том, что умение быть 
благодарным – это доброде-
тель, которая способствует 
физическому и духовному 
здоровью. Новейшие иссле-
дования в области психоло-
гии подтвердили это мнение. 
Ученые доказали, что чувство 
признательности может 
оказывать положительное 
влияние на состояние физи-
ческого здоровья.

Результаты исследова-
ний также показали, что 
не все могут испытывать 
это чувство. Между тем 
его отсутствие не только 
обедняет эмоциональную 
жизнь человека, но и плохо 
сказывается на состоянии его 

здоровья. Ученые выяснили, 
что выражение благодар-
ности способно изменять 
психологический настрой. К 
примеру, простое «спасибо» 
может моментально под-
нять настроение. При этом 
эксперименты с участием 
добровольцев показали, что 
позитивное воздействие на 
здоровье испытывают не 
только те, кого благодарят, но 
и те, кто благодарит.

Слова благодарности 
вызывают у человека поло-
жительные эмоции, и это 
помогает ему справляться со 
стрессом и успешно решать 
ежедневные проблемы. Уме-
ние быть благодарным дела-
ет людей более оптимистич-
ными, что в свою очередь 
улучшает работу иммунной 
системы организма. И даже 
если в жизни произошла 
какая-нибудь неприятность, 
чувство благодарности по-
может легче преодолеть все 
невзгоды.

Э. Уайт в свое время 
писала: «Ничто не способ-
ствует здоровью тела и души 
больше, чем дух благодарнос-
ти и хвалы. Это несомненная 
обязанность – противостоять 
меланхолии, недовольным 
мыслям и чувствам. Такой 
же необходимостью является 
молитва. Если мы обручены с 
Небом, то можем ли мы, слов-
но группа плакальщиц, идти 
по дороге в дом Отца, стеная 
и жалуясь? 

Христиане, постоянно 
выражающие недовольство 
и, по-видимому, считающие 
приподнятое и радостное 
состояние духа грехом, не об-
ладают подлинной религией» 
(Служение исцеления, с. 251).

В Священном Писании 
Господь дает хороший совет: 
«За все благодарите!» (1 Фес. 
5:18). Последуйте этому 
совету, и вы укрепите свое 
здоровье! 

«ШАЛОМ!» 

Наверное, многим из вас 
знакомо слово еврейского 

происхождения «шалом». 
В Священном Писании это 
слово встречается 267 раз. В 
настоящее время это слово 
используется в значении 
«мир», однако в него зало-
жен более широкий смысл. 
«Шалом» – это не просто 
мир, это благополучие 
личности, ее здоровье и 
целостность, безопасность, 
благосостояние, процвета-
ние, согласие между людьми 
и внутренняя гармония. В 
корне этого слова лежит 
идея целостности, полноты 
и всеобщего благоденствия. 
Его основной смысл хорошо 
передается в таком попу-
лярном приветствии, как 
«Здравствуйте!», которое в 
более широком понимании 
означает: «Пусть все в твоей 
жизни приносит тебе удов-
летворение». 

Библейское толкование 
слова «шалом» включает 
в себя все стороны жиз-
ни, включая физическое, 
умственное, духовное и 
общественное благополучие 
отдельного человека, группы 
людей или целого народа 
(Быт. 29:6; 43:27, 28). Cлово  
«шалом» было употреблено 
в Библии в контексте здо-
ровья, когда Иаков поинте-
ресовался здравием Лавана, 
сына Нахора (Быт. 29:5,6). 
«Он сказал им: знаете ли 
вы Лавана, сына Нахорова? 
Они сказали: знаем. Он 
еще сказал им: здравствует 
[шалом] ли он? Они сказали: 
здравствует; и вот, Рахиль, 
дочь его, идет с овцами». А 
в книге Притчей «шалом» и 
долголетие тесно связаны с 
послушанием Божьему Зако-
ну: «Сын мой! наставления 
моего не забывай, и запо-
веди мои да хранит сердце 
твое; ибо долготы дней, лет 
жизни и мира [шалом] они 
приложат тебе» (3:1,2).

ЗДОРОВЬЯ ВАМ!

Слово «здравствуй-
те» – наше привычное 
приветствие – не что иное, 

как пожелание здоровья, за-
имствованное из старосла-
вянского языка. В словах 
приветствия содержится 
очень важное значение: «Ты 
мне приятен. Я к тебе хоро-
шо отношусь и хочу, чтобы 
ты так же относился ко мне. 
Я желаю тебе всего самого 
доброго: здоровья, счастья, 
благополучия». Произне-
сенные с доброжелательной 
интонацией слова привет-
ствия несут позитивную 
информацию, вызывая у 
человека положительные 
эмоции. Таким образом, 
приветствуя людей и 
искренно желая им добра, 
здоровья и благополучия, 
мы участвуем в их жизни 
и оказываем им необходи-
мую поддержку. Мы даем 
людям понять, что они нам 
небезразличны. Более того, 
«чувство свободы и счастья 
от сознания правильных 
поступков, а также чувство 
удовлетворения от при-
несения счастья другим 
вселяет бодрость, которая 
благотворно воздействует 
на весть организм, вызывая 
более свободное крово-
обращение и поднимая 
тонус всего тела» (Э. Уайт. 
Советы по здоровому обра-
зу жизни, с. 28). 

Если вы больны и желае-
те быть здоровыми, помни-
те, что выздоровление тела 
невозможно без исцеления 
духа. Для успешного лече-
ния физических недугов 
необходим комплексный 
подход с учетом нрав-
ственной, эмоциональной 
и духовной составляющих 
человеческого бытия. 
Говорите добрые слова, 
желайте людям добра, и вы 
поможете себе и другим. 
«Сам же Бог мира да освя-
тит вас во всей полноте, и 
ваш дух и душа и тело во 
всей целости да сохранится 
без порока в пришествие 
Господа нашего Иисуса 
Христа» (1 Фес. 5:23).

Нигина Муратова

ЖЕЛАЙТЕ ЗДОРОВЬЯ 
И БУДЕТЕ ЗДОРОВЫ!

«Смерть и жизнь – во власти языка» (Прит. 18:21)



Адвентистський вісник № 9 (315) 201610

В ПОРЫВЕ ЧУВСТВ

Одне з найсерйозніших 
випробувань, з якими 
стикається наша віра, – це 
Боже мовчання, коли ми 
в біді. Ми знаємо чимало 
біблійних обітниць про те, 
що Бог відповість на наші 
молитви, особливо коли ми 
зазнаємо поразки в житті. 
В обох Завітах постійно 
підкреслюється, що Бог 
на боці пригноблених. 
Здається, що не встигнемо 
ми вимовити вголос наше 
прохання, а Бог уже на 
нього відповідає.

Утім, вірні Богу люди 
нерідко опиняються в 
скрутному становищі. Вони 
ледве зводять кінці з кінця-
ми. Пожежа вщент зни-
щує будинок, охоплений 

полум’ям, так що вони не 
встигають винести з нього 
навіть найнеобхідніше. 
Авто мобіль перетворюєть-
ся на купу металобрухту 
через падіння дерева на 
нього. Грабіжники врива-
ються до будинку і виносять 
із нього цінні речі. Мама 
помирає від меланоми і 
залишає сиротами трьох 
дітей. Підприємство зазнає 
збитків, і його працівники 
стають безробітними. І цей 
список можна продовжува-
ти ще дуже довго.

Псалмист опинився в 
тій самій ситуації і почав 
нарікати на безсоромність 
і нахабство безбожників. 
«Безбожний у своїм гор-
дуванні женеться за 

вбогим… Бо жаданням 
своєї душі нечестивий 
пишається, а ласун 
проклинає, зневажає він 
Господа. У гордощах каже 
безбожний, що “Він не слід-
кує”, бо “Бога нема”, – оце 
всі його помисли» (Псал. 
9:23-25). Безбожник «чатує 
схопити убогого» (в. 30).

Нічого дивного, що 
псалмист ображається на 
Бога. «Для чого стоїш Ти, 
о Господи, здалека, в час не-
долі ховаєшся? Устань же, 
о Господи Боже, руку Свою 
підійми, не забудь про убо-
гих» (в. 22, 33). Більшості 
з нас знайомі ці почуття і 
переживання. Так де все ж 
таки Бог, коли ми найбіль-
ше Його потребуємо? Боже 

мовчання може підрізати 
крила нашої віри.

Незважаючи на все своє 
розчарування, псалмист 
закінчує на високій ноті, 
висловлюючи впевненість, 
що настане день і Бог 
відгукнеться, усе розста-
вивши на свої місця. «Ти 
все бачиш, бо спостерігаєш 
злочинство та утиск, щоб 
віддати Своєю рукою! На 
Тебе слабий опирається, Ти 
сироті помічник» (в. 35). 
Ось тільки коли?

Потрібно мати сильну 
віру, щоб стверджувати, 
що Бог усе влаштує і все 
складеться якнайкраще. Бог 
усе бачить, і ми Йому не 
байдужі, навіть коли здаєть-
ся, що Його немає поруч!

«Не называйте 
меня Ноеминью, 
а называйте меня 
Марою; потому 
что Вседержитель 
послал мне 
великую горесть» 
(Руфь 1:20).

Незавидной была в древ-
ности доля вдов на Ближ-
нем Востоке. Даже в Божьем 
народе вдовы оказыва-
лись в весьма стесненных 
обстоятельствах. Устами 
Исаии, Иеремии, Иезекии-
ля, Захарии и Малахии Бог 
неоднократно увещевал 

израильтян милосерднее 
относиться к вдовам.

Бывает так, что беды 
начинают преследовать 
человека одна за другой, и, 
похоже, Ноеминь оказалась 
в числе таких несчастливиц. 
Переселившись на чужбину, 
где израильтянам далеко 
не всегда были рады и где 
поклонялись лжебогам, 
подобным Хамосу, она за 
десять лет потеряла и мужа, 
и обоих сыновей.

Но страдать молча было 
не в характере этой женщи-
ны. На сердце у нее была 
такая горечь, что она откры-
то обвинила Бога в жесто-
кости. «Не называйте меня 
Ноеминью, а называйте 
меня Марою; потому что 
Вседержитель послал мне 
великую горесть. Я вышла 

отсюда с достатком, а 
возвратил меня Господь с 
пустыми руками… зачем 
называть меня Ноеминью, 
когда Господь заставил 
меня страдать, и Вседер-
житель послал мне несчас-
тие?» (Руфь 1:20, 21).

Вот перечень ее претен-
зий: 1) не называйте меня 
Ноеминь («сладкая»; букв. 
(Бог есть) блаженство, 
милость), но называйте 
меня Мара («горькая»); 
2) Бог Вседержитель 
(Эль-Шаддай), Который 
должен заботиться о Своих 
детях, «послал мне вели-
кую горесть»; 3) я вышла 
из Вифлеема с достатком, а 
Бог вернул меня с пустыми 
руками; 4) Яхве заставил 
меня страдать и вынес мне 
приговор; 5) Бог соверша-

БОЖЕ МОВЧАННЯ

«Для чого стоїш Ти, о Господи, здалека, 
в час недолі ховаєшся?» 

(Псал. 9:22).



№ 9 (315) 2016 Адвентистский вестник 11

 «Да благословит 
тебя Господь». Это 
словосочетание выра-
жает желание, чаяние, 
стремление, мольбу к 
Богу о благословении 
Его народа. Оно пере-
дает характер Божьей 
деятельности, ибо Он 
обещал благословлять. В 
древности на Ближнем 
Востоке произнести 
благословение означало 
запустить в действие 
механизм воплоще-
ния этого пожелания в 
реальность. То есть сами 
слова, сказанные вслух, 
как бы уже производили 
желаемый эффект.

 «И сохранит тебя». 
Впервые этот глагол 
«шамар», переводи-
мый как «сохранить», 
встречается в книге 
Бытие, 2:15, где гово-
рится, что Адам должен 
был ухаживать за садом, 
в который поместил 
его Бог. Кроме того, 

он употребляется для 
описания деятельности 
пастухов, заботящихся 
своих овцах. Этот глагол 
подразумевает заботу и 
сострадание.

  «Да призрит на 
тебя Господь свет-
лым лицом Своим». 
Такое впечатление, что 
речь идет о рассвете, 
когда все окружающее 
пространство наполня-
ется солнечным сияни-
ем. Когда нас озаряет 
лик Бога, это знак Его 
благоволения. Скры-
вая от нас Свой лик, 
Он выказывает Свое 
неодобрение. Здесь Бог 
изображен озаряющим 
Своих детей любовью.

  «И помилует тебя». 
Глагол, используемый в 
тексте, часто употреб-
ляется, когда нужно 
передать отношение бла-
гожелательного началь-
ника к своему подчи-

ненному. В большинстве 
случаев употребления 
данного глагола в Вет-
хом Завете он имеет пря-
мое отношение к Богу, а 
прилагательное, образо-
ванное от того же корня, 
используется только для 
описания Его качеств. Бог 
взирает на Свой народ с 
доброжелательностью и 
любовью. Если правитель 
относится к своему наро-
ду так же, он прислуши-
вается к жалобам своих 
подданных.

  «Да обратит 
Господь лицо Свое 
на тебя». По смыслу 
выражения «обратит 
лицо Свое» и «призрит 
светлым лицом Своим» 
примерно совпадают. 
Хотя буквально ни один 
человек увидеть лицо 
Божье не может, Его 
лицо можно увидеть 
метафорически. Исполь-
зованный здесь глагол 
подразумевает, что Бог 
открывает Свой лик 
Своему народу, чтобы 
каждый мог познако-
миться с Ним лично.

  «И даст тебе мир». 
Буквально глагол, пе-
реведенный как «дать», 
означает «положить или 
поместить что-то куда-
то». В данном случае речь 
идет о мире («шалом»), 
которым Бог наделяет 
Свой народ. Хотя обычно 
это существительное 
принято переводить как 
«мир», смысл, за ним 
скрывающийся, гораздо 
шире, чем просто отсут-
ствие войны. «Шалом» 
включает в себя здо-
ровье, безопасность и 
безмятежность. То есть 
речь, по сути, идет о 
полноценной целостной 
счастливой жизни.

МЫ ЖДЕМ ОТ БОГА 

ЧУДЕС?..
ОСОБОЕ 
БЛАГОСЛОВЕНИЕ

«Лишь только несущие ковчег 
вошли в Иордан, и ноги 

священников, несших ковчег, 
погрузились в воду Иордана… 

вода, текущая сверху, 
остановилась и стала стеною на 

весьма большое расстояние» 
(Нав. 3:15, 16).

Перед Иисусом Навином, пре-
емником Моисея, стояли две важ-
нейшие задачи: ввести израильтян 
в Обетованную землю и помочь им 
овладеть ею.

Иисус Навин быстро освоился 
в новой роли вождя, да и никто из 
израильтян не стал оспаривать его 
полномочия. Более того, они ска-
зали ему: «Все, что ни повелишь 
нам, сделаем, и куда ни пошлешь 
нас, пойдем» (Нав. 1:16).

Им потребовалось 40 лет, чтобы 
подойти к границе Ханаана. И вот 
пройдет еще три дня, и они перейдут 
Иордан и вступят в Обетованную 
землю. Их заветная цель была так 
близка!

Вскоре они расположились ста-
ном вдоль речного берега. Иисус 
обратился к народу с призывом: 
«Освятитесь, ибо завтра сотворит 
Господь среди вас чудеса» (Нав. 3:5). 
Для израильтян наступили тяжелые 
дни. Примерно в восьми киломе-
трах к западу располагался Иери-
хон. Этот древний город славился 
своими мощными стенами, и ему 
предстояло стать первым городом, 
захваченным израильским народом.

Пришло время пересечь Иордан. 
Лагерь их располагался весьма удач-
но – близ переправы Аль-Махтас. 
Вот только время было не вполне 
подходящее, поскольку река разли-
лась от зимних дождей и весеннего 
таяния снега в горах.

Когда все было готово, первыми 
выступили священники. Примерно 
в километре позади них шествовал 
остальной народ. Когда священники 
вышли к реке, их взорам предстал 
бурлящий поток. Но стоило им 
погрузить свои сандалии в грязную 
воду, как река расступилась и от-
крыла каменистое дно, по которому 
весь народ благополучно перешел на 
другой берег.

Когда мы ждем от Бога чудес, то 
и сами должны поступать соответ-
ственно. Иногда ожидаемого чуда не 
происходит до тех пор, пока мы не 
начинаем вести себя так, словно уже 
получили ответ на свои молитвы. 

«Да благословит тебя Господь 
и сохранит тебя! Да призрит на 
тебя Господь светлым лицом 
Своим и помилует тебя! Да 
обратит Господь лицо Свое на 
тебя и даст тебе мир!» 
  (Чис. 6:24—26).

ет зло, посылая мне 
несчастья.

Если верить Ноеми-
ни, во всех ее несча-
стьях был повинен 
именно Бог! Он обещал 
заботиться о Своем 
народе, а Сам и думать 
забыл об этой безза-
щитной вдове, а может, 
намеренно причинил 
ей столько зла! Как Он 
мог так жестоко с ней 
поступить, ведь Он Сам 
постоянно увещевал 
Свой народ хорошо 
заботиться о вдовах?

Как вы думаете, права 
была Ноеминь в своих 
горьких излияниях? 
Неужели Бог и вправду 
причинил ей столько 
ужасных несчастий? 
Может причина кроется 

в том, что благополучие 
искалось на полях язы-
ческого Моава? Кроме 
того, беды случаются и 
с добрыми людьми, и, 
на мой взгляд, было бы 
совершенно неправильно 
винить в них Бога. Нельзя 
же приписывать Богу 
«заслуги» дьявола!

Наговорить лишнее 
в порыве чувств – та-
кое может случиться 
с каждым. Не всегда 
мы можем сохранять 
самообладание и ясность 
ума под тяжестью 
обрушившихся на нас 
бед. Бог понимает, когда 
мы поддаемся эмоциям, 
приписывая Его воле 
наши несчастья. Выводы 
с истории Ноемини 
должны сделать и мы…



Адвентистський вісник № 9 (315) 201612

У нас не було дощу вже три 
місяці. Ми не звикли до 
посухи, оскільки для місцево-

сті, де ми проживаємо, не характерна 
сухість клімату. Протягом якогось 
часу воду постачали в обмеженій 
кількості, і це було покаранням для 
людей, які зазвичай насолоджуються 
споживанням ресурсів уповні. 

І тепер, спостерігаючи за вітром і 
дощем, я думаю про куточки світу, де 
панують суворі посухи, а люди зму-
шені жити в таких жахливих умовах 
усе своє життя. Африканський Ріг, 
один із найбідніших регіонів у світі, 
зазнав спустошення та руйнування 
внаслідок однієї з найбільших посух 
за останні роки. Прикро те, що най-
більше страждають діти. 

Чи витримає земля таку стра-
шенну спеку? 

ВОДА ЖИТТЯ
У Євангелії від Івана ми читаємо 

про несподівану зустріч Ісуса із 
самарянкою біля криниці поблизу 
міста Сихар. Вона прийшла в по-
шуках води, яка могла б утамувати 
її фізичну спрагу. Проте Христос 
сказав жінці, що вода, яку пропонує 
Він, задовольнить усі її сподівання. 
«Кожний, хто п’є цю воду, буде 
спраглий знову, – промовив Він, – а 
хто питиме воду, яку Я йому дам, 
не матиме спраги повік, бо вода, 
яку Я йому дам, стане в ньому 
джерелом води, що тече в життя 
вічне» (4:13, 14). 

Те, що пропонує Ісус, – не просто 
вода, а Вода Життя. Це джерело, що 
стає благословенням. Це вода, що 
змінює людські серця. Як вода осві-
жає тіло та виконує велику кількість 
життєво важливих функцій, так і 
Ісус, Вода Життя, підкріпляє і живить 
надію та віру у свідомості кожної 
людини, пропонуючи нам можливість 
спасіння від смерті та вічність із Ним. 

По всьому світу незадоволені чо-
ловіки та жінки намагаються втаму-
вати спрагу душі. Так само, як і жінка 
із Самарії, вони прагнуть чогось 
кращого. У міру того як самарянка 
розмовляла з Ісусом і прислухалася 
до Його слів, спокій і дивовижна віра 
зростали в її серці. 

Вона знайшла в Ньому те, що було 
необхідним при зіткненні зі щоден-
ними випробуваннями. Жінка була 
ізгоєм через свої життєві рішення, 
тому надії на покращення становища 
були зовсім незначні. Проте її історія 
навчає, що Бог настільки цінує кож-
ну людину, що постійно шукає нас, 
незалежно від того, хто ми і які наші 
вчинки. Господь вважає вас і мене 
гідними Його великої та дивовижної 
любові. 

Бог не забув про нас, людей. 
Він шукає нас, пропонує радість 
і спасіння душі. Людство – немов 
рослина посеред духовної пустелі, 
суха й випалена сонцем, але, подібно 
до жінки біля криниці, кожен з нас 
може зробити вибір на користь Води 
Життя та пізнати радість спасіння. 

Ісус пообіцяв жінці цілковите задово-
лення від Води Життя, а вона поста-
вила Йому дуже важливе запитання: 
«Пане, Ти не маєш відра, а криниця гли-
бока, звідки маєш живу воду?» (в. 11).

СВЯТЕ ДЖЕРЕЛО ВОДИ
Тільки в Біблії ми можемо знайти 

воду, що втамує спрагу. Біблія містить 
ріку живої води, що не висихає і ніколи 
не забруднюється. 

Що станеться з водою у світі? Скільки 
посух ще доведеться пережити нашій 
планеті? Люди більше не можуть так 
страждати. Земля сама благає про 
порятунок. Бог не залишив ці питання 
поза увагою, оскільки вони є ознаками 
часу, ознаками, які свідчать про Другий 
прихід Христа та спасіння людей. 

Тисячі років тому, коли Адам і Єва 
виявили непослух Богові, нам винесли 
смертний вирок, але Бог пропонує 
дар вічного життя. Ісус свідомо та 
цілеспрямовано взяв на Себе наслідки 
нашого непослуху. Його смерть на 
Голгофському хресті подарувала нам 
можливість пити з Божого святого 
джерела води, бути прощеними за 
наші гріховні вчинки, щоб ми могли 
пізнати вічне життя та відновити сто-
сунки з Богом. Яку глибоку та безмеж-
ну любов Він виявив до нас, доклавши 
неймовірних зусиль, аби віднайти нас, 
щоб ми не загинули, а були спасенні. 

Сьогодні, освіжившись склянкою 
води, чому б вам не розгорнути Біблію 
й не втамувати спрагу в Христі, Котрий 
дарує Джерело чистої святої води?

ВОДИ, БУДЬ ЛАСКА

Пишучи ці слова, я спостерігаю, які благословення приносить 
дощ. Дерева гойдаються в такт із вітром, а парасольки людей 

вивертаються. Дощ не просто накрапає – він ллє як із відра. 
І це відповідь на наші молитви.



№ 9 (315) 2016 Адвентистский вестник 13

В возрасте 16 лет я случай-
но, как мне казалось, попал 
в зал бокса. Более честных и 
открытых людей я в жизни 
не встречал! Никто не при-
творялся и не обманывал. 
Выходя на ринг, каждый из 
нас честно заявлял: «Я хочу 
победить! Я лучше и сильнее 
тебя!» И мы доказывали это 
собственными кулаками. Бой 
на ринге похож на диалог, на 
спор двух упрямых людей, 
где удары – это слова. Ком-
бинируя их, можно сложить 
целые предложения. И ты 
показываешь противнику, 
зрителям и в первую оче-
редь себе самому, на что ты 
способен.

Так прошло шесть лет. За 
это время я убедил себя, что 
Бога нет, и гордо заявлял, что 
я атеист. Моя сестра приняла 
крещение. На меня она смот-
рела как на человека, кото-
рый сам еще не знает о том, 
что он верующий. Действи-
тельно, в моей жизни было 
много примеров проявления 
Божьей любви, но я списы-
вал все на случайность, удачу 
или считал произошедшее 
результатом собственных 
усилий. Своими действиями 
и поступками я не сильно 
отличался от верующих, но 
продолжал упорно называть 
себя атеистом. Я считал: не 
соблюдаешь Заповеди, не 
проповедуешь Слово Божье 
окружающим, – не называй-
ся верующим.

Однажды летом 2014 г. 
по «случайному» стечению 
обстоятельств мы с сестрой 
поехали на море в христиан-
ский лагерь в Каролино-Бугаз. 
Там я познакомился с очень 
хорошими людьми, кото-
рых считаю настоящими 

христиана ми. Такой само-
отдачи, веры и любви я не 
встречал нигде. Несмотря на 
то, что я везде представлялся 
как атеист, меня приняли с 
распростертыми объятиями. 
Я познакомился и подружил-
ся со многими хорошими 
и талантливыми людьми. В 
конце смены в лагере прохо-
дило крещение. Несмотря на 
твердое убеждение, что Бог – 
не больше чем выдумка для 
манипулирования массами, 
я, видя, какими счастливыми 
были люди после крещения, 
задался вопросом: «А почему 
я не могу по-
верить? Или я 
просто не хочу 
поверить?» 
Мои убежде-
ния не могли 
заполнить 
душевную пус-
тоту, которую 
я ощущал.

Прошел 
год. Я сно-
ва поехал в тот же лагерь, 
организованный на берегу 
Черного моря. Ехал я туда не 
за комфортными номерами, 
красивыми пейзажами или 
чистым лазурным пляжем, а 
за прекрасным общением и 

атмосферой, в которой чув-
ствовалось, что меня любят 
и принимают таким, каким 
я есть, не пытаясь меня из-
менить. Именно в эту смену 
я познакомился с семьей 
пастора Сергея Сои. Людми-
ла, жена Сергея, проводила 
семинары об отношениях 
юношей и девушек. Од-
нажды она спросила меня, 
почему я не верю в Бога, и я 
признался, что не встречал 
большего собрания лицеме-
ров, чем в церкви. И каково 
же было мое удивление, 
когда она не осудила меня за 
такие резкие слова. Людми-
ла поняла меня. Она сказала: 
«В церковь, к сожалению, 
приходят не с мыслью “что 
я могу сделать для Бога?”, а 
с мыслью “что Бог может 
сделать для меня?”». Так-
же Людмила сказала, что 
единственный способ узнать 
Бога – самому изучать Его 
Слово и строить с Ним лич-
ные отношения посредством 
молитвы.

В конце смены, как и в 
прошлом году, проводилось 

крещение. Во время него я 
осознал, что хочу поверить 
в Бога. Вместе с сестрой я 
начал посещать церковь и из-
учать уроки Субботней шко-
лы. К тому времени мы уже 
два года ездили на заработки 

в Польшу. Там мы также 
посещали церковь, в которой 
я познакомился с пастором 
Николаем Крижановским. 
Однажды я признался, что 
хочу принять крещение. 
Выслушав меня, Николай 
Николаевич посоветовал 
не торопиться с принятием 
такого важного решения и 
больше читать Библию.

 Следующим летом я снова 
поехал в лагерь на побережье 
Черного моря. С первых же 
дней что-то пошло не так. 
Такой сильной внутренней 
борьбы я не ощущал ни разу 
за все свои 26 лет жизни. 
Сначала у меня было жела-
ние уехать из лагеря. Но од-
нажды, во время пробежки, я 
стал говорить с Богом. (Мне 
легче всего молиться, когда я 
бегу. Какими бы сложными 
ни были мои вопросы или 
обстоятельства, Бог всегда 
давал мне ответ.) Я остался в 
лагере. Некоторые события, 
произошедшие там, помогли 
мне смирить свое сердце и 
принять Бога как своего Спа-
сителя. И 27 августа 2016 г. я 
принял крещение. Большей 
радости в своей жизни я не 
ощущал! 

Слава Богу за все! За то, 
что Он находит посвящен-
ных людей, которые про-
водят  летние молодежные 
лагеря, и открывает им, как 
найти подход к молодым 
людям и показать им Божью 
необъятную любовь, как 
убедить их в том, что Господу 
стоит верить, что Он никогда 
их не оставит. Ведь встреча 
с Богом  – это самое важное, 
что должно произойти в 
нашей жизни!

Александр Пастухов

БОЛЬШЕЙ РАДОСТИ 
НЕ ОЩУЩАЛ!

Когда мне было 
лет десять, 
мама привела 
меня в церковь 
адвентистов 
седьмого дня, и 
я поверил в Бога, 
но эта вера была 
неосознанной. 
Несколько лет я 
посещал церковь 
вместе с мамой и 
старшей сестрой. 
Потом, вступив 
в подростковый 
возраст, – 
бунтарский период 
своей жизни, – я 
разочаровался в 
членах церкви, да 
и в людях в целом. 
Церковь я больше 
не посещал. 

Крещение Александра



Адвентистський вісник № 9 (315) 201614

Така природа людини: вона 
бажає якомога швидше отри-
мати результат від докладених 

зусиль. Але апостол Яків пише: 
…Ось чекає рільник дорого-

цінного плоду землі, довготер-
пить за нього, аж поки одержить 
дощ ранній і пізній. Довготерпіть 
же й ви  

(Якова 5:7-8)
 Звичайно, важко порівняти терпін-

ня хлібороба з терпінням, наприклад, 
лісника, який вирощує дерева. Нам, 
як Божим співробітникам в справі 
спасіння душ, також необхідно мати 
велике терпіння. Але ніяке наше тер-
піння не зрівняється з довготерпін-
ням Бога. Він терпляче вирощує 
насіння Свого Слова в серці людини, 
щоб воно принесло свій благодатний, 
спасенний плід.

Під час посіву хлібороби викори-
стовують особливу машину – сівалку. 
Кожен член нашої Церкви поклика-
ний сіяти Боже Слово, і для цього 
в нас є особлива «сівалка» – газета 
«Вічний Скарб». Як сівалка полег-
шує працю хліборобів, так і газета 
«Вічний Скарб» – чудовий помічник 
рядових місіонерів у нашій країні. 
І ми вдячні Богові за те, що «Вічний 
Скарб» допомагає нам працювати для 
вічності. Звичайно, деколи нам хо-
четься, щоб посіяне насіння якомога 
швидше зійшло і принесло врожай, 
подібно до пшениці в полі. Але ґрунт 
людського серця більш складний в 
обробці, ніж ґрунт полів, а його плід – 
незрівнянно цінніший за пшеницю.

Хочу поділитися досвідом місіонер-
ської роботи нашої громади – Київсь-
кої громади №8 на Виноградарі. У 
2004 році ми з чоловіком, отримавши 
цілу пачку газет «Вічний скарб», 

пішли в центр соціальної допомоги 
для самотніх та малозабезпечених 
людей. Там газету брали із задоволен-
ням і просили обов’язково принести 
наступний номер. Ми почали відві-
дувати цей центр щомісяця. Потім 
проводили уроки з вивчення Біблії, і 
люди виявили бажання відвідувати 
церкву. Але минули роки, перш ніж 
перша читачка вирішила укласти 
завіт з Богом і стати членом нашої 
церкви.

Через деякий час ми організували 
клуб читачів газети «Вічний скарб». 
Щомісяця члени громади розноси-
ли газету по закріпленій за нашою 
церквою території і знайшли чимало 
нових читачів. Однак, коли газета по-
дорожчала, і ми пропонували людям 
підписку, кількість читачів зменши-
лася. Але щомісячні зустрічі клубу, на 
яких читачі спілкуються і отримують 
духовне підкріплення, продовжують-
ся. Завдяки газеті «Вічний Скарб» з 
нашою Церквою і її вченням позна-
йомилося багато людей, а троє з них 
вже уклали завіт з Богом. І тепер вони 
також користуються цією «сівалкою». 
Відвідуючи різні установи, такі як, 
наприклад, поліклініка або ЖЕК, 
наші сестри беруть із собою «Вічний 
Скарб». Спілкуючись із людьми, вони 
дарують їм газету.

Для того щоб виростити хліб, однієї 
сівалки мало. Багатьом членам нашої 
церкви довелося чимало потрудитися 
над ґрунтом сердець, щоб посіяне 
насіння дало плід. Багато було і моли-
тов. І найголовніше – Господь через 
Духа Святого постійно працював над 
серцями читачів газети, щоб приве-
сти їх до важливого рішення – укла-
сти заповіт з Богом.

Нехай Бог благословить усіх, хто 
трудиться над створенням номерів 
«Вічного Скарбу», хто розповсюд-

жує газету, хто жертвує кошти на її 
розвиток. 

Тому, мої любі брати, будь-
те стійкі, непохитні, завжди 
відзначайтесь в Господньому ділі, 
знаючи, що ваша праця в Господі 
не даремна  

(1 Кор. 15:58) 
Можливо, ви поки що не бачите 

вагомих результатів своєї праці, але 
нехай вас це не бентежить. Пам’я-
тайте: ваше служіння принесе плоди 
у вічності. Тільки там ми побачимо 
справжні плоди своїх зусиль (див. 
Дан. 12:3). Читачі газети «Вічний 
Скарб» і навіть ті, хто не відвідує 
церкву, дуже цінують цю газету, 
читають і перечитують кожен но-
мер, підкреслюють цікаві моменти в 
статті, розповідають про них іншим і 
змінюють свій спосіб життя. Бог тру-
диться над їхніми серцями. У нашому 
клубі є й такі, хто отримує газету вже 
13 років і тільки тепер почав прихо-
дити в нашу церкву на зустрічі з вив-
чення Біблії, які проводить пастор.

Нехай слова зі Святого Письма 
надихають вас на служіння: 

«Адже Бог не є несправедливий, 
щоб забути ваше діло і працю 
любові, яку ви виявили Його  Імені» 
(Євр. 6:10); «Роблячи добро, не втра-
чаймо запалу, бо свого часу пожне-
мо, якщо не ослабнемо» (Гал. 6:9). 
І нехай щодня вас надихають слова 
Еклезіаста: «Сій ранком насіння своє, 
та й під вечір хай не спочиває рука 
твоя, не знаєш-бо ти, котре вийде 
на краще тобі, – оце чи оте, чи обоє 
однаково добрі» (Екл. 11:6).

Ольга 
Бокова

ОСОБЛИВИЙ ПЛІД
Нам часто не 
терпиться побачити 
результати своєї 
праці, віддачу від 
вкладених коштів, а 
також виконання Божих 
обітниць у нашому 
житті. Коли у Єви 
народився перший син, 
вона сподівалася, що 
Бог уже виконав Свою 
обітницю і послав у світ 
Спасителя. «Набула 
чоловіка від Господа», – 
сказала вона 
(див. Бут. 4:1). 

Одна з читачок «Вічного Скарбу» (посередині) 
приєдналась до Божої Церкви



№ 9 (315) 2016 Адвентистский вестник 15

Мене не лякали 10 днів 
у незнайомому місті Украї-
ни, проекти і програми, які 
ми мали там проводити. 
Єдине, що мене лякало, – це 
необхідність провести весь 
цей час з новими людьми, 
разом щось організовувати. 
Адже Бог створив кожного 
особливим і неповторним, 
але часто одній унікальній 
особистості важко порозу-
мітися з іншою, а тим більше 
працювати в одному проекті. 
І якщо хтось тебе дратувати-
ме, не можна прос то роз-
вернутися, кинути роботу і 
поїхати додому. Отже, дове-
деться із чимось миритися, 
призвичаюватися й виходити 
зі своєї зони комфорту. 

Зізнаюсь, у мене від душі 
відлягло, коли я дізналася, 
що моя подруга вирушить 
зі мною на проект «Сильне 
покоління» – 2016. Вона 
переконала мене, що треба 
їхати в те місто, де ми ще не 
були. Я погоди-
лася і молилася, 
щоб на все була 
Божа воля.

Іноді в мене 
з’являлися 
егоїстичні думки: 
якщо не вдасть-
ся здружитися 
з командою і 
попрацювати, то 
хоч відпочину. 
І ми вирішили 
вибрати якесь 
цікаве місто при реєстрації. 
Буковинська і Західна кон-
ференції першими набрали 
достатню кількість місць. 
Як не в гори, то на море! 
Ми вибрали єдине містеч-
ко біля моря – Очаків, яке 
знаходиться в Південній 

конференції. А попереду ще 
був триденний конгрес за 
два місяці до початку самого 
проекту.

На конгресі ми з подру-
гою дізналися, що реєстра-
ція в Південну конференцію 
завершилась наступною 
після західних. Ми були 
раді, що поїдемо в містечко 
біля моря.

 Лідер нашої команди не 
приїхав на конгрес, і ми всі 
сиділи мовчки, бо ніхто не 
хотів брати на себе його 
обов’язки. Одна дівчина 
все-таки вирішила взяти 
ініціативу в свої руки, ми 
усі познайомилися один з 
одним, трохи розповіли про 
себе. Я одразу зрозуміла, що 
всі досить приємні люди. 
Страхи, що ми не зможемо 
здружитися один з одним, 
будемо відчувати себе чу-
жими, не спілкуватимемось 
нормально поза нашою 
роботою, розвіялися. 

На семінарах конгресу, 
де розповідали про різні 
програми, я загорілася 
бажанням служити, орга-
нізовувати заходи. І коли 
я побачила, що загорілася 
не тільки я, що всі з нашої 
команди починають обго-

ворювати різні проекти, 
які ми можемо провести, 
пропонують свої ідеї, то 
зрозуміла, що Бог відпо-
відає на молитви й дасть 
нам можливість послужити 
на «Сильному поколінні» 
Йому й іншим людям. 

Залишалася одна пробле-
ма – лідер. Як з’ясувалося 
згодом, не мені одній з його 
сторінки в соцмережах 

здалося, що він 
суворий, що з ним 
не можна розсла-
битися, повесели-
тися, посміятися. 
Він мовчав майже 
до останнього дня 
в нашій переписці. 
Ми боялися, що 
лідер виявиться 
безініціативним. 
Але яким оманли-
вим буває перше 
враження! На 

«Сильному поколінні» Бог 
показував, і, напевно, не 
тільки мені, що ніколи не 
можна вішати на людину 
ярлики. Адже як часто 
ми намагаємося підігнати 
людину під наші стандарти. 
Ніколи не кажіть нічого про 

того, кого ще добре не зна-
єте. Бо насправді кращого 
лідера, ніж був у нас, знайти 
дуже важко. Дивуюся, 
наскільки Бог мудро вміє 
розставляти людей на свої 
місця у житті. Наш лідер 
був на своєму місці. Актив-

ність лідера для команди 
дуже важлива. Він може 
об’єднати всіх учасників, 
показати шляхи вирішення 
проблеми, може просто 
весело провести час і стати 
другом, може вислухати, 
якщо треба. Саме таким був 
наш наставник.

Єдине, що наш лідер не 
робив, ‒ не згуртував ко-
манду. Це зробив Бог. Хоча 
перші два дні ми з подругою 
цього не розуміли, навіть 
приїхали з половиною 
команди на декілька днів 
раніше, до старту проекту. 
Ми боялися, що спілкува-
тися під час планування 
роботи не складеться. Але 
коли з’їхалася вся команда, 
ми почали відкривати-
ся. І до кінця проекту ми 
відкрилися настільки, що 
час, проведений на проек-
ті, назавжди залишиться 

«Ні, не поїду, – думала я, – не хочу, 
не буду, не можу!» Але так вважало 
моє егоїстичне, самовпевнене, 
боязке «я», а Бог сказав: «Хочеш, 
будеш, можеш!» І я таки змогла 
пересилити свій страх перед чимось 
новим і незнайомим та поїхати 
на молодіжний проект «Сильне 
покоління» – 2016. 

Учасники «Сильне покоління» – 2016
відвідують одиноких

«Країна здоров’я» в м. Очаків

Соціальне служіння

«СИЛЬНЕ 
ПОКОЛІННЯ» – 2016 – 
СЛАБКА Я



Адвентистський вісник № 9 (315) 201616

Щомісячна газета
«Адвентистський 
вісник» видає 
Церква АСД 
в Україні

Адреса: 04071, Київ,
вул. Лук’янівська, 9/10 –А
dzherelo@ukr.net

www.lifesource.com.ua
тел. (044) 467-50-72

Директор видавництва «Джерело життя» Василь Джулай
Головний редактор видавництва «Джерело життя» Лариса Качмар
Відповідальний редактор газети «Адвентистський вісник» Лідія Власик
Редакційна колегія: С. Носов, В. Велечук, Г. Безкровний
Над номером працювали: Л. Шаповал, М. Опіяр, А. Борисовська, І. Джердж 
Дизайн та верстка: Ю. Смаль

Газета виходить у перших числах кожного місяця. Розповсюджується через конференції.

ЛЮБОВЬ И ЖЕРТВА
«Потому что и Христос, чтобы привести нас 
к Богу, однажды пострадал за грехи наши, 

праведник за неправедных» 
(1 Петр. 3:18).

в нашій пам’яті. Я знайшла 
10 нових друзів, з якими б 
хотілося провести разом ще 
багато щасливих днів у житті. 
Для мене особисто досвідом 
стали не ті програми, які ми 
організовували на проекті, 
хоча і там є про що згадати. 
Наприклад, на Канікулярній 
школі ми познайомилися з 
невіруючими дівчатами, які 
захотіли нам допомагати на 
проекті, а також зустріли 
сім’ю зі Швеції, якій сподо-
балася наша робота з дітьми. 
Та для мене стало відкриттям 
дещо інше. Я ніколи в житті 
не відчувала такого єднання 
з незнайомими людьми, яке 
подарував Господь нам в Оча-
кові. Для мене стало досвідом, 
як Бог веде різних людей, як 
вдало Він сплітає їхні долі, 
як збирає їх разом, щоб вони 
створили чудову команду, 
як наділяє їх різними та-
лантами та вміннями, щоб 
один міг організувати весь 
процес, інший – придумати 
творчу програму, третій – 
позайматися з дітьми, а всі 
разом – доповнювали один 
одного. Одна дівчина з нашої 
команди змогла організувати 
програму, інша радувала нас 
своїм щирим і дзвінким смі-
хом, ще один хлопець своїми 
жартами надовго продовжив 
наше життя. Кожний привніс 
щось своє. Бог дбає, щоб нам 
було добре, щоб ми служили 
ближнім з радістю, а я зі сво-
єю командою просто відпочи-
вала душею.

 Я закликаю вас приєднати-
ся до проекту «Сильне поко-
ління» наступного року. Не 
хвилюйтеся, що не зможете 
потоваришувати з командою, 
а просто віддайте все в Божі 
руки, і Він подбає про ваше 
життя. Мої страхи розвіяли-
ся. Отже, з допомогою слаб-
ких людей Господь створює 
проект «Сильне покоління». 
Адже тільки з Богом ми мо-
жемо бути сильними.

Вікторія 
Шабранська

Жизнь пастухов всегда 
полна опасностей. Если 
молодой человек или 
мужчина ответствен-
но подходит к своему 
служению, то он будет 
особым образом 
заботиться о своей 
пастве даже во вре-
мена бури, зноя и дру-
гих ненастий. Он будет 
искать потерянную овечку 
в любую погоду, постарается 
спасти ее, вытащить из любых 
расщелин. Пастырь никогда не 
повышает раздраженно свой голос, 
но говорит спокойно, чтобы сохранять 
доверие, возможно, напуганных чем-то 

овец, чтобы он мог по 
голосу найти их среди 
скал. Диалог между 
пастухом и потерян-
ной овечкой – это 
единственный способ 

найти пропажу. 
Когда его мис-

сия выполнена, он 
берет свое любимое 

чадо на плечо и не-
сет в стадо. И кто знает, 

насколько сильно замирает 
сердце пастыря, а потом уча-

щенно бьется, сколько радости в 
его сердце в этот момент. Нам этого 

не понять (Э. Уайт. Молодежный руко-
водитель,28 апреля, 1886 г.)

Рассказывают, что анг-
лийский государственный 
деятель Оливер Кромвель 
приговорил к казни одно-
го из своих политических 
противников, приказав: 
“Сегодня в шесть часов 
вечера, когда зазвонит ко-
локол собора, приговорен-
ный должен быть казнен”.

На соборной площади 
собралась толпа зевак, же-
лавших стать свидетелями 
этого зрелища. Все ждали 
звона колокола, но его не 
было. Послали к звонарю 
узнать, в чем дело, но тот, 
как и всегда, дергал за 
веревки. Тогда поднялись 

на колокольню, чтобы 
осмотреть колокол. 

Удивительное зрелище 
предстало перед ними: 
на языке колокола висела 
женщина! Она ударялась 
о стенки колокола, кото-
рый не мог из-за этого 
издавать обычные звуки. 
И вот, когда язык колоко-
ла остановился, женщина 
упала без сознания. Это 
была супруга пригово-
ренного. Узнав об этом 
случае, Кромвель прика-
зал освободить заключен-
ного. Сам заключенный 
ничего не мог сделать для 
того, чтобы защитить 

себя. Только любовь и 
жертва его жены послу-
жила единственной при-
чиной его помилования.

Так и жертва Господа 
Иисуса, основанная на 
любви Бога, является 
единственным основани-
ем для освобождения от 
суда каждого человека, 
который верит в него и 
исповедует свои грехи 
перед Ним. Господь Иисус 
отдал за нас Свою жизнь. 
Бог принял эту замести-
тельную жертву и при-
зывает каждого человека 
прийти к Нему с верой и 
покаянием.




