
Адвентистський 
ВІСНИК

Адвентистский ВЕСТНИК
газета Церкви християн адвентистів сьомого дня в Україні 

№ 7-8 (313-314) 
липень-серпень
2016

Бог є любов

4 8 18 23
Найскладніша
проповідь

Три трагедії
біля дерева пізнання 
добра і зла

Якщо ти 
пригнічений

Тяжелые 
стаканы

Для тех, кто задает Богу вопрос: «Почему, Господи?», необходима встреча с Ним! Эта 
встреча меняет все. Для чего мы приходим в церковь? Для встречи с Богом. Конечно, 
мы встречаемся и общаемся с единоверцами, вместе молимся, поем, читаем Слово 
Божье. Но если мы, будучи в церкви, не встретились с Богом, то напрасно потратили 
время. Самое важное, без чего наша жизнь не имеет смысла, – это встреча с Ним. 
Наши молитвы, песнопения, размышления над Словом Божьим должны быть проникнуты 
желанием встретиться с Господом, услышать, увидеть Его. Общаясь с Ним, мы 
начинаем понимать, что в нашей жизни все не так уж плохо. Господь помогает нам 
осознать тот факт, что все, происходящее с нами, содействует нашему благу. 2

НЕ НАПРАСНО ЛИ, 
ГОСПОДИ?



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 20162

Какие прекрасные слова! Они 
утешают нас, вселяя в наши 
сердца надежду. На новой 

земле не будет ни греха, ни скорби, 
ни боли. Но, к сожалению, мы пока 
еще на «старой» земле. Мы боремся 
с искушениями, страдаем от болез-
ней, терпим боль. Мы верим в Бога, 
доверяем Ему, однако не защищены 
от физических и душевных стра-
даний, которые могут лишить нас 
веры. Иногда, подобно Иову, мы го-
товы проклясть тот день, в который 
родились, – настолько тяжелы наши 
страдания, настолько сильна боль: 
«После того открыл Иов уста свои, 
и проклял день свой. И начал Иов, и 
сказал: погибни день, в который я 
родился, и ночь, в которую сказано: 
“зачался человек!”» (Иов 3:1-3).  

Когда Христос видит наши слезы, 
наши страдания и боль, когда Он ви-
дит несправедливость по отношению 
к нам, Он не может к этому равно-
душно относиться. Он делает все, 
чтобы дать нам силы, чтобы утешить, 
поддержать и ободрить нас. Апостол 
Павел заверяет нас: «Вас постигло 
искушение не иное, как человеческое; 
и верен Бог, Который не попустит 
вам быть искушаемыми сверх сил, 
но при искушении даст и облегче-
ние» (1 Кор. 10:13). Слово «экбасис», 
переведенное здесь выражением «даст 
облегчение», в оригинале означает 
также «даст выход». Апостол говорит 

о том, что Господь не просто облегчит 
наши страдания, Он поможет нам 
найти выход. С Божьей точки зрения, 
не бывает безвыходных положений. У 
Него всегда есть решение для каждой 
из наших проблем. Таков наш Бог и 
Отец. Он видит все наши страдания 
и слезы и сопереживает нам. Но зная 
о Его любви к нам, о Его готовности 
помочь, мы все равно спрашиваем: 
«Боже, почему это происходит с 
нами? Сколько еще мы будем стра-
дать? Когда эта боль исчезнет?» 

Эти вопросы всегда волновали 
человечество. Асаф, автор 72-го 
псалма, также размышлял об этом. 
Его псалом начинается словами: 
«Как благ Бог к Израилю, к чистым 
сердцем!» (Пс. 72:1). Бог любит нас, 
Он добр к нам, ко всем, кто чист серд-
цем. Однако всегда ли люди добрые, 
справедливые, честные живут долго, 
счастливо и безбедно? Всегда ли те, 
кто делает добро, получают добро в 
ответ? И Асаф продолжает: «А я – 
едва не пошатнулись ноги мои, едва 

не поскользнулись стопы мои» (ст. 2). 
Что так смутило Асафа?

Довольно часто нас спрашивают: 
почему добрые люди страдают, а 
злые преуспевают, «пьют воду пол-
ною чашею» (ст. 10)? Почему те, кто 
заботится только о себе, более успеш-
ны, а у тех, кто старается служить 
другим, сплошные неприятности? 
Асаф был благочестивым человеком 
и, глядя на то, как нечестивые живут, 
радуясь жизни, задавал те же вопро-
сы: «Господи, почему? Где же справед-
ливость?»

Один из моих соседей говорил мне, 
что я – не мужчина, потому что не 
пью. Сам же он пил одеколон, лосьон, 
даже стеклоочиститель. Бывало, он по-
долгу лежал в снегу, на морозе, потому 
что не мог держаться на ногах. Потом, 
слегка протрезвев, поднимался, шел 
домой – и все с ним было в порядке, 
никакой простуды. «Ибо им нет стра-
даний до смерти их, и крепки силы их» 
(ст. 4). Мы стараемся придерживаться 
здорового образа жизни, однако среди 
нас нет, наверно, ни одного человека, 
который в течение года ни разу не бо-
лел. Мы стараемся отдыхать, сколько 
положено, бываем на свежем воздухе, 
пьем достаточно воды и делаем физи-
ческие упражнения, но несмотря на 
это, все равно болеем.

«На работе человеческой нет их», – 
продолжает Асаф, – «и с [прочими] 
людьми не подвергаются ударам. От-

НЕ НАПРАСНО ЛИ, 
ГОСПОДИ?

Господь не всегда 
избавляет Своих де-

тей от боли и страда-
ний, чтобы уберечь их 
от больших проблем

«И смерти не будет уже; ни 
плача, ни вопля, ни болезни уже 
не будет, ибо прежнее прошло» 

(Откр. 21:4). 



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 3
того гордость, как ожерелье, обложила 
их, и дерзость, [как] наряд, одевает 
их… Над всем издеваются; злобно 
разглашают клевету; говорят свысока» 
(ст. 5, 6, 8).

Всегда ли у вас хватает денег для 
оплаты коммунальных услуг? Всегда 
ли вы можете позволить себе купить 
то, что хотите? Нет. А те, у кого нет 
никаких моральных принципов, 
говорит Асаф, материально процве-
тают. Они живут, как хотят, и у них 
будто бы нет проблем. Однако мно-
гие из них не спят по ночам. Некто 
сказал, что чем больше у человека 
денег, добытых нечестным путем, 
тем сильнее они пахнут. И на этот 
запах «слетаются» все, кто хочет по-
живиться, как насекомые слетаются 
на свет фонаря.

Директор института, в котором 
я работал, однажды спросил меня: 
«Зачем ты ходишь в церковь? Что она 
тебе дает? У тебя какое-то горе?» Я 
ответил, что нет, у меня все хорошо. 
«Зачем же ты портишь себе жизнь? 
Почему бы тебе не жить, как все?» 
В ответ я поинтересовался, буду ли 
я спокойно спать, если воспользу-
юсь его советом. Если буду брать 
чужое, во всем искать своей выгоды 
и поступать так, как мне заблаго-
рассудится, то смогу ли я спокойно, 
без страха выходить на улицу? Он 
ответил, что нет. «Тогда, – сказал я, – 
даже если, как вы говорите, Бога нет, 
я ничего не теряю, живя по Божьим 
принципам. А если Бог есть, то вы 
теряете все!» 

«И говорят: “как узнает Бог? и 
есть ли ведение у Вышнего?” И вот, 
эти нечестивые благоденствуют в 
веке сем, умножают богатство» (ст. 
11, 12). «Так не напрасно ли я очищал 
сердце мое?» (ст. 13), – восклицает 
Асаф. Не напрасно ли мы во многом 
себе отказываем? 

Асаф не мог понять, почему в мире 
столько несправедливости. А всегда 
ли мы с вами можем понять, что про-
исходит в нашей жизни? Почему Бог 
допускает столько испытаний, боли 
и страданий? 

В вечности мы, несомненно, по-
лучим ответы на все наши вопросы. 
Однако мы не всегда хотим ждать. 
Мы просим Бога дать нам ответ 
прямо сейчас. Большинство из нас 
боится неопределенности.

Асаф ничего не понимал до тех 
пор, пока «…не вошел… во святи-
лище Божие и не уразумел конца их. 
Так! на скользких путях поставил Ты 
их, и низвергаешь их в пропасти» (ст. 
17, 18). «Как нечаянно пришли они в 
разорение, исчезли, погибли от ужа-
сов! Как сновидение по пробужде-
нии, так Ты, Господи, пробудив [их], 
уничтожишь мечты их» (ст. 19, 20). 

«Когда кипело сердце мое и терза-
лась внутренность моя, тогда я был 
невежда, и не разумел; как скот был 
я пред Тобою. Но я всегда с Тобою; 
Ты держишь меня за правую руку. 
Ты руководишь меня советом Твоим, 
и потом примешь меня в славу. Кто 
мне на небе? и с Тобою ничего не 
хочу на земле» (ст. 21-25).

Обстоятельства и реальность не 
изменились. Изменилось отношение 
Асафа к происходящему. Что стало 
причиной этой перемены? Что Асаф 
увидел в святилище? 

«И устроят они Мне святилище, 
и буду обитать посреди их» (Исх. 
25:8), – так сказал Сам Господь. В 
последней книге Библии – Открове-
нии – есть такие слова: «Се, скиния 
Бога с человеками, и Он будет 
обитать с ними» (21:3). Другими 
словами, святилище – место особой 
встречи человека с Богом.

Асаф, придя в святилище, получил 
ответы на все свои вопросы. Он не 
только «уразумел конец» людей, о ко-
торых размышлял. Самое важное, что 
произошло с ним в святилище, – он 
встретился с живым Богом, Который 
присутствовал в его жизни. До этого 
он сомневался и спрашивал Бога: «Не 
напрасно ли, Господи?» Но, встретив 
Его, Асаф понял: не напрасно. 

Для тех, кто задает Богу вопрос: 
«Почему, Господи?», необходима 
встреча с Ним! Эта встреча меняет 
все. Для чего мы приходим в церковь? 
Для встречи с Богом. Конечно, мы 
встречаемся и общаемся с единовер-
цами, вместе молимся, поем, читаем 

Слово Божье. Но если мы, будучи в 
церкви, не встретились с Богом, то 
напрасно потратили время. Самое 
важное, без чего наша жизнь не имеет 
смысла, – это встреча с Ним. Наши 
молитвы, песнопения, размышления 
над Словом Божьим должны быть 
проникнуты желанием встретиться с 
Господом, услышать, увидеть Его. Об-
щаясь с Ним, мы начинаем понимать, 
что в нашей жизни все не так уж 
плохо. Господь помогает нам осознать 
тот факт, что все, происходящее с 
нами, содействует нашему благу. Если 
бы мы не знали боли, то были бы 
крайне легкомысленны и беспечны. 
Господь не всегда избавляет Своих 
детей от боли и страданий. Почему? 
Чтобы уберечь их от больших проб-
лем. Именно об этом говорит Асаф: 
«Кто мне на небе? и с Тобою ничего 
не хочу на земле» (ст. 25). «Ибо вот 
удаляющие себя от Тебя гибнут; Ты 
истребляешь всякого отступающего 
от Тебя. А мне благо приближаться 
к Богу! На Господа Бога я возложил 
упование мое, чтобы возвещать все 
дела Твои» (ст. 27, 28).

Однажды Марк Финли посетил 
интернат для инвалидов, в котором 
жили люди, лишенные возможности 
двигаться и говорить. Он рассказал 
о женщине, которая могла лишь 
открывать и закрывать глаза. Один 
из сопровождающих, атеист, спро-
сил его: «Что вы, верующий в Бога, 
можете ей предложить?» Марк Финли 
сказал: «А что вы можете дать ей? Ка-
кую надежду? А я могу познакомить 
ее с Христом!» Он начал рассказывать 
этой женщине о Христе, и из ее глаз 
потекли слезы. 

Как бы вам ни было трудно, стре-
митесь как можно чаще встречаться 
с Господом. Придите в святилище, 
чтобы там увидеть Его. Поднимитесь 
на Голгофу, вспомните о том, что 
Он сделал для вас. В своих молит-
вах, дома и во время богослужений, 
вникая в Его Слово, слушайте то, что 
Он говорит вам. Это – залог вашей 
счастливой жизни.

Важно не только встречаться с 
Господом, но и приглашать на эти 
встречи других – тех, кто разоча-
рован, кто не видит никаких пер-
спектив, кто ушел от Бога. Делитесь 
с ними опытом своих встреч с 
Господом, радостью общения с Ним. 

Встречи с Богом помогают нам по-
нять, что все, происходящее с нами, 
под Его контролем, что Бог присут-
ствует в жизни каждого из Своих 
детей. Встречи с Ним избавляют нас 
от всяких сомнений в этом. 

Пусть ваши встречи с Богом проис-
ходят каждый день!

Сергей Бабак

Если мы, будучи в 
Церкви, не встре-
тились с Богом, то 

напрасно потратили 
время

Для тех, кто задает 
Богу вопрос: «Почему, 
Господи?», необходи-
ма встреча с Ним! Эта 

встреча меняет все



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 20164

В автобус, у якому я їхала від 
центру міста до вокзалу, зайшла 
літня пані й сіла на вільне місце біля 
водія. Придивившись, я впізнала цю 
людину. Вона була, як у нас кажуть, 
християнкою в поколінні та вже ба-
гато років ходила до церкви. Я сиділа 
у самому «хвості» автобуса, тому не 
мала змоги одразу привітатися з нею. 
Щоправда, вона не оглядала присут-
ніх у салоні. Водій заговорив з нею, і 
вона щось відповіла йому… 

Чомусь мені жодного разу не 
вдавалося почути від неї доброго 
слова. Вона завжди сувора, бажає, 
щоб усі, особливо «новенькі» в гро-
маді, були чемними християнами з 
відповідною зовнішністю. Можливо, 
вона страждає від того, що бачить у 
церкві, та намагається призупинити 
проникнення світського духу в серця 
молоді… Мені стало цікаво, як вона 
живе поза межами Молитовного 
будинку, як спілкується з людьми, 
яке враження справляє на них… І 
ось саме в автобусі у мене з’явилася 
можливість дізнатися про це. 

Те, що я побачила, змусило мене за-
питати себе: чи сяє у світі світло моїх 
добрих слів, моїх добрих діл? Яке 
враження я справляю на тих, хто по-
руч? Як мені дізнатися, чи не ховаю я 
свій світильник під посудиною?

Святе Письмо приділяє багато 
уваги саме практичному визнанню 
нашої віри. Одна з викладачок вищої 
школи, у якій я навчалася, казала: 
«Якщо будь-які знання не впрова-
джувати у життя, вони нічого не 
варті. Вони стають “мертвим” ванта-

жем». Якщо про мою релігію чують – 
це, звісно, добре, але значно краще, 
коли її бачать. Якщо ж її ніхто не 
бачить, якщо я живу не так, як кажу, 
то моя релігія нічого не варта. Вона – 
«мертвий» вантаж, тягар, який іноді 
хочеться із себе скинути. Тоді Закон 
неможливо виконати, богослужіння 
стають нудними, а вимоги Святого 
Письма щодо нашого християн-
ського життя пригнічують душу. 
Апостол Яків каже: «Віра, коли не 
має діл, сама по собі є мертвою. Але 
хтось скаже: Маєш віру, а я маю діла; 
покажи мені свою віру без діл, а я 
покажу тобі свою віру зі своїх діл. Чи 
віриш ти, що один Бог? Добре робиш! 

Але й біси вірять і тремтять. Чи ж не 
хочеш зрозуміти, о марна людино, що 
віра без діл не дає плоду? Наш батько 
Авраам хіба не з діл оправдався, коли 
приніс свого сина Ісаака на жертов-
ник? Чи не бачиш, що віра співдіяла з 
його ділами, і віра стала досконалою 
через діла? І здійснилося Писання, 
що каже: Повірив Авраам Богові, і 
це зараховано йому в праведність, 
і був названий Божим другом! Хіба 
не бачите, що людина оправдується 
ділами, а не самою вірою. Так само й 
блудниця Рахав хіба не з діл оправ-
далася, прийнявши розвідників і 
вивівши їх іншою дорогою? Адже як 

тіло без духа мертве, так і віра без 
діл – мертва!» (Якова 2:17-26). 

Еллен Уайт пише у книзі «На-
очні уроки Христа»: «Божественна 
Істина справляє незначний вплив 
на цей світ, у той час як цей вплив 
має поширюватися значно більшою 
мірою через наше практичне життя. 
У світі переважає просто визнання 
релігії, але воно мало що вартує. 
Ми можемо називати себе послідов-
никами Христа, можемо говорити, 
що віримо в істини Божого Слова, 
однак це не принесе жодної користі 
нашим ближнім, якщо ми не впро-
ваджуємо вірування в наше що-
денне життя. Визнання віри може 
бути високим, як небо, проте воно 
не спасе ані нас, ані наших ближніх, 
якщо ми не станемо справжніми 
християнами. Хороший приклад 
зробить для світу більше добра, ніж 
усі наші визнання» (с. 383).

Мати Тереза – відома у світі люди-
на. Кажуть, що саме їй належать ці 
слова: «Дозволь мені проповідувати 
любов не словами, але прикладом 
мого життя, силою бажання, натх-
ненним впливом моїх вчинків, що 
виявляють усю глибину любові, яка 
палає в моєму серці».

Мій християнський «стаж» – біль-
ше двадцяти років. Пошуки Бога я 
почала років з чотирнадцяти, коли 
зрозуміла, що без допомоги Господа 
просто не зможу вижити в цьому 
світі. Коли ж я охрестилася та почала 
ходити до церкви, з перших днів мого 
свідомого християнського життя 
мої рідні почали вказувати мені на 

«Ви – світло для світу. Не можна сховати міста, що стоїть на горі. 
І не запалюють світильника, аби поставити його під посудину, 
але ставлять на свічник, щоб світив усім, хто в домі. Тож нехай 
сяє ваше світло перед людьми, щоб вони побачили ваші добрі 

діла й прославили Отця вашого, що на небесах». 
(Матв. 5:14-16)

НАЙСКЛАДНІША 
П Р О П О В І Д Ь

Люди хочуть не просто 
почути про мою віру, вони 

хочуть її побачити



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 5

вчинки, які мені як християнці біль-
ше не могли бути притаманні. Тоді я 
зрозуміла, що люди хочуть не просто 
почути про мою віру, вони хочуть її 
побачити. З того часу у моєму серці 
триває боротьба, яку яскраво описує 
апостол Павло: «Бо знаємо, що Закон 
є духовний, а я – тілесний, проданий 
гріхові. Адже я не розумію, що чиню: 
роблю не те, що хочу, а те, що нена-
виджу. Коли ж я роблю те, чого не 
хочу, то погоджуюся з Законом, що він 
добрий. Бо тепер уже не я це виконую, 
але гріх, що живе в мені. Адже знаю, 
що не живе в мені, тобто в моєму тілі, 
добро: бажання є в мені, але щоб ви-
конувати це добро, того не знаходжу. 
Тож не роблю те добре, яке хочу, але те 
недобре, яке не хочу, – те роблю. Якщо 
ж я роблю те, чого не хочу, то вже не я 
це роблю, а той гріх, що живе в мені. 
Отже, я відкриваю такий закон: коли 
я хочу робити добро, то зло налягає 
на мене. За внутрішньою людиною 
я насолоджуюся Божим Законом, та 
бачу інший закон у моїх членах, що 
воює з законом мого розуму й поло-
нить мене законом гріха, що міститься 
в моїх членах. Нещасна я людина! Хто 
визволить мене від цього тіла смерті? 
Подяка Богові через Ісуса Христа, 
Господа нашого! Отже, я сам розумом 
служу Божому Законові, а тілом – за-
конові гріха» (Римл. 7:14-25).

Проповідувати любов Божу ділами – 
найскладніша духовна справа з усіх, 
що мені відомі, бо моє людське єство 
щодня намагається перемогти мій дух. 
Щодня я маю запрошувати Христа 
до свого серця, щоб позбутися єства 
старої, гріховної, смертної людини, 
чиї вчинки – зло повсякчас. Господь 
освячує душу та допомагає обирати 
правильний шлях у повсякденному 
житті. Тільки разом з Ним ми перемо-
жемо у цій боротьбі. 

 «Освячення душі з допомогою 
дії Святого Духа – це прищеплення 
природи Христа людському єству, – 
каже вісниця Божа. – Євангельська 
релігія – Христос у нашому житті, 
живий дійовий принцип. Це благо-
дать Христа, виявлена в характері 
та реалізована в добрих учинках. 
Принципи Євангелія не можуть 
бути відокремлені від жодної сфери 
нашого практичного життя. Усі сто-
рони християнського досвіду і праці 
мають бути відображенням життя 
Христа. Любов – основа благочестя. 
Що б людина не говорила про свою 
віру, не маючи безкорисливої любові 
до свого брата, вона не матиме чистої 
любові до Бога. Проте ми ніколи не 
зможемо володіти цим духом, нама-
гаючись любити інших. Любов Хрис-
та в серці – ось що нам потрібно. 
Коли наше “я” зливається з Христом, 
любов виникає спонтанно. Повноти 
християнського характеру можна 
досягнути тоді, коли в серці постійно 
виникає спонукання допомагати ін-
шим і бути для них благословенням, 
коли небесне світло наповнює душу і 
відображається на обличчі» (Е. Уайт. 
Наочні уроки Христа, с. 384).

Коли наше «я» єднається з Христом, 
тоді ми справді стаємо світлом для 
цього світу. Наше серце, мов глибоку 
чашу, наповнює Божа любов. Чим 
тісніший наш зв’язок з Богом, тим 
сильнішим стає потік Його любові, 
і вона ллється через край, даруючи 
через нас живильну вологу душам на-
ших ближніх. Тільки так ми можемо 
виконати закон Христа.

Христос закликає нас проповіду-
вати і словом, і ділом, допомогти 
грішнику звільнитися з кайданів 
гріха та смерті. «Гріх – найгірше з 
усіх зол, і ми маємо співчувати і до-
помогти грішникові. Проте не до всіх 
можна застосувати однаковий підхід. 
Багато хто приховує спрагу душі. 
Для них великою підтримкою було б 
ніжне слово або лагідне нагадування. 
Інші мають велику духовну потребу, 
однак не усвідомлюють її. Вони не 
відчувають жахливої убогості душі. 
Ще інші потопають у гріхах, втра-
тивши будь-яке поняття про вічні 
цінності, загубивши Божу подобу 
і майже не усвідомлюючи потреби 
в спасінні душі. Вони не мають ані 
віри в Бога, ані довіри до людей. 
Сердець багатьох із таких людей 
можна досягнути лише вчинками 
безкорисливої доброти. Передусім 
необхідно подбати про їхні фізичні 
потреби. Їх потрібно нагодувати, 
помити, пристойно одягнути. Коли 
вони побачать докази вашої безкори-
сливої любові, їм буде легше повіри-
ти в любов Христа» (Е. Уайт. Наочні 
уроки Христа, с. 387).

Від нашої вірності в цьому служін-
ні залежить не тільки благополуччя 
інших, але й наша власна вічна доля. 
Христос дозволяє нам зустрічати на 
своєму шляху нещастя та страждан-
ня, щоб звільнити нас від егоїзму. 
Він прагне розвинути в нас якості 
Свого характеру: ніжність, співчуття 
та любов. 

Господь прагне спасти кожну 
людину. Він бажає бачити кожного 
у Своєму Царстві. Він радіє, коли 
ми, вісники Його любові, Його лист 
до цього світу, поводимося «гідно 
звання, до якого були покликані» 
(Ефес. 4:1). Тоді наша проповідь буде 
дієвою. Тоді ближні, «побачивши 
добрі діла», прославлять Бога «в день 
відвідин» (1 Петра 2:12).

Марина Опіяр

Дозволь мені проповідувати 
любов не словами, 

але прикладом мого 
життя, силою бажання, 

натхненним впливом моїх 
вчинків, що показують усю 
глибину любові, яка палає в 

моєму серці

Освячення – це не миттєве зу-
силля, а справа всього життя. Це 
не радісний порив почуттів, а ре-
зультат щоденної перемоги над 
гріхом і життя в ім’я Христа. Не 
можливо позбутися від недоліків 
і змінити себе нерішучими і 
випадковими вчинками. Тільки 
сувора самодисципліна і напо-
леглива боротьба приведуть нас 
до перемоги. Ми не знаємо, що 
чекає нас завтра. Допоки сатана 
на землі, ми повинні підкоря-
ти своє «я», перемагаючи гріх, 
що дошкуляє нам, і все життя 
безупинно рухатися вперед. Ос-
вячення – це результат послуху 
протягом нашого перебування 
на землі.

Е. Уайт. Відображаючи Христа, с. 73

ОСВЯЧЕННЯ – ЦЕ НЕ 
МИТТЄВЕ ЗУСИЛЛЯ



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 20166

О ком говорит псалмопевец в 
данном стихе? Только ли о 
юношах? Нет, скажете вы, 

и о девушках тоже, то есть обо всей 
молодежи. Но только ли к ней отно-
сится этот вопрос? Дьявол искушает 
людей всех возрастов, поэтому каждо-
му христианину жизненно необходимо 
хранить себя по слову Господа. Наша 
задача как народа Божьего, живущего 
в последнее время, – ответить на этот 
вопрос своей практической жизнью.  

На молодых людях лежит большая 
ответственность. Они сильны, энергич-
ны, жаждут знаний, и если их энергию 
направить не в то русло (а дьявол имен-
но этого и добивается), то они разоча-
руют Бога, желающего видеть именно 
их активную христианскую позицию, 
их служение как Его вестников. Моло-
дежь успешно овладевает иностранны-
ми языками, осваивает современную 
компьютерную технику. Интернет дает 
молодым людям доступ к обширным 
познаниям и возможности для интен-
сивного распространения того, чем 
наполнен человеческий разум. Моло-
дые люди сегодня стоят перед выбором: 
либо растратить все свои умственные 
силы, поддавшись греховным соблаз-
нам, которыми изобилуют некоторые 
коммерческие сайты, либо использо-
вать достижения научного прогресса 
для духовного роста и становления 
личности, а также для успешного благо-
вестия. Каждый христианин свободен 
в своем выборе. Бог предоставляет нам 
эту свободу, предупреждая, однако, о 
последствиях нашего выбора: «Веселись, 
юноша, в юности твоей, и да вкушает 
сердце твое радости во дни юности 
твоей, и ходи по путям сердца твоего 

и по видению очей твоих; только знай, 
что за все это Бог приведет тебя на 
суд» (Еккл. 11:9).

Когда же начинается процесс 
воспитания и образования? Когда он 
заканчивается? В народе говорят: «Век 
живи, век учись, и все равно умрешь 
неучем». Некий мудрый человек на 
закате своих дней сказал: «Я стою, как 
мальчишка, на берегу моря и играю 
в камешки, а передо мной обширный 
океан необъятных познаний». К слову, 
в Книге рекордов Гиннеса зареги-
стрирован возраст старейшей в мире 
студентки – 94 года. Человек учится 
всю свою жизнь. Тот факт, что всю 
вечность мы будем познавать тайны 
Вселенной, говорит нам о бесконечно-
сти процесса познания.

«Помни Создателя твоего в дни 
юности твоей» (Еккл. 12:1). «Наставь 
юношу при начале пути его: он не 
уклонится от него, когда и состареет» 
(Пртч. 22:6). Где же «начало пути»? 
Когда необходимо начинать настав-
лять юношу, чтобы он помнил «Созда-
теля в дни юности» своей? Другими 
словами, когда начинается процесс 
воспитания личности?

Молодая мать пришла к мудрецу и 
спросила, когда ей стоит начать вос-
питание ребенка. Мудрец, узнав, что 
ребенок родился месяц назад, ответил: 
«Вы опоздали ровно на 10 месяцев!» 
Психологи говорят, что некоторые 
черты характера ребенка формиру-
ются в процессе внутриутробного 
развития. Ребенку передаются чувства 
и эмоции матери, оказывая положи-
тельное либо отрицательное влияние 
на его психическое и физическое 
здоровье. Личность и характер матери 

также влияют на формирование ха-
рактера ребенка в последующие годы 
его жизни. 

«Верою Моисей по рождении три ме-
сяца скрываем был родителями своими, 
ибо видели они, что дитя прекрасно, 
и не устрашились царского повеле-
ния. Верою Моисей, пришед в возраст, 
отказался называться сыном дочери 
фараоновой, и лучше захотел стра-
дать с народом Божиим, нежели иметь 
временное, греховное наслаждение, и по-
ношение Христово почел большим для 
себя богатством, нежели Египетские 
сокровища; ибо он взирал на воздаяние» 
(Евр. 11:23-26). Вся последующая жизнь 
Моисея, та великая миссия, которую 
Бог возложил на него как на вождя 
израильского народа, свидетельствуют 
о важности труда, совершаемого бого-
боязненной матерью. 

Священное Писание призывает 
человека помнить Создателя именно в 
«дни юности». Почему? Юность – это 
переломный период в формировании 
характера. В детстве ребенок более 
восприимчив к руководству и настав-
лениям взрослых – родителей, учителей 
и т. д. По мере взросления он все больше 
желает обрести некую независимость. 
Это процесс естественный и отчасти 
необходимый – так ребенок учится быть 
самостоятельным и ответственным за 
свои поступки. Однако самостоятель-
ность и свобода не означают безответ-
ственности и вседозволенности.

Какой период жизни, посвящен-
ный Господу, можно назвать самым 
плодотворным? Раннюю молодость. 
История Божьего народа, изложенная 
в Священном Писании, подтверждает 
тот факт, что наиболее плодотворной 

«Как юноше 
содержать в 
чистоте путь 
свой? – Хранением 
себя по слову 
Твоему» 
(Пс. 118:9). 

Этот вопрос, 
заданный Давидом, 
актуален и поныне.

КАК ЮНОШЕ 
СОДЕРЖАТЬ 
В ЧИСТОТЕ 
ПУТЬ СВОЙ?



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 7
была жизнь людей, посвятивших себя 
Богу в ранней молодости. Иеремия так 
описывает начало своего пророческо-
го служения: «А я сказал: о, Господи 
Боже! я не умею говорить, ибо я еще 
молод. Но Господь сказал мне: не 
говори: «я молод»; ибо ко всем, к кому 
пошлю Я тебя, пойдешь, и все, что 
повелю тебе, скажешь. Не бойся их; 
ибо Я с тобою, чтоб избавлять тебя, 
сказал Господь. И простер Господь 
руку Свою, и коснулся уст моих, и ска-
зал мне Господь: вот, Я вложил слова 
Мои в уста твои» (Иер. 1:6-9). 

Исаия также был призван к проро-
ческой деятельности, будучи молодым. 
Его верное, посвященное служение 
продолжалось около 60 лет, с 745-го по 
685-й гг. до н. э., до самой его смерти 
от руки Манассии. Влияние, которое 
оказывал на мир этот пророк, не могло 
быть в полной мере оценено его совре-
менниками. Решение молодого Исаии 
посвятить себя делу Божьему прино-
сило свои благословенные плоды на 
протяжении нескольких тысяч лет. 

Самая известная личность из всех 
героев Ветхого Завета – Даниил. Ему 
было около двадцати, когда его приве-
ли в Вавилон.

Иоанна смело можно назвать «двой-
ником» Даниила в Новом Завете. Он 
в молодости всецело посвятил себя 
Богу. Иоанн был самым молодым из 
учеников Христа; он с детской довер-
чивостью открыл свое сердце Иисусу. 
Служение Иоанна продолжалось 
70 лет. Пять его книг, вошедшие в 
канон Священного Писания, стали 
результатом принятого им в молодости 
решения – принять Христа как своего 
Господа и Спасителя.

Жизнь Эллен Уайт, ее слова и труды 
свидетельствуют о ее преданности Богу, 
о доверии Господу и о любви к Творцу 
Вселенной с самого раннего детства.

Но самый лучший для нас пример – 
Иисус Христос. Иисусу было 12 лет, 
когда Он посвятил Свою жизнь делу 
Своего Отца, и никогда не изменял 
принятому Им решению. Подводя 
итог Своей земной жизни, Он сказал: 
«Я прославил Тебя на земле, совершил 
дело, которое Ты поручил Мне испол-
нить» (Ин. 17:4). Иисус не посвятил 
ни минуты маловажным делам. Он 
отдал каждое мгновение Своей юности 
служению спасения.

Одна из величайших и сложнейших 
задач, стоящих перед Церковью, – при-
обретение и удержание молодежи в ее 
рядах. «Божья цель для детей, расту-
щих в наших семьях, шире, глубже 
и выше, чем может представить наш 
ограниченный взор», – пишет вестница 
Божья. – «В прошлые времена самые 
простые люди, которые были Ему 
верны, призывались свидетельствовать 
о Нем в известнейших городах мира. И 

многие юноши в наше время, возрас-
тающие, как Даниил,   …изучающие 
Слово Божье и Его дела и усваивающие 
уроки благого служения, будут стоять в 
законодательных советах, в залах суда 
или в царских дворцах как свидетели 
Царя царей. Множество людей бу-
дет призвано к великому служению» 
(Э. Уайт. Воспитание, с. 262). 

К сожалению, многие молодые люди 
склонны к бездействию и самодоволь-
ству. Они не хотят нести какую-либо 
ответственность. Им зачастую чужды 
какие бы то ни было этические нормы 
и правила поведения.

Что поможет молодым людям хра-
нить себя в чистоте и святости? Ответ 
на этот вопрос дает сам псалмопевец. 
Одно из условий сохранения чистоты 
души – хранение «себя по слову Твоему» 
(Пс. 118:9).

Если мы желаем быть духовно силь-
ными, нам необходимо Слово Божье. 
Оно должно быть в нашем сердце, 
на наших устах. Оно – наше оружие. 
Поистине велик и силен тот, в чьем 
сердце – Слово Божье. Такого человека 
очень трудно, практически невозмож-
но победить. Знание Писания помогает 
ему отразить нападки врага, даже если 
тот вооружен до зубов.

Немаловажную роль в борьбе с иску-
шениями играет молитва. «И призови 
Меня в день скорби; Я избавлю тебя, и 
ты прославишь Меня» (Пс. 49:15). Бог, 
отвечая на молитвы Своих детей, за-
граждал пасти львов, угашал силу огня. 
Недаром говорят: «Молитва – сила. Нет 
молитвы – нет силы; много молитвы – 
много силы». Благодаря молитве наши 
дети и молодежь будут сохранять свою 
чистоту и непорочность. 

Миссионерский дух – не менее дей-
ственное средство, которое помогает 
«содержать в чистоте путь» юношей и 
девушек. Участие в деле спасения по-
гибающих – один из лучших способов 
удержать молодежь на истинном пути. 
Молодой миссионер Джим Эллиот в 
своей молитве однажды сказал: «Ис-
пользуй мою жизнь, Боже мой, ибо она 
принадлежит Тебе. Я не ищу долгой 
жизни, но жизни, полной смысла, как 
Твоя, Господи. Я не хочу держать ее, 
она не принадлежит мне. Возьми ее, 
Господь, целиком. Пусть жизнь моя 
используется для блага мира». Если эти 
слова станут девизом каждого юноши 
и каждой девушки в нашей Церкви, 
деятельная жизнь во славу Божью и 
во благо ближним поможет молодым 
людям сберечь чистоту души.

«Тогда один из слуг его сказал: вот, 
я видел у Иессея Вифлеемлянина сына, 
умеющего играть, человека храброго и 
воинственного, и разумного в речах, и 
видного собою, и Господь с ним» (1 Цар. 
16:18). Господь желает быть с каждым 
из нас, как некогда Он был с Давидом. 

Присутствие Господа в нашей жизни, 
общение и единение с Ним – самое 
сильное средство, которое помогает 
нам сохранить свой путь в чистоте. 
«В вышине с Богом, в тайном месте 
общения, мы можем созерцать Его 
славный идеал. Таким образом, у нас 
будет возможность формировать свой 
характер так, чтобы Его обетование 
для нас осуществилось: “Вселюсь в них 
и буду ходить в них; и буду их Богом, 
и они будут Моим народом” (2 Кор. 
6:16)» (Э. Уайт. Воспитание, с. 258).

 «Во свидетели пред вами призываю 
сегодня небо и землю: жизнь и смерть 
предложил я тебе, благословение и 
проклятие. Избери жизнь, дабы жил 
ты и потомство твое» (Втор. 30:19). 
Каждый из нас стоит перед выбо-
ром. Моисей призывает нас избрать 
жизнь и поступать соответственно 
этому выбору. Но всегда ли мы можем 
определить, поступаем ли мы как те, 
кто выбрал жизнь, или наши поступки 
свидетельствуют о нашем пути к смер-
ти? Во многих сферах земной жизни, 
к сожалению, стерты границы между 
черным и белым, между правильным 
и неправильным. Что же нам делать? 
Как узнать, верен ли наш путь? «И уши 
твои будут слышать слово, говорящее 
позади тебя: “вот путь, идите по 
нему”, если бы вы уклонились направо, 
и если бы вы уклонились налево» (Ис. 
30:21). Если для нас служение Богу, 
Его воля и Слово – превыше всего, мы 
увидим, как все наши сомнения, все 
недоразумения исчезнут, и перед нами 
откроется ровная дорога. 

Наш ежедневный выбор в пользу 
жизни возможен лишь в том случае, 
если мы будем взирать на закланного за 
нас Агнца, на Голгофский крест. Иисус, 
пригвожденный ко кресту, в терно-
вом венце на окровавленной голове, с 
израненными руками, призывает нас 
сделать правильный выбор. Мы ку-
плены дорогою ценою (см. 1 Кор. 7:23). 
Когда Ему на голову надели терновый 
венец, Он купил наш разум для Своего 
дела. Когда пронзили Его руки, Он 
купил наши руки для служения Ему. 
Когда пронзили ноги, Он купил наши 
ноги, чтобы мы ходили из дома в дом, 
творя дела любви и  милосердия. Когда 
смерть сомкнула Его уста, Он купил 
наши уста, чтобы мы пели и свиде-
тельствовали о Нем. Когда Его сердце 
разорвалось от непосильного бремени 
наших грехов, Он купил наши сердца, 
чтобы жить в них.

Как нам содержать в чистоте путь 
свой? Хранением себя по Слову Божье-
му, молитвами, общением с Богом. 

Впустите Господа в свое сердце, дайте 
Ему возможность пребывать в вас и 
служить через вас человечеству.
 

Александр Серков



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 20168

Чому ж сьогодні, коли ми роз-
плющуємо вранці очі, вихо-
димо на вулицю чи виконує-
мо якусь роботу, то бачимо, 

що не все так добре, можна навіть 
сказати: «Усе досить погано»? Дякува-
ти Богові, ми маємо Слово Боже, яке 
дає нам відповіді на ці запитання. 

У Бут. 3:1-13 ми читаємо про гріхо-
падіння наших прабатьків і можемо 
виділити три моменти, на які слід 
звернути увагу.

1  Адам і Єва порушили Боже 
повеління, тобто Його Закон. 

Це юридичний аспект гріхопадіння. 

2  Внаслідок гріхопадіння 
людство почало морально 

деградувати. Якщо раніше Адам був 
готовий померти за Єву, то потім 
почав звинувачувати її, а вона – змія.

3  Втратилася святість – зникло 
сяйво, яке прикривало наготу 

першої пари. 
 

ПЕРША ТРАГЕДІЯ
Під час гріхопадіння Адам і Єва 

порушили Боже повеління: «…З 
дерева знання добра й зла – не їж від 
нього, бо в день їди твоєї від нього 
ти напевно помреш!» (Бут. 2:17). З 
єврейської мови «мот тамот» значить 
«смертю помреш», тобто неодмінно. 
Ця фраза також вживається в Бут. 
20:7; 1 Цар. 2:37, 42; 2 Цар. 1:4, 6; Єзек. 
33:8, 14. Наскільки серйозне покаран-
ня Бог призначив за це порушення? 
Наслідком є смерть. Та, незважаючи 
на це, Єва не послухала Бога: їла сама 
й дала своєму чоловікові, тому перша 
пара повинна була прийняти кару. 

Закон чітко прописує, що можна 
робити, а що – ні. І якщо людина 

порушує ці приписи, то він вказує 
на це й визначає покарання. Тому 
внаслідок порушення Закону людство 
мало б померти, оскільки в Римл. 3:10 
написано, що «немає праведного ні 
одного». А в Римл. 5:12 читаємо, як 
поширився гріх: «Бо як через одну 
людину гріх увійшов у світ, а з гріхом 
і смерть, так у всіх людей увійшла 
смерть, тому що всі згрішили». Згідно 
із Законом, ніхто з нас не заслуговує 
на вічне життя, оскільки ми точно 
порушили хоча б одну заповідь. Тому 
ми повинні розуміти, що над нами 
висить смертний вирок. 

ДРУГА ТРАГЕДІЯ
Унаслідок гріха відбулися певні 

внутрішні зміни, які докорінно зміни-
ли єство людини. Адам і Єва почали 
відчувати досі невідомий їм страх 
(див. Бут. 3:8-10), змінилися відноси-
ни передусім з Богом, а потім і між 
собою (див. Бут. 3:9-13). Якщо раніше 
вони з радістю спілкувалися з Ним, 
то потім зі страхом утекли, намагаю-
чись сховатися. Якщо до гріхопадіння 
Адам не уявляв свого життя без Єви, 
то після нього він почав звинувачува-
ти її в тому, що це вона підштовхнула 
його вчинити гріх. Відбувся злам 
внутрішнього механізму самовладан-
ня: коли людина уже не керує собою, 
не може контролювати своє тіло, 
емоції, починає всіх звинувачувати, 
аби вигородити себе. І якщо не вжити 
заходів, то грішник, замість того 
щоб розвиватися й уподібнюватися 
до Бога, ставатиме дедалі гіршим і 
морально деградуватиме. 

Через півтори тисячі років після 
гріхопадіння побачив «Господь, що 
велике розбещення людини на землі, і 
ввесь нахил думки серця її – тільки 

зло повсякденно» (Бут. 6:5). Тому Він 
навів на землю потоп, під час яко-
го вижила лише родина Ноя. Утім 
незабаром людство опинилося в тому 
самому становищі, що було перед 
потопом. Чи знаєте ви, що ще за жит-
тя Сима, Ноєвого сина, Бог знищив 
Содом і Гоморру, бо гріх їхній підняв-
ся до неба?

А що ми можемо сказати про сучас-
ний світ? Людство з часом деградує і 
падає все нижче і нижче. Аналізуючи 
сучасне покоління, нас охоплює жах. 
І нам доводиться жити в цьому світі 
й вести боротьбу, щоб не потрапити 
під його вплив. Ми повинні розуміти, 
що гріх привів людину до деградації, 
до зламу внутрішнього механізму 
самовладання. Еволюціоністи гово-
рять, що людина походить від мавпи, 
що завдяки праці мавпа настільки ро-
звинулася, що стала людиною. Утім, 
зважаючи на вплив, який сьогодні 
справляють наркотики, алкоголь, за-
жерливість, розпуста на людину, яка є 
вінцем Божого творіння, ми можемо 
сказати, що гріх поступово перетво-
рює її на тварину. 

Чи може людина з такими мораль-
ними принципами жити в Царстві 
Божому? Чи хотіли б ви мати у віч-
ності таких сусідів, які б вам постійно 
заздрили або бажали чогось поганого, 
обманювали, зазіхали на ваше життя, 
не слухали старших? Думаю, ні. Тому 
друга трагедія полягає в тому, що мо-
рально деградована людина не зможе 
жити в Царстві Божому, адже це ні до 
чого доброго не приведе. «Хоч буде 
безбожний помилуваний, то проте 
справедливості він не навчиться: у 
краю правоти він чинитиме лихо, а 
величності Господа він не побачить!» 
(Ісаї 26:10). 

Що нам робити, щоб 
спастися? Перш ніж 
відповісти на це за-
питання, необхідно 
з’ясувати: що ж трапи-
лося з людством, чому 
сьогодні воно має 
потребу в спасінні? 
Коли Бог створив світ, 
Він поглянув на нього і 
сказав, що усе «вель-
ми добре». 

(Бут. 1:31) 

ТРИ ТРАГЕДІЇ 
БІЛЯ ДЕРЕВА ПІЗНАННЯ 
ДОБРА І ЗЛА



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 9

ТРЕТЯ ТРАГЕДІЯ 
Зі Святого Письма ми знаємо, що 

Адам і Єва в Едемському саду були 
нагими (див. Бут. 2:25). Як свідчить 
Дух пророцтва, їхню наготу ховало 
сяйво Божої слави. Та коли перша 
пара згрішила, то слава Божа по-
кинула їх – і вони побачили наготу 
один одного.  

Коли филистимляни захопили 
ковчег Божий, невістка Ілія сказа-
ла: «Відійшла слава від Ізраїля, бо 
взятий Божий ковчег» (1 Сам. 4:22). 
Ковчег був місцем перебування 
Бога. Там, між двома херувимами, 
над кришкою благодаті, перебувала 
шехіна – слава Божа. І коли ковчег 
захопили, люди почали плакати, бо 
«відійшла слава Господня». Те саме 
трапилося з Адамом і Євою: слава 
Господня відійшла від них і вони 
побачили свою наготу. Якщо рані-
ше Бог був настільки близьким, що 
огортав Своєю славою людство, то 
тепер Він віддалився, і не тому, що 
перестав любити Адама та Єву, а 
тому, що Господь і гріх – несумісні. 
Там, де присутній Бог, немає місця 
гріху. Порушивши Закон, людина 
закрила собі шлях до Царства Бо-
жого, бо це означало б для Адама та 
Єви вірну смерть. Тому Бог позбавив 
Своєї слави наших прабатьків, щоб 
дати людству другий шанс. 

Отже, біля дерева пізнання добра 
і зла сталося три трагедії: 1) людина 

порушила Закон і цим підписала собі 
смертний вирок; 2) був зламаний 
механізм самовладання й почалася 
моральна деградація людства; 3) лю-
дина втратила святість. Якщо про 
Адама і Єву сказано, що Бог створив 
їх за образом і подобою Своєю, то 
вже про нащадків Адама Біблія гово-
рить, що вони народжені за подобою 
та образом Адама (див. Бут. 5:3). А 
це означає, що він породив таких 
самих грішників, яким був і сам. Ми 
не можемо самостійно боротися зі 
спокусами, деградуємо, порушуємо 
Закон Божий, «оскільки тілесні заду-
ми – ворожнеча проти Бога, бо вони 
не коряться Божому Законові, та й 
не можуть» (Римл. 8:7)

А тепер задумаймося: які у нас 
перспективи спастися? Ніяких, «бо 

заплата за гріх – смерть» (Римл. 
6:23). Уявіть собі, що ви летите в літа-
ку і вистрибнули з нього на висоті 
3 000 метрів. У вас немає парашута, 
а внизу – скелі. Які у вас перспек-
тиви? Жодних. Поки ви летите, то 
ще можете про щось думати. Ми 
з вами зараз – у вільному польоті. 
Тому перший крок до спасіння – це 
усвідомити своє безсилля у справі 
власного спасіння. Без цього ми ніко-
ли не зможемо зробити наступний 
крок. Усвідомити свою безпомічність 
нам допомагає Святий Дух, Котрий 
показує нашу гріховність і докоряє 
нас. І ми повинні погодитися з Його 
діагнозом і зрозуміти, що не спро-
можні самі себе вилікувати. 

  Проте Блага вістка полягає в 
тому, що на землю прийшов великий 
Цілитель людських душ, наш Спа-
ситель Ісус Христос, Котрий може 
нас зцілити від хвороби гріха. Для 
Нього немає нічого неможливого. 
Заради нашого спасіння Він залишив 
славу небес і прийшов у цей світ, щоб 
зайняти моє і ваше місце на Голгофі 
й померти за наші гріхи. 

«Ніхто, крім Христа, не міг звіль-
нити грішну людину від прокляття 
Закону і знову привести її до згоди з 
Небесами. Христос вирішив узяти на 
себе вину й ганьбу за гріх, настільки 
образливий для Святого Бога, що 
навіть розділив Отця і Його Сина. 
Аби врятувати приречений на смерть 
рід, Христос мусив зазнати всієї 
глибини страждання й горя» (Е. Уайт. 
Патріархи і пророки, с. 63). 

Ісус зробив крок нам назустріч, а 
тепер, аби спастися, нам потрібно 
визнати свою гріховність і неміч 
та відгукнутися на Його заклик: 
«Прийдіть до Мене всі втомлені 
та обтяжені, – і Я заспокою вас!» 
(Матв. 11:28). І коли ми приходи-
мо до Господа, Він вирішує ці три 
проблеми, які виникли біля дере-
ва пізнання добра і зла внаслідок 
гріхопадіння. Христос не говорить: 
«Приходьте до Мене, коли ви стане-
те кращими, перестанете грішити». 
Він закликає нас прийти до Нього з 
усіма проблемами, гріхами, поганим 
характером. Тому що ніхто не може 
простити нам гріхів, ніхто не може 
змінити характер, ніхто не може 
наблизити нас до Ісуса, як тільки 
Дух Святий, Який сьогодні присут-
ній з нами. І Він дає нам надію, Він 
докоряє, ведучи правдивою дорогою 
до Ісуса. Тому не робімо свої серця 
закам’янілими. І коли відчуває-
мо, що ми грішні, визнаймо це та 
прямуймо до Ісуса. Яке рішення ми 
сьогодні приймемо? Чи визнаємо ми 
цей Божий діагноз? І чи будемо ми 
приймати Його ліки? Вибір за нами!

Володимир Куцій

ВЕРИТЕ ЛИ ВЫ 
В ТО, ЧТО 

ПРОПОВЕДУЕТЕ?

Однажды к служителю после 
произнесенной им проповеди подо-
шел один человек, на которого она 
произвела глубокое впечатление, и 
спросил: «Вы действительно верите 
в то, что проповедуете?»

– Безусловно, – ответил пастор.
– Так ли это? – обеспокоенно 

повторил человек.
– Безусловно, – сказал служитель, 

доставая свою Библию.
И тут стоявший перед ним чело-

век разрыдался: 
– Но если это правда, то что же 

делать нам?
«Что же делать нам? – подумал 

служитель. – Нам? Что имеет в виду 
этот человек?» Вопрос запал ему 
в душу. Пастор обратился к Богу с 
просьбой подсказать ему дальней-
шие действия. И во время молитвы 
с потрясающей ясностью его посе-
тила мысль о том, что он должен 
представлять умирающему миру 
серьезнейшие реальности вечности. 
Три недели он не выходил за кафе-
дру. Он искал ответа на заданный 
ему вопрос: «Что же делать нам?»

Служитель вернулся к своим 
членам церкви с утешением от 
Всевышнего. Он понял, что все его 
прошлые проповеди не оставляли 
глубокого следа в сердцах слушателей. 
Теперь же он ощущал на себе ужа-
сающую тяжесть их душ. Теперь он 
знал, что ему предстоит выполнить 
великую работу. Но знал также, что 
он не один, что Бог его не оставит. 
Перед своими слушателями он воз-
высил Спасителя и Его несравненную 
любовь. Это было откровение Сына 
Божьего. В церкви началось воз-
рождение, которое распространилось 
на все окружающие общины.

Э. Уайт. Служение исцеления,  с. 34

Христос закликає нас при-
йти до Нього з усіма проб-
лемами, гріхами, поганим 
характером. Тому що ніхто 
не може простити нам 
гріхів, ніхто не може змінити 
характер, ніхто не може 
наблизити нас до Ісуса, як 
тільки Дух Святий, Котрий 
сьогодні присутній з нами 



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 201610

«В мире будете иметь скорбь», – 
говорил Иисус Своим ученикам (Ин. 
16:33). Мы, Его современные последова-
тели, также не избавлены от страданий. 
Мир, в котором мы живем, полон скор-
бей. Слова «страдание», «страдать» – 
производные от «страда» – «работа, 
нужда» (напряженная работа во время 
жатвы и уборки хлеба). Страда – это 
тяжкий труд на поле жизни. Моисей 
выразил эту мысль хорошо известными 
нам словами: «Дней лет наших семьде-
сят лет, а при большей крепости во-
семьдесят лет; и самая лучшая пора 
их – труд и болезнь (страда и стра-
дание – прим. автора), ибо проходят 
быстро, и мы летим» (Пс. 89:10).

 В наше время стала весьма популяр-
ной так называемая теология богатства 
и процветания, согласно которой, 
если ты настоящий христианин, тебе 
не грозят ни бедность, ни страдания. 
К сожалению, эти и некоторые другие 
христианские воззрения на проблему 
страданий никак не помогают тому, кто 
страдает, а напротив, еще глубже погру-
жают его в пучину депрессии. 

Немецкий мыслитель Фридрих 
Ницше писал: «Невыносимым являет-
ся не столько само страдание, сколько 
осознание его бесполезности». Но 
действительно ли страдания бесполез-
ны? Священное Писание утверждает 
обратное, говоря, что все, происходящее 
в нашей жизни, содействует нашему 
благу. Какую же пользу могут принести 
нам страдания?

Страдания улучшают духовное виде-
ние. Чаще всего мы понимаем ценность 
только того, что выстрадано, «рождено» 
нами:  «Женщина, когда рождает, 
терпит скорбь, потому что пришел 
час ее; но когда родит младенца, 
уже не помнит скорби от радости, 
потому что родился человек в мир», – 
заметил Иисус (Ин. 16:21). Боль, 
которую терпит мать, не напрасна – 

она сопровождает появление на свет 
новой жизни. Мудрость – это также 
выстраданное знание. Псалмопевец 
пишет: «Благо мне, что я пострадал, 
дабы научиться уставам Твоим» 
(Пс. 118:71).

Страдания возвращают нас к ре-
альности, и мы обнаруживаем соб-
ственное бессилие. «Если ты в день 
бедствия оказался слабым, то бедна 
сила твоя» (Притч. 24:10). Апостол 
Петр также оказался слабым в день 
бедствия: «Петр сказал Ему в ответ: 
если и все соблазнятся о Тебе, я никог-
да не соблазнюсь… И вспомнил Петр 
слово, сказанное ему Иисусом: прежде 
нежели пропоет петух, трижды 
отречешься от Меня. И вышед вон, 
плакал горько» (Мф. 26:33, 75).

 «Бог говорит однажды и, если того 
не заметят, в другой раз… Или же 
он вразумляется болезнью на ложе 
своем и жестокою болью во всех 
костях своих» (Иов 33:14, 19). Обычно 
Господь открывает нам Свою волю 
посредством обстоятельств, в которых 
мы оказываемся. Однако если мы не 
желаем услышать Его в относительно 
спокойные времена, Он вынужден 
прибегнуть к сильнодействующему 
средству – чрезвычайным обстоятель-
ствам, чтобы докричаться до нашего 
сознания и уберечь нас от худшего. 
Иногда Богу приходится допускать 
потрясения в нашей жизни с одной 
лишь целью – спасти нас от вечной 
смерти! Потому что испытания и есть 
тот плавильный горн, в котором Бог 
очищает Свой народ, желая видеть 
нас святыми, непорочными жителями 
небесных обителей. «Боль – мегафон 
Бога», – говорил Клайв Льюис. «Бог 
шепчет нам посредством наслаждений, 
говорит посредством совести и кричит 
посредством боли, – писал он. – Это 
Его мегафон, предназначенный для 
пробуждения оглохшего мира».

Мы не знаем, что на самом деле явля-
ется для нас благом, поскольку нам не 
известно наше будущее. 

Когда пальма еще мала, на нее ставят 
камень, чтобы ее ствол стал широким 
и крепким. Когда Богу нужен могучий 
непоколебимый человек, Он ставит его 
на скалу, чтобы ветер и дождь укрепи-
ли его веру. 

Страдания могут быть полезны для 
духовного очищения и роста. Испу-
ганный ребенок, приведенный отцом к 
врачу, не понимает, как может любя-
щий папа отдать его человеку, который 
причинит ему боль. «Всякое наказание 
в настоящее время кажется не радо-
стью, а печалью; но после наученным 
чрез него доставляет мирный плод 
праведности» (Евр. 12:11).

Страдания помогают нам увидеть 
свои грехи и недостатки. «Я...  даже в 
иной час благословлял судьбу за то, 
что она послала мне это уединение [в 
остроге], без которого не состоялись бы 
ни этот суд над собой, ни этот строгий 
пересмотр прежней жизни. И какими 
надеждами забилось тогда мое сердце! 
Я думал, я решил, я клялся себя, что 
уже не будет в моей будущей жизни ни 
тех ошибок, ни тех падений, которые 
были прежде» (Ф. М. Достоевский, 
«Записки из мертвого дома»). 

«Вот, Я расплавил тебя, но не 
как серебро; испытал тебя в горни-
ле страдания» (Ис. 48:10). «Чтобы 
отвесть человека от какого-либо 
предприятия и удалить от него гор-
дость, чтобы отвесть душу его от 
пропасти и жизнь его от поражения 
мечом. Или он вразумляется болезнию 
на ложе своем и жестокою болью во 
всех костях своих» (Иов 33:17-19). 

Мой дед Николай Ильич был кузне-
цом; во дворе нашего дома он соорудил 
мини-кузню. Я видел, как он раскали-
вал металл добела, потом охлаждал в 
воде, и так несколько раз закаливал его. 

СТРАДАНИЯ – 
ВО БЛАГО?

«Притом знаем, что любя-
щим Бога, призванным 
по Его изволению, все 
содействует ко благу» 
(Рим. 8:28).



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 11
Потом беспощадно бил по нему молот-
ком, придавая ему соответствующую 
форму. Так и Бог: «Но ныне, Господи, 
Ты – Отец наш; мы – глина, а Ты – 
образователь наш, и все мы – дело 
руки Твоей» (Ис. 64:8). «Бог же всякой 
благодати, призвавший нас в вечную 
славу Свою во Христе Иисусе, Сам, по 
кратковременном страдании вашем, 
да совершит вас, да утвердит, да 
укрепит, да соделает непоколебимы-
ми» (1 Пет. 5:10).

Страдания помогают нам освобо-
диться от цепей греха. «Ты испытал 
нас, Боже, переплавил нас, как пере-
плавляют серебро... Мы вошли в огонь 
и в воду, и Ты вывел нас на свободу» 
(Пс. 65:10,12). Лев Толстой писал: 
«Мир движется вперед благодаря тем, 
кто страдает». Цель этой выплавки 
«чтобы приносили жертву Господу в 
правде» (Мал. 3:3).

Страдания могут быть полезны для 
развития такой черты характера, как 
сочувствие. «Страдание может стать 
путем к великой любви и великому 
милосердию», – говорила мать Тереза. 
Каким образом? 

Языковеды предполагают наличие 
родства между словами «страдание» и 
«раде́ ть». Радеть означает заботиться 
о ком-либо, о чем-либо, проявлять 
усердие, старание по отношению к 
чему-либо (Этимологический словарь 
М. Фасмера). Думая о страданиях дру-
гих, мы помогаем самим себе: «Носите 
бремена друг друга, и таким образом 
исполните закон Христов» (Гал. 6:2).

 Александр Солженицын в своей 
книге «Архипелаг ГУЛАГ» говорит: 
«Только там, лежа на гнилой тюремной 
соломе, я почувствовал у себя первое 
пробуждение добра. Постепенно я стал 
понимать, что линия, разделяющая 
добро и зло, проходит не через госу-
дарства или классы и не через полити-
ческие партии, но прямо через сердце 
человека – и через все сердца... Там я 
взрастил свою душу и без сомнения 
говорю: “Будь благословенна, тюрьма, 
за то, что ты была в моей жизни”».

Когда меня спрашивают: «Где Бог, 
когда я страдаю?», я отвечаю другим 
вопросом: «Где христиане, когда я 
страдаю?» «Смотрю на правую сторону, 
и вижу, что никто не признает меня: 
не стало для меня убежища, никто не 
заботится о душе моей» (Пс. 141:4). 
Христианское сочувствие являет собой 
Божий ответ страдающему миру.  

Страдания помогают избавиться 
от самобичевания. Говорят, наихуд-
ший вид каннибализма – самоедство. 
Многим свойственно оплакивать себя. 
Большинство людей считают, что стра-
дания, выпавшие на их долю, самые 
тяжелые. Но правда заключается в том, 
что большая часть человеческих стра-
даний фантомна: мы часто страдаем от 
того, чего на самом деле не существует. 

Некий профессор, человек по-
чтенного возраста, выступая перед 

аудиторией, рассказал курьезную 
историю – одну из тех, которые могут 
развеселить каждого, у кого есть 
чувство юмора. Когда он умолк, одни 
громко хохотали, другие тихо по-
смеивались, а кто-то просто широко 
улыбался. Минут через 15 профессор 
повторил ту же историю. Несколько 
человек засмеялись – ради приличия, 
кто-то улыбнулся, но большинство 
слушателей изумленно перегляну-
лись, пожав плечами. Некоторые даже 
подумали, что у профессора не все в 
порядке с памятью – в его возрасте 
такое вполне может быть. Спустя 
полчаса профессор в третий раз рас-
сказал ту же историю, но никто уже 
не смеялся. Обведя взглядом слуша-
телей, профессор улыбнулся и сказал: 
«Смеяться постоянно над одной и 
той же шуткой вы не можете… Так 
почему же вы позволяете себе посто-
янно плакать по одному и тому же 
поводу?» Часто проблема становится 
тяжелой только потому, что мы себе 
постоянно о ней напоминаем. Есть 
среди нас и те, кто любит страдать, 
чувствуя себя героем-мучеником. 

Однажды к пастору пришел член 
его церкви и спросил его: «Пастор, что 
мне делать? Я все потерял. Я потратил 
25 лет на то, чтобы создать и упрочить 
собственное дело, и в один день поте-
рял все». Пастор, успокоив, насколько 
возможно, расстроенного мужчину, 
расспросил его о том, что произо-
шло. Потом он, улыбнувшись, сказал: 
«Мой друг, у тебя много чего осталось. 
Потеряно не все. У тебя есть верная 
жена, трое любящих детей, хорошие 
и честные друзья, готовые помочь, 
хорошее здоровье, дом и немного де-
нег на счету. И самое главное – у тебя 
осталась Библия, и с тобой остался 
Господь!» «Знаете, я об этом даже не 
подумал. У меня есть все самое важное 
и необходимое для жизни, а остальное 
можно купить».

Благодаря страданиям мы учимся 
понимать Бога и повиноваться Его 
воле. Многие христиане не могут 
согласиться с тем, что Божья воля 
лучше их идей и что они на самом деле 
не знают, о чем молиться. «И забыли 
утешение, которое предлагается вам, 
как сынам: “сын мой! не пренебрегай 
наказания Господня и не унывай, 
когда Он обличает тебя. Ибо Господь, 
кого любит, того наказывает; бьет 
же всякого сына, которого принима-
ет”. Если вы терпите наказание, то 
Бог поступает с вами, как с сынами. 

Ибо есть ли какой сын, которого бы не 
наказывал отец? Если же остаетесь 
без наказания, которое всем обще, то 
вы – незаконные дети, а не сыны» (Евр. 
12:5-8).  «Также и Дух подкрепляет нас 
в немощах наших; ибо мы не знаем, о 
чем молиться, как должно» (Рим. 8:26). 

Известная молитва французского 
ученого Блеза Паскаля звучит так: «Я не 
прошу у Тебя ни здоровья, ни болез-
ни, ни жизни, ни смерти; но прошу: 
распоряжайся моим здоровьем, моими 
болезнями, моей жизнью и смертью 
для Твоей славы... Только Ты знаешь, 
что целесообразнее для меня; Ты – 
Владыка, Ты – Господин. Поступай со 
мной согласно Своей воле. Давай мне, 
отнимай у меня, только формируй мою 
волю согласно Твоей. Я не различаю, 
где добро, а где зло. Я не знаю, что 
лучше для меня: здоровье или болезнь, 
богатство или бедность, ничего в этом 
мире не знаю. Это знание лежит за 
пределами досягаемости людей или 
ангелов, оно сокрыто в тайнах Твоего 
Провидения, которому я поклоняюсь, 
но которое не пытаюсь постичь умом».

Для нас естественно быть благо-
дарными за Божьи благословения, 
такие как, например, здоровье, семья 
и процветание. Но благодарим ли мы 
Господа за переживания? Благодарим 
ли мы Его за трудности, благодаря 
которым закаляется наш характер? За 
скорбь, которая делает нас сострада-
тельными? За боль, которая прибавляет 
нам терпения? За проблемы, которые 
заставляют нас думать? Благодарим ли 
мы за критику, которая вынуждает нас 
проверить самих себя? За разочарова-
ние, которое помогает нам оставаться 
кроткими? За трудности, благодаря 
которым мы ощущаем свою зависи-
мость от Бога? Все эти и тысячи других 
проблем приносят нам больше пользы, 
чем множество легких побед, которые 
никак не помогают нам духовно расти.

В страданиях укрепляются вера 
и надежда. Варлам Шаламов, писа-
тель, проведший 20 лет в сталинских 
лагерях, говорил, что единственная 
группа заключенных, которая не теряла 
человеческого лица, несмотря на голод 
и унижения, – это «религиозники, 
сектанты – почти все!» Убедительный 
комплимент настоящей вере! 

Стоит отметить, что в древнегре-
ческом языке слова «вера» (пи´стис) 
и «надежда» (элпи´с) – однокорен-
ные синонимы. «И не сим только, но 
хвалимся и скорбями, зная, что от 
скорби происходит терпение, от тер-
пения опытность, от опытности 
надежда, а надежда не постыжает, 
потому что любовь Божия излилась в 
сердца наши Духом Святым, данным 
нам» (Рим. 5:3-5).

Пусть ваши страдания и скорби все 
больше и больше укрепляют вашу веру 
в Бога!

Игорь Корещук

Благодаря страданиям мы 
учимся понимать Бога и 

повиноваться Его воле. Многие 
христиане не могут согласиться 
с тем, что Божья воля лучше их 
идей и что они на самом деле 

не знают, о чем молиться



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 201612

«Вскоре будут предприниматься 
всевозможные усилия, чтобы игнори-
ровать и искажать истины, содержа-
щиеся в свидетельствах Духа Божьего. 
Необходимо сохранять в готовности те 
ясные и прямые вести, которые даются 
народу Божьему, начиная с 1846 года» 
(Избранные вести, т. 1, с. 41). 

Э. Уайт говорит ясно, не так ли? 
Когда мир вступает в последнюю битву 
великого противостояния, сатана будет 
пытаться разочаровать Божий народ, 
разрушая его уверенность в «свидетель-
стве Божьего Духа» – Духа пророчества. 
Почему? Что делает Дух пророчества 
страшной угрозой для сатаны, который 
будет бороться с ним до конца? 

Священное Писание приравнива-
ет Дух пророчества к свидетельству 
Иисуса (см. Откр. 19:10), Божественной 
Личности Христа. Роль Духа пророче-
ства – не заменить Библию, но приве-
сти людей к Слову Божьему. Дух про-
рочества – результат того же небесного 
вдохновения, которое дает нам Библия. 

«Глас Божий постоянно доносился 
до нас через Святого Духа в предо-
стережениях и наставлениях, дабы 
укрепить веру народа Божьего в Дух 
пророчества. Вновь и вновь я слыша-
ла: “Записывай то, что Я говорю тебе, 
дабы утвердить веру Моего народа в 
те истины, которые он принял”. Время 
и испытания не обесценили данных 
наставлений, но через годы страданий 
и самопожертвования утвердили ис-
тинность этих свидетельств. Наставле-
ния, данные на раннем этапе провоз-
глашения нашей вести, не утратили 
своего значения в эти последние дни» 
(Избранные вести, т. 1, с. 41).

Свидетельство Иисуса, Дух про-
рочества – это неотъемлемая часть 
адвентистского движения. Это Божий 
чудесный дар для нас! Он сосредоточен 
на Христе, Его спасении, благодати и 
служении, которое Он совершает в 
Святом святых Небесного святилища. 
Дух пророчества говорит о том, что 

должен знать народ, ожидающий При-
шествия Христа. Мы не знаем, когда Он 
придет, но все, что происходит в мире, 
говорит о том, что заключительные со-
бытия Великой борьбы должны скоро 
произойти. 

БОЖИЙ НАРОД 
ПОСЛЕДНЕГО ВРЕМЕНИ 
БУДЕТ ИМЕТЬ 
ДВЕ ГЛАВНЫЕ 
ХАРАКТЕРИСТИКИ. 

1  Они будут соблюдать Божьи 
Заповеди, включая четвертую 

заповедь. Соблюдение этой заповеди 
показывает верность людей Богу, 
Творцу Вселенной. Этот святой день 
является знаком и печатью, связываю-
щей Божий народ с Господом на всю 
вечность. Э. Уайт писала, что суббота 
сыграет важную роль в событиях 
последнего времени: «Вопрос о субботе 
станет предметом спора в последнем 
великом конфликте, в который будет 
вовлечен весь мир…  Бог призывает нас 
возвысить знамя Его попранной 
субботы» (Свидетельства для Церкви, 
т. 6, с. 352).  Соблюдение субботы – это 
не юридический принцип для принятия 
людей на небеса. Скорее, это знак 
нашей любви и верности нашему 
Создателю и Искупителю. 

2  Божья Церковь Остатка имеет 
«свидетельство Иисуса». 
В Откр. 19:10 говорится, что это 

«Дух пророчества». В научной статье 
«Обозначая признаки Церкви Остатка» 
Герхард Пфандл объясняет, что «в Откр. 
1:2, 9; 12:17 и 20:4 выражение “свиде-
тельство Иисуса” каждый раз сопостав-
ляется пропорционально с выражением 
“Божье Слово” или фразой “Божьи 
Заповеди”. Параллелизм между “Божь-
им Словом” или “Божьими Заповедя-
ми” и “свидетельством Иисуса” 
является необходимым для понимания 
последнего выражения. Выражение 

“Божье Слово” во времена Иоанна 
относилось к Ветхому Завету, а “свиде-
тельство Иисуса” – к тому, о чем 
говорил Христос в Евангелиях и через 
Своих пророков, таких как Петр и 
Павел» (ж-л «Адвентистское теологиче-
ское общество», 8, 1-2 (1997), с. 3, 4). 
Божьи Заповеди и свидетельство 
Иисуса происходят от одного и того же 
источника: небесного. 

В Откр. 12:17 говорится о том, что 
в последние дни земной истории Бог 
будет общаться со Своим Остатком 
посредством свидетельства Иисуса/
Духа пророчества. Мы верим, что это в 
особой мере исполнилось через труды 
Эллен Уайт. 

БЕЗРАЗЛИЧИЕ
Почему многие адвентисты не сле-

дуют Божьему совету, записанному в 
трудах Духа пророчества? Самая боль-
шая проблема заключается в полном 
безразличии, потому что они не знако-
мы с ним. Они не читают эти труды или 
игнорируют прочитанное. 

«Особой миссией адвентистов 
седьмого дня является нести свет миру 
и стоять на страже истины. Им было 
вверено последнее предостережение 
к погибающему миру. Слово Божье 
освещает адвентистов своим чудесным 
светом. Господь поручил им самую 
почетную миссию – возвестить миру 
вести первого, второго и третьего ан-
гелов. И нет более важной работы, чем 
эта. Адвентисты не вправе занимать 
свое внимание чем-то иным» (Э. Уайт. 
Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 19). 

Если Дух пророчества должен 
сыграть такую важную роль в Божьей 
Церкви последнего времени, стоит 
ли удивляться, что сатана нападает 
на него? «К “Свидетельствам” вспых-
нет ненависть, исходящая от сатаны. 
Деятельность его будет направлена на 
подрыв веры церквей в Свидетельства, 
и вот по какой причине: сатане не 
удастся привносить свои обольщения 

БОЖИЙ ДАР
Самый последний обман сатаны 
будет состоять в том, чтобы лишить 
силы и влияния свидетельство Духа 
Божьего… Сатана будет действовать 
изобретательно, используя разные 
пути и средства, чтобы поколебать 
доверие верного Остатка народа 
Божьего к истинному свидетельству

(Избранные вести, т. 2, с. 78).



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 13
и связывать души обманом, если люди 
будут внимать предостережениям, 
порицаниям и советам Духа Божьего» 
(Избранные вести, т. 1, с. 48). 

«Мы обязаны облечься во всеоружие 
Божье и следовать указаниям, данным 
через Духа пророчества. Мы должны 
любить истину для нашего времени и 
повиноваться ей. Это убережет нас от 
принятия всяческих заблуждений. Бог 
говорит к нам через Свое Слово, через 
Свидетельства для Церкви и книги, 
помогающие нам уяснить наш нынеш-
ний долг и то положение, которое нам 
следует теперь занимать» (Свидетель-
ства для Церкви, т. 8, с. 298). 

Что это за положение, которое «нам 
следует теперь занимать»? Посред-
ством крови и благодати Иисуса 
Христа Он призвал нас быть «прочими 
от семени ее» – Божьим Остатком, уни-
кальным движением, которое твердо 
стоит за Христа и за истину; провоз-
глашает адвентистскую весть; имеет 
свидетельство Иисуса; обращает взор 
людей на Христа, Который находится 
в центре всякой истины; и с помощью 
силы Святого Духа приводит людей к 
истинному поклонению Богу. 

МЫ ДОЛЖНЫ 
ПРЕВОЗНЕСТИ ИИСУСА 
«Наша вера возрастает, когда мы 

взираем на Иисуса, Который является 
центром всего привлекательного и вос-
хитительного. Чем больше мы смотрим 
на небесное, тем менее желанным и 
привлекательным нам становится 
земное. Чем чаще мы фокусируем глаза 
веры на Христе, в Котором сосредото-
чена наша надежда на вечную жизнь, 
тем больше возрастает наша вера» 
(Э. Уайт. В Небесных обителях, с. 127). 

Церковь призвана совершить 
великую работу среди ее членов и 
тех, кто не принадлежит к ней. Время 
испытания и просеивания приближа-
ется. Оно приготовит Божий народ к 
последнему Громкому кличу. Христос 
призвал нас принять в нем участие. 
Превозносите Христа и Его Слово. Под 
водительством Святого Духа Божье 
Слово и Дух пророчества приведут 
нас к полному смирению у подножия 
креста. Тогда Бог сможет совершить 
Свою работу, приготовив Свой народ к 
невероятным грядущим событиям. 

ЧТО НАС ОЖИДАЕТ 
В БУДУЩЕМ?
Э. Уайт описывает события, которые 

должны будут произойти: «Я видела 
народ Божий, переживающий силь-
ное просеивание. Некоторые братья, 
имеющие сильную веру, в агонии души 
взывали к Богу… Некоторые… каза-
лись равнодушными и беспечными… 
Я спросила, что означает увиденное 
мной просеивание и потрясение, и мне 
было показано, что его вызовет прямое 

свидетельство Господа к лаодикийской 
церкви. Оно окажет сильное воздей-
ствие на сердца тех, кто примет его, и 
побудит их поднять знамя истины и 
прямо говорить о ней. Некоторые не 
вынесут этого прямого свидетельства, 
восстанут против него, и их восстание 
вызовет просеивание среди народа 
Божьего.

Свидетельство Господа не принято 
даже наполовину. К торжественному 
свидетельству, от которого зависит 
участь Церкви, люди относятся легко-
мысленно, а то и вовсе пренебрегают 
им. Это свидетельство должно вызвать 
глубокое покаяние, и все поистине 
принявшие его очистятся» (Свидетель-
ства для Церкви, т. 1, с. 179-181). 

Почему я верю в Дух пророчества? 
В 1870 г. шотландский пресвитериа-
нин по имени Уильям иммигрировал 
в США из Ирландии. Он и его жена 
Изабелла, которая была также родом 
из Ирландии, проживали некоторое 
время в Филадельфии, где он работал 
инженером, изготовляющим паровозы. 
Через некоторое время, однако, Уильям 
и Изабелла переехали в северную Кали-
форнию. Там Уильям работал в лесоза-
готовительной промышленности. Они 
с Изабеллой обосновались недалеко от 
Хельдсбурга. Там Уильям стал ферме-
ром, открыл сельский магазин. 

В 1905 г. Уильям узнал, что на севере 
от Русской реки возле Хельдсбурга 
установили несколько палаток. Он 
подумал, что в город приехал цирк 
и решил повести туда четырех своих 
сыновей. Потом он узнал, что это были 
лагерные встречи адвентистов седь-
мого дня. Изабелла, которая уже была 
адвентисткой, пригласила его посетить 
эти встречи. Уильям согласился пойти. 
Проповедовала на них Э. Уайт. Она 
говорила о нужде грешников в Спаси-
теле и о силе Христа изменить жизнь. В 
конце проповеди Эллен Уайт призвала 
собрание принять Иисуса как своего 
Спасителя и Уильям отдал свое сердце 
Господу. Он изучал истину в течение 
года, после чего решил закрывать ма-
газин по субботам, доверив Богу свое 
будущее. Он стал первым пресвитером 
Церкви АСД в  Хельдсбурге.

Уильям и Изабелла Вильсоны были 
моими прадедушкой и прабабушкой. 
Мой дедушка помнил, как Э. Уайт 
посещала их дом, когда он был еще 
ребенком, и рассказывала истории 
ему и его братьям. Семья Вильсон 
обязана своими знаниями этой дра-
гоценной адвентистской вести пря-
мой, практической и евангельской 
работе, совершаемой Э. Уайт.    

НАША ОТВЕТСТВЕННОСТЬ
Ответственность каждого адвен-

тиста седьмого дня состоит в том, 
чтобы взращивать веру во Второе 
пришествие и готовится к этому 

событию. Э. Уайт вдохновляет нас: 
«Возвращение Христа в наш мир не 
за горами – так пусть же оно станет 
лейтмотивом каждой вести. Сдержи-
вающая сила Духа Божьего удаляется 
теперь от мира. Ураганы, бури, пожары 
и наводнения, бедствия на море и на 
суше следуют одно за другим… Сатана 
надеется, что дети Божьи пострадают 
от общей погибели, которая грядет на 
землю. По мере приближения Второго 
пришествия Христа дьявол будет все 
решительнее и настойчивее стараться 
победить детей Божьих…

Сатана будет в ложном свете выстав-
лять характер Бога, чтобы “прельстить, 
если возможно, и избранных”. Если 
когда-либо и был народ, нуждающийся 
в постоянном увеличении небесно-
го света, то мы имеем в виду народ, 
который в столь опасное время был 
призван хранить Его святой Закон 
и оправдывать Его характер перед 
миром. Люди, на коих возложена эта 
священная ответственность, должны 
быть одухотворены, облагорожены и 
оживотворены истинами, в которые, 
по их исповеданию, они верят» (Свиде-
тельства для Церкви, т. 6, с. 406-408). 

Бог поручил нам проповедовать ту 
же весть, которую проповедовал Па-
вел, – Христа распятого, воскресшего 
и возвращающегося. Мы должны 
проповедовать ее, в каком бы окру-
жении мы ни находились. Если мы 
будем поступать так, то можем быть 
уверены, что Он всегда поддержит 
нас. Он никогда не покинет нас. Он 
всегда будет рядом, чтобы вдохно-
вить нас и обеспечить необходимы-
ми знаниями относительно самого 
великого испытания, с которым нам 
придется столкнуться и которое 
когда-либо переживал Божий народ, 
участвующий в Великой борьбе. 

Однажды в скором времени с 
восточной стороны неба мы увидим 
маленькое облако размером в поло-
вину человеческой ладони. Облако 
будет увеличиваться и становиться 
все ярче и ярче, пока не наполнит 
своим сиянием все небо. Потом мы 
увидим, что оно состоит из небесных 
ангелов. Они придут засвидетель-
ствовать о самом великом событии 
на Земле. Это будет самое великое со-
бытие во Вселенной. В центре облака 
из ангелов находится наш Господь и 
Спаситель. Какое чудесное это будет 
время! Трудности и боль этой жизни 
сотрутся из нашей памяти. 

Готовясь к этому дню, мы должны 
жить со Христом постоянно. Как 
будет ужасно, если мы не останемся 
верными до конца, потому что про-
игнорировали советы для последнего 
времени, данные Богом по Его мило-
сти в трудах Духа пророчества.

Тэд Вильсон



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 201614

Це  словосполучення схоже 
на художній прийом «оксю-
морон» – поєднання проти-

лежних за змістом понять. Святість 
завжди стосується того, що є Божим, 
а неправда є ознакою тих сил, які про-
тистоять Богові. Христос говорив: «Ви 
від вашого батька – диявола, і ви хоче-
те виконувати бажання вашого батька. 
Той був душогуб від самого початку 
і в істині не встояв, бо нема в ньому 
істини. Коли говорить неправду, тоді 
своє говорить, бо він неправдомовець і 
батько неправди» (Івана 8:44).

У його підпорядкуванні перебува-
ють ті, хто пропагує фальшиві чудеса, 
про що попереджав апостол Павло: 
«Його прихід – за сприяння сата-
ни – буде з усякою силою, ознаками, 
фальшивими чудесами, з усякою ома-
ною неправди для тих, які гинуть, бо 
любові до правди вони не прийняли, 
аби спастися» (2 Сол. 2:9, 10).

Диявол названий батьком неправди, він 
породив її, коли підняв на небі повстання 
проти Бога. Неправда тісно пов’язана із 
царством темряви. Як існує Боже Царство 
світла та істини, так і, на жаль, до певного 
часу існує територія темряви й брехні, де, 
за словами Христа, панує диявол – «князь 
світу цього». Отже, той, хто обманює, є 
послідовником диявола. 

Ну а як бути, коли неправду го-
ворять заради чийогось спасіння? 
Як діяти в обставинах, коли правду 
говорити не можна, щоб не трапилася 
біда з іншими людьми?

Про це запитують досить часто і при 
цьому наводять різні приклади, коли 
завдяки брехні були врятовані життя 
багатьох людей. Наприклад, перехову-
вання євреїв від нацистів у часи Другої 
світової війни. Правда в таких випад-
ках означала б участь у вбивстві цих 
нещасних людей.

Варто зазначити, що, крім правди й 
неправди, існує ще й мовчання. Якщо 
звернемо увагу на Ісуса, Котрому час-
то ставили провокаційні запитання, 
то дізнаємося, що Він або мовчав, або 
відповідав запитанням на запитання, 
або говорив: «Ти сказав», показую-
чи, що це думка того, хто запитував. 
Таким чином, ми бачимо, що казати 
неправду не потрібно, як і немає 
потреби казати правду, коли вона є 
недоречною. Прихильники так званої 
«святої неправди» наводять як доказ 
своєї теорії випадки, описані в Свято-
му Письмі, коли деякі люди обманю-
вали для того, щоб урятувати інших, і 
Бог виправдовував їхні дії. За приклад 
ставлять повитух у Єгипті, які ховали 
новонароджених хлопчиків, щоб 
фараон не вбив їх. Написано, що Бог 
благословляв їх за це.

Прикладом може бути також віра 
Рахав, яка сховала єврейських шпи-
гунів у себе вдома та не видала їх владі. 
Читаємо в Біблії: «Так само й блудниця 
Рахав хіба не з діл оправдалася, прий-
нявши розвідників і вивівши їх іншою 
дорогою?» (Якова 2:25).

У цьому тексті не виправдовуються 
дії Рахав, а лише сказано про результат 
її віри. Вона повірила в Бога, Котрого 
раніше не знала ні вона, ні її рідні. І ця 
віра підштовхнула її до такого вчинку – 
обману воїнів, які шукали розвідників у 
її будинку. Було б дивно сьогодні брати 
приклад з жінки-язичниці, яка нічого 
не знала про Бога, крім того, що Він 

сильніший за інших богів і спасає тих, 
хто до Нього звертається.

Нелогічно користуватися її методами 
в досягненні мети, адже вона інакше 
діяти не могла. Рахав не знала про 
моральні принципи, а віра в живого 
Бога лише зароджувалася в ній. Таким 
чином, саме віра цієї жінки знайшла 
підтримку Господа, бо вона ще не була 
наставлена в істині та не змінилася вну-
трішньо, щоб чинити згідно з мораль-
ним Законом Божим.

Сьогодні ми живемо в суспільстві, 
просякнутому неправдою: обманюють 
рекламодавці, наділяючи товари не-
бувалими властивостями; обманюють 
лікарі, пропонуючи фальшиві ліки та 
чудодійні методи лікування, обманю-
ють обіцянками чиновники і т. д.

Часто дехто говорить неправду, не 
задумуючись про наслідки. Іноді в такий 
спосіб люди сподіваються захистити 
себе від надмірної допитливості ін-
ших. Вони захищають інформацію про 
себе, про деякі факти, які можуть бути 
використані проти них. Часто неправду 
говорять, щоб не образити інших людей 
правдою, а також через те, що їх можуть 
неправильно зрозуміти або засудити.

А хтось береже свій імідж і не готовий 
показати себе справжнім, переймаю-
чись думкою довколишніх. Причин для 
брехні можна знайти дуже багато. Серед 
звичайних неправдомовців є і патоло-
гічні, у яких ця звичка стала хворобою, і 
вони не в змозі її позбутися. «Побутова» 
неправда настільки вкоренилася в нашо-
му житті, що ми її просто не помічаємо 
або не хочемо помічати.

Часом ми обманюємо одне одного 
навіть там, де це робити необов’язково. 
Наслідками такої брехні, як правило, є 
зіпсовані відносини та втрата довіри. 
Але ми продовжуємо робити це, незва-
жаючи ні на що.

НЕПРАВДА 
ЗАРАДИ СПАСІННЯ

Існує думка, що неправда може бути добром, якщо 
вона сприяє спасінню інших людей, якщо не несе 
в собі чогось поганого для інших. Вона отримала 

статус «святої неправди».

Христос показав на власному 
прикладі, що можна жити 

правдою, не йдучи навіть на 
щонайменші компроміси 

з брехнею, як і з будь-яким 
іншим злом і гріхом



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 15

Ті, хто звик обманювати, завжди 
знайдуть виправдання своїй не-
правді, і їх неможливо переконати, 
що можна обійтися й без неї. Однак 
люди, для яких Бог є джерелом прав-
ди, а воля Божа – понад усе, не тільки 
усвідомлюють, що «кожна неспра-
ведливість є гріхом» (1 Івана 5:17), 
але й отримують силу для того, щоб 
протистояти бажанням захищати 
свої інтереси за допомогою неправди.

Неправда, як і будь-яке зло й 
будь-який гріх, є відхиленням від 
Божого задуму. Неправда – це те, 
чого немає. Це зла вигадка, фантазія, 
обман, жарт, наклеп. Тому будь-яка 
неправда – велика чи маленька – має 
одну й ту саму природу. Христос 
показав на власному прикладі, що 
можна жити правдою, не йдучи 
навіть на щонайменші компроміси 
з брехнею, як і з будь-яким іншим 
злом і гріхом.

Саме так жили перші християни, 
натхненні прикладом Божествен-
ного Учителя. Під час гонінь серед 
язичників були такі, які пропону-

вали християнам лише на словах 
зректися християнства, залиша-
ючись вірними йому в душі. Але 
хрис тияни, розуміючи, що пропо-
зиція зберегти свою віру шляхом 
неправди походить від лукавого, 
рішуче відхиляли її.

Євангельське вчення Ісуса Хрис-
та є незмінним духовним законом 
християн, а вимушену неправду не 
можна вважати такою, яку виправдо-
вувало б Євангеліє та християнське 
сумління.

Ісус Христос, будучи людиною, не 
вчинив жодного гріха (див. 1 Петра 
2:22), і цей факт не дає нам права 
захищати нашу недосконалу добро-
чинність. Адже неповна правда – все 
одно, що брехня.

Можливо, хтось думає, що за 
допомогою неправди легше жити, 
але прийде час, і він зрозуміє, що сам 
став жертвою обману. Адже це стосу-
ватиметься вічності. Приєднуймося 
до тих, хто любить і чинить правду!

Іван Черничко

7 декабря 1988 года. Спитак. Утро. 
Ашот, молодой мужчина, проснулся, 
предвкушая радость от предстоящего 
праздника, ведь сегодня был День его 
рождения.

Вчера он вспоминал о том, как 
однажды – в армии – чудом остался 
жив (во время прыжка оба парашюта 
не раскрылись, но ему удалось заце-
питься за парашют сослуживца). Эти 
воспоминания вернули его к мысли: 
«А может, Бог есть?» «Если Он есть, – 
думал Ашот,– я приглашаю Его на 
свой День рождения!» 

В эту ночь Ашоту приснился 
странный сон, в котором он услышал 
голос: «Я приду!»

Дочери ушли в школу, а млад-
ший сын не хотел оставаться дома 
и уговорил отца взять его с собой в 
магазин. Сон не выходил из головы, 
и только на улице Ашот вспомнил, 
что не взял ни кошелька, ни авоськи. 
Пришлось супруге выносить все это 
на улицу… Когда она вышла из подъ-
езда многоэтажки, земля задрожала 

и стала уходить из-под ног. Раздался 
зловещий гул... 

Когда пыль улеглась, Ашот не мог 
поверить своим глазам. Их дома не 
было – от него осталась груда железо-
бетона. Только тогда Ашот понял, что 
произошло землетрясение. 

Страшная мысль мелькнула в 
голове: «Девочки в школе!» Оставив 
жену и младшего ребенка, Ашот 
со всех ног бросился в школу. По 
дороге он увидел бегущих навстре-
чу дочерей. Оказывается, младшей 
дочке стало плохо, и медсестра в 
сопровождении старшей отправила 
ее домой. За считанные минуты до 
землетрясения девочки покинули 
здание школы. Прямо на улице 
Ашот упал на колени и воскликнул: 
«Спасибо, Господи, за то, что Ты 
пришел на мой День рождения!»

«Бог нам прибежище и сила, 
скорый помощник в бедах. Посему 
не убоимся, хотя бы поколебалась 
земля, и горы двинулись в сердце 
морей» (Пс. 45:2,3).

СПАСИБО, ЧТО ПРИШЕЛ 
НА ДЕНЬ РОЖДЕНИЯ

НАДМІРНА 
СУВОРІСТЬ

ВЫ ОБРАЩАЕТЕСЬ 
К БОГУ

Ми повинні остерігатися над-
мірної суворості стосовно гріш-
ника. Але нам слід також прояв-
ляти велику обережність, щоб не 
випустити з поля зору зростання 
гріховності. Необхідно виявляти 
християнське терпіння і любов до 
заблудлого. Тут присутня також 
небезпека того, що терпимість до 
його неправдивих суджень ви-
явиться настільки великою, що 
грішник дивитиметься на себе як 
на того, хто не заслужив докорів, і 
відкине їх як несправедливі.

Е. Уайт. Служителі Євангелія, с. 31

Юноши и девушки, вложил ли 
Бог в ваши сердца желание служить 
Ему? В таком случае всеми силами 
развивайте в себе, по мере своих 
способностей, данный вам дар 
речи, чтобы иметь возможность 
ясно излагать драгоценную исти-
ну другим людям. Не привыкайте 
молиться столь неразборчиво и 
тихо, что для вашей молитвы еще 
понадобится переводчик. Моли-
тесь просто, но ясно и отчетливо.  
Если вы говорите так тихо, что вас 
не слышно, это еще не является 
свидетельством вашего смирения. 
Совершая молитву к Богу, помните 
о том, что вы обращаетесь к Богу.

Э. Уайт. Служение Евангелия, с.  88



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 201616

«Хто живе під покровом 
Всевишнього, хто в тіні 
Всемогутнього мешкає... 
Тебе зло не спіткає» (Псал. 
91:1, 10), – жодне лихо не 
може й близько підійти до 
того місця, де ви з Богом 
перебуваєте в єднанні.

Якщо ви дитя Боже, 
у вас виникатимуть не-
приємності, але Христос 
радить нам не дивува-
тися. «У світі зазнаєте 
страждання, але будьте 
відважні: Я переміг світ!» 
(Івана 16:33). «Вам нічого 
тепер боятися», – каже 
Христос. Ті, хто до отри-
мання спасіння говорив 
про біди і проблеми зі 
зневагою, найчастіше 
після «народження згори» 
стають скигліями, тому 
що у них неправильне 
уявлення про те, яким 
повинен бути святий.

Бог не дарує нам 
безтурботного життя, 
Він дає нам життя в міру 
того, як ми справляємось 
зі своїми турботами. 
Сила наша саме у випро-
буваннях. Немає випро-
бувань – немає сили. Ви 

просите в Бога життя, 
свободи і радості? Він не 
може вам їх дати, якщо 
ви не згодні на випробу-
вання.

А як тільки ви будете 
готові зазнати випро-
бовувань, ви отримаєте 
і силу. Не бійтеся ж і 
зробіть перший крок – 
і тоді Бог дасть вам 
скуштувати від дерева 
життя. Якщо ви тяжко 
працюєте фізично – ви 
знемагаєте, якщо тяжко 
працюєте духовно – стає-
те дедалі сильнішими.

Бог ніколи не дає сил 
про запас – на завтра або 
навіть на годину вперед, 
Він завжди дає їх саме 
стільки, скільки потрібно 
на цю хвилину. Ми під-
даємося спокусі боротися 
з труднощами з позицій 
здорового глузду. Проте 
праведник радіє саме тоді, 
коли труднощі усклад-
нюють його життя, бо в 
цьому випадку допомоги 
не можна очікувати ні від 
кого іншого, крім Бога. 

Освальд Чемберс

Прийнято вважати, що християнське життя 
означає звільнення від усіх бід і тривог. А 
насправді християнин отримує звільнення 
не від бід і тривог, а із самого виру бід і 
тривог. І різниця тут величезна. 

Вы с большим удоволь-
ствием и чистой совестью 
можете съесть все, что он 
принес. Скорее всего, вы 
так и сделаете, если пошли 
на поправку. Вы можете 
переложить остатки в свою 
посуду и спрятать их в хо-
лодильник «про запас» или 
поделиться этой пищей со 
своими родными.

Единственное, чего вам 
не следует делать, – это 
оставить чужую кастрюльку 
себе. Это было бы непоря-
дочно. Она принадлежит 
соседу. Если вы оставите 
кастрюльку себе, вряд ли он 
угостит вас чем-нибудь еще. 
По собственному опыту 
могу сказать, что не отдан-
ные вовремя трехлитровые 
банки из-под огурцов, под-
носы для тортов и большие 
тарелки из-под пиццы – это 
веская причина для того, 
чтобы не делиться с вами 
чем-либо съестным в следу-
ющий раз.

Десятина, о которой гово-
рится в Библии, – это своего 
рода Божья «кастрюлька». 
Вся «еда» – то есть деньги – 
принадлежит Богу. Все день-
ги, полученные нами, мы 
можем растратить. Можно 

кое-что отложить на буду-
щее или с кем-то поделить-
ся. Мы можем распоряжать-
ся деньгами, как нам угодно. 
Но «посуду» наш добрый 
Сосед хотел бы получить 
назад, чтобы снова напол-
нить ее и завтра принести 
нам. Если мы будем вести 
себя правильно, то увидим, 
что Господь каждый день 
снабжает нас пищей.

Наверное, до сих пор есть 
на свете люди, которые гор-
дятся тем, что отдают Богу 
десятину. Но это так же 
нелепо, как гордиться тем, 
что ты отдал соседу принад-
лежащую ему кастрюльку 
из его же набора посуды. То, 
что ты ее вернул, – поступок 
порядочного человека. Мы 
не отдаем Богу десятину, мы 
ее возвращаем. Она принад-
лежит Господу и никогда не 
принадлежала кому-либо 
другому.

В Библии десятина впер-
вые упоминается в связи 
с победой Авраама, родо-
начальника израильтян, в 
битве с четырьмя царями 
(см. Быт. 14:20), а также 
с обетами, данными его 
внуком Иаковом (см. Быт. 
28:22), и объявлена в Пяти-

СИЛИ ПРО 
ЗАПАС

Представьте себе, что 
вы сильно заболели. 
Ваш сосед – очень 
добрый человек – 
приготовил для вас 
вкусное блюдо и 
принес его вам в своей 
кастрюльке.

БОЖЬЯ «КАСТРЮЛЬКА»



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 17

Когда мы слышим 
имя известного 
человека, в на-

шем представлении оно 
обычно ассоциируется 
с каким-либо его делом. 
Когда говорят о Стиве 
Джобсе, мы обязательно 
вспоминаем о его «дети-
щах» – айфо нах и планше-
тах; о Льве Толстом – на 
память нам приходят тома 
«Войны и мира». И даже 
при упоминании антиге-
роев, таких как Гитлер или 
Сталин, мы вспоминаем об 
их делах – расстрелах, вой-
нах... Деятельные люди, кем 
бы они ни были, оставляют 
в нашей памяти определен-
ный след. 

Таким же образом, когда 
мы вспоминаем название 
какой-либо конфессии, 
например, «адвентизм» 
или «лютеранство», в 
нашей памяти всплыва-
ют слова и дела людей, 
принадлежащих к этой 
конфессии. Возможно, нам 
вспомнятся какие-либо их 
особенности. 

О ком из христиан по-
следнего времени наиболее 
часто вспоминают наши 
современники? На ум при-
ходят разве что католичка 

мать Тереза да баптист из 
США Мартин Лютер Кинг. 
Верующие из разных церк-
вей добавят к этим именам, 
пожалуй, имена Алексан-
дра Меня, Билли Грэма и 
Бена Карсона. 

Сегодня христиане более 
известны в обществе не 
своими качествами или 
делами, а тем, чего они не 
делают, против чего они 
выступают. 

Когда нас просят расска-
зать что-нибудь о нашей 
Церкви, что мы говорим? 
Что не поклоняемся 
иконам, не едим свини-
ну, не пьем и не курим, а 
еще мы не верим в ныне 
существующий ад и не 
работаем по субботам. 
Стоит ли удивляться, что 

окружающие отзываются о 
нашей Церкви и ее членах 
примерно так: «Эти люди 
многое не едят», «запреща-
ют красиво одеваться», «не 
празднуют Пасху» и так 
далее. Мы сами вкладыва-
ем в их сознание подобные 
представления о нашей 
Церкви.

Оставив в стороне 
правдивость этих отзы-
вов, нужно отметить, что 
христиане-адвентисты, 
к сожалению, известны 
вовсе не тем, чем в первую 
очередь должны были бы. 
Глядя на Иисуса, люди 
говорили о том, что Он де-
лал: ел и пил с мытарями, 
исцелял, воскрешал, вел 
Себя не так, как все, гово-
рил так, как не говорил ни 
один человек на земле, был 
Другом грешникам – тако-
во описание Его деяний.

Оказать какое-либо 
влияние на окружающих, 
коснуться их сердец мож-
но лишь деяниями само-
отверженной Христовой 
любви. Да благословит нас 
Господь исповедовать «по-
зитивное христианство», 
которое запомнится дела-
ми любви, бескорыстным 
служением Богу и людям.

ЧТО ВЫ РАССКАЖЕТЕ 
О СВОЕЙ ЦЕРКВИ?

книжии святыней Господ-
ней, принадлежащей только 
Богу (см. Лев. 27:30).

В Новом Завете о деся-
тине упоминается нечасто, 
возможно, потому, что она – 
нечто само собой разумею-
щееся, или же потому, что 
первые христиане были 
более жертвенными, чем мы. 
Иисус Христос утверждает 
принцип десятины словами: 
«…И того не оставлять» 
(Мф. 23:23). Также апостол 
Павел, упоминая о свя-
щенниках Ветхого Завета, 
питающихся от десятины, 
утверждает относительно 
служителей Нового Завета: 
«Так и Господь повелел про-
поведующим Евангелие жить 
от благовествования» (1 Кор. 
9:14). Первым же христианам 
не было жаль для Церкви 
своих домов, а не только 
каких-то трех динариев 
десятины. 

Не оставляйте у себя «кас-
трюльку» вашего доброго 
Соседа, всегда возвращайте 
ее. И она всякий раз будет 
возвращаться к вам с новой 
прекрасной и разнообраз-
ной пищей, от которой 
вы обязательно придете в 
восторг!

Страницу подготовил 
Евгений Герасимов

Оказать какое-
либо влияние на 
окружающих, кос-
нуться их сердец 
можно лишь дея-
ниями самоотвер-
женной Христовой 
любви

Сегодня христиане 
более известны в об-
ществе не своими 
качествами или дела-
ми, а тем, чего они не 
делают, против чего они 
выступают. 



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 201618

Перш ніж розглядати 
це питання, звернімося до 
де яких слів Давида. «Чого, 
душе моя, ти сумуєш і чого 
ти в мені непокоїшся?» 
(Псал. 42:6). «Душа моя 
тужить в мені» (в. 7). Тепер 
звернімося до висловлювань 
інших персонажів Біблії. 
Ілля говорив: «Досить 
тепер, Господи! Візьми 
душу мою, бо я не ліпший 
від батьків своїх!» (1 Цар. 
19:4), а Йона сказав: «А 
тепер, Господи, візьми мою 
душу від мене» (Йони 4:3). 
Ось що сказав Ісус: «Смер-
тельним смутком охоплена 
душа Моя» (Матв. 26:38).

Зазвичай у пригніченої 
людини сумний вираз 
обличчя, вона зажурена, на 
очах сльози, відсутній апе-
тит, а життя, як їй здається, 

зайшло в глухий кут. Ще й 
до всього її мучить почуття 
провини, бо вона вважає, 
що християнин не повинен 
відчувати себе пригніче-
ним, і тоді становище іще 
більш ускладнюється.

Що робити, коли ми сти-
каємося з труднощами, які 
нас пригнічують? Порада 
псалмиста така: «Свого тя-
гара поклади ти на Госпо-
да,  –  і тебе Він підтримає» 
(Псал. 55:23).

Що це означає? Будь 
таким, який ти є. Не лякайся 
життєвих проблем. Бог 
наділив кожного з нас тим 
чи іншим темпераментом. 
Одні більш стійкі й нічо-
го не бояться. Інші більш 
чутливі й відчувають себе 
беззахисними в складних 
обставинах. Це не означає, 

що наше життя має перебу-
вати під владою грубих по-
чуттів, притаманних людині 
до її навернення. Навпаки, 
дозвольте Святому Духу 
завершити у вас те, що Він 
почав робити. Не впадайте у 
відчай. Визнайте реальність 
і прийміть її.

Прославте ім’я Господа, 
навіть якщо не відчуваєте 
внутрішнього спонукання. 
Прославте Його, бо любов 
Господня, Його милосердя і 
благословення, які Він гото-
вий вилити на вас, залежать 
не від того, що ви відчу-
ваєте, а від того, що ви для 
Нього значите. Ви настільки 
важливі для Господа, що Він 
послав Сина Свого Єдино-
родного, щоб спасти вас.

У біблійному вірші: 
«Свого тягара поклади ти на 

Господа, –  і тебе Він під-
тримає, Він ніколи не дасть 
захитатися праведному!» 
(Псал. 55:23), – слово «тя-
гар» давньоєврейською мо-
вою звучить як «yehab», що 
означає «тяжкий вантаж». 
У Септуагінті, давньогрець-
кій версії Біблії, викори-
стане слово «merimna», що 
означає «занепокоєння», 
«хвилювання» про те, що ще 
не трапилося.

Тому Божу пораду для нас 
можна виразити таким чином: 
«Сину Мій, Я люблю тебе. Тобі 
нема чого хвилюватися про 
проблеми, які ще не виникли. 
Довірся Мені й передай Мені 
свої турботи. Я допоможу тобі 
спокійно дістатися до надійно-
го берега».

Олександр Буйон

ЯКЩО ТИ ПРИГНІЧЕНИЙ

Чим більше ми розду-
муватимемо про характер 
Христа і чим більше відчу-
ватимемо Його спасенну 
силу, тим гостріше ми 
усвідомлюватимемо власну 
слабкість і недосконалість 
і тим серйозніше диви-
тимемося на Нього як на 
нашу силу і нашого Вику-
пителя. Коли ми читаємо 
про життя людей, відомих 
своїм благочестям, то часто 
думаємо, що їхні досвіди 
і досягнення неможливі 
для нас. Але це не так. 
Христос помер за всіх, і 

в Його Слові міститься 
запевнення, що Він бажає 
дати Святого Духа тим, хто 
просить у Нього значно 
сильніше, ніж земні батьки 
бажають дати блага своїм 
дітям. Пророки та апосто-
ли удосконалювали свій 
характер не завдяки чуду. 
Вони використовували 
засоби, які Бог зробив 
доступними для них; і всі, 
хто також докладе зусилля, 
пожнуть такі ж плоди.

Е. Уайт. Відображаючи 
Христа, с. 89

Чи можуть християни відчувати себе 
пригніченими? Чи не є депресія свідченням 

того, що людина не довіряє Богові? Чи є 
почуття пригніченості гріхом?

УДОСКОНАЛИТИ СВІЙ ХАРАКТЕР 
ЗАВДЯКИ ЧУДУ?!



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 19

28 июня 2016 года на 80-м году 
жизни после непродолжительной тя-
желой болезни остановилось большое 
сердце верного и преданного Божьего 
служителя, пастора и проповедника 
Церкви АСД Ивана Арсентьевича 
Вишневского. 

  Его смерть – невосполнимая потеря 
не только для самых близких и родных 
людей: жены Майи Ивановны, дочери 
Светланы, сына Валерия, пяти внуков и 
трех правнуков, не только для его двух 
братьев Николая и Александра и их 
семейств, но и для всей Божьей Церкви, 
становлению и развитию которой он 
отдал лучшие силы ума, души и тела.

  Родился Иван Арсентьевич 24 ян-
варя 1937 г. в небольшом селе Великий 
Порск на Волыни в многодетной семье 
Арсентия и Марии Вишневских. С 
детских лет он любил слушать музыку 
и петь, обладал музыкальным слухом и 
прекрасным голосом, играл на многих 
музыкальных инструментах, поэтому 
уже в 12-летнем возрасте его пригласили 
петь в хоре пожарецкой общины. Это и 
сыграло самую положительную роль в 
его становлении как Божьего служителя.

  После того как в 17-летнем возрасте 
Иван заключил завет с Господом, он 
с радостью принял служение учителя 
Субботней школы в местной общине. 
Позже он поделился со старшим бра-
том Николаем своим желанием стать 
работником в Божьем винограднике. 
Отец и мать эту новость восприняли с 
радостью, как ответ на свои молитвы.

  Семья отправила юношу в Винницу, 
где в это время совершал служение 
его старший брат Николай. Хор этой 
церкви нуждался в регенте. Подошло 
время службы в армии. Церковь во 
главе с пастором Комаровским искрен-
не молилась, чтобы Господь избавил его 
от службы в армии, однако заключение 
военно-медицинской комиссии было 

однозначным: годен. Вместе с другими 
новобранцами Ивана отправили для 
службы в город Челябинск. Общи-
на  продолжала молиться ‒ и Господь 
ответил. В первый же день армейской 
службы у него поднялось давление и он 
упал. После повторной медицинской 
комиссии оказалось, что к службе в 
армии не годен, и его комиссовали. 
Так что служил он в армии всего три 
дня вместо положенных трех лет. Не 
прошло и двух недель со дня мобили-
зации, как церковь со слезами радости 
встречала своего регента.

  Этот опыт укрепил Ивана Арсен-
тьевича в вере и полной уверенности, 
что Господь призывает его в ряды 
защитников Его истины. Бог через вин-
ницкую церковь подарил ему верную 
помощницу Майю, после чего в 1958 
году руководство Церкви пригласило 
его на служение в той же винницкой 
общине. В 1967 году Иван Арсентьевич 
направился на служение в г. Луганск, 
а в 1970 г. был рукоположен в высший 
церковный сан пастора-проповедника. 
Приняв от Господа высокое поручение, 
пастор Вишневский до конца своих 
дней оставался верным своему духов-
ному призванию, несмотря на то, что 
его путь был трудным, требующим 
высокого такта, мудрости и мужества.

  В 1977 году семья Вишневских была 
направлена в г. Херсон, где, совершая 
пасторское служение в местной общи-
не, Иван Арсентьевич также возглавил 
Южное объединение Церкви. Со вре-
менем специфика служения потребова-
ла его переезда в г. Симферополь.

  В 1987 году после реформирования 
церковных объединений пастор Виш-
невский стал секретарем конференции 
и работал на этом посту до 1991 года, 
когда в Украине повеяло теплом рели-
гиозной свободы. Он принял решение 
провести евангельскую программу в 

г. Симферополе, в результате которой 
было крещено 75 человек, сформиро-
вавших новую общину во главе с пасто-
ром Иваном Арсентьевичем. Началась 
кропотливая работа ходатайства перед 
властями об участке под Молитвен-
ный дом, а затем и строительство, что 
требовало полной отдачи, мудрости 
и такта. Тот Дом молитвы останется 
немым памятником доверия Богу, на-
стойчивости и большого труда пастора 
Вишневского и после его смерти.

  В 1994 году Ивана Арсентьевича 
снова пригласили на секретарское слу-
жение в Южной конференции, и он со-
вершал его до 1997 года, когда пришло 
время идти на заслуженный отдых. Тем 
не менее, передав бразды правления 
молодым служителям, он возглавил 
Церковь АСД в г. Севастополе.

  С годами, когда физические силы 
начали ослабевать, Иван и Майя были 
счастливы, что их дочь Светлана и зять 
Петр приняли ответственное служение 
в Церкви. Супруги Вишневские воз-
вратились в херсонскую общину. Здесь 
он и будет отдыхать, ожидая Второго 
пришествия нашего Спасителя.

  У Ивана Арсентьевича было «сла-
бое» место: кроме пасторской любви 
и самопожертвования относительно 
членов Церкви, он очень любил своих 
детей и внуков. Наибольшее счастье 
Иван и Майя испытывали от того, что 
дети и внуки отвечали им взаимно-
стью. Детям, внукам и всем, кто знал 
и любил Ивана Арсентьевича, можно 
сказать: вы видели его жизнь, ощущали 
его заботу и постоянное попечение. Не 
забывайте о нем и ждите встречи с ним 
на новой земле!  

Родные, друзья, 
руководители Церкви,

сотрудники издательства 
«Джерело життя»

ИВАН 
АРСЕНТЬЕВИЧ 
ВИШНЕВСКИЙ

  «Поминайте 
наставников ваших, 
которые проповедывали 
вам слово Божие, и, 
взирая на кончину их 
жизни, подражайте вере 
их» (Евр. 13:7).



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 201620

– Итак, кто помнит памятный стих? 
Девушка, проводившая урок, гово-

рила уставшим голосом, в котором 
чувствовалось легкое раздражение – 
возможно, от ожидаемого в ответ 
молчания. 

В молодежном классе, который 
располагался в церковной столовой, 
было 15 человек. Большинство из них 
сидело потупившись, отстраненно 
разглядывая плитку на полу, стены, 
закладку своей Библии. Незнание 
памятного стиха ни у кого не вызы-
вало угрызений совести, которых так 
упорно добивалась Наталья, взвалив-
шая на себя тяжелую ношу проведе-
ния этого урока. 

– Открывал ли кто-нибудь пособие по 
изучению Библии среди недели? Ясно. 
Может ли кто-то назвать тему урока? 

Она говорила так, будто все при-
сутствующие были ей бесконечно 
должны: за все неотвеченные вопро-
сы, за разговоры и невнимательность 
на прошлых уроках, за нежелание 
слушать и участвовать в том, что она 
делала. Судя по степени усталости 
этой сильной и независимой девушки, 
делала она много и, скорее всего, без 
надлежащей помощи со стороны. 

– Тема о миссионерах, – робко про-
изнесла девушка, сидевшая в первом 
ряду. Смущенная всеобщим молчани-
ем, она пока не понимала его. 

– Отлично, Маша! Спасибо. Хоть 
кто-то помнит… Давайте прочтем 
памятный стих: Евангелие от 
Иоанна, 20-я глава, стих 21. У кого 
есть Библия? Так, понятно. Света, 
прочти, пожалуйста.

– «Иисус же сказал им вторично: 
мир вам! как послал Меня Отец, [так] 
и Я посылаю вас».

– Спасибо. Итак, Бог представлен 
в Писании в трёх Лицах: Отец, Сын 
и Святой Дух. Каков основной вид 
деятельности Троицы?

Все молчали. Необычная поста-
новка вопроса немного взбодрила 
присутствующих, но не нарушила их 
безмолвия. 

– Ну, чем Они занимаются вообще? 
Мы хотя бы это знаем? 

Попытка Натальи заставить слу-
шателей оспорить ее сомнения во 
всеобщей неосведомленности тоже не 
сработала.

– Ну, что молчим? Вспоминаем, что, 
согласно Писанию, основной вид дея-
тельности Троицы – миссия. Отец, Сын 
и Святой Дух участвуют в спасении 
человечества. Их служение началось 
после грехопадения и продолжится до 
конца земной истории, после чего Отец, 
Сын и Святой Дух восстановят этот 
искупленный мир в полном единстве с 
Божественной волей.

Наталья проговорила эти слова без 
каких-либо эмоций, частично прочи-
тав текст из пособия. Это был не ее 
язык и уж точно не язык слушателей. 
Столь важная весть воспринималась 
как набор правильных клише и не бо-
лее. Никакой личной заинтересован-
ности – всего лишь связка, необходи-
мая для продолжения монолога. 

– Итак, давайте вспомним, в каких 
стихах Ветхого Завета Иисус пред-
ставлен как Мессия. Откройте 61-ю 
главу книги пророка Исаии…

И она перечислила с десяток сти-
хов, прочесть которые должны были 
сами присутствующие. Последовало 
ожидаемое обобщение, потом снова 
вопросы, потом редкие бесформен-
ные ответы, состоящие из тех же 
обобщений, потом снова вереница 
стихов, в которые некогда было вник-
нуть, потом еще несколько цитат из 
пособия и наконец вопросы:

– Какую надежду нам дает Его 
жертва? Можно ли вообще надеяться 
на что-нибудь в этом мире?

Никто не обратил внимания, что на 
уроке Субботней школы присутство-
вали два новых человека. Адвентисты 
или нет, сразу не скажешь, может, 
просто случайные прохожие. Они 
пришли в класс после начала богослу-
жения, сели на последний ряд – един-
ственные свободные места – и тихо 
наблюдали за происходящим. 

– …Что эта истина означает для нас 
в контексте миссионерского служения?

Новенькая все время в упор смо-
трела на Наталью, видимо, не теряя 
надежды, что та обратится к ней, но 
девушке было не до того. Молодой 
человек вначале пытался следить за 
происходящим, но позже начал что-
то читать с экрана телефона, изредка 
поднимая глаза. Он оставил Церковь 
лет десять назад и теперь, решившись 
пойти вместе с женой на богослуже-
ние в городе, в котором они оказались 
на выходных, был неприятно удивлен 
тем, что увидел. 

– Каким образом следующие тексты 
указывают на тот факт, что весть 
обращена ко всему миру? 

ТЯЖЕЛЫЕ СТАКАНЫ



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 21
Напрямую. Они указы-

вали на это напрямую, и 
снова все молчали. Наталья 
никак не хотела понять, 
что, задавая вопросы, 
ответ на которые очеви-
ден, она ставит и себя, и 
присутствующих в нелов-
кое положение – никто не 
желает выглядеть недоте-
пой, которого заставляют 
с умным видом повторить, 
что дважды два – четыре. 

– Какой важный урок мы 
можем для себя извлечь?

Видимо, подобная схема 
проведения урока Суббот-
ней школы, укоренивша-
яся в сознании Натальи, 
неэффективна. Не стоит 
обижаться на слушателей, 
которых не можешь увлечь. 
Многие наступают на те 
же грабли, не желая риско-
вать, искать нестандартный 
подход к давно известным 
темам, делиться личным 
опытом, рассуждая о биб-
лейских стихах в контексте 
современности. Наталья не 
понимала, что сама про-
воцирует молчание, так ее 
раздражавшее. Оля решила, 
что подойдет к ней после 
урока и тактично посове-
тует изменить подход, но 
потом передумала. 

– С какими препятстви-
ями мы сталкиваемся в 
нашем миссионерском 
служении?

«Действительно, с ка-
кими?» – подумала Оля, не-
весело усмехнувшись. Она 
никак не ожидала от мужа, 
что тот первый предложит 
ей пойти вместе в церковь. 
И теперь Оля сидела с ко-
мом в горле и размышляла 
над бессмысленностью 
происходящего, пытаясь 
понять, почему Бог это до-
пустил. В их родном городе 
община, конечно, также 
была далека от идеала, 
но такого «провального» 
урока Субботней школы 
она не видела никогда. 
В ее церкви каждый мог 
высказать свое мнение, 
обсуждая тему урока. Но 
здесь Наталья так стреми-
лась все сделать правильно, 
что не оставляла никакого 
шанса. Она строго придер-
живалась того, что было 
написано в пособии. 

– Напоследок прочитаем 
отрывок из Духа Пророче-
ства: «Необходимо возро-
ждать миссионерский дух 

в наших церквях. Каждый 
член Церкви должен ду-
мать над тем, как способ-
ствовать продвижению 
дела Божьего в местных 
миссиях и в зарубежных 
странах…» (Э. Уайт. Сви-
детельства для Церкви, т. 
6, с. 29).

Присутствующим было 
не просто неинтересно, им 
было все равно. Все, видимо, 
смирились с тем, что первая 
часть богослужения прохо-
дит именно так и, судя по 
всему, не в первый раз. Раз-
мышляя о миссионерской 
работе и о новых людях, о 
том, где их найти, как начать 
разговор, о том, что сначала 
Иисус отправил учеников 
к «погибшим овцам Израи-
ля», они просто не заметили 
гостей, одним из которых 
был тот самый новый чело-
век. Не гипотетический, а 
реальный, которому можно 
было рассказать о Христе и 
показать Его в церкви. По-
грузившись в свои мысли, 
они возложили ответствен-
ность за собственную скуку 
на Наталью, решив, что им 
достаточно просто не делать 
зла – Иисус и тому будет 

рад. А всякое доброе дело, 
даже самое маленькое, тре-
бует усилий. Зачем что-то 
менять, вступать в разго-
вор, поддерживать беседу,  
проявлять эмоции, оживив 
тем самым скучный урок 
Субботней школы? Проще 
потерпеть – всего не больше 

часа. Иисус – добрый, Он 
поймет. 

– Мы должны быть светом 
миру, проповедовать прежде 
всего жизнью. 

– Проповедуй, пропо-
ведуй и в крайнем слу-
чае говори, как сказал 
Лютер, – тихо добавил 
молодой человек на первом 
ряду, смиренно читавший 
Библию. 

– Аминь. Давайте помо-
лимся… 

– У нас совсем не так, – 
Оля виновато посмотрела на 
мужа. 

– Я знаю.
Видя, что она переживает, 

он улыбнулся и приобнял 
ее. Они стояли посреди сто-
ловой. Молодежь медленно 
расходилась. 

– Пойдем наверх? 
– Давай еще немного 

подождем.

– Оля, ты хочешь дать им 
еще один шанс? Хочешь, я 
сам к ним подойду и позна-
комлюсь?

– Я знаю, что ты можешь, 
но это нужно прежде всего 
им. Может быть, кто-нибудь 
все же подойдет. 

За их спинами ясно слы-
шалось перешептывание, 
кто-то предлагал кому-то 
подойти и познакомиться с 
новыми людьми, но до дела 
так и не дошло. То же повто-
рилось и на улице во время 
перерыва. 

Проповедь удивила. Ее 
говорила женщина, живо, 
ясно и последовательно, не 
давая слушателям ни малей-
шей возможности потерять 
основную мысль. Она рас-
крыла суть давно известно-
го отрывка с нестандартной 
точки зрения и уложилась 
ровно в полчаса. Было 
видно, что она не обучалась 
в семинарии и знакома с 
реальной жизнью, а не с 
древнегреческим. Правда, ее 
появление за кафедрой было 
обусловлено, скорее всего, 
не прогрессивными взгляда-
ми, а неимением мужчины, 
способного говорить. 

После проповеди молодые 
люди сразу же уехали. По 
дороге домой Оля думала 
о том, насколько сильно 
апатия членов Церкви разо-
чаровала человека, который 
был ей дорог. Девушка 
помрачнела от внезапного 
осознания того, что это поч-
ти никого не трогает. 

То, что произошло, 
обнажило общую пробле-
му. Невозможно привлечь 
новых людей в Церковь, в 
которой тебе самому скучно 
и совершенно не важно, что 
в ней происходит. 

Понимание того, что Бо-
жья любовь часто проявля-
ется в словах и поступках, 
кажущихся простыми и 
малозначимыми, приходит 
не сразу. Каждый из нас 
постигает эту истину сам – в 
личных взаимоотношениях 
с Богом. Мы готовимся быть 
верными Иисусу во время 
гонений. Однако нужно не 
меньшее мужество для того, 
чтобы сегодня, в относи-
тельно мирные времена, 
подавать ради Него стакан 
воды. И делать это, воз-
можно, каждый день. К 
сожалению, для многих эти 
стаканы слишком тяжелы.

Понимание того, что Божья любовь час-
то проявляется в словах и поступках, 

кажущихся простыми и малозначимы-
ми, приходит не сразу. Каждый из нас 
постигает эту истину сам – в личных 
взаимоотношениях с Богом. Мы гото-
вимся быть верными Иисусу во время 
гонений. Однако нужно не меньшее 
мужество для того, чтобы сегодня, в 

относительно мирные времена, пода-
вать ради Него стакан воды 



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 201622

Ідея комунізму ще мала силу, і 
молода жінка щиро прагнула довести 
віруючим, що Бога не існує і вони 
помиляються. Утім усвідомлювала, 
що пояснювати неправдивість Єван-
гелія, жодного разу не прочитавши 
його, неможливо. Тому Марія на-
полегливо просила жінку з Церкви 
п’ятидесятників дістати їй Біблію. Тоді 
в їхньому селі не було жодної церкви, 
лише в сусідньому – невелика громада 
п’ятидесятників, в районному центрі 
Дубровиця – православна. Дістати 
Біблію було складно, і коштувала вона 
дорого. Проте Марія була дуже напо-
легливою. І їй все ж дістали Біблію, за 
яку вона заплатила таку суму, за яку 
на той час можна було придбати навіть 
гарне осіннє пальто. З перших сторі-
нок жінка закохалася в Боже Слово і 
повірила, що Бог існує. Читала Біблію 
вдумливо, розмірковуючи над важли-
вими словами. 

Досліджуючи Слово Боже, у свідо-
мості закарбувалися слова «вийди з 
Вавилону». Роздумуючи над ними, 
вона дійшла висновку, що якщо 
комуністична партія не визнає Бога – 
значить вона і є Вавилоном, а раз вона 
була членом партії – значить їй треба 
з неї вийти. Сказати легко, а зробити 
складно. Звернувшись до парторга, 
вона довго його переконувала, що не 
хоче бути членом партії. Справжню 
причину – те що стала віруючою, – 
називати було небезпечно. За це могли 
посадити до в’язниці, не кажучи вже 
про те, що звільнити з роботи. А на ру-
ках маленькі діти, як на це зреагує чо-
ловік, батьки? Тож жінка пояснювала, 
що просто не хоче займатися політи-
кою і бажає присвятити час вихован-
ню дітей. Це їй довелося пояснювати і 
голові колгоспу, і зборам громади. 

І ось вже її везуть у райком у м. Рів-
не. Там, у великому залі, перед усіма 
партійними керівниками її знову 
запитують, чому вона залишає партію. 
У думках лише одна молитва: «Я не 
знаю, що їм говорити, Ти говори Го-

споди, бо Ти обіцяв». Це молитва жін-
ки, яка не належала до жодної церкви, 
а лише прочитала Біблію. Вислухавши 
пояснення, що хоче бути мамою, а не 
політиком, її запитали, навіщо вона 
тоді вступала в партію. І тут Марія 
пригадала свою історію і розповіла, 
що в партію вступати не хотіла, що її 
змусили, привезли, зачинили в кімнаті 
і сказали, що не випустять, доки не на-
пише заяву, адже вихователь дітей має 
бути партійним. Пригадала, що довго 
не писала, а потім, не маючи вибору, 
погодилась. Почувши таку історію її 
прохання швидко задовольнили, щоб 
вона більше нікому не розповідала, як 
її змушували бути партійною. Таким 
чудом Бог провів її через вогняне ви-
пробування неушкодженою.  

У Святому Письмі, яке Марія 
постійно читала, її особливо вразили 
санітарні закони та повеління свят-
кувати суботній день. Працюючи в 
дитячому садочку, жінка знала, що 
за наказом МОЗ дітям не дозволено 
вживати свинину, і була приголомше-
на, що Бог давним-давно про це вже 
сказав. Тож Марія відмовилася від неї, 
вдома варила їсти собі окремо, а сім’ї – 
окремо. Через деякий час її діти (6 і 
4 роки) вирішили, що раз мама не їсть 
свинини, то й вони не будуть. А зго-
дом і вся її рідня відмовилася вживати 
свинину, а поросят продали. Ось так, 
ще не знаючи нічого про адвентистів, 
жінка разом із сім’єю провела санітар-
ну реформу. 

З Біблії Марія зрозуміла, що необ-
хідно належати до певнеої церкви, і 
пішла до православної. Оскільки в 
селі храму не було, а добиратися до 
м. Дубровиця (20 км) важко, вона 
зібрала в селі групу з 30 жінок і чита-
ла їм Біблію, пояснювала, як розуміла, 
на диктофон записала церковні пісні і 
разом з ними розучувала їх. Оскільки 
в селі не було священика, то її запро-
шували на похорони та поминки. І 
ось одного разу під час такої служби 
у її свідомості промайнули слова: 

молитися за померлих не можна! І 
вона жахнулася: що ж вона робить? 
А ще вразило, що заповідь заборо-
няє вклонятися зображенням, а в 
церкві поклоняються іконам. Із цими 
роздумами вона прийшла на сповідь 
до православного священика, на що 
він їй відповів: «Як серце велить, 
так і роби». Відтоді Марія перестала 
відвідувати православну церкву і 
перейшла до п’ятидесятників. Проте і 
там вона довго не затрималася. Коли 
в піснях оспівували святую неділень-
ку, у душі вона обурювалася: у Біблії 
є лише субота, чому вони святкують 
неділю? І ще ретельніше досліджува-
ла Слово Боже в пошуках постанови 
святкувати неділю. Водночас моли-
лася, щоб Господь показав церкву, 
яка святкує суботу, – і отримала 
відповідь.

Якось поштарка зайшла до неї з 
проханням передати газету сусідці, 
якої не було вдома. Перш ніж віддати 
газету, Марія переглянула її і побачи-
ла оголошення: Церква адвентистів 
сьомого дня запрошує досліджувати 
Біблію. Це її зацікавило, але жінка боя-
лася потрапити в секту, тому вирішила 
розпитати п’ятидесятників, хто такі 
адвентисти. Їй відповіли, що вони такі 
самі протестанти тільки, живуть точно 
за Біблією. «Так це ж добре», – поду-
мала Марія і почала переписку. Уроки 
вивчала на відмінно. Істиною, яку 
дізнавалась, щиро ділилася з односель-
чанами. Згодом у неї почала збиратися 
Мала група до 30 осіб. 

Одного разу в листі її запитали, чи 
бажає вона поспілкуватися зі служи-
телем, і жінка погодилася. Приїхав 
пастор П. Подолін з Рівного. Він 
зустрівся особисто з нею, а потім і з 
її групою, проповідував їм. Усім дуже 
подобалися його проповіді, тож його 
почали запрошувати проповідувати 
й до п’ятидесятників, проте через 
деякий час заборонили, побоявшись, 
що всі перейдуть до адвентистів. 
Дізнавшись про необхідність хре-

ЇЇ ЖИТТЯ – 
ЦЕ ДРУЖБА 
З БОГОМ

Працюючи вихователем 
у дитячому садочку, 
Колода Марія Іванівна 
була заступником 
парторга з ідеологічної 
роботи. Це були 90-ті роки 
минулого століття. Марія Іванівна (крайня справа) з літературними євангелістами



№ 7-8 (313-314) 2016 Адвентистский вестник 23
щення, Марія вирішила укласти 
завіт із Богом, але хотіла зробити це 
таємно, щоб можна було проповіду-
вати православним. Проте Господь 
скерував інакше: вона розповіла 
про своє рішення групі та рідним. 
Подруги почали відмовляти її, боя-
чись, що вона зраджує віру батьків. 
Проте її рішення було твердим. 
Рідні особливо не заперечували, адже 
вона і так вже давно не працювала в 
суботу. Отож, вона поїхала приймати 
хрещення, жодного разу не бачивши 
церкви, і не знаючи, хто такі адвенти-
сти. У селі її лякали, що там прино-
сять людей у жертву і т. ін. Проте, 
незважаючи на залякування, влітку 
1997 року вона уклала завіт з Богом. 

Досліджуючи життя Христа, Марія 
теж вирішила після хрещення 40 днів 
постити. Звісно, піст вона розуміла 
по-православному, проте 40 днів 
скромно харчувалася і роздумувала 
над Словом Божим: «Руки працю-
вали автоматично, а думки витали в 
духовних роздумах». Ця практика її 
духовно зміцнила, адже до неї часто 
заходили односельчани з докорами 
за її вибір. Не в змозі дати усім їм 
вичерпні відповіді, вона звернулася 
по допомогу до братів і сестер з про-
ханням отримати хоч якусь літера-
туру. І церква направила їй у поміч 
місіонера Ігоря Тополевського, з 
яким вони пройшли усе село, з дому 
в дім, з книгами. Там, де важко було 
пояснювати, залишали книги, у яких 
були відповіді на запитання. 

Через деякий час у селі затихли: 
уже на багато запитань відповіді 
отримали, проте вістку не прийняли. 
Місіонер проживав у с. Берестя, що 
за 15 км від с. Грицьки, бо саме там 
знайшлося йому житло. І в цьому 
селі утворилася Мала група. Через 
рік його перевели у м. Сарни пасто-
ром. На той час для Марії найближча 
громада була в Сарнах, і вона через 
суботу (так відпускав її чоловік) 
велосипедом їздила на богослужіння. 
Відстань у декілька десятків кіломе-
трів в один бік долала легко, адже 
їхала на побачення з Богом. Через 
деякий час утворилась громада в 
с. Бересті, і вона велосипедом їздила 
туди, а коли сили почали слабшати, 
то, усміхаючись, сказала, що Бог 
подарував рейсовий автобус, яким 
тепер можна їздити на богослужіння.

Там, де не ступить нога адвен-
тиста, важливу роботу зробить 
книга. Невідомо, коли б хтось із 
адвентистів потрапив у далеке село 
Грицьки Дубровицького району Рів-
ненської області, проте Бог знайшов 
свою дочку і Сам промовляв до неї, 
відкриваючи істину, а через неї – й 
до інших. Не всі її рідні разом із 
нею в Церкві, проте її чоловік (2014 

року) уклав завіт із Богом, старша 
донька перед смертю прийняла хре-
щення, подруга дочки Людмила та її 
рідні, які проживають в Білорусі, – 
теж адвентисти. А ще скільком 
людям вона засвідчила як місіонер – 
лише одному Господу відомо. 

Сьогодні сестра Марія звершує 
служіння літературного євангеліста 
в Західній конференції. Ось досвід, 
який особливо мене вразив. Це 
було під час літературного виїзду в 
смт. Маневичі, що на Волині. Одного 
ранку їй на очі потрапила газета 
«Адвентиський вісник», яка лежала 
в церкві на стільці. Перегортаючи 
сторінки, вона побачила статтю про 
місіонера Віктора Буткевича «Якби я 
був зрячий, то Бога не побачив би». З 
Віктором вони знайомі давно, відвіду-
ють одну громаду, жінка добре знала 
його шлях до Бога, але в статті їй усе 
це відкрилося по-новому. І так тра-
пилося, що саме того дня зайшла до 
одного будинку, господар якого ска-
зав, що не може читати, бо незрячий, 
хоч зовні це було непомітно. Сестра 
навіть спочатку йому не повірила, але 
в пам’яті відразу промайнули рядки 
зі статті, яку читала вранці: «Якби я 
був зрячий, то Бога ніколи не побачив 
би». І вона почала йому розповідати 
досвід чоловіка, який так само незря-
чий, але по-особливому відчуває 
турботу та керівництво Бога в своєму 
житті. Вислухавши розповідь, чоловік 
сказав: зайдіть до будинку, нехай 
мама вибере книги. У домі Марія 
зустріла жінку, яка розповіла, що син 
втратив зір в АТО, зараз тяжко пере-
живає цей факт у своєму житті. Мамі 
Марія знову переповіла історію про 
незрячого місіонера, і жінка вибрала 
для сина книги. 

Іноді ми не до кінця знаємо, 
наскільки впливають наші слова 
на життя інших людей, про це ми 
дізнаємося у вічності. Але в такі 
моменти помічаємо, що недаремно 
ділимося своїми переживаннями, 
пишемо про них, розповідаємо. 
Їхній вплив поширюється, неначе 
круги по воді безмежного океану, і 
вони досягнуть багатьох невідомих 
нам берегів. 

Служіння, яке звершує сестра 
Марія, важко обмежити рамками 
служіння лише в одній галузі. Її 
життя – це свідчення дружби з 
Богом. Жінка, яка вже на пенсії, 
кожних 10 днів з відпусткою в 
один тиждень присвячує служінню 
книгонош, а в серці мріє створити у 
своєму селі Малу групу з досліджен-
ня Біблії, але вже як адвентистка, і 
продовжувати займатися улюбленою 
справою, до якої її покликав Бог.

Оксана Терещук

Ты промолчал и не сказал о Боге, 
Час пролетел в бесплодном диалоге. 
Касался собеседник многих тем, 
А от тебя – ни слова о Христе. 

О ценах разговор был, о законах, 
О варварах, царях и фараонах. 
Был на виду Бруно и Галилей…
В тени же оставался Назорей. 

Ты вправе был сменить беседы русло, 
Сказав одно: «Кто равен Иисусу? 
Его триумф – великая любовь!» 
Но ты притих у чуждых берегов. 

Твой собеседник не скрывал неверья. 
Он уходил. Уже открыты двери. 
Но ты не крикнул: «Друг, меня прости. 
Важнейшее сказать я упустил! 

Ты создан Богом, Он – Творец Вселенной. 
Через Христа даровано спасенье. 
В тебе любовь Христа живет, 
Ей неминуем в вечность переход. 

О ней задуматься нам важно, 
Душа под солнцем неземное жаждет. 
Какая польза мир весь приобресть, 
Оставив без вниманья правды весть?» 

Пробела своего ты и не вспомнишь. 
Придет Господен день, как тать в пол-
ночь,
И, не успев покаяться, открыл глаза… 
А по ланитам – за слезой слеза. 

Вопрос немой звучит из темной дали: 
«А почему мне правду не сказали?» 
И горечь слов пронизывает тьму – 
Не в наш ли адрес это: «Почему?»

ТЫ НЕ 
СКАЗАЛ 

  О БОГЕ…



Адвентистський вісник № 7-8 (313-314) 201624

Щомісячна газета
«Адвентистський 
вісник» видає 
Церква АСД 
в Україні

Адреса: 04071, Київ,
вул. Лук’янівська, 9/10 –А
dzherelo@ukr.net

www.lifesource.com.ua
тел. (044) 467-50-72

Директор видавництва «Джерело життя» Василь Джулай
Головний редактор видавництва «Джерело життя» Лариса Качмар
Відповідальний редактор газети «Адвентистський вісник» Лідія Власик
Редакційна колегія: С. Носов, В. Велечук, Г. Безкровний
Над номером працювали: Л. Шаповал, М. Опіяр, А. Борисовська 
Дизайн та верстка: Ю. Смаль

Газета виходить у перших числах кожного місяця. Розповсюджується через конференції.

Коли знімається фільм, сцени 
йдуть не зовсім у такому порядку, 
як їх бачить глядач. Тільки режи-
сер знає, яким має бути результат. 
Акторка Маріон Котільярд зізнала-
ся, що в останньому фільмі зовсім 
загубила сюжетну нитку. Вона 
говорить: «Було навіть цікаво “за-
блукати”, тому що я знала: у мене 
прекрасний провідник… Ви покір-
но виконуєте все, що вам скажуть, 
а результат виявляється напрочуд 

цікавим». Думаю, Ісус Навин міг 
сказати щось подібне про Режисера 
свого життя.

В І. Нав. 1:1-9 описується, як но-
вопоставлений вождь Ізраїлю стоїть 
біля кордону Обітованого краю. По-
над два мільйони ізраїльтян чекають 
його наказу. Що він зробить? Бог не 
дав йому покрокових інструкцій, 
однак запевнив, що піде з ним Сам.

Бог сказав: «Не залишу тебе й не 
покину тебе» (І. Нав. 1:5). Він звелів 

Ісусу вивчати і виконувати все, що 
написано в Його Слові  (див. І. Нав. 
1:7-8), й обіцяв всюди супровод-
жувати його. Ісус відповів повною 
покорою, довірившись всезнаючому 
Провіднику. І як наслідок, «нічого 
не було невиконаного з усього того 
доброго слова, що Господь говорив» 
(І. Нав 21:45).

Ми також можемо довіритися не-
бесному Режисерові та знайти спокій 
у Його обітницях.

Власник ресторану в 
поселенні Абу Гош, розта-
шованому при в’їзді в 
Єрусалим, надає знижку 
50 % тим, хто вимикає під 
час обіду свої мобільні 
телефони. Джавдат Ібра-
гім вірить, що смартфони 
відволікають відвідувачів 
не тільки від страв, а й від 
живого спілкування. «Тех-
нології – справа корисна, – 
говорить Ібрагім, – але коли 
ви зібралися разом із сім’єю 
або друзями, буде значно 
корисніше їх залишити 
і провести півгодини в 
товаристві близьких».

Як багато зайвих ре-
чей відволікають нас від 
спілкування з дорогими 
нам людьми або Господом. 
Христос навчав, що духовне 
відволікання починається 
в серці, а потім, розростаю-
чись, засліплює очі й закри-
ває вуха (див. Матв. 13:15). 
Розповідаючи притчу про 
сіяча, Він порівняв людей, 
котрі слухають Боже Слово, 
але їхнє серце захоплюєть-
ся сторонніми справами, з 
ґрунтом, порослим тернями. 
У таких серцях «клопоти 
віку та омана багатства 
заглушують те слово, і 

воно лишається без плоду» 
(Матв. 13:22).

Тому той час, який ми 
виділяємо протягом дня, 
щоб зосередитися розу-
мом і серцем на  роздумах 

про Господа, має найвищу 
цінність. Відведімо погляд 
від усього, що відволікає 
нас, і звернімося до Бога 
всім серцем і всім розумом 
своїм.

РЕЖИСЕР

ВІДВОЛІКАННЯ

«Нічого не було невиконаного з усього того 
доброго слова, що Господь говорив до 

Ізраїлевого дому, – усе збулося» 
(І. Нав. 21:45).

«Клопоти віку та омана 
багатства заглушують 
те слово…» 
(Матв. 13:22)




