
Адвентистський 
ВІСНИК

Адвентистский ВЕСТНИК
газета Церкви християн адвентистів сьомого дня в Україні 

№ 5 (310) 
травень 
2016

Бог є любов

4 6 10 14
Точная копия 
пчелы

Час Божого 
суду

 Веселитесь 
пред Господом

Надія є 
для кожного

Многие стремятся в вечность, но все ли достигнут ее? Кто и почему будет 
просеян из народа Божьего? Буду ли я в числе тех, кто войдет в ворота 
небесного города? Вопрос о том, кто оставит Церковь, возможно, самый 
болезненный из всех, с которыми нам приходилось иметь дело. 2

ПРОСЕИВАНИЕ 
В НАРОДЕ БОЖЬЕМ



Адвентистський вісник № 5 (311) 20162

Неужели человечес-
тво перед Вторым 
пришествием 

Христа будет таким, как 
в Содоме и Гоморре? Что 
Спаситель желает нам 
сказать этими словами? 
Что Он хочет пробудить 
в нашем сознании? Какие 
перемены Он желает видеть 
в нашей жизни? 

Вопрос о том, кто оставит 
Церковь, возможно, самый 
болезненный из всех, с 
которыми нам приходилось 
иметь дело. Прежде чем от-
ветить на него, необходимо 
признать, что наша чело-
веческая природа крайне 
испорчена. Мы горды и 
легко поддаемся самообману. 
Нам намного легче сосре-
доточиться на недостатках 
ближних, чем исследовать 
свое сердце, испытывая ду-
шевные муки от осознания 
собственной греховности. 
Но очевидно одно: наши 
претензии на религиозное 
благочестие не вводят Бога 
в заблуждение. Мы можем 
обманывать и себя, и других, 
но Господу всегда известно, 
каково наше истинное состо-
яние. Поэтому, размышляя 
над этим вопросом, будем 
помнить, что он непосред-
ственно касается наших 
личных отношений с Богом. 

Работа, которую Церковь 
не выполнила во время мира 
и благоденствия, должна бу-
дет совершаться в ходе тяже-
лейшего кризиса, при самых 
неблагоприятных обстоя-
тельствах. Предостережения, 
которые замалчивались по 
причине соглашения с ми-
ром, будут провозглашены в 
условиях самого яростного 
противодействия со стороны 
врагов веры. И тогда те, кто 
лишь назывался христиани-
ном, кто не возрастал духов-
но, чье влияние постепенно 
замедляло продвижение 
работы, откажутся от веры 
и займут свое место в стане 
врагов, к которым давно уже 
тяготеют. Эти отступники 
проявят лютую ненависть, 
делая все возможное для 
того, чтобы гнать и злосло-
вить своих прежних собрать-
ев и возбуждать против них 
ненависть и злобу. И эти дни 
уже не за горами. Каждый 
член Церкви будет лично 
испытан и проверен.

ЦЕЛЬ ПРОСЕИВАНИЯ
Просеивание необходи-

мо для очищения Церкви. 
Поздний дождь будет излит 
на Церковь, когда она станет 
чистым сосудом. Писание го-
ворит, что в Церкви помимо 
пшеницы есть и мякина, и 
Бог намеревается просеять 
ее. Когда же Господь сдела-
ет это, на земле останется 
Церковь, состоящая только 
из истинных Его последова-
телей, то есть победоносная 
Церковь (см. Э. Уайт. Еванге-
лизм, с. 707). 

Кого же Бог удалит из 
Церкви? Э. Уайт называет 
несколько групп людей, ко-
торые покинут ряды верую-
щих. Этим людям присущи 
беспечность и равнодушие 
(Свидетельства для Церкви, 
т. 1, с. 182), лицемерие и са-
мообман (там же, т. 4, с. 89, 
90; т. 5, с. 211, 212), алчность 
и эгоизм (Ранние произве-
дения, с. 269), нежелание 
жертвовать (там же, с. 50) и 
чревоугодие (Свидетельства 
для Церкви, т. 4, с. 31, 32). 
Из Церкви уйдут те, кто 
проявляет непослушание 
(Свидетельства для Церкви, 
т. 1, с. 187), кто завистлив и 
придирчив (там же, с. 251), 
склонен к осуждению и 
сплетням (Взгляд ввысь, 
с. 122), чьи слова и поступки 
часто становятся причиной 
разногласий в общинах 
(Ревью энд Геральд, 18 июня 
1901 г.). Церковь покинут 
люди поверхностные, с 
мирскими наклонностями 

(Свидетельства для Церкви, 
т. 1, с. 288, т. 5, с. 463) и легко 
идущие на компромисс с 
миром (там же, т. 5, с. 81), 
а также те, кто довольство-
вался лишь поверхностным 
чтением Библии (Свиде-
тельства для проповедни-
ков, с. 112) и потерял веру в 
пророческий дар (Избран-
ные вести, т. 3, с. 84). 

Среди перечисленных 
выше групп есть две, чье 
влияние причиняет особый 
вред духовному состоянию 
Церкви. Это люди, любящие 
мир и легко идущие с ним 
на компромисс, а также 
завистливые, придирчи-
вые сплетники, постоянно 
обвиняющие и осуждающие 
собратьев. В них нет Духа 
Христа, они указывают на 
недостатки, которые видят 
в других, как на доказа-
тельство того, что сами они 
праведны. Лелеемый ими 
дух враждебности вредит 
Церкви, вызывая в ней 
разногласия, заглушающие 
голос Духа Божьего.

От 12 сыновей Иакова, 
как известно, произошли 
12 племен (колен), носящих 
имена своих родоначаль-
ников. Вследствие того, что 
Иаков усыновил двух сы-
новей Иосифа – Ефрема и 
Манассию (Быт. 48:5), колен 
стало 13. При разделе земли 
Ханаанской упоминаются 
только 12 колен, так как ко-
лену Левия, священникам, 
не полагалось никакого 
удела. Однако в книге От-

кровение в перечне тех, кто 
получил печать Бога живо-
го, упоминаются потомки 
Левия и Иосифа и нет пред-
ставителей колен Ефрема и 
Дана (см. Откр. 7:4-8). Две 
упомянутые выше группы 
людей, которые покинут 
Церковь, можно охаракте-
ризовать теми же словами, 
какими описаны потомки 
Ефрема и Дана.

ЛЮБОВЬ К МИРУ
«Привязался к идолам 

Ефрем; оставь его!» (Ос. 
4:17), – говорит пророк о 
северном царстве Израиля. 
Поклонение идолам – таков 
был великий грех Ефрема. 
Сыны Ефрема перестали 
ценить сокровища Божьей 
благодати. Они тратили свои 
силы и способности на при-
обретение земных богатств и 
мирской славы.

Сыны Ефрема все еще 
присутствуют в Церкви. Их 
наряды и беседы похожи на 
одежду и разговоры окру-
жающего их мира. Они с 
удовольствием смотрят те же 
неподобающие для христиа-
нина телепрограммы, кото-
рыми наслаждаются мирские 
люди. Им больше радости 
доставляет общение с неве-
рующими, чем со святыми 
Божьими. Их привлекают 
земное богатство и мирская 
слава, которые отнимают у 
них много времени, остав-
ляя лишь мгновения для 
вкушения духовного хлеба 
и участия в Божьем деле. 
«Те, кто действительно ищет 
общения с Богом, будут 
посещать молитвенные 
собрания» (Путь ко Христу, 
с. 98), – говорит вестница 
Божья. Современные же 
сыны Ефрема редко посеща-
ют молитвенные служения 
среди недели и служения в 
небольших группах, не желая 
тратить на них свое время.

Чем вызвано такое 
состояние нашего народа? 
«Почему религия так мало 
привлекает наше внимание, 
тогда как мир владеет нашим 
умом, душой и телом? Только 
потому, что все наши силы 
направлены в сторону мира. 
Мы приучили себя вклады-
вать все свои силы и энергию 
в мирские дела, в резуль-
тате чего наши помыслы 
естественно текут в этом 

ПРОСЕИВАНИЕ 
В НАРОДЕ БОЖЬЕМ
Многие стремятся в вечность, но все 
ли достигнут ее? Кто и почему будет 

просеян  из народа Божьего? Буду 
ли я в числе тех, кто войдет в ворота 

небесного города?



№ 5 (311) 2016 Адвентистский вестник 3
русле. Вот почему христиане 
считают религиозную жизнь 
такой трудной, а мирскую 
жизнь – легкой» (Э. Уайт. 
Свидетельства для Церкви, 
т. 2, с. 264).

Все это – плод ложного 
представления о Боге. Мир-
ская концепция деспотично-
го Божества – благодатная 
почва для самовосхваления, 
служения и поклонения са-
мому себе. Иисус же, придя 
в этот мир, не искал ни вы-
сокого положения, ни славы, 
ни выгоды. Никогда не было 
Его целью служение Себе. 
Он служил людям с полной 
самоотдачей. Вот почему ни 
мир, ни Его собственный 
народ не узнали Его. Чем 
больше мы уподобляемся 
Христу, тем меньше мир 
будет понимать нас. «Мир 
потому не знает нас, что не 
познал Его» (1 Ин. 3:1).

Другая характерная черта 
тех, кто любит мир, – спо-
собность легко идти на 
компромисс. Им легче 
поступиться своими рели-
гиозными взглядами ради 
одобрения со стороны мира, 
чем выносить насмешки и 
критику в свой адрес. Они 
заявляют, что «времена изме-
нились», не сознавая, что их 
Искупитель Иисус Христос 
«вчера и сегодня и во веки 
Тот же» (Евр. 13:8). Однако 
«недалеко то время, когда 
каждая душа будет испыта-
на. Начертание зверя начнут 
навязывать нам силой. Люди, 
шаг за шагом уступавшие 
требованиям мира и сообра-
зовывавшиеся с мирскими 
обычаями, скорее не затруд-
нятся сделать уступку власть 
предержащим, нежели 
подвергнут себя издеватель-
ствам, насмешкам, тюрем-
ному заключению и смерти» 
(Э. Уайт. Свидетельства для 
Церкви, т. 5, с. 81).

Уход людей, подобных сы-
нам Ефрема, станет тяжелым 
переживанием для Церкви, 
поэтому что они составляли 
большую группу верующих. 
Но, к сожалению, они не 
сохранили «себя неосквер-
ненными от мира» (Иак. 
1:27) и поэтому не останутся 
в торжествующей Церкви. 
«Среди нас есть мякина, и 
поэтому мы так слабы. Неко-
торые братья просто льнут к 
миру. Их взгляды и чувства 
намного лучше гармонируют 
с духом мира, чем с духом 
самоотверженных после-
дователей Христа… Они 

имеют слишком большое 
влияние в народе Божьем… 
Эти двоедушные люди всегда 
будут возражать против 
прямого, нелицеприятного 
свидетельства, обличающего 
их личные грехи. В наше вре-
мя очищения эти заблудшие 
либо полностью обратятся 
и будут освящены через 
послушание истине, либо 
останутся с миром, который 
они избрали, чтобы вместе 
с ним получить воздаяние» 
(Э. Уайт. Свидетельства для 
Церкви, т. 1, с. 288).

ЗАВИСТЬ 
И ПРИДИРКИ

Люди завистливые, приди-
рающиеся к другим, обычно 
внешне вроде бы сопротив-
ляются миру. Зачастую они 
прибегают к крайностям, 
чтобы доказать это. Они 
почти всегда присутствуют 
на религиозных собраниях 
и склонны 
открыто 
заявлять о 
своих взгля-
дах. Проявляя 
активность в 
различных ви-
дах служения, 
они говорят 
высокопар-
ные слова о 
привержен-
ности Божьим идеалам. Но, 
подобно сыну Иакова Дану, 
такие люди лишены истин-
ной любви к ближним.

Бог наделил Дана особым 
даром проницательности, 
но тот не использовал этот 
дар по назначению. Напро-
тив, он начал выискивать 
в людях недостатки. Биб-
лия точно изображает его 
характер: «Дан будет змеем 
на дороге, аспидом на пути, 
уязвляющим ногу коня, так 
что всадник его упадет 
назад» (Быт. 49:17). 

В последнее время в 
Церкви АСД участились 
проявления подобного духа. 
Многие верующие, указывая 
на несовершенства Церкви 
и вынашивая недобрый дух 
по отношению к собратьям, 
добровольно отдают себя в 
руки сатаны. Тем не менее, 
поскольку их слова иногда 
справедливы, они считают, 
что поступают правильно. 
Но их отношение к Церк-
ви и собратьям лишено 
главного: христоподобной 
любви.  «Будем вместо 
того возвещать истину в 
‘духе’ любви, будем расти 

‘и взрослеть’, уподобляясь 
во всем Христу» (Еф. 4:15).  
«Христоподобная лю-
бовь побуждает человека 
представлять намерения 
и поступки других людей 
в самом выгодном для 
них свете. Такой человек 
не будет без надобности 
изобличать чужие ошибки 
и просчеты; он не станет 
благосклонно выслушивать 
критику в чей-то адрес, но 
постарается напомнить о 
добрых качествах других 
людей» (Э. Уайт. Деяния 
апостолов, с. 319).

Несмотря на то, что Бог 
не раз предупреждал Своих 
детей об опасности, какую 
несет дух враждебности, 
многие члены Церкви лелеют 
его, претендуя на то, что ими 
руководит Святой Дух. «Есть 
люди, вынашивающие дух 
зависти и ненависти к своим 
братьям и называющие его 

Духом Божь-
им. Есть люди, 
разносящие 
сплетни, они 
обвиняют, 
осуждают, 
очерняют дру-
гих, наполняя 
свои сердца 
злобой. Они 
передают сво-
им ближним 

клеветнические измышления, 
а те, услышав сплетню, теря-
ют Святого Духа… Этот грех 
хуже, чем грех Ахана… Бог не 
может благословить Церковь, 
пока она не очистится от 
этого зла, разлагающего ум и 
душу» (Взгляд ввысь, с. 122). 

«Под видом благочестия 
в Церковь вкрался эгоизм… 
Ужасные разногласия под по-
кровом религиозного рвения 
заняли место христианской 
любви… Вместо сочув-
ствия и терпения появились 
критика и осуждение… Бог 
призывает покончить с этим 
сатанинским изобретением. 
Любовь Христа, пребываю-
щая в сердце, запрещает вся-
кое угнетение… Трудящиеся 
для Искупителя должны 
воспитывать в себе и в ближ-
них христианскую любовь. 
Но в течение ряда лет даже 
те, кто называет себя верую-
щими в истину для настоя-
щего времени, действовали 
жестоким образом, вына-
шивая в сердце ненависть 
и зло, которые побудили 
их исключить собратьев из 
общения с ними, потому что, 
по их предположению, те 

братья были недостаточно 
утвержденными в вере. Они 
поступали так, будто Господь 
сделал их судьями характе-
ра ближних… Вместо того 
чтобы сблизиться с теми, для 
кого Господь предназначил 
Свое дело, люди встали в 
стороне, говоря: “Я более 
святой, чем ты. Я не могу 
трудиться вместе с тобой на 
духовной работе. Мы идем 
разными путями”» (Ревью 
энд Геральд, 7 января 1902 г.). 

Многих адвентистов 
сегодня подстерегает опас-
ность усвоить тот же дух, 
которым был движим Ииуй, 
желая очистить Израиль от 
идолопоклонства. «Люди 
медленно усваивают урок, 
суть которого в том, что дух, 
проявленный Ииуем, ни-
когда не соединит сердца… 
Бог ни одному из Его слуг не 
поручал наказывать тех, кто 
внял Его предостережениям 
и порицаниям. Когда Святой 
Дух пребывает в сердце, Он 
побуждает человека видеть 
недостатки своего собствен-
ного характера, милостиво 
относиться к слабостям 
ближних, прощать, как и он 
сам желает быть прощен-
ным. Он будет милостивым, 
любезным, подобным Хрис-
ту» (Библейский коммен-
тарий АСД, комментарии 
Э. Уайт, т. 2, с. 1038).

Многие, видя в Церкви 
современных «аханов», при-
прятавших в своих шатрах 
немного мирского и при 
этом желающих быть частью 
Божьей Церкви, искушаемы 
нападать на «отступников». 
К сожалению, такие люди 
страдают духовной слепотой. 
Они не видят того, что видит 
в их сердцах Бог. И Он счи-
тает их состояние гораздо 
худшим, чем у порицаемых 
ими единоверцев. 

Мы приближаемся к концу 
земной истории. Вели-
кая борьба за наши души 
усиливается с каждым днем. 
Если в наших сердцах мы 
лелеем любовь к миру или 
же дух осуждения и ненави-
сти к собратьям, то можем 
оказаться в числе тех, кто 
назван в Писании мякиной. 
Господь призывает нас к 
покаянию и возрождению. 
Будем смиренно исследовать 
свои сердца, дабы, пропо-
ведуя другим, мы сами не 
оказались недостойными 
вечности (см. 1 Кор. 9:27).

Александр Топал

Работа, которую Цер-
ковь не выполнила во 

время мира и бла-
годенствия, должна 
будет совершаться 
в ходе тяжелейшего 
кризиса, при самых 

неблагоприятных об-
стоятельствах



Адвентистський вісник № 5 (311) 20164

В 1848 г. английский естество-
испытатель и путешествен-
ник Генри Бейтс отправился 

в Бразилию. Одной из целей его 
экспедиции было изучение насекомых 
бассейна реки Амазонка. Вернувшись 
в 1859 г. в Англию, ученый привез 
богатейшие зоологические коллекции. 
В 1861 г. на заседании Линнеевского 
общества натуралистов Бейтс прочел 
доклад об обнаруженной им уди-
вительной особенности некоторых 
насекомых. Именно тогда впервые 
прозвучало слово «мимикрия» (от 
англ. mimicry – подражание, маскиро-
вание) – понятие, введенное в зооло-
гию для обозначения особых случаев 
чрезвычайного внешнего сходства 
между некоторыми видами животных, 
принадлежащих к разным родам и 
даже семействам и отрядам. 

В мире насекомых мимикрия – 
довольно частое явление. Например, 
пчеловидка (насекомое из семейства 
мух-журчалок) – практически точная 
копия пчелы. Поскольку эта муха 
очень похожа на пчелу (не только 
внешне, но и своим поведением), 
птицы, охотящиеся на насекомых, не 
едят ее. Они знают, что связываться 
с пчелами опасно. Но журчалки, в 
отличие от пчел, совершенно безобид-
ны. Другими словами, способность 
выдавать себя за того, кем ты на самом 
деле не являешься, в природе называ-
ется мимикрией.

Как ни печально, в христианской 
среде также встречается подобное 
явление. «Знай же, что в последние 
дни наступят времена тяжкие. Ибо 
люди будут самолюбивы, сребролю-
бивы, горды, надменны, злоречивы, 
родителям непокорны, неблагодарны, 
нечестивы, недружелюбны, непри-
мирительны, клеветники, невоз-
держны, жестоки, не любящие добра, 
предатели, наглы, напыщенны, более 
сластолюбивы, нежели боголюбивы, 
имеющие вид благочестия, силы же 
его отрекшиеся. Таковых удаляйся» 

(2 Тим. 3:1-5). К сожалению, все эти 
нелестные эпитеты звучат в адрес 
христиан, а не светских людей. В своем 
Послании апостол Павел наставляет 
Тимофея, как противостоять пробле-
мам, возникающим в Церкви. И 
именно в Церкви были и есть люди, 
которые только стараются выглядеть 
благочестивыми, на самом деле не 
являясь таковыми.

Благочестие – это истинное почита-
ние Бога, принятие Божьих истин и 
исполнение Заповедей, благоговение 
перед Богом. «Праведник умира-
ет, и никто не принимает этого 
к сердцу; и мужи благочестивые 
восхищаются [от земли], и никто 
не помыслит, что праведник восхи-
щается от зла» (Ис. 57:1). 

Что означает быть благочестивым? 
Благочестивыми называли многих. 
Например, Антиох X Благочестивый 
(умер около 83 до н. э.), взойдя на 
трон, убил своего двоюродного брата, 
отомстив таким образом за смерть 
отца. Для упрочения своей власти он в 
95 году до н. э. женился на своей маче-
хе Клеопатре Селене. Людовик I, король 
Аквитании, франков и император 
Запада, также назван Благочестивым, 
поскольку при его жизни было построе-
но немало храмов и монастырей. Однако 
всем было известно, что у него есть 
любовница. Король Франции Роберт II 
Благочестивый (972 – 1031 н. э.) был 
человеком миролюбивым, пел с мо-
нахами в аббатстве Сен-Дени и читал 
религиозные книги. Он был настолько 

благочестив, что миловал заговорщи-
ков, прощал преступников и однажды 
оставил без наказания вора, сорвав-
шего золотое украшение с его одежды. 
Но при всем этом он некоторое время 
открыто жил в двойном браке. Как 
видите, люди, названные благочести-
выми, не всегда соответствуют этому 
званию. Нередко они благочестивы 
только с виду. Священное Писание 
говорит о таковых: «Благочестие ваше 
как утренний туман и как роса, скоро 
исчезающая» (Ос. 6:4). «Если кто из 
вас думает, что он благочестив, и не 
обуздывает своего языка, но обольща-
ет свое сердце, у того пустое благоче-
стие» (Иак. 1:26).

Апостол Иаков в своем Послании 
дает определение истинного благоче-
стия: «Чистое и непорочное благоче-
стие пред Богом и Отцом есть то, 
чтобы призирать сирот и вдов в их 
скорбях и хранить себя неосквернен-
ным от мира»  (Иак. 1:27). Благоче-
стие отражается в характере человека 
посредством сердечной отзывчивости, 
простоты, искренности, честности, 
смирения, непротивления властям 
(если требования властей не идут 
вразрез с волей Божьей), прощения 
обидчиков (даже если они не просят 
прощения), самокритичности, снис-
ходительности к чужим недостаткам, 
любви к людям. 

Благочестие проявляется и во 
внешнем виде. Христиане не могут по-
зволить себе искажать свою внутрен-
нюю красоту одеждой, вызывающей 
«похоть плоти» (1 Ин. 2:16), то есть 
их внешний вид не должен вызывать 
похотливые мысли и плотские жела-
ния. Если они хотят быть свидетеля-
ми Божьими для людей, то должны 
одеваться и вести себя благопристойно 
и скромно. Цель христианина – про-
славление Бога, а не себя. «Итак, 
едите ли, пьете ли, или (иное) что 
делаете, все делайте в славу Божию» 
(1 Кор. 10:31). Это правило касается и 
нашего внешнего вида. Апостол Павел 

ТОЧНАЯ
КОПИЯ 
ПЧЕЛЫ

Многие философы 
пытались найти 
и описать путь к 
благочестию, но так и 
не поняли, что только 
Всемогущий Господь 
может дать силу вести 
такой образ жизни



№ 5 (311) 2016 Адвентистский вестник 5

Переважна більшість доко-
рів, які звучали з уст Христа, 
була адресована фарисеям. 
Зауважте, Ісус не критикував 
владу Ірода, не говорив про 
несправедливість римської 
окупації. Однак до фарисеїв 
було звернено чимало Його 
викривальних промов. Це 
зовсім не означає, що Христа 
влаштовувало правління 
Ірода чи захоплення Юдеї 
іноземними військами. 
Фарисейська розчина, на 
думку Господа, була більш 
небезпечною, ніж злочинний 
політичний режим. Останній 
був тільки зовнішньою за-
грозою для духовного життя, 
лицемірство ж – загроза 
внутрішня.

ЩО ТАКЕ 
ЛИЦЕМІРСТВО?
Грецькою мовою слово, 

яке ми перекладаємо як 
«лицемірство», означає 
«удавання, симуляція, 
акторство, лицедійство». 
Лицемір приховує своє 
справжнє «я» за певною 
маскою, граючи якусь роль. 
Він нещирий. Фальшива 
усмішка, вдаваний інтерес, 
театрально розіграні почут-
тя – це маски, які надягає 
лицемір. Лицемірство і є 
приміркою масок, «облич».

Сутність лицемірства 
полягає в невідповідності зо-
внішнього та внутрішнього. 
Якщо наші почуття й думки 

не збігаються з нашими сло-
вами, а слова не відповідають 
вчинкам – це і є лицемірство.

«Горе вам, книжники та 
фарисеї, лицеміри, бо очи-
щаєте чашу й миску ззовні, 
а всередині вони повні здир-
ства та ненаситності. 
Фарисею сліпий, очисти 
спершу чашу всередині, 
щоб і ззовні вона  стала 
чиста. Горе вам, книжники 
та фарисеї, лицеміри, бо 
ви подібні до гробів побіле-
них, які зовні видаються 
гарними, а всередині повні 
мертвих кісток і всякої 
нечистоти. Так і ви зовні 
здаєтеся людям правед-
ними, а всередині повні 
лицемірства й беззаконня» 
(Матв. 23:25–28).

Лицемірство – це не прос-
то розбіжність між зовніш-
нім і внутрішнім, а спроба 
видати зовнішні «декорації» 
за внутрішній зміст.

У якій сфері духовного 
життя найбільш імовірні про-
яви лицемірства? Переду сім 
у сфері відносин. Лицемір-
ство – гріх публічний.

У Нагірній проповіді Ісус 
згадує доброчинність, мо-
литву та піст. Ці благочес тиві 
заняття – невід’ємна частина 
життя кожного христия-
нина. Для лицеміра також 
важливі ці суспільно значущі 
форми благочестя. Він праг-
не жертвувати, молитися і 
постити так, щоб навколиш-
ні це обов’язково помітили 

й оцінили. Це праведність, 
яка втратила «вертикальний 
вимір». У такому випадку 
лицемір прагне не догодити 
Богові, а привернути увагу 
публіки до власної персони.

Немає нічого поганого 
в тому, щоб допомагати 
бідним або молитися в гро-
мадських місцях. Питання 
тільки в тому, для чого ми 
це робимо, у кого шукаємо 
відплати. Лицеміром керує 
прагнення здаватися кра-
щим, ніж він є насправді.

ЧОМУ ЛЮДИ 
ЛИЦЕМІРЯТЬ?
Розглянемо епізод з 

Послання апостола Павла 
до галатів: «Коли ж Кифа 
прийшов до Антіохії, я 
особисто виступив проти 
нього, бо він заслуговував 
на докір. Ще до того, як 
деякі прийшли від Якова, 
він їв разом з язичниками. 
Коли ж ті надійшли, він 
став сторонитися і від-
межовуватися, боячись 
обрізаних. Лицемірили з 
ним й інші юдеї, так що 
й Варнава приєднався 
до їхнього лицемірства» 
(Гал. 2:11-13). Чому Петро 
так вчинив? Чому почав 
цуратися язичників? Він 
побоювався, що брати з 
Єрусалима відкинуть його. 
Він боявся впасти в їхніх 
очах, оскільки їхня думка 
була важливою для нього.

ЛИЦЕМІРСТВО

«Коли довкола них зібралися тисячі людей, що 
аж напирали одне на одного, Він почав говорити 
передусім Своїм учням: Стережіться закваски 

фарисейської, якою є лицемірство» 
(Луки 12:1).

призывает нас одеваться 
так, чтобы этим мог быть 
прославлен Господь. 

Священное Писание 
говорит: «Великое приобре-
тение – быть благочести-
вым и довольным» (1 Тим. 
6:6). В украинском переводе 
И. Огиенко этот стих зву-
чит так: «Великий же зиск – 
то благочестя із задово-
ленням». Часто цитируя 
эти слова, мы почему-то об-
ращаем больше внимания 
на слово «довольный». Но 
Павел говорит Тимофею, 
что самое лучшее – это 
благочестие с удоволь-
ствием, то есть исполнение 
заповедей с радостью. Как 
нам этого достичь? Как 
стать благочестивыми и в 
мыслях, и в поступках? Что 
делать, чтобы наше благо-
честие не было, «как роса, 
скоро исчезающая» (Ос. 
6:4)? Кто может научить 
нас обуздывать свой язык, 
хранить себя от оскверне-
ния миром? Только Иисус 
Христос! Бог дал нам все 
необходимое для благоче-
стивой жизни (см. 2 Пет. 
1:3).  Благочестие – резуль-
тат действия в нас Божьей 
благодати (см. Тит. 2:11, 12).

Многие философы 
пытались найти и описать 
путь к благочестию, но так 
и не поняли, что только 
Всемогущий Господь может 
дать силу вести такой образ 
жизни. В Иисусе Христе 
Божье милосердие осу-
ществило свой замысел 
спасения; в Нем – источник 
и образец благочестия 
христиан. Благочестивым 
человек может стать только 
с помощью Божьей, ис-
кренне желая этого и прося 
об этом Господа в молитве. 

Доверимся же Богу и 
Его обетованиям! Господь 
знает, «как избавлять 
благочестивых от иску-
шения» (2 Пет. 2:9), Он 
поможет нам в борьбе с 
грехом и сатаной и защитит 
нас. Бог желает, чтобы мы, 
живя на этой земле, были 
воистину благочестивыми, 
а не теми, кто имеет лишь 
вид благочестия, подобно 
мухам-журчалкам, очень 
похожим на пчел. У Госпо-
да – далеко идущие планы. 
Он желает подарить нам 
жизнь вечную. 

Дмитрий 
Зинюк



Адвентистський вісник № 5 (311) 20166

Бог справді судитиме вбивць, адже 
одна з основних тем, висвітлених у 
Біблії, – це тема суду. Господь мило-
стивий, добрий та співчутливий, але 
Він також є справедливим Суддею. 
Біблія навчає, що Бог звершить у цьо-
му світі справедливість та суд, яких 
так не вистачило людям протягом 
усієї історії Землі. 

Сам Ісус промовив: «Кажу ж вам, 
що за кожне слово пусте, що люди 
скажуть, відповідатимуть судного 
дня!» (Матв. 12:36). Якщо кожна 
людина даватиме відповідь за кожне 
порожнє слово, то ми з упевненістю 
можемо сказати, що наші вчинки та-
кож розглядатимуться на суді. Апос-
тол Павло підтвердив цю думку: «Бо 
всі ми маємо з’явитися перед судо-
вим престолом Христа, щоб кожний 
одержав згідно з тим, що в тілі робив: 
добро чи зло» (2 Кор. 5:10). 

СУД НА НЕБІ
У Біблії йдеться про різні суди. Ми 

читаємо про суди над нечестивими 
народами, що звершувалися в часи 
Старого Завіту (див. Бут. 15:14), а 
також про суд над усім світом, який 
відбудеться в кінці часу. 

Одне з найважливіших біблійних 
учень розповідає нам про суд, що 
відбудеться на небі перед Другим 
приходом Ісуса. 

Найяскравіше зображення цієї 
події та часу, коли вона відбудеться, 
ми знаходимо в 7-му розділі книги 
Даниїла. Після змалювання картини 
виникнення та занепаду великих 
усесвітніх імперій Даниїл вказує 
на великий суд, що матиме місце 
в Божій тронній залі на небі. Він 
написав, що побачив, як «огненна 
річка пливла й виходила з-перед 

Нього; тисяча тисяч служили Йому, 
і десять тисяч десятків тисяч стояли 
перед Ним; суд усівся, і розгорнули-
ся книги» (в. 10). 

Суд усівся? Розгорнулися книги? 
Даниїл бачив, як на небі відбувався 
Божий суд. Далі читаємо: «Ось разом 
з небесними хмарами йшов ніби Син 
Людський, і прийшов аж до Старого 
днями, і Його підвели перед Нього» 
(в. 13). З якою метою? На це запи-
тання лунає відповідь у наступному 
вірші: «І Йому було дане панування 
й слава та царство, і всі народи, пле-
мена та язики будуть служити Йому. 
Панування Його – панування вічне, 
яке не спиниться, а царство Його не 
буде зруйноване» (в. 14). 

Раніше не існувало певної політич-
ної структури, допоки людство не 
розділилось на народи. Кожна нація, 
що коли-небудь існувала, рано чи 
пізно загине. Однак Царство, вста-
новлене Христом, існуватиме вічно. 
Це вічне Царство настане тільки піс-
ля Другого приходу Христа. Таким 
чином, після завершення суду відбу-
деться повернення Ісуса та заснуван-
ня Божого вічного Царства. 

У книзі Даниїла змальований 
підсумок суду і Другий прихід: «Та 
засяде суд, і скинуть його [сатани] 
панування, щоб його знищити 
та вигубити аж до кінця. А цар-
ство, і панування, і велич царств 
під усім небом буде дане народові 
святих Всевишнього. Його царство 
буде царство вічне, а всі пануван-
ня – Йому будуть служити й будуть 
слухняні» (7:26, 27). 

ЧАС ЙОГО СУДУ
Інше зображення суду, що матиме 

місце перед Другим приходом Ісуса, 

ми знаходимо в 14-му розділі кни-
ги Об’явлення. Події цього розділу 
розгортаються в контексті остан-
ніх подій всесвітньої історії, що 
приводять до повернення Христа. 
На початку розділу апостол Іван 
говорить, що побачив «іншого ангела, 
який летів серед неба. Він мав вічну 
Євангелію, щоб звіщати її жителям 
землі, – усякому народові, поколінню, 
племені і народності, – проголошую-
чи гучним голосом: Побійтеся Бога 
й віддайте Йому славу, бо прийшла 
година Його суду! Поклоніться Тому, 
Хто створив небо, і землю, і море, і 
джерела вод!» (в. 6, 7). 

Зверніть увагу на слова ангела: 
«Прийшла година Його суду». Суд 
відбудеться до того, як прийде Ісус, 
тому що ангел також велів звіщати 
всьому світові Євангеліє, яке є До-
брою звісткою про спасіння. Заклик 
ангела бути вірними не мав би сенсу, 
якби Христос уже прийшов. Але цей 
заклик свідчить про те, що ми повин-
ні приготуватися до повернення Ісуса, 
яке скоро відбудеться. 

ВІДПЛАТА ІСУСА
Ще один вірш, у якому йдеться про 

суд перед Другим приходом Хрис-
та, відображає слова Самого Ісуса, 
Котрий говорить про Своє повер-
нення: «Ось Я незабаром приходжу, 
і Моя нагорода зі Мною, щоб віддати 
кожному за його вчинками» (Об’яв. 
22:12). Зверніть увагу, що «нагорода» 
Ісуса вже буде з Ним, коли Він повер-
неться. Цей текст має сенс, якщо суд 
уже відбудеться до часу повернення 
Ісуса, тому що саме суд визначає, 
якою буде доля кожної людини: вічне 
життя в Божому Царстві або вічне 
засудження поза його межами. 

Девід Берлінські розповідає 
історію, що трапилася під 
час Голокосту. Німецькі 
війська зібрали євреїв, 
які мешкали в одному 
польському селі, та 
примусили їх копати власні 
могили. Старий віруючий 
єврей, після того як викопав 
яму, подивився в обличчя 
солдатові, що збирався 
його вбити, і промовив: «Бог 
судитиме тебе за це». Після 
цих слів солдат убив єврея.

ЧАС БОЖОГО СУДУ



№ 5 (311) 2016 Адвентистский вестник 7

НАВІЩО 
ПОТРІБЕН СУД?

Біблія розповідає нам про суд, який 
відбудеться до Приходу Христа. Вини-
кає логічне запитання: навіщо він по-
трібен? Адже Бог, Котрому все відомо, 
уже знає, хто спасеться, а хто загине. 
Якщо Господу відомі всі наші вчинки, 
праведні та грішні, чи є необхідність 
звершувати суд, описаний у Біблії? 
Відповідь ми знаходимо в Дан. 7:10. 

Хто, крім Бога, буде присутнім на 
суді? У 10-му вірші йдеться про «ти-
сячу тисяч» та «десять тисяч десятків 
тисяч». Ці вислови є ідіомами ара-
мейської мови й означають велику 
кількість істот. Учені вважають, що 
«тисяча тисяч» та «десять тисяч десят-
ків тисяч» – це небесні ангели, які є 
свідками суду на небі. 

Богу все відомо. Він знає, хто спасеть-
ся, а хто загине. Але в Біблії нічого не 
сказано про те, що ангели проінформо-
вані щодо цього питання. Таким чином, 
мета суду на небі полягає не в тому, щоб 
проінформувати Бога про щось або щоб 
Він прийняв якесь рішення. Ця подія 
призначена для Його святих ангелів. 
Господь бажає, щоб вони переконалися 
в тому, що розуміють Його дії. Адже 
ангели дбають про все, що відбувається 
в нашому світі. 

Дозволяючи ангелам брати участь у 
суді, Бог бажає, щоб вони самі переко-
налися в Його справедливості та вели-
кодушності, виявлених у Його судовому 
рішенні відносно всього світу та людей, 
які мешкають у ньому. Саме з цього 
приводу в іншому вірші Святого Пись-
ма змальовуються вірні послідовники 
Бога. Ми читаємо: «Хто не буде боятися, 
Господи, і не прославить Імені Твого? Бо 
Ти єдиний Святий, і всі народи при-

йдуть та поклоняться перед Тобою, бо 
об’явилися Твої суди!» (Об’явл. 15:4). 

У всій Біблії Бог постає перед нами 
як добрий, справедливий та люблячий 
Отець. Мета суду, який відбудеться 
на небі до Другого приходу Христа, – 
засвідчити всім небожителям, що Бог 
вірний. Він поважає здатність роз-
умних істот мислити й робити вибір. 
Господь створив їх і бажає, щоб суд 
довів, що Його дії щодо грішників 
справедливі та великодушні. Не дивно, 
що в самому кінці Біблії, де змальову-
ються події останнього часу, апостол 
Іван написав, що почув «наче гучний 
голос великого натов пу на небі. Вони 
говорили: Алілуя! Спасіння, і слава, і 
сила нашого Бога! Бо істинні й спра-
ведливі Його суди» (Об’явл. 19:1, 2).

Кліффорд Голдштейн

Чому ми одягаємо 
маски? Для чого граємо 
якусь роль, намага-
ючись проявити не 
властиві нам якості? 
Зазвичай така поведін-
ка обумовлена двома 
основними мотивами.

Перший мотив – 
страх втратити визнан-
ня людей, їхню любов, 
повагу. Ми боїмося, 
що нас не зрозуміють і 
відкинуть. Саме цього, 
ймовірно, остерігався 
Петро.

Другий мотив пов’язаний з ба-
жанням отримати більше визнання, 
любові та поваги від інших людей. 
Жадання такої слави відчували фа-
рисеї. Ісус говорив про них: «Усі свої 
діла вони роблять, щоб їх бачили 
люди. Роблять ширшими свої фі-
лактерії та побільшують китиці, 
люблять почесні місця на бенкетах 
і перші місця в синагогах, і вітання 
на майданах, щоб їх кликали люди: 
Учителю!» (Матв. 23:5–7).

Які б мотиви не керували лицемі-
ром, він завжди стурбований тим, 
що подумають про нього інші.

У Нагірній проповіді Христос так 
описує мотиви поведінки, властивої 
лицемірам: «щоб їх прославляли 
люди» (Матв. 6:2), «щоб показатися 
людям» (Матв. 6:5), «щоб показати 
людям» (Матв. 6:16).

Любов і повага людей стають 
важливішими за любов Божу, слава 
людська – за славу Божу. І найсумні-
ше, що ці зміни можуть відбуватися 
в нашій свідомості непомітно для 
нас самих.

ЯК ПОБОРОТИ ЛИЦЕМІРСТВО 
У СВОЄМУ СЕРЦІ?
Перемогти лицемірство можна, якщо 

викоренити прагнення до визнання в 
зародку, зробивши своє праведне жит-
тя таємницею. У Нагірній проповіді 
Ісус говорить: «А як ти даєш мило-
стиню, хай твоя ліва рука не знає, що 
робить твоя права рука, щоб твоя 
милостиня була в таємниці, – і твій 
Отець, що бачить таємне, віддасть 
тобі явно» (Матв. 6:3, 4).

Дітріх Бонхеффер доволі точно 
розкрив суть заповіді про «таємницю 
милостині»: «Очевидність насліду-
вання характеру Христа – для кого 
вона повинна бути таємницею? Не для 
інших людей – вони, навпаки, повинні 
бачити, як світить світло учнів Христа. 
Вона повинна бути таємницею саме 
для тих, хто чинить явне».

«Хай твоя ліва рука не знає, 
що робить твоя права рука». 
Ми покликані робити добрі 
діла, не рахуючи їх і не вихва-
ляючи себе.

Завдяки «таємниці милос-
тині» ми можемо позбутися 
першого мотиву лицемірства – 
жадання слави та визнання. 
Утім як бути з другим моти-
вом – зі страхом бути відкину-
тими та незрозумілими?

У Біблії записано чимало іс-
торій про людей, які вистояли 
перед страхом бути відки-

неним. Один із них – апостол Павло. 
Він писав: «Хіба тепер я покладаюся 
на людей – чи на Бога? Хіба я нама-
гаюся догодити людям? Якби я і досі 
догоджав людям, то не був би рабом 
Христа» (Гал. 1:10).

Людині, яка відчуває на собі Божу 
любов, не так важливо, що думають 
про неї інші та як вони до неї став-
ляться. Вона не виставляє напоказ 
діла своєї віри.

Павло пише: «Мені найменше за-
лежить, як про мене судите ви або 
взагалі людський суд, бо я і сам себе 
не суджу. Хоч я ні в чому не відчуваю 
себе винним, але цим я не є виправ-
даний. Адже Той, Хто мене судить, 
то Господь» (1 Кор. 4:3, 4).

Ефективним кроком до нелицемір-
ної віри буде визнання нашої не-
здатності впоратися з лицемірством. 
Тільки усвідомивши, що «для людей 
це неможливе», ми відкриваємо для 
себе незаперечну істину: «Для Бога 
все можливе» (Марка 10:27). Будьте 
щирими у своїх мотивах!

Андрій Суховський

ЛИЦЕМІРСТВО

Ефективним кроком 
до нелицемірної віри 

є визнання нашої 
нездатності впоратися 

з лицемірством



Адвентистський вісник № 5 (311) 20168

вопросы, возникшие во Вселенной 
до сотворения Земли и грехопадения 
Адама. Рассмотрим кратко некоторые 
из этих целей воплощения.

Цель воплощения: откровение 
характера Творца творению.  

Бог должен был явиться взору всей 
Вселенной, чтобы оправдать Свой 
оклеветанный дьяволом характер. 
Он должен был открыть Себя, Свою 
любовь, поставленную сатаной под 
сомнение, перед людьми, ангелами, 
непавшими мирами и бесами. Вся 
Вселенная должна была убедиться, 
что слава Того, Кто обитает в непре-
ступном свете, – это слава жертвенной 
любви, которая не ищет своего, но 
смиренно идет на унижение и смерть. 

Каким образом можно было до-
стичь этой цели? Можно было бы 
где-то над землей, среди бесконечных 
галактик или на голубом небесном 
своде, написать огненными буквами 
весть о Божьей любви… Можно было 
громоподобным гласом возвещать эту 
весть из космоса. Но «никакое сло-
весное описание не могло бы открыть 
Бога миру. Господь Сам должен был 
открыться человечеству через жизнь 
чистоты, жизнь совершенного дове-
рия и покорности воле Божьей, жизнь 
такого смирения, какое не по силам 
было бы даже наивысшему серафиму 
на небесах… Лишь Христос был спо-
собен представить Божество. Лишь 
Тот, Кто был с Отцом изначально, Кто 
был образ ипостаси невидимого Бога, 
мог исполнить эту миссию… Для того 
чтобы совершить это, наш  Спаси-
тель облек Свою Божественность 
в человеческую природу».1  «Бог, 
многократно и многообразно гово-
ривший издревле отцам в пророках, 
в последние дни сии говорил нам в 
Сыне, Которого поставил наслед-
ником всего, чрез Которого и веки 
сотворил» (Евр. 1:1, 2).

КАРТИНЫ СВЯТИЛИЩА 
В человеческой природе Иисуса 

должен был явиться Бог. Естество 
Христа должно было стать Святым 
святых для обитания Бога. Но Господь 
не может жить там, где присутствует 
хотя бы тень греха! Бог для греха – 
«огонь поядающий» (Евр. 12:29). Его 
присутствие истребляет не просто 
грех, а даже намек на грех, видимость 
греха, схожесть с грехом. 

Это Божественное свойство было 
ярко представлено в служении земного 
святилища. Смертный человек (один 
раз в год – первосвященник, а ежеднев-
но – священники) мог входить в при-
сутствие Святого Бога только с кровью 
и курением. Без них он был обречен, 
подобно двум сыновьям первосвящен-
ника Аарона. 

Сегодня Бог Духом Святым обитает в 
храме человеческого естества, обреме-
ненного скверной греховной наслед-
ственности и приобретенными язвами 
греха. Но это обитание возможно 
исключительно на том же важнейшем 
условии: все греховное должно быть 
покрыто кровью и курением – Христо-
вой Кровью и Его праведностью. Без 
них Бог не может пребывать в сердце 
человека. Дух Святой может войти в 
храм человеческого естества только 
сквозь косяки, обагренные искупитель-
ной Кровью Агнца Божьего.

Родился Христос, Бог воплотился в 
человека. Мог ли Он принять на Себя 
естество с врожденными греховными 
наклонностями и привычками, кото-
рые являются не просто тенью греха, а 
серьезным следом греха? Разве мог Бог 
не просто обитать в таком естестве, но 
взять на Себя такое естество? 

– Мог! – дружно заявляют некоторые 
христиане. 

Такой ответ подразумевает, что Сам 
Христос нуждался в покрытии искупи-
тельной кровью… Понимают ли люди, 

Напомним нашим читателям, что 
ответом на предложенный вопрос яв-
ляются два постулата, которые легли 
в основу данного исследования:

1. Безгрешность и Божественность 
не облегчали, а напротив, усугубляли 
искушения Господа.

2. Воплощение Христа пресле-
довало цели, выходящие далеко за 
пределы нашего мира; оно не огра-
ничивалось лишь демонстрацией 
примера для людей в преодолении 
искушений. 

Две предыдущие статьи мы посвяти-
ли рассмотрению первого постулата, 
а в данном исследовании мы сосредо-
точим внимание на втором.

ИСКУШЕНИЯ И ЦЕЛИ 
ВОПЛОЩЕНИЯ
Вернемся к вопросу, предложенно-

му в начале данного исследования. 
Некоторые христиане считают, что 
если Христу предстояло стать При-
мером для верующих в преодолении 
искушений, Он должен был обладать 
человеческой природой, идентичной 
естеству каждого простого смертного 
(т. е. с врожденными греховными на-
клонностями и желаниями). Вне этого 
условия ни о каком Образце и Приме-
ре не может быть и речи.   

  Если бы единственной целью 
воплощения Иисуса было подать 
человеку достойный пример, как 
переносить искушения, воистину, в 
таком случае можно было бы ожидать 
полной тождественности между Его 
человеческой природой и естеством 
смертного человека. Но воплощение 
преследовало цели, далеко выходя-
щие за границы нашего маленького 
мира и распространяющиеся на всю 
Вселенную. Более того, отдельные из 
этих целей касались доисторическо-
го мироздания, так как отвечали на 

«ПОДОБНО НАМ 
ИСКУШЕН ВО ВСЕМ, 
КРОМЕ ГРЕХА»

Серия исследований  
Часть 3

Если Христос, обладая безгрешной человеческой 
природой и природой Божественной, имел 

преимущества по сравнению с грешным человеком, 
может ли Он быть примером для него в преодолении 

искушений?



№ 5 (311) 2016 Адвентистский вестник 9
что подобное утверждение – святотат-
ство и кощунство, ибо имеет в виду, что 
жертва Христа  несовершенна, так как 
Он Сам имел нужду в искуплении? 

Но Христос был абсолютно свят, 
«как Бог свят… Иисус был Носителем 
греха, не нуждающимся в искуплении».  
«Даже след греха не искажал обра-
за Божьего внутри Его».2 Иисус был 
истинное Святое святых для обитания 
Бога. Более того, Бог был не просто в 
Нем, Он был Богом.  

ЦЕЛЬ ВОПЛОЩЕНИЯ: 
ОПРАВДАНИЕ БОЖЬЕГО 
ЗАКОНА
«Он пришел в наш мир… чтобы 

опровергнуть сатанинскую ложь, 
будто люди не в состоянии исполнить 
Закон Божий». «Когда отстаивалась 
честь Закона… решалась судьба не 
только нашего мира, но и всей небес-
ной Вселенной».3  

Еще задолго до сотворения нашего 
мира и грехопадения человека во Все-
ленной звучал голос обвинения темных 
сил: «Божественный Закон несовер-
шенный; в интересах всех разумных 
существ его необходимо либо изменить, 
либо совсем отменить!» 

Дьявол «объявил Божий Закон 
своевольным постановлением, ко-
торое требует изменения, поскольку 
приносит вред интересам небесной 
Вселенной».4 Когда согрешил Адам, к 
этим претензиям добавился еще один 
аргумент  искусителя: «Вот доказатель-
ство ущербности Божьего Закона – его 
не смог соблюсти человек! Требования 
Закона выше человеческих возможно-
стей. Даже безгрешному совершенному 
Адаму в совершенном раю не под силу 
было соблюсти этот Закон». 

Вопрос состоял не в том, может ли 
грешный человек соблюсти Закон, но 
в том, мог ли безгрешный Адам в раю 
соблюсти Закон! Вы чувствуете разни-
цу? И какой был дан ответ? «Христос 
пришел на землю, восприняв челове-
ческую природу и став представителем 
человечества, чтобы показать в борьбе 
с сатаной, что человек таким, каким 
его создал Бог [речь идет именно о 
безгрешном Адаме], будучи соединен с 
Отцом и Сыном, может исполнить все 
Божественные требования».5  

ИИСУС МОГ ПРИЙТИ 
В ЕСТЕСТВЕ БЕЗГРЕШНОГО 
АДАМА  
Понимаем ли мы теперь, что для 

того, чтобы опровергнуть дьявольские 
обвинения, Иисус мог прийти в есте-
стве, идентичном естеству безгреш-
ного Адама? Ему необязательно было 
принимать естество, которое ни на йоту 
не отличалось от нашего! Не было ни-
какой необходимости в том, чтобы Его 
человеческая природа была эквивалент-
на нашей. Более того, не было никакой 
необходимости в том, чтобы Он пришел 

Младенцем, появившись на свет в са-
мом обычном хлеву. Вполне достаточно 
было, чтобы Он пришел взрослым 
Вторым Адамом в тот же Едемский 
сад. Но Бог пошел намного дальше. Он 
воплотился в такое естество человека и 
в таком окружении, которые во многом 
уступали естеству и окружению без-
грешного Адама… «Христу надлежало 
стать на место Адама, неся… на Себе 
человеческие немощи». Вот почему 
сатана, преуспев в обольщении анге-
лов Божьих и в искушении Адама, был 
уверен в легкой победе и над Христом 
в Его уничиженном состоянии… 
Он даже горделиво хвастался перед 
небесными ангелами, что когда придет 
Христос, приняв человеческую приро-
ду, то окажется слабее его, дьявола, и 
будет побежден его властью.6 Но какой 
фатальной оказалась ошибка князя 
тьмы! Не святой ангел, не безгреш-
ный Адам, не в совершенном раю, но 
Христос в человеческом естестве, во 
многом уступающем естеству наше-
го безгрешного праотца, со следами 
деградации, оставленными сорока 
столетиями регресса человечества, еще 
будучи Мальчиком, в самых тяжелых, 
сокрушительных обстоятельствах 
доказал, что Закон можно соблюсти! 
«Как только Иисус начал сознательно 
мыслить, Он вступил в борьбу с силами 
зла. Само Его Пришествие Вифлеем-
ским Младенцем имело целью поднять 
знамя против врага». 

Поэтому взрослый безгрешный Адам 
не обязательно должен был пасть, он 
вполне мог соблюсти Божественный 
Закон! «Христос открыл безгрешным 
мирам, ангелам и всему человеческому 
роду, что в Божьем Законе нет никаких 
неисполнимых постановлений».7 

БЕЗГРЕШНОСТЬ 
И ВОЗМОЖНОСТЬ 
СОБЛЮДЕНИЯ ЗАКОНА 
Священное Писание называет Иисуса 

Христа Вторым Адамом. Одна из 
причин такого сравнения следующая: 
Его нравственное естество было таким, 
как у Адама в его безгрешном состоя-
нии. Но во всем остальном, какой бы 
стороны Его человеческого естества и 
Его окружения мы ни коснулись, Иисус 
оставался в проигрыше по сравнению с 
нашим безгрешным праотцем.  

 Была ли безгрешность Адама гаран-
тией того, что он не нарушит Закон, не 
согрешит? Нет! Свидетельство это-
му – грехопадение первого человека. 
Безгрешность Иисуса также не была 
гарантом победы,  поскольку свободы 
выбора никто не отменял.

Были ли окружение Иисуса и Его 
сильнейшие искушения, несравнимые 
ни с какими человеческими, обязатель-
ными условиями для нарушения Закона, 
для падения? Нет! Великая победа 
Иисуса этому свидетельство! Во сколько 
раз условия Второго Адама были худ-
шими, во столько раз больше шансов 

для падения Он имел. И при всем этом 
Иисус выстоял, а Адам пал. «Христос не 
познал грех на Своем личном опыте»,8 
Он был безгрешен. Многие указывают 
на этот факт и вопрошают: «А как же 
быть нам? Ведь мы грешники!»

Не безгрешность является гарантией 
победы в искушениях и необходимым 
условием для соблюдения Закона, а 
тесная связь с Богом. Вот в чем состоит 
великая тайна победы над грехом. Вот 
на что Иисус постоянно обращал взоры 
человека, пребывая на земле. Не без-
грешность была средоточием словесной 
и жизненной проповеди Сына Чело-
веческого, а неразрывное единение с 
Отцом: «Я ничего не могу творить Сам 
от Себя» (Ин. 5:30). «Я в Отце, и Отец 
во Мне» (Ин. 14:10, 11); «Пребудьте во 
Мне, и Я в вас» (Ин. 15:4). В преодоле-
нии искушений Иисус не полагался на 
Свою безгрешность, ибо, как мы уже 
доказали, она не являлась гарантом 
победы. Он каждое мгновение был 
соединен с Отцом, ибо только в этом 
единении – гарантия победы над любым 
искушением. И никакая буря сатанин-
ского гнева не могла нарушить Христова 
совершенного единения с Богом. 

Поэтому утверждать, что Христос 
имел больше шансов победить в борь-
бе с искушениями, грехом и дьяволом, 
чем обыкновенный человек, ибо Его 
естество было безгрешно и отлича-
лось от естества грешника, лишено 
истинности. Более того, перенос 
некоторыми современными теолога-
ми акцента с судьбоносного вопроса 
тесных отношений с Богом, с приоб-
щения Божественному естеству, на 
требование безгрешности, на тщетные 
потуги достичь этой безгрешности и 
на болезненное самокопание, плавно 
переходящее в эгоцентрическое са-
монаблюдение, – хитрое измышление 
темных сил. «В центре библейского 
учения о спасении – заместительная 
жертва Сына Божьего за грехи людей, 
а не требование повторить подвиг 
безгрешной жизни Спасителя».9 

Ольга 
Стасюк

Список использованной 
литературы:

1. Уайт Э. Патриархи и пророки, с. 68; 
Избранные вести, т. 1, с. 264.
2. Уайт Э. Этот день с Богом, с. 357;  Жела-
ние веков, с. 71.
3. Уайт Э. Избранные вести, т. 3, с. 130; т. 1, 
с. 255.
4. Уайт Э. Патриархи и пророки, с. 69; 
Великая борьба, с. 499; 
Христос-Переможець, с. 298.
5. Уайт Э. Избранные вести, т. 1, с. 253. 
6. Уайт Е. Христос-Переможець, с. 222; 
см. Избранные вести, т. 1, с. 268, 269.
7. Уайт Е. Христос-Переможець, с. 265, 201.
8. Там же, с. 259.
9. Уайт Э. В небесных обителях, с. 252; 
Зайцев Е. Непреходящая истина, с. 104. 

Продолжение в №6/2016



Адвентистський вісник № 5 (311) 201610

Приведенный выше отры-
вок – одно из наиболее 
трудных для понимания 
мест в Библии. У чело-

века, впервые прочитавшего этот 
текст, создается впечатление, что, 
во-первых, десятину не обязательно 
возвращать в Церковь, а можно «про-
есть», и, во-вторых, что Бог одобряет 
употреб ление алкоголя. 

Существуют три основных точки 
зрения относительно толкования 
этого отрывка. По мнению тех, кто 
поддерживает первую, эта заповедь 
действительно подтверждает тот факт, 

что в Библии поощряется употребле-
ние алкоголя. Самое главное, говорят 
они, чтобы это было «перед Богом». 
Приверженцы второй точки зрения 
утверждают, что данное повеление 
является еще одним подтверждением 
«ветхости» и несовершенства Синай-
ского завета. Среди сторонников тре-
тьей точки зрения есть и адвентисты. 
Они считают, что Бог просто снизошел 
к человеческим слабостям и позволил 
израильтянам употребление алкого-
ля. В настоящее время, по их словам, 
человек находится на более высокой 
ступени духовного развития, а потому 
степень его ответственности выше.

 У приведенных выше толкований 
есть один общий недостаток – отсут-
ствие более глубокого анализа библей-
ских текстов. Для проведения такого 
анализа мы разделим наше исследо-
вание на две части: сначала изучим 
вопрос, связанный с десятиной, а затем 
рассмотрим вопрос алкоголя.

Какая же десятина упоминается в 
14-й главе книги Второзаконие? Чтобы 
ответить на этот вопрос, необходимо 
исследовать все тексты о десятине в Пя-
тикнижии Моисея. «И всякая десяти-
на на земле из семян земли и из плодов 
дерева принадлежит Господу; это 
святыня Господня» (Лев. 27:30). «А сы-
нам Левия, вот, Я дал в удел десятину 
из всего, что у Израиля, за службу их, 
за то, что они отправляют службы в 
скинии собрания» (Чис. 18:21).

  Между этими двумя стихами, как 
мы видим, существует логическая 
связь. Текст из книги Левит утверждает 
за Господом право собственности на де-
сятину и называет ее святой, тем самым 
присваивая ей Божественный атрибут. 
В книге Чисел говорится, что Бог, поль-
зуясь Своим правом собственности на 
десятину, отдает ее левитам «в удел».

Рассматривая отрывок из книги 
Второзаконие сквозь призму упомя-
нутых выше заповедей о десятине, 

читатель может увидеть в нем нечто, 
якобы противоречащее этим запове-
дям. Стихи в книгах Левит и Числа 
говорят о том, что десятина принадле-
жит Господу и Он отдает ее левитам, 
а заповедь, данная во Второзаконии, 
предписывает принести десятину на 
место, «которое изберет» Господь, 
«чтобы пребывать имени Его там», и 
есть приносившему ее «пред Госпо-
дом». Если мы доверяем слову Божье-
му и тому факту, что Моисей писал 
Пятикнижие, будучи вдохновляем Ду-
хом Божьим, то единственно правиль-
ным ответом на поставленный нами 
вопрос будет утверждение о том, что 
Бог заповедует отделять две десятины. 
Одна десятина отдается левитам, и они 
живут за счет этого, а другая десятина 
приносится на место, которое изберет 
Господь, «чтобы пребывать имени 
Его там». «При левитах, когда они 
будут брать левитскую десятину, 
будет находиться священник, сын 
Аарона, чтобы левиты десятину из 
своих десятин отвозили в дом Бога 
нашего, в комнаты, [отделенные] 
для кладовой» (Неем. 10:38).

Использованное здесь выражение 
«левитская десятина» подразумевает 
тот факт, что были и другие десятины. 
Именно о других десятинах идет речь 
в исследуемом нами отрывке.

Для чего нужна была «нелевитская» 
десятина?  Для ответа на этот вопрос 
необходимо сопоставить отрывок из 
14-й главы книги Второзаконие с от-
рывком из 12-й главы той же книги.

«Нельзя тебе есть в жилищах 
твоих десятины хлеба твоего, и 
вина твоего, и елея твоего, и первен-
цев крупного скота твоего и мелкого 
скота твоего, и всех обетов твоих, 
которые ты обещал, и добровольных 
приношений твоих, и возношения рук 
твоих» (Втор. 12:17)

Данный стих категорически 
запрещает «есть» десятину в доме. 

«ВЕСЕЛИТЕСЬ 
  ПРЕД 
  ГОСПОДОМ»

«Отделяй десятину от всего 
произведения семян твоих, 
которое приходит с поля 
[твоего] каждогодно, и ешь 
пред Господом, Богом твоим, 
на том месте, которое изберет 
Он, чтобы пребывать имени Его 
там, десятину хлеба твоего, 
вина твоего и елея твоего, и 
первенцев крупного скота 
твоего и мелкого скота твоего, 
дабы ты научился бояться 
Господа, Бога твоего, во все 
дни. Если же длинна будет 
для тебя дорога, так что ты не 
можешь нести сего, потому 
что далеко от тебя то место, 
которое изберет Господь, 
Бог твой, чтоб положить там 
имя Свое, и Господь, Бог твой, 
благословил тебя, то променяй 
это на серебро, и возьми 
серебро в руку твою, и приходи 
на место, которое изберет 
Господь, Бог твой; и покупай 
на серебро сие всего, чего 
пожелает душа твоя, волов, 
овец, вина, сикера и всего, 
чего потребует от тебя душа 
твоя; и ешь там пред Господом, 
Богом твоим, и веселись ты и 
семейство твое» 
(Втор. 14:22-26).



№ 5 (311) 2016 Адвентистский вестник 11
В ближайшем контексте можно уви-
деть повеление принести десятину 
на «место, которое изберет Господь, 
чтобы пребывать имени Его там», то 
есть в храм, и «есть» ее там. Если мы 
посмотрим на компоненты десяти-
ны, перечисленные во Второзаконии 
12:17 и 14:23, то увидим, что в этих 
текстах упоминаются хлеб, вино, 
елей, крупный и мелкий скот. Имен-
но эти компоненты использовались 
в храме для жертвоприношений, в 
частности, для жертв всесожжения 
и мирных жертв. Без этой десятины, 
которую люди приносили в храм, 
богослужение было бы невозможно.

Для принесения утренней и ве-
черней жертв необходимо было 
720 агнцев в год; учитывая субботы 
и новомесячья – еще 232 агнца, а во 
время праздников – еще 175. Ито-
го – 1137 агнцев, без учета овнов, 
тельцов и козлов. Все это необходимо 
было для поддержания постоянного 
всесожжения, и на это шла десятина 
из крупного скота. Хлеб, елей и вино 
были частью хлебного приношения и 
возлияния, которые приносились при 
постоянном всесожжении. 

Однако, кроме постоянного все-
сожжения, в святилище приноси-
лись мирные жертвы, а мясо мирной 
жертвы нужно было есть (см. Лев. 7). 
Это было частью торжественного 
богослужения, совершавшегося в 
храме. Примеры этому мы находим в 
1-й главе 1-й книги Царств. Елкана, 
отец пророка Самуила, регулярно 
посещал богослужения в святилище 
и приносил мирные жертвы, по-
сле чего он и его семья съедали их. 
Торжественное богослужение часто 
проходило в виде трапезы у мирной 
жертвы. Пример этому описан в 1-й 
книге Царств, главе 9. Конечно же, 
человек не съедал все, что приносил в 
святилище, но его приношения были 
частью богослужебной трапезы, в 
которой принимали участие и люди 
бедные, у которых не было большой 
десятины. Все в равной мере имели 
Божьи благословения.

Из этой заповеди о второй десяти-
не мы и сегодня можем извлечь для 
себя практические уроки. Согласно 
порядку, утвержденному в Церкви 
АСД, десятина, которую возвращают 
члены Церкви, идет на поддержание 
служителей. Именно об этом писал 
апостол Павел: «Разве не знаете, 
что священнодействующие пита-
ются от святилища? что служа-
щие жертвеннику берут долю от 
жертвенника? Так и Господь повелел 
проповедующим Евангелие жить от 
благовествования» (1 Кор. 9:13, 14).

Вторая десятина может быть 
направлена на нужды организации 
богослужения в местной общине. И 
тот, кто принимает участие в бого-
служении, так же будет иметь часть 

от общих благословений, которые Бог 
изливает на церковь.

Рассматривая исследуемый нами 
отрывок в контексте храмового 
богослужения, мы сможем ответить 
и на вопрос, о каком вине идет в нем 
речь. Здесь необходимо обратить 
внимание на ряд деталей. Во-первых, 
в тексте данного отрывка ни разу не 
употребляется слово «пей», а написа-
но: «Ешь пред Господом». Во-вторых, 
вино покупалось вместе с другими 
продуктами, а также с животными, в 
частности, овцами и волами, которые 
покупались на деньги, вырученные 
от продажи десятины, в случае, если 
дорога до места поклонения была 
длинной. Вновь мы видим те компо-
ненты десятины, которые использо-
вались во время богослужения. Волы 
и овны приносились во всесожжение 
и в мирные жертвы, а вино – в возли-
яние. «Вот что будешь ты прино-
сить на жертвеннике: двух агнцев 
однолетних каждый день постоян-
но. Одного агнца приноси поутру, 
а другого агнца приноси вечером, и 
десятую [часть ефы] пшеничной 
муки, смешанной с четвертью гина 
битого елея, а для возлияния чет-
верть гина вина, для одного агнца» 
(Исх. 29:38-40).

Очевидно так же, что вино, воз-
ливаемое на жертвенник, не могло 
быть перебродившим. «Никакого 
приношения хлебного, которое при-
носите Господу, не делайте квасного; 
ибо ни квасного, ни меду не должны 
вы сожигать в жертву Господу» 
(Лев. 2:11).

Остается всего один вопрос. Что 
такое «сикера»? Такого слова в нашем 
языке нет, оно заимствовано из 
древне еврейского языка («шекар»). 
Это слово вызывает наибольшее не-
доумение, в основном по той причи-
не, что во всех английских переводах 
Библии оно переводится как «крепкий 
напиток» (strong drink – англ.). В 
Библейском словаре Нюстрема дается 
такое определение: «Сикера – креп-
кий напиток, приготовленный из фи-
ников или ячменя». В какой-то мере 
это так. Нам хорошо известен стих из 
книги Притч: «Вино – глумливо, сике-
ра – буйна; и всякий, увлекающийся 
ими, неразумен» (20:1).

Однако в этой же словарной статье 
Нюстрем пишет: «Пока не удалось 
привести неопровержимых дока-
зательств того, что Библия делает 
различия между двумя видами вина: 
перебродившего и неперебродивше-
го, опьяняющего и неопьяняющего».  
Действительно, в Библии употребля-
ются одни и те же слова для обозначе-
ния перебродившего и неперебродив-
шего вина. Однако это не проблема, 
все становится на место, когда мы 
читаем стих в его контексте. Так, вино, 
упоминаемое в контексте жертвопри-
ношений в скинии, не может быть 
перебродившим, ибо оно возлива-
ется на жертвенник.  Остается лишь 
вопрос, в каком смысле употребляется 
слово «сикера».  Может ли сикера быть 
не опьяняющей? Для ответа на этот 
вопрос обратимся к древнееврейско-
му оригиналу текста из книги Чисел   
28:3-7: «И скажи им: вот жертва, 
которую вы должны приносить 
Господу: два агнца однолетних без по-
рока на день, во всесожжение посто-
янное. Одного агнца приноси утром, 
а другого агнца приноси вечером. И в 
приношение хлебное десятую часть 
[ефы] пшеничной муки, смешанной 
с четвертью гина выбитого елея. 
Это – всесожжение постоянное, 
какое совершено было при горе 
Синае, в приятное благоухание, в 
жертву Господу. И возлияния при ней 
четверть гина на одного агнца; на 
святом месте возливай возлияние, 
сикера Господу».

Обратите внимание на последние 
слова этого отрывка. В Синодальном 
переводе написано: «Вино Господу». 
В оригинале же стоит слово «шекар». 
Данный текст является повторением 
приведенного ранее текста из книги 
Исход 29:38-40. Все элементы иден-
тичны: агнец, хлебное приношение, 
елей. Для возлияния же употребляет-
ся сикера. Согласно тексту из книги 
Левит 2:11, эта сикера не может быть 
перебродившей, следовательно, в 
контексте храмового служения эти два 
слова, «вино» и «сикера», являются 
тождественными понятиями.

Исследуя эту сложную тему, вы 
наверняка заметили, что некоторые 
библейские понятия не имеют абсо-
лютного значения, к чему мы с вами 
привыкли в нашем языке. Многие 
слова, используемые в Священном Пи-
сании, чувствительны к контексту. При 
изучении Библии невозможно прене б-
речь контекстом, в котором находится 
сложный для понимания библейский 
отрывок. Только в том случае, если мы 
правильно определяем границы бли-
жайшего и расширенного контекста, 
мы можем рассчитывать на успех.

Александр 
Болотников

Желаю «И всякая десятина 
на земле из семян земли и из 
плодов дерева принадлежит 
Господу; это святыня 
Господня» (Лев. 27:30)



Адвентистський вісник № 5 (311) 201612

В Днепропетровском духовном 
центре 6-7 апреля 2016 года проходил 
VII съезд Восточно-Днепровской кон-
ференции. Его лозунгом были слова 
«Вставай! Светись! Господь грядет!». 
На съезде собрались 164 делегата от 
110 общин, пасторы и руководители 
отделов, чтобы подвести итоги, на-

метить планы и избрать руководство 
церкви.

Были сказаны добрые слова и совер-
шена молитва о ветеранах-служите-
лях: Василии Кашталян, Данииле Буз 
и Степане Дрозде.

Запомнилась делегатам молитва 
о пасторе конференции Алексее 

Вистратенко, которому исполнилось 
95 лет.

На новый пятилетний период были 
избраны:

Президент – Сергей Молчанов
Секретарь – Александр Мещеряков
Казначей – Александр Слюсарский

Олег Василенко

У Лівобережному духовному центрі 
м. Києва 13–14 квітня відбувся V 
з’їзд Центральної конференції, що 
об’єднує Київську, Сумську й Черні-
гівську області. На з’їзд прибуло 126 
делегатів, що представляли 87 громад 
Центральної конференції.

З духовними настановами до 
присутніх звернувся президент УУК 
Станіслав Носов. У своїй промові 
Станіслав Вікторович розповів про те, 
як Церква несе вістку Євангелія у всьо-
му світі і завдяки активному служінню 
має позитивні відгуки в суспільстві. 
І це заслуга Господа, Котрий звершує 
Свою волю через служителів. Але 
попереду в Божого народу ще багато 
роботи, і нам важливо не зупиняти-
ся на тому, що ми маємо, і рухатися 
вперед, а Господь і далі буде вести нас, 
якщо ми довірятимемо Йому.

Зворушливим моментом було 
виголошення слів подяки двом сім’ям 
служителів, які залишають колектив 
ЦК: це сім’я Корунець, яка продовжува-
тиме звершувати служіння в Черкаській 
області, та сім’я Скрипкар, запрошена 
для виконання місії в Грузію.

На наступний період служіння було 
обране керівництво в складі:

Президент – В’ячеслав Іванович 
Кулага
Секретар – Віктор Володимирович 
Самойленко
Скарбник – Віталій Вікторович 
Кривой

Наприкінці з’їзду всі новообрані 
керівники, делегати та гості перепосвя-
тили себе на служіння, щоб робота зі 
спасіння людей для Царства Божого з 
успіхом була завершена.

Учасники з’їзду підсумовують: «Для 
нас залишиться таємницею “день 
та година” Другого приходу Хрис-
та: “А про день той і годину не знає 
ніхто: ані Анголи небесні, ані Син, – 
лише Сам Отець” (Матв. 24:36), але 

події останніх днів, моральний стан 
суспільства та збільшення кількості 
природних катаклізмів, політична 
нестабільність, релігійна ворожне-
ча, про що ми чуємо щодня – усе це 
свідчить, що День Господній близь-
ко. Світ підходить до межі, котру не 
зможе перейти. Господь чекає, щоб 
кожен член церкви виконав свою 
місію спасіння, звільняючи полонених 
гріхом та направляючи їх до Царства 
Слави і вічного блаженства».

Олександр Шнуренко

V З’ЇЗД ЦЕНТРАЛЬНОЇ КОНФЕРЕНЦІЇ

VII СЪЕЗД ВОСТОЧНО-ДНЕПРОВСКОЙ 
КОНФЕРЕНЦИИ



№ 5 (311) 2016 Адвентистский вестник 13

С первых дней Церковь оказы-
вала помощь переселенцам, 
беженцам и пострадавшим. 

Предоставлялась помощь и делом, и 
словом. Десятки тысяч людей получали 
воду, продуктовые и гигиенические 
наборы. Было отремонтировано и 
восстановлено тысячи домов. Тесно 
сотрудничая с организацией АДРА, 
Церковь несла свет и добро. Многие 
члены Церкви поддерживали мате-
риально данный проект, а некоторые 
отправились волонтерами на восток 
страны. Информационное освещение 
совершалось через телеканал «Надія».

Миссия Церкви АСД – совершать 
не только социальное служение, но и 
делиться вестью о Христе и готовить 
людей ко Второму пришествию Господа. 
Нам доверена особая весть предупреж-
дения из книги Откровение – Трех-
ангельская весть. Потрясения войны и 
социально-благотворительная деятель-
ность Церкви подготовили почву для 
посева Слова Божьего. Ведь это самая 
важная и существенная помощь челове-
ку во время кризиса и войны.

Поэтому Церковь АСД организовала 
и провела 26 евангельских программ 
в Донецкой и Луганской областях. 
Каждой конференции Украины были 
предложены два города для евангелиза-
ции. За шесть городов были ответствен-
ны сотрудники и служители Украин-
ского Униона. Евангелисты вместе с 
командами трудились в феврале-марте 
2016 года. Провозглашалась не только 
доктринально-богословская весть, но и 
проводились лекции о здоровье и на се-
мейную тематику. На каждой програм-
ме проводились и специальные занятия 
для детей, на которых они познавали 
Иисуса Христа. 

Программы посещали около 3500 
человек. Немало было посетителей и 
детских программ – около 1000 детей. 
Заинтересованным людям раздавали 
книги, уроки, Библии. Встречи про-
ходили как в Домах молитвы, так и в 
арендованных помещениях. Среди раз-
личных мероприятий на евангельских 
программах проводились концерты, 
курсы овощеводства по методу Митт-
лайдера. В некоторых городах предлага-
лись бесплатные юридические кон-
сультации, а также проводилась работа 
в школах на основании молодежных 

программ по борьбе с зависимостями, 
в частности, «Неделя ужасов». На всех 
программах раздавались продукты и 
литература. Многие из них проходили в 
три-четыре сеанса.

 Евангелисты и участники программ 
отмечают, что особая милость Божья 
присутствовала, когда возвещалась 
весть о Спасителе.

КАКОВЫ ЖЕ РЕЗУЛЬТАТЫ 
ЭТИХ ПРОГРАММ?
На время подготовки данной статьи 

152 человека заключили завет с Госпо-
дом через водное крещение. Когда вы 
будете читать эти строки, то по милости 
Божьей около 200 человек уже будут 
крещены. 

Данная серия программ объединила 
Церковь по Украине. Мы почувство-
вали участие каждого члена Церкви, 
каждой конференции в одном большом 
деле спасения людей.

Около 500 человек продолжают посе-
щать библейские курсы, которые прово-
дят местные служители. В ближайшие 
месяцы ожидается еще достаточно 
большая группа крещаемых.

Летом планируется организовать 
детский лагерь для детей, которые посе-
щали программы и церковь, а на осень ‒ 
проведение каникулярных школ для 
учащихся. Каждая конференция будет 
продолжать опекать церкви там, где она 
трудилась, до конца 2016 года.

Многие церкви после программ 
умножились в несколько раз, а неко-

торые просто переполнены. Наблюдая 
это, члены Церкви вдохновились на 
совершение служения и активную 
евангельскую деятельность. Огромная 
благодарность членам Церкви, которые 
участвовали в специальных сборах 
средств для того, чтобы осуществить 
эти евангельские программы.

Участники программ были сви-
детелями того, как менялась жизнь 
людей, когда они с верой обращались 
ко Христу. Многие пережили физиче-
ское и духовное исцеление. Каждый, 
кто с верой взирал на Спасителя, 
обретал мир, покой и прощение. Тот, 
кто приходил к Нему, побеждал и 
вредные привычки. Особо прият-
но было видеть, как происходило 
восстановление и объединение семей, 
разрушенных грехом. 

Каждый вечер писали списки, о каких 
нуждах гостей программы молиться. 
В городе Курахово однажды к пасто-
ру подошла молодая встревоженная 
женщина Галина, которая рассказала 
о своей беде. Ее маленький сын ле-
жал в больнице, у него была высокая 
температура и очень низкий уровень 
гемоглобина. Врачи отказались лечить 
его, аргументируя тем, что уже ничем не 
могут помочь, и попросили, чтобы мама 
забрала сына домой. Мы все молились, 
и утром произошло чудо. Уровень 
гемоглобина у мальчика поднялся, и 
на следующий день мама забрала его 
домой полностью здоровым. Потом 
Галина приняла крещение. Слава Богу! 
Для Христа нет ничего невозможного. 

Участники проекта утвердились в 
том, что жатвы много, время благопри-
ятное для проповеди. Люди нас ждут. 
Надежда есть для каждого!

Леонид 
Рутковский

ЛЮДИ 
НАС ЖДУТ

Сегодня и наша страна, 
и наша Церковь переживают 
сложные времена. Война на 
востоке повлияла на каждого 
из нас. Мы не равнодушны 
к беде и горю  людей. 

Подготовка к программе

Практическая помощь

Жители Лисичанска на программе



Адвентистський вісник № 5 (311) 201614

У перший день 
програми ми 
познайомилися з 

аудиторією, розповіли про 
діяльність проекту «Східний 
Ангел», про небайдужість 
Церкви АСД до людей зі схо-
ду, про телеканал «Надія» та 
організацію АДРА в Україні. 
Співали християнські пісні. 
Люди хотіли миру, спокою, 
внутрішньої впевненості 
щодо свого теперішнього та 
майбутнього. 

Ми розповіли про важ-
ливість і цінність щоден-
ного хліба в житті людини. 
Хліб – це символ життя. Сам 
Христос називає Себе хлібом 
для людської душі. Якщо в 
нашому домі є фізичний і ду-
ховний хліб, тоді в нас є жит-
тя та надія. І коли наприкінці 
першої зустрічі ми сказали, 
що хочемо кожному з присут-
ніх подарувати свіжий хліб, 
який того дня нам привезли 
з пекарні, люди почали апло-
дувати зі сльозами на очах. 
Одна жінка підійшла до мене, 
притискаючи буханку хліба 
до своїх грудей, і сказала: «Я 
вже три дні не їла хліба, бо 
не маю за що його купити. 
А сьогодні Господь через вас 
подав мені хліб, а з хлібом – і 
надію на життя…» 

Одна звичайна бухан-
ка хліба так багато може 
означати для людини, а 
Христос – стати її єдиною 
надією. Обов’язок того, 
хто пізнав Ісуса, ділитися з 
людьми фізичним хлібом, 
а особливо – духовним, 
Ісусом Христом. І повірте, 
немає більшого щастя для 
християнина.

Одна жінка-переселенка, 
яка відвідувала програму, 
розповіла свою історію. В 
одному з міст під Донецьком 
вона лежала на операцій-

ному столі. У неї лопнув 
апендицит, потрібно було 
терміново оперувати. Тут 
розпочалося бомбардуван-
ня, у лікарню почали зано-
сити поранених військових, 
а про неї «забули», сказав-
ши, що на разі є серйозніші 
справи. «Я зрозуміла, що 
моє життя закінчується, і 
вперше ревно помолилася 
Богу: “Господи, якщо Ти не 
допоможеш мені, то я на-
завжди залишуся тут…” До 
мене підійшов лікар, який 
помітив мій складний стан, і 
прокричав, що мене термі-
ново необхідно оперувати. 
Звідки він взявся? Сьогодні 
я розумію: це Господь так 
швидко відповів на мою 
молитву. Я жива. Бог пода-
рував надію і для мене. Чому 
Він залишив мене живою?! 
Чи не тому, щоб я потрапила 
на євангельську програму? 
Стільки чудових істин я 
для себе відкрила, про які 
раніше не знала», – вити-
раючи сльози, розповідала 
жінка. Які дивовижні шляхи 
Божого провидіння!

 

З першого дня програму 
відвідували три покоління з 
однієї сім’ї: мати, донька та 
онучка. У матері була подру-
га, з якою вона пропрацюва-
ла 22 роки в дитячому садку. 
Двадцять два роки тому 
ця жінка запитала свою 
подругу (нашу сестру), яка 
тоді приєдналася до Церкви 
АСД, чому і як вона почала 
ходити до церкви. Мину-

ло 22 роки, і вони знову 
зустрілися, розговорилися, 
і жінка запитала подругу, 
куди та йде, на що отримала 
відповідь: «До церкви». 

– Ти ще відтоді продов-
жуєш відвідувати церкву? 

– Так! 
– Я теж хочу! 
– Тоді приходь! У нас про-

грама розпочинається… 
Жінка прийшла, а з нею 

донька та онучка. Вони не 
пропустили жодної зустрічі. 
Коли пролунав заклик при-
святити своє життя Христу 
й укласти з Ним завіт через 
обряд водного хрещення, усі 
троє відгукнулися. 12 квітня 
десять осіб уклали завіт з 
Богом. Серед них і ця сім’я: 
мати, донька та онучка. Сла-
ва Богу за Його любов, яка 
вабить людей до себе, дару-
ючи їм надію та спасіння.

Програму відвідувала 
молода жінка Марія з до-
нечкою. Вона приходила на 
зустрічі зі своєю подругою. 
На той час Марія вже близь-
ко року відвідувала церкву 
харизматичного спряму-
вання, до якої її запросила 
подруга.

Ось так разом вони зус-
тріч за зустріччю приходили 
на програму. Біблійні істини 
про святість суботи, стан 
людини після смерті, Дру-
гий прихід Христа та інші 
почали викликати в Марії 
запитання, і вона ставила їх 

мені. Я ж їй відповідав: «Не 
можу тобі сказати більше, 
ніж про це говорить Біблія. 
Така вона істина…» Марія 
зрозуміла, що біблійна істи-
на є саме такою, і вирішила 
охреститися і приєднатися 
до Церкви. Пізніше жінка 
розповідала, що її подруга 
говорила їй: «Ти залишаєш 
церкву, до якої я тебе приве-
ла?» На це Марія відповіла: 
«Ні, я просто йду в справж-
ню Церкву, яка вірить 
в Ісуса та виконує Його 
заповіді». Марія, яка щиро 
прийняла Ісуса своїм Госпо-
дом і Спасителем, вірить, 
що і її подруга одного разу 
піде шляхом істини, яка 
відкрита у Святому Письмі. 
Про це вона тепер постійно 
молиться.

Слава Богу за Його чудеса, 
які Він звершує в нас і через 
нас в житті інших людей. 
Щиро молюся за громаду 
Сєвєродонецька та людей, 
що прийняли Христа і ще 
приймуть, адже програма 
продовжується. Нехай Бог 
благословить усі міста сходу, 
пасторів, громади і всіх 
людей, що проживають там. 
Нехай Господь благословить 
усю Божу Церкву в Україні 
для активного і посвяченого 
служіння Йому та людям.

Якщо ми любимо Господа 
і людей, то спасіння ближніх 
буде головним пріоритетом 
як служителів, так і рядових 
членів Церкви. Якщо ми 
щодня вболіватимемо за 
спасіння своїх рідних, знай-
омих, друзів, мешканців на-
ших міст і сіл, Бог обов’язко-
во пошле нам зацікавлених 
людей, яким ми зможемо 
розповісти про дивовижну 
любов Ісуса Христа.   

Володимир 
Велечук

У міському будинку культури м. Сєвєродонецьк 
з 28 лютого по 12 березня проходила соціально-
євангельська програма «Надія є для кожного».
Разом із місцевим пастором Олексієм Короб-
кою та активом громади ми намагалися ство-
рити теплу сімейну атмосферу в залі. З Божою 
допомогою нам вдалося це зробити. У дві зміни 
програму відвідувало щодня понад 250 осіб.

НАДІЯ Є  ДЛЯ КОЖНОГО

Три покоління однієї сім’ї

Марія в день свого 
хрещення

Хрещення в Сєвєродонецьку



№ 5 (311) 2016 Адвентистский вестник 15

Завжди приємно 
отримувати від 
Бога благосло-
вення, але ще 
краще, коли ти 
можеш стати ка-
налом, через який 
Господь виливає 
Свої благосло-
вення на інших.

Во время просмотра 
программы «В контексте» 
на телеканале «Надія», 
Любовь из г. Северодо-
нецк Луганской области 
увидела рекламу пособия 
по изучению Библии в 
Субботней школе и решила 
позвонить в контакт-центр, 
чтобы заказать пособие. 
В разговоре с оператором 
выяснилось, что женщина 
уже давно изучает Библию 
самостоятельно и изъявила 
желание еще глубже пони-
мать Слово Божье. Учитель 
Школы Библии по телефо-
ну предложила женщине 
изучение уроков «Верую» и 
рассказала о предстоящей 
Евангельской программе 
Церкви АСД на востоке 
Украины, которая должна 
была проходить и в городе, 
где проживает Любовь.

Женщина с радостью 
приняла приглашение, уз-

нав, что на программе мож-
но будет принять крещение. 
Любовь заключила долго-
жданный завет с Иисусом.

Нет ничего случайного. 
Закономерность событий 
в нашей жизни мы можем 
увидеть только спустя 
некоторое время. Это будто 
рассматривать картину на 
разных расстояниях. Дета-
ли видны вблизи, а суть – 
когда сделаем пару шагов 
назад и смотреть в целом. 
Наши жизни – это галерея 
неповторимых картин, 
которые рисует Бог. Можем 
ли мы представить, с каким 
удовольствием Он попол-
няет Cвою экспозицию все 
новыми и новыми ше-
деврами? И, как настоящий 
Художник, Он не скрывает 
Cвои работы, а наоборот, 
хочет, чтобы их увидели как 
можно больше глаз и вдох-
новились Его творением!

На сході України прожи-
вають мої родичі – рідні 
дядько та тітка, – яких 
я давно не бачила. Ми 
періодично повідомляємо 
один одному, що з нами все 
гаразд. І коли я дізналася, 
що в місто, де вони прожи-
вають, їде команда з уніону 
для проведення євангельсь-
кої програми, то зрозуміла, 
що це чудова можливість 
поділитися з ними Божою 
вісткою.

Я приготувала невеликий 
подарунок, зокрема кни-

ги про здоров’я та газети 
«Вічний Скарб» і «Моя 
здоровая семья», і передала 
його через одного з членів 
команди. Я молилася, щоб 
мої родичі відгукнулися 
на запрошення відвідати 
програму.

Коли моя мама дізнала-
ся, що я підготувала для 
них подарунок і книги, то 
відразу ж зателефонувала 
тітці й сказала, що до них 
прийдуть мої друзі. Мама 
також розповіла, що вони 
будуть проводити цікаву 

програму й порекоменду-
вала моїй тітці відвідати її. 
Мене дуже здивував учинок 
мами, адже вона не є чле-
ном Церкви АСД і вважає 
себе православною.

 Як приємно було почути, 
що моя тітка відвідала при-
наймні одну зустріч. «Дя-
кую щиро за книги й газети, 
які ти нам передала, – на-
писала вона в записці, яку 
вклала в подарунок. – Мене 
дуже цікавить тема здо-
ров’я, і я із задоволенням 
прочитаю ці книги. Також 

твої друзі запросили нас на 
програму. Я обов’язково 
туди піду».

Раніше мої родичі не 
хотіли нічого чути про Бога, 
а тим більше відвідувати 
програми. Але я бачу, як Гос-
подь протягом довгих років 
працював над їхніми серця-
ми, пом’якшуючи їх і спону-
каючи прислухатися до Його 
голосу. Нехай наш великий 
Бог і далі благословляє їх 
і веде Своїм шляхом.

Єва Мариніна

НЕТ НИЧЕГО СЛУЧАЙНОГО

БОГ ДІЄ ЧЕРЕЗ НАС

Нет ничего случайного. 
Закономерность событий 
в нашей жизни мы можем 
увидеть только спустя 
некоторое время.



Адвентистський вісник № 5 (311) 201616

Щомісячна газета
«Адвентистський 
вісник» видає 
Церква АСД 
в Україні

Адреса: 04071, Київ,
вул. Лук’янівська, 9/10 –А
dzherelo@ukr.net
www.lifesource.com.ua
тел. (044) 467-50-72

Директор видавництва «Джерело життя» Василь Джулай
Головний редактор видавництва «Джерело життя» Лариса Качмар
Відповідальний редактор газети «Адвентистський вісник» Лідія Власик
Редакційна колегія: С. Носов, В. Велечук, Г. Безкровний
Над номером працювали: Л. Шаповал, М. Опіяр, А. Борисовська 
Дизайн та верстка: Ю. Смаль

Газета виходить у перших числах кожного місяця. Розповсюджується через конференції.

РЕЙС 847

Мій батько завжди був 
для мене наставником 
у всіх аспектах життя. 
Пам’ятаю, як він увесь 
час дякував людям за хо-
рошу роботу. Я помітила, 
що він особливо виділяв 
тих, хто працює у сфері 
обслуговування, їхню 
роботу ми найчастіше 
сприймаємо як належне. 
Одного разу тато по-
хвалив стюардесу, якій 
довелося зіткнутися з 
грубими пасажирами. Я 
намагалася наслідувати 
приклад мого батька і 
ставитися до ближніх із 
ввічливістю та повагою.

Минулого року ми 
з чоловіком летіли на 
відпочинок. Політ тривав 
чотири години. Я сиділа 
між своїм чоловіком і 
досить огрядною жінкою, 
яка постійно кашляла. За-
раз я розумію, що це був 
звичайний кашель, але 
тоді мені так не здавалося. 
Через кожні 15 секунд 
вона все кашляла і кашля-
ла. Мені стало недобре.

Зрозумівши, що ця 
жінка не просто заражає 
мене, але ще й дуже дра-
тує, я почала молитися: 
«Господи, будь ласка, не-
хай ця жінка припинить 
кашляти». Але кашель 
продовжувався.

Тоді мені спало на 
думку, що, можливо, ця 
жінка дуже нещасна. 
Тому я змінила свою мо-
литву: «Господи, нехай у 
цієї жінки все буде добре. 
Нехай кашель перестане 
мучити її, щоб їй стало 
легше». Трохи пізніше ка-
шель майже припинився, 
і я стала терплячішою.

Під час цього польоту 
пасажири могли подума-
ти, що мені, мабуть, було 
некомфортно сидіти по-
руч із цією жінкою, але це 
було не так. Наприкінці 
польоту я навіть засну-
ла, поклавши голову на 
плече чоловіка, як раптом 
відчула щось на своїх 
колінах. Коли я розплю-
щила очі, на мій подив, 
побачила подарунок, на 
якому було написано: 
«Спасибі за вашу усмішку 
й манери. Від Американ 
Еарлайнс. Рейс 847».

Сьогодні цей подару-
нок нагадує мені, що до 
людей завжди потрібно 
ставитися з повагою, мо-
литися за тих, хто завдає 
незручностей, тому що 
вони самі відчувають себе 
не зовсім комфортно.

Чи можете ви прига-
дати того, хто завдає вам 
незручностей? Можливо, 
настав час помолитися?

«А Я кажу вам: Любіть ваших 
ворогів, благословляйте тих, 
що проклинають вас, робіть 
добро тим, що ненавидять вас, 
і моліться за тих, що кривдять і 
переслідують вас» (Матв. 5:44).

ОТКУДА ЗНАЕШЬ?!
Возможно, вечером сегодня  
Ты, как обычно, выпьешь чай,
И мысли будут где угодно,
Суетных дум – хоть отбавляй.

Возможно, включишь ты программы,
Что отвлекают от забот,
И, просмотрев чужие драмы,
Своей судьбы не видя ход.

Спокойно примешь ванну,
Устало ляжешь ты в постель, 
Промчится мысль: «Завтра встану,
И будет снова новый день».

И перед сном поразмышляешь,
Как воплотишь свою мечту.
Но, строя планы, ты не знаешь,
Глаза откроешь ли к утру.

Когда твой час? Спустя неделю?
Еще пять лет? И где черта?
Что ждет тебя за Божьей дверью? 
Она надолго заперта?

Какому веришь ты гаранту?
Кому ты душу доверял?
Ведь нашу жизненную карту 
Никто нам в руки не давал.

Но ты решил, что все предвидишь,
И примирение с Творцом
Опять на завтра отодвинешь, 
А завтра, покидая дом…

Откуда знаешь, сев в машину
И дверь захлопнув за собой,
Что, как и прежде, будут силы
Открыть ее своей рукой?..

Не знаешь, обувь обувая,
Ее дано ли снова снять…
Прошу: не медли с покаяньем!
Зачем навеки умирать?

Не отвергай подарок Божий,
Сейчас молись! Сейчас и тут!
Возможно, через час не сможешь
Не хватит слов или секунд…

Наталья Шевченко

Самые смиренные 
и простые ученики 
Иисуса могут быть 
благословением для 
других. Часто они 
даже не сознают, что 
делают что-то осо-
бенно хорошее, но 
их непроизвольное 
благотворное влия-
ние может вызвать 
волны благословений, 
которые будут рас-
ходиться дальше и 
сильней, хотя сами 
последователи Иису-
са могут и не знать о 
плодах своего влияния 
до дня окончатель-
ного воздаяния. Им 
и невдомек, что они 
совершают что-то 
великое. Таким людям 
не нужно тревожиться 
об успехе, а спокойно 
идти вперед, добро-
совестно совершая 
дело, порученное 
Богом. Тогда их жизнь 
не будет напрасной. 
Они будут все больше 
уподобляться Христу. 
Являясь соработника-
ми Бога в этой жизни, 
они готовятся к более 
высокому труду и 
светлой радости жиз-
ни грядущей 

Э. Уайт. Христианское 
служение, с. 102

НЕПРОИЗВОЛЬНОЕ 
БЛАГОТВОРНОЕ 
ВЛИЯНИЕ




