
Адвентистський 
ВІСНИК

Адвентистский ВЕСТНИК
газета Церкви християн адвентистів сьомого дня в Україні 

№ 4 (310) 
квітень 
2016

Бог є любов

4 6 9 10Быть 
благословенным 
или благословением

«Подобно нам
искушен во всем, 
кроме греха»

Йов відчув 
це… І ви 
можете! 

Сможете ли 
вы уйти, 
не оглядываясь? 

НЕЙМОВІРНА 
ВІРА

Господь бажає допомогти 
нам у подоланні наших 
труднощів. Однак ми 
очікуємо від Бога, що як 
тільки ми висловимо своє 
прохання, воно одразу 
ж має бути виконаним, 
і тільки таким чином, як 
нам хочеться. Ми боїмося 
труднощів, і коли вони 
з'являються в нашому 
житті, ми розчаровуємося: 
«Бог про мене не дбає, 
Він мене залишив». 
Проте Господь хоче, щоб 
ми докладали зусиль, 
формували свій характер, 
не розчаровувалися, 
були наполегливими. 
У Бога завжди є вихід 
навіть з найскладнішої 
ситуації. І тоді, коли 
обставини зачиняють 
одні двері, Бог 
відчиняє інші. 2



Адвентистський вісник № 4 (310) 20162

Невже людство перед Другим 
приходом Христа буде таким, 
як у Содомі й Гоморрі? Що 

Спаситель хоче сказати нам цими сло-
вами? Що Він хоче пробудити в нашій 
свідомості? Які зміни Він хоче бачити в 
нашому житті? 

Перш ніж сказати ці слова, Ісус роз-
повів притчу про нечестивого суддю та 
бідну вдову (див. Луки 18:1-8). Чи не на-
гадує вам ця історія наш час? Адже бід-
ні люди в нашому суспільстві не мають 
ніякого захисту: не даси грошей – тебе 
ніхто не вислухає. На жаль, ті посадов-
ці, які мали б захищати права людей і 
притягати винних до відповідальності, 
нерідко бувають несправедливими й не 
виконують своїх обов’язків. Слова, ска-
зані Христом: «Був один суддя, що Бога 
не боявся і людей не соромився» (в. 2), 
нині певною мірою стосуються й нашо-
го суспільства, зокрема тих, які мають 
владу й повинні захищати простий 
люд, але насправді цього не роблять. 
І ми запитуємо себе: чи легко зберегти 
віру, бачачи таку несправедливість?

Читаючи вірші, що передували цій 
притчі (див. Луки 17:20-37), ми бачимо, 
що все це було сказане в контексті Дру-
гого приходу Христа. Яким буде світ у 
той час? Як нам готуватися, щоб гідно 
зустріти Господа? Що робити, щоб не 
загинути, як мешканці землі під час 
потопу чи жителі Содому й Гоморри? 
Слова Ісуса в цьому уривку вказують на 
те, що люди перед Другим приходом: 

  будуть байдужими, не дбати-
муть про своє спасіння;

 будуть самовпевненими, вважа-
тимуть, що самі зможуть вирішити 
всі свої проблеми;

 вестимуть гріховний спосіб 
життя. 

Хіба люди сьогодні не байдужі до 
свого спасіння? Хіба вони не самовпев-
нені та не вважають, що вирішать усе 
без Бога? Хіба вони не ведуть гріховний 
спосіб життя? Люди підсвідомо розумі-

ють, що потрібно буде дати звіт перед 
Богом за свої вчинки, однак у їхньому 
житті нічого не змінюється. 

Христос розповідав цю притчу не 
язичникам, а віруючим людям. Яку ми 
бачимо тут основну проблему? Чому 
люди такі байдужі, самовпевнені, запо-
падливі до гріховних розваг? Ниніш-
ній стиль життя практично нічим не 
відрізняється від того, який був тисячі 
років тому. Часто, коли ми приходимо 
до Бога, до церкви, у нас є певні бажан-
ня, які, на нашу думку, Господь повинен 
виконати. Ми хочемо краще житло, 
кращий автомобіль, кращий одяг або 
мобільний телефон. Ми бажаємо, щоб 
Бог звільнив нас від труднощів життя 
і дав усе, що нам потрібно. Саме це є 
однією з причин, чому люди розчарову-
ються в Бозі. Ми вважаємо, що Господь 
повинен виконати всі наші забаганки. 

Коли ми читаємо Біблію і чогось 
не розуміємо в ній, то телефонуємо 
пастору чи друзям. Але чому ми не 
хочемо розгорнути Слово Боже, книги 
Духа пророцтва, коментарі, довідни-
ки й дослідити глибше незрозуміле 
питання? Христос закликав людей: 
«Дослідіть Писання!» (Івана 5:39). 
Чому Бог допускає в нашому житті 
труднощі? Бо в труднощах формуєть-
ся характер. І коли ми їх долаємо, то 
стаємо міцними та сильними. 

Господь бажає допомогти нам у подо-
ланні цих труднощів. Однак ми очікує-
мо від Бога, що, як тільки ми вислови-
мо своє прохання, воно одразу ж має 

бути виконаним, і тільки таким чином, 
як нам хочеться. Ми боїмося трудно-
щів, і коли вони з’являються в нашому 
житті, ми розчаровуємося: «Бог про 
мене не дбає, Він мене залишив». Проте 
Господь хоче, щоб ми докладали зусиль, 
формували свій характер, не розчаро-
вувалися, були наполегливими. 

Повернемося до притчі про бідну 
вдову. Хто їй допоміг? Суддя-безбож-
ник, який сам казав про себе: «Я і Бога 
не боюся, і людей не соромлюся» (Луки 
18:4). Проте він допоміг, щоб жінка 
йому не докучала. Тоді Христос сказав: 
«То хіба Бог не захистить вибраних 
Своїх, що кличуть до Нього день і ніч? 
Чи буде Він зволікати щодо них?.. Він 
оборонить їх негайно!» (Луки 18:7, 8). 

...Понад 15 років тому я застудився, 
їдучи на домашню церкву, й захворів 
на гайморит. Дуже важко було звер-
шувати служіння, бо цілий місяць 
відчував головний біль. Тоді постало 
питання про придбання транспорту, 
який би захищав від вітру та переохо-
лоджень. Ми з дружиною вирішили, 
що нам необхідний автомобіль, але де 
взяти гроші на його придбання? Ми 
молоді, у нас маленька дитина, коштів 
немає. Вирішили молитися. Дружина 
запропонувала надіслати вирізку з 
журналу, щоб виграти автомобіль. 
«Давай ми виріжемо, надішлемо і 
будемо молитися, щоб Бог подарував 
нам цей автомобіль». Я не вірив у 
це. А ви б повірили? Ми надіслали й 
почали щодня молитися про це разом 
з нашим чотирирічним сином. Минув 
тиждень, другий, третій – і ми пере-
стали молитися. Проте наша дитина 
щовечора продовжувала молитися 
про це. Звичайно ж, ми не виграли. 
Але наш син про це не знав, а просто 
наполегливо молився. 

Минуло декілька місяців, до нас 
зателефонувала теща і сказала: «Я 
подумала, що вам зараз потрібен авто-
мобіль, і я готова вам дати гроші, щоб 

НЕЙМОВІРНА ВІРА

Христос каже: «Однак, 
як прийде Людський Син, 
то чи знайде Він віру на 
землі?»  (Луки 18:8). Цей 
біблійний текст нагадує 
мені розмову Авраама 
з Богом, коли він благав 
помилувати Содом і 
Гоморру, проте в цих 
містах не знайшлося 
й десяти праведників. 
Тому Господу довелося 
знищити ці міста – 
урятувалися тільки 
Лот і його дві доньки.

«Я не можу дати вам своєї 
віри, ні чоловік дружині, 
ні дружина чоловікові, ні 

батьки дітям, ні діти 
батькам. Віра є особистою. 
Ми повинні самі її розвивати 

з Богом» 



№ 4 (310) 2016 Адвентистский вестник 3
ви купили його». Я тоді зрозумів, що 
моя віра надто мала, а віра маленької 
дитини, яка наполегливо молилася, 
здійснила чудо. Бог почув і дав відпо-
відь, на яку ми й не сподівалися. Саме 
в цьому полягає наша довіра Творце-
ві: Бог краще знає, що нам потрібно. 
Тож не опускаймо рук, долаючи певні 
труднощі, молімося наполегливо, і Бог 
дасть нам те, що потрібно, і тоді, коли 
нам потрібно. 

«І через поширення беззаконня 
охолоне любов багатьох. А той, хто 
встоїть до кінця, буде спасенний» 
(Матв. 24:12, 13). Бідна вдова витерпіла 
до кінця, незважаючи на труднощі, 
наполегливо докладала зусиль і нарешті 
отримала те, що хотіла. У неї була віра. 
Бідна вдова знала, що їй допоможе 
Господь. 

Якщо ми сьогодні будемо слухати і 
сліпо вірити в те, що говорять по радіо 
і показують по телевізору, читати те, 
що пишуть у ЗМІ й Інтернеті, наша віра 
не буде сильною. Там немає надії. Ми 
повинні більше молитися, читати Сло-
во Боже. Уся проблема в тому, що ми 
не боремося в молитві з Богом. Ми не 
досліджуємо Його Слово і не згадуємо 
ті обітниці, які Господь залишив нам. 
Ми не трудимося з Богом і не бачимо, 
як Він діє в нашому житті. 

Відкиньмо те, що руйнує нашу віру й 
подивімося в іншому напрямку, адже 
ми сприяємо або росту святості, або 
беззаконня. Якщо ми говоритимемо 
лише про погане, нарікатимемо, то 
посіємо тільки зневіру. Ми повинні 
шукати те, що нас об’єднує, що зміцняє 
нашу віру. У цьому буде наша сила. 

Люди з відразою описують, як жи-
вуть керівники державного чи місце-
вого рівнів. Люди не задоволені. А як 
Біблія навчає нас чинити? «…Прошу, 
щоб звершувати молитви, благання, 
прохання, подяки за всіх людей, за 
царів і за всіх, що при владі, щоб нам 
жити тихим і спокійним життям – 
в усякій побожності та чистоті. Бо 
це добре і до вподоби нашому Спаси-
телеві, Богові» (1 Тим. 2:1-3). Коли ми 
молитимемося, то Святий Дух вплива-
тиме на керівників держави. І тоді вони 
будуть приймати кращі рішення, аніж 
якби вони робили це без молитви. Тому 
давайте молитися й вірити в те, що 
Господь діє і через цих людей. 

Коли настає розчарування, нам 
потрібна віра. Легко вірити, коли все 
добре: коли в тебе є дах над головою, 
тепло, їжа, коли ти маєш роботу 
й можеш придбати все необхідне. 
Добре вірити, коли ми вільно можемо 
щосуботи ходити до церкви. Та чи 
легко вірити, коли тобі кажуть: або 
ти працюєш у суботу, або звільняйся; 
або напиши у звіті неправдиві цифри, 
або шукай нову роботу? Тоді вірити 
непросто. Проте саме в таких ситу-
аціях нам потрібна віра. Саме тоді 
перевіряється наша довіра Богові. Ми 

виявляємо справжню віру, коли дові-
ряємо Христу постійно: і коли добре, 
і коли важко, і коли не бачимо ніяких 
перспектив. Саме тоді найважливіше 
довіряти Богові й бути впевненим, що 
Він нас не залишить. Він не залишив 
бідну вдову, не залишить і нас. 

Нам постійно потрібно розвива-
ти віру в молитві. Наша молитва не 
повинна бути формальною, коли ми 
зранку провели на колінах декілька 
хвилин і побігли далі. Нам необхідно 
в молитві боротися з Богом, розпові-
дати Йому про всі свої переживання. 
Терпеливо чекайте, досліджуйте Слово 
Боже, вірте обітницям, переживайте з 
Богом ті досвіди, які Він посилає вам 
у житті.

Ми повинні постійно озиратися 
назад, щоб бачити й пам’ятати, що 
Бог зробив для нас. Можливо, були 
моменти, коли здавалося, що наше 
життя закінчується, немає жодних 
перспектив, нічого доброго попереду 
на нас чекає. Однак, бачачи руку Божу 
в нашому житті, ми й надалі можемо 
довіряти Йому. 

Христос показує приклад Ноя, одно-
го з великих мужів віри. Він 120 років 
будував ковчег, терпів глузування, 
однак робив те, що йому сказав Бог. 
І навіть коли він зайшов у ковчег і 
двері зачинилися рукою могутнього 
ангела, ще сім днів не було дощу. Люди 
насміхалися з Ноя. Чи легко було 
йому? Але через сім днів вони пере-
стали сміятися, бо почав лити дощ. 
Тільки Ной, який послухав Бога, був 
урятований разом зі своєю сім’єю. 

А як щодо Авраама? Бог пообіцяв 
йому сина, але Авраамові довелося чека-
ти аж 25 років до виконання обітниці. І 
найкращою ілюстрацією довіри до Бога 
є слова пророка Авакума, який жив у 
нелегкий час. До влади прийшов без-
божний цар, який вдавався до репресій 
щодо людей, котрі поклонялися живому 
Богові. Книга, яку написав Авакум, за-
кінчується прекрасними словами: «Коли 
б фіґове дерево не зацвіло, і не було б 
урожаю в виноградниках, обманило за-
йняття оливкою, а поле їжі не вродило 
б, позникала отара з кошари і не стало 
б в оборах худоби, – то я Господом 
тішитись буду й тоді, радітиму Богом 
спасіння свого! Бог Господь – моя сила, 
і чинить Він ноги мої, як у лані, і во-
дить мене по висотах!» (Авак. 3:17-19). 

У нашому житті таке також може ста-
тися, адже наближається той час, коли 
ми, віруючі люди, будемо оголошені 
поза законом, коли до нас прийдуть і 
будуть забирати все, що побачать, на-
магатимуться забрати наших дітей, бо 
ми «неправильно» їх виховуємо. Однак 
Бог говорить, що навіть якщо ми все 
втратимо, все одно потрібно довіряти 
Йому до кінця. Ось тут і потрібні осо-
блива віра й наполегливість. 

Бог сьогодні запитує: «Яка твоя віра?» 
Чи довіряю я Богові в усіх обставинах 
свого життя? Чи довіряю Господу, коли 
сам можу тримати ситуацію під конт-
ролем? Чи розвиваю я щоденно свої 
стосунки з Богом у молитві, у читанні 
Слова Божого, у співпраці з Ним? 
Тому що саме за допомогою цього 
формується моя віра. Я не можу дати 
вам своєї віри, ні чоловік дружині, ні 
дружина чоловікові, ні батьки дітям, 
ні діти батькам. Віра є особистою. 
І навіть пастор, пресвітер чи диякон не 
допоможуть нам у цьому. Вони лише 
можуть підказати, де цю віру взяти. 
Ми повинні самі її розвивати з Богом.  

Яке рішення ми приймаємо сьогод-
ні? За будь-яких обставин ми можемо 
довіряти Богові, адже в Нього завжди 
є вихід навіть з найскладнішої ситуа-
ції. І тоді, коли обставини зачиняють 
одні двері, Бог відчиняє інші. Пам’я-
таймо про це. Надіймося на Господа! 
Довіряймо Йому – і Він буде діяти в 
нашому житті!

Володимир 
Куцій

«Бог краще знає, що 
нам потрібно. Тож не 

опускаймо рук, долаючи 
певні труднощі, молімося 

наполегливо, і Бог дасть нам 
те, що потрібно, і тоді, коли 

нам потрібно» 

«У Бога завжди є вихід навіть 
з найскладнішої ситуації. 

І тоді, коли обставини 
зачиняють одні двері, Бог 

відчиняє інші» 



Адвентистський вісник № 4 (310) 20164

Но говорил ли вам 
кто-нибудь, что вы – благо-
словение для него, что вы 
помогли разрешить его 
проблему? 

Что лучше: быть благосло-
венным или быть для кого-
то благословением? Между 
двумя этими понятиями есть 
разница.

В книге Бытие Бог го-
ворит Аврааму: «Я про-
изведу от тебя великий 
народ, и благословлю тебя, 
и возвеличу имя твое; и 
будешь ты в благословение» 
(Быт. 12:2). Господь обеща-
ет благословить Авраама, 
но потом говорит, что он 
будет и благословением для 
других.

Без обретения благосло-
вений от Бога невозможно 
стать благословением для 
людей. Но как часто мы, же-
лая быть благословенными, 
жаждем получить эти благо-
словения только для себя. В 
27-й главе книги Бытие опи-
сана история борьбы между 
двумя братьями – Исавом и 
Иаковом – за благословения. 
Их отец Исаак, не зная, ког-
да умрет, решил благосло-
вить своего первенца Исава 
(см. Быт. 27:1-4). Особое 
благословение, которое он 
хотел дать своему первенцу, 
в Божьем плане предназна-
чалось для другого сына. Но 
Исаак решил благословить 
того сына, которого больше 
любил. 

Исааку нравились блюда 
из дичи, которую приносил 
Исав, и, перед тем как благо-
словить сына, он попросил 
его приготовить и принести 
любимое кушанье. Исав не 
понимал ценности отцов-

ского благословения, равно 
как и священства, и веры. 
По духу он был воином, ему 
больше нравилась мирская 
жизнь, нежели духовная, но 
он хотел получить это благо-
словение. Его отец Исаак не 
знал, что проживет после 
этого события около сорока 
лет. Благословение сыновей 
было несвоевременным, но 
Исаак боялся. Некто сказал, 
что страх – это потеря веры 
в Бога. Исаак, потеряв связь 
с Господом, начал торопить 
события. Он хотел дать 
благословение своим детям, 
которое не соответствовало 
Божьей воле. 

Ревекка, услышав, что 
сказал Исаак старшему 
сыну, сразу же рассказала 
об этом младшему. Сердце 
матери было больше привя-
зано к Иакову. Она помни-
ла слова ангела о том, что 
меньший сын будет боль-
шим. Так сказал Сам Бог, 
и так должно было быть. 

Иаков был, что называ-
ется, домашним ребенком. 
Повзрослев, он не утратил 
своего спокойного, миро-
любивого нрава. Он ценил 
духовность, священство, 
священные истории. Мать 
предложила Иакову обма-
нуть отца: приготовить его 
любимое блюдо и, назвав-
шись Исавом, получить 
благословение. 

Желая, чтобы наши семьи 
обрели благословение, мы, 

естественно, хотим им добра. 
Но для нас, родителей, эта 
библейская история – пре-
достережение, дабы мы 
не принесли проклятия в 
наши семьи. Необдуманные 
поступки Иакова и его отца 
Исаака привели к ссоре и 
последующей вражде двух 
братьев. Как много зависит 
от родителей! Они могут 
создать в своих семьях атмо-
сферу как благословения, так 
и проклятия. 

Иаков боялся, что отец 
узнает его и проклянет, но 
мать убедила его, что в этом 
случае проклятие ляжет 
на нее. Ревекка научила 
сына, как нужно поступить: 
обмотать руки шерстью, 
чтобы они стали похожи на 
руки Исава, и надеть одежду 
брата. Нужно было сделать 
все возможное, чтобы отец 
принял младшего сына за 
старшего. Мать учила сына 
искусству обмана, хотя, 
честно говоря, он и раньше 
прекрасно умел это делать. 
Вспомните, как Иаков посту-
пил с братом, купив перво-
родство за чечевицу.

Переодетый Иаков подо-
шел к отцу и на его вопрос 
без тени смущения ответил, 
что именно он – Исав. Отец, 
желая развеять сомнения, 
устроил Иакову еще одно 
испытание: попросил сына 
подойти ближе, чтобы по-
целовать его. Почувствовав 
запах одежды Исава, Исаак 
поверил и благословил сына. 

Благословение, за которое 
так боролись братья, было 
получено путем обмана. 
В Библии очень подробно 
описан момент  получения 
Иаковом отцовского благо-

словения (см. Быт. 27:26-29). 
Однако это благословение 
было односторонним: в нем 
говорилось о том, что у сына 
будет все хорошо, об изоби-
лии материальных благ, о том, 
что его братья будут служить 
ему. Тем, кто благословляет 
сына, также будет хорошо, 
а тем, кто проклинает его, – 
плохо. Однако Аврааму Бог 
обещал, что, благословив его, 
сделает его благословением и 
для окружающих. 

Исполнилось ли это благо-
словение в жизни Иакова? 
Например: «И да поклонятся 
тебе племена» (Быт. 27:29). 
Последующие двадцать лет 
служил он, а не ему служили. 
«И да поклонятся тебе сыны 
матери твоей…» За 20 лет 
Исав ни разу не поклонился 
Иакову. Когда Исав вышел 
навстречу Иакову, Иаков, 
приветствуя его, семь раз 
поклонился ему, сказав: 
«Идет раб твой…» (см. Быт. 
32:18, 20). Желая взять в 
жены Рахиль, Иаков был 
обманут Лаваном. Двадцать 
лет рабского труда, двадцать 
лет скитаний! «Но он же 
получил отцовское благосло-
вение», – скажете вы. 

Только спустя двадцать 
лет Иаков получил насто-
ящее благословение. «И 
остался Иаков один. И 
боролся Некто с ним до по-
явления зари;  и, увидев, что 
не одолевает его, коснулся 
состава бедра его, и повре-
дил состав бедра у Иакова, 
когда он боролся с Ним. И 
сказал: отпусти Меня; ибо 
взошла заря. [Иаков] сказал: 
не отпущу Тебя, пока не бла-
гословишь меня. И сказал: 
как имя твое? Он сказал: 

В молитвах мы часто просим, чтобы 
Бог обильно благословил нас, ведь 
каждый из нас хочет, чтобы у него 
все было хорошо. Иногда мы слышим 
от окружающих: «У тебя есть семья, 
дом, машина, средства, ты здоров. 
Чего тебе еще нужно, ведь ты и так 
благословенный человек?»

БЫТЬ БЛАГОСЛОВЕННЫМ 
ИЛИ БЫТЬ 
БЛАГОСЛОВЕНИЕМ

Желаю вам не раз 
услышать в свой 
адрес: “Ты для 
меня особое 
благословение!”

«Благословение Иакова Исааком», Говерт Флинк, 1638 г.



№ 4 (310) 2016 Адвентистский вестник 5

Читаючи Євангеліє 
від Івана, звернімо 
увагу на такі вірші: 
«Багато інших чудес 
зробив Ісус перед 
Своїми учнями, які не 
записані в цій книзі. А 
це було написане, щоб 
ви повірили, що Ісус є 
Христос, Син Божий, 
і щоб вірячи, життя 
мали в Його Ім’я» 
(Івана 20:30, 31).

З людського погляду, 
автору було б доречно 
на цьому і закінчити 
написання Євангелія. 
Але Бог надихнув 
Святим Духом Івана 
взяти перо й дописа-
ти ще один розділ. У 
цьому розділі містить-
ся особлива вістка для 
кожного. Вона написа-
на з особливою метою.

Нам знайома історія 
зречення Петра та 
його щире покаяння 
перед Богом. Святе 
Письмо говорить про 
це так: «Обернувшись, 
Господь поглянув на 
Петра; і Петро зга-
дав слова Господа, як 
сказав Він йому: Пер-
ше ніж півень сьогодні 
заспіває, відречешся 
від Мене тричі! І 
вийшовши геть, він 
гірко заплакав» (Луки 
22:61, 62).

Петро розкаявся, 
усвідомив свій гріх, 
але в його свідомості 
залишилося одне 
невирішене запи-
тання. Воно часто 
глибоко заховане, але 
вагоме: як на мене 
зараз дивиться Ісус? 
Це питання мучить 
людину, яка згрішила, 
зрадила свої переко-

нання, зробила те, 
про що багато разів 
шкодувала, але нічого 
не могла змінити.

Душа Петра напов-
нилася болем. Що ро-
бить людина в такому 
стані? На жаль, часто 
продовжує падати ще 
нижче або занурю-
ється в роботу, щоб 
заглушити переживан-
ня через невирішені 
духовні проблеми.

Ісус любив Петра, 
як і раніше, бачив і 
розумів порожнечу 
його душі. Тому Він 
чекав зустрічі з ним на 
березі. Ми бачимо, як 
Петро хотів зустрі-
тися зі Спасителем, 
він не міг дочекатися, 
поки човен допливе 
до берега. Ісус знову 
зустрівся поглядом 
з Петром. У  цьо-
му погляді апостол 
побачив прийняття 
і турботу. Ісусові 
запитання проникали 
в глибину душі Петра, 
щоб запевнити його: 
«Я довіряю тобі».

Потім Христос 
сказав: «Іди за Мною» 
(Івана 21:19). Ці 
слова – покликання 
бути учнем Господа. 
Христос повторив 
заклик і відновив 
Петра повністю. Такий 
наш Ісус. Незважаючи 
на падіння й помилки, 
Він не тільки любить, 
але й довіряє вам, 
любий друже! Господь 
ніколи не перестає 
любити вас!

Володимир 
Нестерук

Иаков. И сказал: отныне имя тебе 
будет не Иаков, а Израиль; ибо 
ты боролся с Богом, и человеков 
одолевать будешь» (Быт. 32:24-28). 

Иаков повторно просил благо-
словения, потому что чувствовал: 
благословения у него на самом 
деле не было, ведь он украл его у 
другого человека. Иаков не знал, 
как сложатся его отношения с 
братом. Он чувствовал, что все его 
беды от того, что он не благослов-
лен Богом. Иаков хотел положить 
этому конец, он понимал, с Кем 
борется, и умолял о благослове-
нии. Иаков осознал, что до сего 
дня шел не в том направлении. 

Когда Сам Бог благословил его 
и дал ему другое имя, он уже не 
боялся ни за свою жизнь, ни за 
свое имущество. Все изменилось. 
Он не боялся быть благословени-
ем. Исав, который внушал Иакову 
такой сильный страх, побежал 
навстречу ему, обнял его, и оба 
брата заплакали. Конец этой исто-
рии был совершенно иным – не 
таким, каким его видел Иаков. 

Я часто думаю о том, каким 
образом мы с вами сегодня можем  
быть благословением для своих 
семей и для окружающих нас лю-
дей. Конечно, мы можем поддер-
жать, ободрить кого-то, о ком-то 
помолиться. Это важно, но этого 
недостаточно. Ребенок всегда по-
чувствует, что вы любите его, если 
вы обнимете, поцелуете его, ис-
полните какую-нибудь его просьбу. 
Благословением для ребенка будут 
родители, не только говорящие 
о Боге и читающие Священное 
Писание, но и проявляющие 
заботу, ласку и спокойствие. Мы 
должны быть благословением в 
своих поступках, в отношениях с 
другими людьми. Иаков думал, что 
благословение – это некие чудо-
действенные слова, произнесенные 
над ним, после чего он мог жить 
для себя, наслаждаясь жизнью. 

Бог желает, чтобы мы дели-
лись благословениями, которые 
Он изливает на нас, чтобы они 
проявлялись в наших словах и 
поступках. Ваши близкие и соседи 
первыми узнают о том, что в их 
доме живет благословенный 
человек, если вы будете не только 
хорошо относиться к ним, но и 
первыми убирать лестничную 
площадку, помогать донести 
тяжелые сумки, дать им денег, 
узнав об их тяжелом финансовом 
положении. Все это означает быть 
благословением. Часто мы думаем, 
что помогаем окружающим уже 
тем, что молимся обо всем мире, 
обо всех страждущих и голодных. 
Сказать мы можем многое, но как 
важно хоть что-то сделать. 

Христос любил быть благосло-
вением. Он помогал людям, решал 
их проблемы, утешал их в скорби, 
исцелял, привлекая их к Себе. 
Помогая другому, мы призваны 
по примеру Христа послужить 
этому человеку, даже если он сам 
виноват в своих бедах. 

Однажды мне пришлось до-
бираться в церковь на попутке. 
Машина с большой скоростью 
мчалась по шоссе, и я вспомнил 
о своем друге, который так же 
любил быструю езду и которо-
го уже нет в живых. Я решил 
рассказать о нем и о его судьбе 
водителю, молодому человеку, 
подумав, что могу стать благосло-
вением для него. Мы заговорили 
с ним о наркотиках, и он сказал, 
что наш город –  хорошее место 
для наркобизнеса. Не знаю, чем 
занимался этот молодой человек. 
Я рассказал ему о Боге и подарил 
книгу. Не знаю, как сложится его 
жизнь, но знаю, что этому миру 
мы нужны как благословения.    

Чувствуете ли вы, что Бог 
даровал вам особые благосло-
вения? Желаете ли вы быть 
особым благословением для 
окружающих? Скажите об этом 
Господу, и Он даст вам это 
счастье. Вы будете счастливы, 
если послужите кому-то. Кто-то 
по-иному начнет относиться к 
вам, к Господу, Которому вы слу-
жите, и вообще к жизни. Рассей-
те мрак в чьей-то душе, подарите 
надежду! Не закрывайте глаза 
на проблемы и переживания 
людей, замечайте их бедственное 
положение. Желаю вам не раз 
услышать в свой адрес: «Ты для 
меня особое благословение!»

Евгений 
Ващинин

ЯК НА МЕНЕ ЗАРАЗ 
ДИВИТЬСЯ ІСУС?

Ваши близкие и соседи 
первыми узнают о том, 
что в их доме живет 
благословенный человек, 
если вы будете не только 
хорошо относиться 
к ним, но и первыми 
убирать лестничную 
площадку



Адвентистський вісник № 4 (310) 20166

«Воистину, это было настоящее искуше-
ние для Христа!»1  

«Сын Божий… в пустыне победил 
искушение во сто крат сильнее лю-
бого искушения, которое когда-либо 
приходилось переносить людям». «Он 
претерпевал атаки сатанинских сил, 
которые были в сто раз сильнее и суро-
вее, чем любые из тех, которые испы-
тываем мы. В этом противостоянии 
человеческая природа Христа пере-
несла такое суровое испытание, какое 
никому из людей никогда не придется 
испытать… В тот момент небесные 
ангелы пребывали на поле боя, высоко 
поднимая свое знамя, чтобы сатана не 
преступил дозволенных ему границ 
и не подчинил себе человеческую 
природу Христа… Никакой человече-
ский разум не в состоянии охватить 
напряжение столкновения, которое 
там происходило… Иисус пошел в 
пустыню искушения, чтоб перенести 
в сто раз более тяжкое испытание, чем 
то, которому подверглись Адам и Ева».2 

Гефсимания 
Особые искушения пережил Господь 

в Гефсимании, где на Него возлагались 
грехи всего человечества. Это был не 
просто юридический акт, обозначенный 
в пророческих Писаниях знамениты-
ми выражениями: «Господь возложил 
на Него грехи всех нас… И к злодеям 
причтен» (Ис. 53:6, 12). Это было 
уникальное действо, силу которого 
Христос ощущал физически, эмоцио-
нально и духовно. На Него, безгрешно-
го, невинного, без единой тени греха, не 
познавшего греха на личном опыте, был 
возложен грех и все, что с ним связано: 
омерзение греха, бремя вины, бремя 
Божьего гнева против греха, смертные 
муки второй смерти. Если каждый 
грешник несет бремя исключительно 
своего греха, то Христос понес бремя 
греха всего человечества!

Этот гнет пронзил каждый нерв 
естества Иисуса. Невыносимая душев-
ная боль затопила все Его существо, 
святое и безгрешное. Он опасался, что 
не вынесет подобного бремени. «Душа 
Моя скорбит смертельно», – восклик-
нул сокрушенный Страдалец. Здесь был 
«самый жестокий кризис», здесь «душа 
Спасителя разрывалась от непосильно-
го бремени греха», здесь «Его человече-
ская природа была объята таинствен-
ным ужасом». Но «Он не вправе был 
воспользоваться Своей Божественной 
силой, чтобы избавиться от этих мук».

Некоторые христиане представляют 
Господа как Такового, Который непо-
колебимо, без оглядки был устремлен 
к Своей крестной смерти. Но в Геф-
симании открывается иная картина. 
«Человеческая природа Христа была 
подобна нашей… Стремление Иисуса 
избежать страданий оставалось 
таким же непреодолимым, как и у 
прочих людей… Насколько же силь-
но Его человеческая природа желала 
избежать недовольства оскорблен-
ного Бога! Как непреодолимо Его душа 
жаждала облегчения страданий! Это 
можно понять из следующих слов 
Страдальца: “Отче! О, если бы Ты 
благоволил пронести чашу сию мимо 
Меня! Впрочем, не Моя воля, но Твоя 
да будет” (Лк. 22:42)».3 

Мог ли Иисус отказаться испить чашу 
этих страданий? Даже тогда, когда Его 
руки были крепко связаны веревками, 
силой Своего Божественного всемогу-
щества Он мог легко освободиться, что 
и продемонстрировал во время ареста: 
«Иисус же, зная все, что с Ним будет, 
вышел и сказал им: кого ищете? Ему 
отвечали: Иисуса Назорея. Иисус 
говорит им: это Я. Стоял же с ними 
и Иуда, предатель Его. И когда сказал 
им: “это Я”, – они отступили назад 
и пали на землю» (Ин. 18:4-6). В тот 
момент Христос мог еще отказаться 

В статье предыдущего номера 
мы отметили, что Христос 
добровольно ограничил Себя 

пределами человеческого естества и бы-
тия. Нарушить эти ограничения, выйти 
за границы человеческих возможностей 
было величайшим искушением для 
Сына Человеческого.

Величайший искус 
Мысленно перенесемся в пустыню 

искушения, а затем в Гефсиманию, 
станем свидетелями сцен суда у пер-
восвященника и Пилата, взойдем на 
Голгофу – именно там обнаруживаются 
следы самого великого искушения для 
Божественного Страдальца: выйти из 
зависимости от Отца и совершить нечто 
для Себя Своей Божественной силой. 

Пустыня искушения  
Пустыня была на земле первым крова-

вым полем боя Сына Божьего с главарем 
восставших ангелов. «Христос побывал 
на том самом поле битвы, на котором 
пал Адам». Успех сатаны в искушении 
Адама и Евы в Едеме придал смелости 
древнему врагу Бога и человека, и «он 
горделиво похвалялся небесным анге-
лам, что когда придет Христос, приняв 
человеческую природу, то окажется 
слабее его, дьявола, и будет побежден 
его властью». Сатана «надеялся, что 
упавший духом и смертельно голодный 
Христос утратит веру в Своего Отца и 
совершит чудо для Себя. Если бы Он 
сделал это, План спасения был бы раз-
рушен». Дьявол рассчитывал «посеять в 
сердце Христа сомнения в любви Отца, 
дабы Он в порыве отчаяния и под влия-
нием острого голода использовал Свою 
чудотворную силу ради Себя Самого, 
вырвав тем самым Себя из рук Небес-
ного Отца». Какое намерение искуси-
теля стало средоточием искушения для 
Господа Иисуса? Дух пророчества дает 
этому искушению такое определение: 

«ПОДОБНО НАМ ИСКУШЕН 
ВО ВСЕМ, КРОМЕ ГРЕХА»

Серия исследований  
Часть 2

Если Христос, обладая безгрешной человеческой 
природой и Божественной, имел преимущества по 

сравнению с грешным человеком, может ли Он быть 
примером для него в преодолении искушений?



№ 4 (310) 2016 Адвентистский вестник 7
испить чашу, предназначенную для 
виновного человека, – было еще не 
поздно. Он мог стереть кровавый пот 
со Своего чела, уйти к Отцу, а грешника 
оставить самого пожинать плоды своих 
беззаконий. Именно такое решение 
дьявол нашептывал Господу, и это было 
величайшим искушением для Спаси-
теля. «Каким ужасным было искуше-
ние – предоставить человеческому роду 
самому пожинать последствия греха, 
в то время как Он стоял бы невинным 
перед Богом».4 Именно это и означало 
бы действовать по Своей воле независи-
мо от Отца. 

Суд перед распятием  
Вспомните ночной суд над Невинным 

во дворе дворца первосвященника. «У 
Него было сильное искушение про-
явить Свою Божественную силу. Одним 
словом или взглядом Он мог заставить 
Своих преследователей признать Его 
Господом над царями и правителями, 
священниками и храмом. В этих обсто-
ятельствах Ему было очень трудно со-
хранить Свое единство с человечеством, 
как Он Сам то избрал… Единственная 
надежда человечества – в покорности 
Христа всему, что Он мог вынести от 
рук и сердец людей». 

А вот сцена во время судилища Пила-
та: «Сам сатана руководил этой озверев-
шей толпой, когда она издевалась над 
Спасителем. Он хотел спровоцировать 
Иисуса на ответные действия, заста-
вить Его совершить чудо ради Своего 
освобождения и тем самым разрушить 
весь План спасения. Одно пятно в Его 
жизни, один-единственный срыв, когда 
Его челове ческое естество не смогло бы 
перенести ужасные испытания, – и Агнец 
Божий уже не был бы совершенной Жерт-
вой, могущей искупить человечество».5 

«Сойди с креста»
Ни с чем не сравнимые, нечелове-

ческие искушения Иисуса достигли 
апогея на кресте. Здесь отчетливо 
виден все тот же метод дьявольских 
наущений: внушить Христу мысль о 
том, что Бог оставил Его, и, как след-
ствие, побудить Его использовать Свое 
всемогущество – вызвать 12 легионов 
ангелов, сойти с креста и уйти к Отцу. 

Все это было в Его власти. Именно со-
вершить это, нарушив пределы челове-
ческих возможностей, искушал Господа 
дьявол устами священников, начальни-
ков и черни: «Спаси Себя Самого; если 
Ты Сын Божий, сойди с креста» (Мф. 
27:40) «На кресте Христос познал, как 
никто другой, страшную силу сатанин-
ских искушений». «Ужасными искуше-
ниями сатана терзал сердце Иисуса». 
Но Он ни одного шага не сделал вне 
зависимости от Отца. Его духовная 
«сонная артерия» – связь с Богом – 
никогда не рассекалась, даже тогда, 
когда казалось, что Отец Сам ее рассек, 
скрыв Свое лицо от Сына. «В тот ужас-
ный час Христос не должен был полу-
чать утешение от Отца... Лишившись 
поддержки Бога, Он возопил: “Боже 
Мой, Боже Мой! Для чего Ты Меня 
оставил?”» Но даже в этот момент «Он 
доверился Тому, Кому всегда с радо-
стью повиновался… Веруя, Христос 
стал Победителем».6

Величайший риск 
Понимаем ли мы, как ничтожны но 

мелки наши человеческие искушения по 
сравнению с Его искусом? Понимаем ли, 
на какой риск Он шел? «Если бы сатане 
удалось даже в самом малом искусить 
Христа ко греху, он тем самым ужа-
лил бы Спасителя в голову. Он же мог 
жалить Его только в пяту. В противном 
случае у человечества не осталось бы 
никакой надежды. Божий гнев обру-
шился бы на Христа, как он обрушился 
на Адама. Христос и Церковь оказались 
бы в безвыходном положении… Но 
сатана дотянулся только до пяты, ибо до 
головы он дотянуться не мог».7  

Искушения Господа Иисуса были 
несравненно тяжелее, чем искушения 
любого смертного человека. Безгреш-
ность Его человеческой природы не 
облегчала, а напротив, усугубляла Его 
искушения. То же можно сказать и о 
Его Божественной природе: она не об-
легчала Его испытаний, именно ее на-
личие служило поводом величайшего 
искушения для Христа – исполь зовать 
Свои Божественные возможности для 
облегчения Своей участи.

Ольга 
Стасюк

Единственная надежда 
человечества – в 

покорности Христа 
всему, что Он мог 

вынести от рук и сердец 
людей

ПРОСТО
С БОГОМ

   ПОГОВОРИ…
В часы ненастья и если туго
И от обиды болит внутри,
Ты для поддержки ищи не друга,
А просто с Богом поговори…

Нас слишком часто и предавали,
И жизнь давала лихой урок…
Могло быть хуже, но мы не знали,
А знал об этом, спасая, Бог…

Скажи «спасибо» ему за солнце,
За свежесть ветра и свет зари…
А если сердце в сомненьях бьется,
То просто с Богом поговори…

Тебя ведь тоже друзья бросали,
Когда от слабости изнемог…
Дай Бог, чтоб горя они не знали…
А ты – счастливый! С тобою Бог.

И будь добрее к чужим поступкам.
Везде советами не сори.
А если вера вдруг станет хрупкой,
То просто с Богом поговори…

Не принимая упрека злого,
Не пустишь злобу на свой порог.
За нежеланье другим плохого
Тебя любовью одарит Бог.

А это чувство от Бога – свято!
Ты принимай и другим дари…
Но если возненавидишь брата,
То просто с Богом поговори…

Ирина Самарина

Список использованной 
литературы:

1. См. Уайт Э. Христос-Победитель, с. 219; 
Избранные вести, т. 1, с. 268, 269; Желание 
веков, с. 119; Избранные  вести, т. 1, с. 275.
2. Уайт Э. Избранные вести, т. 3, с. 136; Хри-
стос-Победитель, с. 202, 217, см. с. 253.
3. См. Уайт Э. Христос-Победитель, с. 275, 
276; Желание веков, с. 686.   
4. См. Уайт Э. Желание веков, с. 686, 687, 
690; там же, с. 688. 
5. Там же, с. 700, 703, 734.  
6. Уайт Э. Избранные вести, т. 3, с. 132; 
Желание веков, с. 753, 754, 756.
7. Уайт Э. Избранные вести, т. 1, с. 256, 255.

Продолжение в №5/2016



Адвентистський вісник № 4 (310) 20168

Отрывок, который лег в основу на-
ших рассуждений, записан в 1-й главе 
Послания апостола Иакова: «Если же 
у кого из вас недостает мудрости, 
да просит у Бога, дающего всем про-
сто и без упреков, – и дастся ему. Но 
да просит с верою, ни мало не сомне-
ваясь, потому что сомневающийся 
подобен морской волне, ветром 
поднимаемой и развеваемой: да не 
думает такой человек получить 
что-нибудь от Господа. Человек с 
двоящимися мыслями не тверд во 
всех путях своих» (Иак. 1:5-8).

В приведенном выше отрывке 
человек представлен как проситель, а 
Бог – как Податель. Податель может 
дать просящему то, что он просит, 
а может и не дать. Податель также 
может иметь желание дать просимое, 
однако может по весомым причинам 
и не желать этого. Иными словами, 
мы обращаемся к Богу как к Личности 
со свободной волей, а не к тому, кто 
в любом случае должен дать нам то, 
что мы просим. Здесь также следует 
учитывать, что проситель – это лич-
ность с определенными качествами, 
которые могут повлиять на то, какой 
будет реакция Подателя. Исходя из 
этого, возможны четыре варианта 
ответа Подателя на наши просьбы:

 Он не желает, но дает просимое;
 Он желает дать просимое, но не 

дает его;
 Он не желает давать просимого 

и не дает его;
 Он желает дать просимое и 

дает его.
Когда вы просите Господа о чем-либо, 

то обязательно получите ответ. Слова 
Христа «всякий просящий получа-
ет» следует понимать буквально. Но 
какой из вариантов ответа выберет 

Бог, известно только Ему. Рассмотрим 
каждый из этих четырех вариантов 
ответа.

 
ГОСПОДЬ НЕ ЖЕЛАЕТ, 
НО ДАЕТ ПРОСИМОЕ 
В Писании есть примеры поло-

жительного ответа Бога на просьбы 
людей, несмотря на Его нежелание 
удовлетворить эти просьбы. Вспом-
ните царя Езекию, который выпросил 
15 лет жизни, принесшие вред и ему, 
и его народу, или евреев, которые 
выпросили у Бога вместо манны мясо, 
или израильтян, выпросивших у Гос-
пода царя. Как видим, это не самый 
лучший вариант ответа на молитву. 

ГОСПОДЬ ЖЕЛАЕТ 
ДАТЬ ПРОСИМОЕ, 
НО НЕ ДАЕТ ЕГО
В каких случаях Бог не отвечает на 

молитву, несмотря на Свое желание 
ответить? Может ли быть так, что Он 
желает ответить на молитву, но не 
может? В книге пророка Даниила мы 
читаем: «Но он сказал мне: “не бойся, 
Даниил; с первого дня, как ты распо-
ложил сердце твое, чтобы достиг-
нуть разумения и смирить себя пред 
Богом твоим, слова твои услышаны, 
и я пришел бы по словам твоим. Но 
князь царства Персидского стоял 
против меня двадцать один день; но 
вот, Михаил, один из первых князей, 
пришел помочь мне, и я остался там 
при царях Персидских. А теперь я 
пришел возвестить тебе, что будет 
с народом твоим в последние вре-
мена, так как видение относится к 
отдаленным дням”» (Дан. 10:12-14). 
Даниил молился, и Бог желал отве-
тить ему, но какое-то время не давал 

ему ответа по определенным при-
чинам (в данном случае Богу проти-
востоял некий царь персидский). 

Еще одной причиной, по которой 
Бог желает дать положительный ответ 
на нашу просьбу, но не дает, может 
быть наше неверие. Именно это имел 
в виду апостол Иаков, написав: «Да 
просит с верою, ни мало не сомне-
ваясь… Да не думает такой человек 
получить что-нибудь от Господа». 
Также в Евангелии от Матфея гово-
рится: «И соблазнялись о Нем. Иисус 
же сказал им: не бывает пророк без 
чести, разве только в отечестве 
своем и в доме своем. И не совершил 
там многих чудес по неверию их» 
(Мф. 13:57, 58). Иисус желал дать 
людям исцеление и спасение, но не 
сделал этого из-за их неверия.

ГОСПОДЬ НЕ ЖЕЛАЕТ 
ДАВАТЬ ПРОСИМОГО 
И НЕ ДАЕТ ЕГО
В каких случаях Бог не желает 

отвечать на молитву? «Если бы я 
видел беззаконие в сердце моем, то 
не услышал бы меня Господь» (Пс. 
65:18). Основная причина того, что 
наши молитвы остаются без ответа, – 
взлелеянный грех.

«Просите и не получаете, потому 
что просите не на добро, [а] чтобы 
употребить для ваших вожделе-
ний» (Иак. 4:3). Также Господь мол-
чит, если мы просим то, что проти-
воречит воле Божьей, записанной в 
Библии.

Еще одна причина, по которой Бог 
не желает и не делает того, о чем про-
сит человек, заключается в проблем-
ных отношениях этого человека 
с другими людьми. «Также [и вы], 

КОГДА БОЖЬИ ЖЕЛАНИЯ 
СТАНОВЯТСЯ НАШИМИ

Нередко верующие в своих молитвах говорят: 
«Если есть на то Твоя святая воля». В каких случаях 
это выражение приемлемо, а в каких нет?



№ 4 (310) 2016 Адвентистский вестник 9

Майже кожен знає або чув про ко-
гось, хто одужав від хвороби завдяки 
молитві. Проте одна справа – повіри-
ти в цілющу силу молитви, а інша – 
довести це науково. Саме це зробили 
два дослідники.

Дейл Метью, доктор медичних 
наук, професор, терапевт в Медичній 
школі університету Джорджтауна, 
разом із Саллі Марло, медсестрою-
практиканткою, провели досліджен-
ня молитви, застосовуючи ті ж ме-
тоди, якими користуються всі вчені, 
тестуючи новий препарат.

Сорок пацієнтів з клініки в Клірво-
тер, Флорида, лікувалися за допомо-
гою молитви. Потім їх поділили на дві 
групи. За одну половину, без їхнього 
відома, продовжували молитися 
протягом шести місяців, за іншу –   
більше не молилися. Усі пацієнти були 
під наглядом кваліфікованих лікарів, 
які покладалися на стандартизовані 
діагностичні зміни, такі як співвідно-
шення тестувань і аналізів крові до 
контролю ознак прогресу.

Тепер, коли результати опублікова-
ні, немає сумнівів у тому, що Бог чує 
молитви Свого народу і відповідає на 
їхні прохання. Зцілення відбувалося, 

навіть якщо людина не знала про те, 
що за неї моляться. Інші дослідження 
заступницької молитви до цього часу 
продовжуються, і результати пози-
тивні.

Однак є ще один аспект заступ-
ницької молитви: добрий вплив 
поширюється і на того, хто молиться. 
Пам’ятаєте Йова? За один день він 
втратив усе, відразу перетворившись 
на бездомного. Потім його спіткала 
жахлива хвороба, яка вразила його 

від голови до ніг. Коли інші радили 
йому проклясти Бога і померти, він 
продовжував вірити і  молитися. Ось 
це віра! Але після чого Бог повернув 
йому здоров’я, родину і все багатство 
в подвійному розмірі? Чи не тоді, 
коли Йов молився, незважаючи на 
нестерпний біль? Усе сталося тоді, 
коли він помолився про своїх друзів! 
Благословення даються і тим, хто 
молиться про інших. Йов відчув це. 
І ви можете!

мужья, обращайтесь благоразум-
но с женами, как с немощнейшим 
сосудом, оказывая [им] честь, как 
сонаследницам благодатной жизни, 
дабы не было вам препятствия в мо-
литвах» (1 Пет. 3:7). «Итак, если ты 
принесешь дар твой к жертвеннику 
и там вспомнишь, что брат твой 
имеет что-нибудь против тебя, 
оставь там дар твой пред жертвен-
ником, и пойди, прежде примирись 
с братом твоим, и тогда приди и 
принеси дар твой» (Мф. 5:23, 24).

ГОСПОДЬ ЖЕЛАЕТ ДАТЬ 
ПРОСИМОЕ И ДАЕТ ЕГО
Для того чтобы получить такой 

ответ на свою просьбу, нужно иметь 
близкие отношения с Богом. Люди, 
которые долго общаются друг с дру-
гом, дружат, начинают даже думать 
одинаково. Чем больше мы общаемся 
с Господом, тем больше настраиваем-
ся с Ним на одну волну. Незаметно 
для нас самих Его желания становятся 
нашими желаниями. Такая гармония 
в отношениях с Богом приводит к 
тому, что мы начинаем желать полу-
чить от Бога именно то, что Он же-
лает и готов дать нам. Именно в этом 

свете следует понимать слова Давида: 
«Утешайся Господом, и Он исполнит 
желание сердца твоего» (Пс. 36:4), 
а также слова пророка Иеремии: 
«Но вот завет, который Я заключу 
с домом Израилевым после тех дней, 

говорит Господь: вложу закон Мой 
во внутренность их и на сердцах их 
напишу его, и буду им Богом, а они 
будут Моим народом» (Иер. 31:33).

Апостол Иоанн пишет об этом так: 
«И вот, какое дерзновение мы имеем 

к Нему, что, когда просим чего по 
воле Его, Он слушает нас. А когда 
мы знаем, что Он слушает нас во 
всем, чего бы мы ни просили, – знаем 
[и] то, что получаем просимое от 
Него» (1 Ин. 5:14, 15).

Каждый просящий 
что-либо у Бога всегда 
получает ответ на 
свою просьбу. Важ-
ный для нас вопрос 
заключается в том, 
каким именно будет 
этот ответ. Чтобы 
получать у Бога то, 
что вы хотите и о 
чем просите, нужно 
общаться с Господом, 
узнавать Его. Если же 
вы не уверены, есть 
ли Божья воля в том, 
чтобы вы получили 
просимое, последуй-
те совету апостола 

Иакова: «Если же у кого из вас недо-
стает мудрости, да просит у Бога… 
и дастся ему» (Иак. 1:5).

Антон 
Перепелица

ЙОВ ВІДЧУВ ЦЕ… 
І ВИ МОЖЕТЕ!

«І Господь привернув Йова до першого 
стану, коли він помолився за своїх 
приятелів. І помножив Господь усе, 

що Йов мав, удвоє» 
(Йова 42:10).

ДЛЯ ТОГО 
ЧТОБЫ 
ПОЛУЧИТЬ 
ТАКОЙ 
ОТВЕТ НА 
СВОЮ 
ПРОСЬБУ, 
НУЖНО 
ИМЕТЬ 
ТЕСНЫЕ 
ОТНОШЕНИЯ 
С БОГОМ 



Адвентистський вісник № 4 (310) 201610

сначала от одного, потом от 
другого, до тех пор, пока они 
не оказались босиком на уз-
ком выступе скалы, держась 
за веревки, чтобы не упасть 
(см. Свидетельства для Церк-
ви, т. 2, с. 594-597). Судя по 
всему, мы будем избавляться 
от своего земного имущества 
постепенно. Мы все больше 
и больше будем полагаться 
на Господа и все меньше – на 
безопасность, предлагаемую 
миром, пока, наконец, пол-
ностью не доверимся Богу.

Божьи дети увидят, 
что «они лишены всякой 
человеческой поддержки» 
(Желание веков, с. 121). Мы 
не сможем потратить ни 
гроша даже на самое необ-
ходимое: пищу, одежду и 
крышу над головой. Из-за 
указа, запрещающего поку-
пать и продавать (см. Откр. 
13:17), наши деньги окажутся 
бесполезными. Наши права 
не будут защищены законом. 
В наших общинах больше 
нельзя будет оставаться, не 
рискуя жизнью. Для мира 
наше положение покажется 
безнадежным. И с челове-
ческой точки зрения так и 
будет. Я думаю, в Дан. 12:7 
достаточно хорошо описаны 
обстоятельства, в которых 
окажется народ Божий в тот 
критический момент: «По 
совершенном низложении 
силы народа святого все это 
совершится».

Однако Бог не оставит нас 
в одиночестве: «Тот, Кому 
известна каждая их слабость, 
Кто знаком с каждым испы-
танием, выше всех земных 

властей; ангелы посетят их 
в неприступных темницах и 
принесут им с собой небес-
ный свет и мир. И темница 
будет, как дворец, ибо там 
пребывают богатые верою, 
и мрачные своды озарит не-
бесный свет, как в то далекое 
время, когда Павел с Силой, 
оказавшись в заточении в 
городе Филиппы, молились и 
пели в полночь… 

 Бог, Который позаботился 
об Илии, не пройдет мимо 
ни одного Своего дитяти, 
которое жертвует собой. Тот, 
Кто сосчитал волосы на их 
голове, позаботится о них; и 
во время голода они будут 
насыщены. В то время как 
нечестивых ждет смерть от 
голода и язв, ангелы будут 
охранять праведников и 
заботиться об их нуждах» 
(Великая борьба, с. 627, 629).

КАК МЫ УСТОИМ?
Давление со стороны 

родственников, друзей, 
соседей, коллег будет для нас 
самым большим искуше-
нием в тот день, когда мир 
подвергнет нас осмеянию и 
будет угрожать нам смертью. 
Как же мы выстоим в таких 
обстоятельствах? Так же, как 
выстоял Иисус.

Я глубоко изучал послед-
ние часы жизни Христа 
на земле. У Иисуса было 
совершенно иное понимание 
всего, что происходило, чем 
у окружающих Его. Мир 
взирал на Христа как на 
глупца, Который совершил 
смертельную  ошибку. Они 
победили; Он проиграл. 

Такова была реальность с 
человеческой точки зрения. 
Но Иисус видел итог, скры-
тый от человеческих глаз. 
Он понимал, что идет битва 
более великая, недоступная 
для зрения и слуха. Христос 
знал, что Он – Спаситель 
мира, Тот, Кто защитит Бога 
от обвинений сатаны, Тот, 
Кто установит вселенское 
правление Божье в вечности. 

Бедственное время будет 
для нас с вами тем же, чем 
был суд синедриона и Пилата 
для Христа. Это время, когда 
мы будем вовлечены во все-
ленский конфликт, прости-
рающийся далеко за пределы 
конфликта здесь, на земле, 
который мы можем наблю-
дать, слышать и ощущать. 
Если мы верим Богу, доверя-
ем Ему и Священному Писа-
нию, будем на Его стороне, 
то Он поможет нам устоять в 
сложные времена. 

Это нельзя будет ни 
увидеть, ни услышать, ни 
почувствовать. Мир скажет: 
«Здесь наша власть. Эти 
верующие у нас в руках, и 
мы не собираемся отпускать 
их». Для нас главный вопрос 
в то время будет заключаться 
в том, верить ли нам очевид-
ному или тому, что открыл 
нам Бог (см. Откр. 12:17).

Когда весь видимый мир 
обрушится на нас, высмеет 
нас и скажет нам, что мы –
неразумные религиозные фа-
натики, сохраним ли мы веру 
в то, что мы Остаток Божий? 
Несмотря на происходящие 
на наших глазах события, 
останемся ли мы при своем 

В последние дни зем-
ной истории Божий 
народ будет лишен 

возможности вести нормаль-
ную жизнь в человеческом 
обществе. Многие из нас 
удалятся в уединенные места 
земли: «Когда утвержденный 
различными христианскими 
правителями указ против 
соб людающих Заповеди 
Божьи лишит их защиты со 
стороны государственной 
власти и отдаст в руки тех, 
кто желает их гибели, дети 
Божьи побегут из городов 
и селений, находя приют в 
самых уединенных и пу-
стынных местах» (Э. Уайт. 
Великая борьба, с. 626).

Те же из нас, кто не найдет 
убежища в этих уединен-
ных местах, будут брошены 
в темницы. Эллен Уайт 
писала: «Но многие из всех 
народов и сословий, знатные 
и простолюдины, богатые и 
бедные, черные и белые бу-
дут безжалостно превраще-
ны в рабов. Возлюбленные 
Божьи будут переживать 
безрадостные дни, закован-
ные в цепи, томящиеся в тю-
ремных застенках, пригово-
ренные к смерти. Некоторые 
будут обречены на голодную 
смерть в отвратительных 
подземельях» (Э. Уайт. Вели-
кая борьба, с. 626).

Трудно представить, каково 
нам будет оставлять свои 
дома и бежать в уединенные 
места. Придет день, когда 
каждый из нас будет вынуж-
ден выйти из дома, запереть 
дверь и уйти, чтобы больше 
не возвращаться. Сможете ли 
вы уйти и оставить все, что 
было накоплено за долгие 
годы, не оглядываясь назад? 
Однажды нам придется это 
сделать, если то, во что мы 
верим, соответствует истине. 
Не знаю, как вы, а я начинаю 
от всей души сочувствовать 
Лотовой жене (см. Быт. 19:26).

Если видение, кото-
рое было у Эллен Уайт 
в 1868  году, имеет хоть 
какое-то отношение к бед-
ственному времени, нам не 
придется отказаться сразу 
от всего. В видении ей было 
показано, как Божий народ 
грузит вещи на повозки и 
отправляется в путь. По мере 
того как дорога сужалась, им 
приходилось отказываться 

СМОЖЕТЕ ЛИ ВЫ УЙТИ, 
НЕ ОГЛЯДЫВАЯСЬ?



№ 4 (310) 2016 Адвентистский вестник 11

Хочу поділитися одним 
досвідом, який мене сильно 
вразив. Це сталося тоді, 
коли я продавав духовні 
книги за програмою літера-
турних євангелістів «Ве-
лосипеди». Того дня люди 
не особливо цікавилися 
духовною літературою, яку 
я пропонував їм. Коли я 
повертався додому, по-
чався дощ, на небі почувся 
грім і з’явилися блискавки. 
Я поспішав, аби швидше по-
трапити додому, але настрій 
був пригнічений. Ішов під 
дощем і розмовляв з Богом. 
Багато про що я запитував 
Його... Чи потрібен я Йому 
як служитель? Чи правильно 
я обрав шлях? Чи моє це по-
кликання – бути пастором? 
На той час я навчався на 
богословському факультеті. 
Раптом праворуч на небі я 
побачив блискавку, яка про-
низала небо. Водночас непо-
далік від мене теж був удар 
блискавки. У той момент я 
відчув, як електричний роз-
ряд вдаряє в кермо велоси-
педа і б’є мене по руках. Руки 

відкинуло від удару. Я зупи-
нився. Коли усвідомив, що 
руки не обпечені, що я дивом 
залишився живий, що Бог 
мене врятував, я був враже-
ний. Я зрозумів, що Господь 
мені в цей момент показав, 
що Він перебуває поруч зі 
мною, що Він оберігає моє 
життя і чує мене, що мені не 

варто турбуватися. Минуло 
трохи часу, і я вже під зли-
вою продовжив шлях пішки. 
Люди, які були зі мною на 
програмі, обганяли мене на 
велосипедах і питали, чому я 
йду пішки, а не їду. А я про-
сто йшов і дякував Богові за 
життя, за майбутнє служін-
ня, яке Він мені довірить. 

На душі був мир і спокій. Я 
усвідомлював, що Господь зі 
мною, що Він мене вряту-
вав. На цьому підтримка 
Бога не припинилася. Адже 
я молився не просто про те, 
щоб бути успішним літе-
ратурним євангелістом чи 
пастором, а щоб мати мож-
ливість молитися з людьми 
в їхніх будинках за їхні 
проблеми, щоб приводити 
їх до Спасителя, дарувати 
надію. Побачив, що Господь 
відповідає на мої молитви, 
якщо кличу до Нього і про-
шу Його про щось, особливо 
тоді, коли мова йде про слу-
жіння Йому. Я усвідомив, 
що потрібен Йому. Сьогодні 
я звершую служіння пасто-
ра у 8-й громаді Києва. Ці 
прості досвіди підтримують 
мене і нагадують ще раз, що 
потрібно з надією дивитися 
в майбутнє, вірити Богу і 
вчитися чути Його голос!

 
Дмитро 
Горчинський

убеждении, что прежде всего 
идет Великая борьба между 
Христом и сатаной, между 
последователями Христа и 
последователями сатаны, 
и что Иисус призвал нас 
оставаться на Его стороне, 
даже если в какой-то миг нам 
покажется, что мы пешки в 
руках Его врагов?

Хотел бы напомнить слова, 
которые вышли из-под пера 
Эллен Уайт еще в начале ее 
служения: «Во время молит-
вы у семейного алтаря на 
меня снизошел Дух Святой. 
Казалось, я поднимаюсь все 
выше и выше – и все даль-
ше от мира, погруженного 
во мрак. Я искала взглядом 
людей, ожидающих Прише-
ствия и готовящихся к нему, 
но нигде не могла найти 
их. Тогда голос сказал мне: 
“Взгляни еще выше”. Я под-
няла глаза и увидела прямую 
узкую тропу, вознесенную 
над миром. По этой тропе 
ожидающие Пришествия 
восходили ко граду, распо-
ложенному в дальнем конце 

тропы. В начале тропы за 
спинами людей сиял яркий 
свет. Ангел сказал мне, что 
это свет полночного кри-
ка. Свет озарял всю тропу, 
помогая восходящим идти 
уверенно, не спотыкаясь. 
Сам Иисус вел их к городу, 
и если люди не отводили от 
Него взора, они были в пол-
ной безопасности во время 
пути. Но вот кто-то начал 
уставать, послышался ропот. 
“Город слишком далеко, – 
говорил кто-то, – мы думали, 
что войдем в него раньше”. 
И тогда Иисус подбадри-
вал Свой народ; вознося 
Свою десницу, Он посылал 
путешественникам такой 
чудный свет, что они радост-
но восклицали: “Аллилуйя!” 
Были и другие. Они упрямо 
не хотели видеть свет за 
своей спиной и говорили, 
что вовсе не Бог вывел их на 
дорогу к Новому Иерусали-
му. И свет в начале тропы 
померк для них, оставив их в 
непроглядном мраке, так что 
они не видели уже ни тропы, 

ни Иисуса. Споткнувшись, 
они делали неверный шаг 
и падали с тропы – вниз, в 
греховный мир» (Ранние 
произведения, с. 14, 15).

Люди на тропе символи-
зируют последнее Божье 
движение на земле, а свет 
за их спинами – полноч-
ный крик, то есть то дви-
жение, которое привело к 
разочарованию 1844 года. 
Во времена Э. Уайт люди 
спрашивали, верить ли им 
в то, что движение, кото-
рое завершилось такой 
катастрофой 22 октября 
1844 года, возглавлял Иисус. 
Если бы они не сводили глаз 
с Иисуса как Главы этого 
движения, то свет озарил 
бы путь до самого горо-
да – Второго пришествия 
Христа. Но так как они 
отвели глаза от Иисуса, так 
как их призвание и миссия, 
с которыми они шли в мир, 
потеряли для них смысл, то 
свет за их спинами погас, и 
они упали с тропы вниз, во 
тьму греховного мира.

В самый мрачный час 
земной истории перед нами 
будет стоять тот же вопрос. 
Будем ли мы идти, не сводя 
глаз с Иисуса? Будем ли мы 
верить, что мы действи-
тельно Его народ послед-
него времени? Будем ли мы 
рассматривать конфликт в 
свете видимого или неви-
димого?

Сохранить наши взаимо-
отношения с Иисусом в 
самый мрачный час земной 
истории – значит неизмен-
но смотреть на происхо-
дящее со вселенской точки 
зрения, как это делал Иисус 
в Свой самый мрачный час. 
Подобная уверенность не 
появится у нас сразу, как 
только мы почувствуем 
нужду в ней. Мы должны 
развивать ее, взращивать 
ее и учиться ей уже сейчас. 
Тогда мы будем иметь ее в 
самый мрачный час земной 
истории, и она даст нам 
обещанную Богом победу.

Марвин Мур

БЛИСКАВКОЮ ПО РУКАХ 



Адвентистський вісник № 4 (310) 201612

Дети, словно малень-
кие ручейки, побе-
жали по проходам 

к сцене, поближе к пастору, 
который ожидал своих слу-
шателей, сев на верхнюю сту-
пеньку. Пастор неторопливо 
достал из кармана конверт и 
вынул оттуда фотографию. 
Показав ее детям, он сказал: 
«Угадайте, кто этот чело-
век». Дети теснее окружили 
пастора, а некоторые, встав 
за его спиной, нагнулись, что-
бы лучше рассмотреть фото. 
Вдруг одна девочка восклик-
нула: «Да это же вы!» «Верно, 
молодец! Это я в возрасте 
около восьми лет. В то время 
я учился в первом классе. Да, 
я тоже когда-то был малень-
ким мальчиком, ходил в шко-
лу, учил уроки и выполнял 
домашние задания». Дети 
расположились вокруг пас-
тора на ступеньках, ведущих 
на сцену, и он продолжил: «А 
теперь я хочу рассказать вам 
одну интересную историю из 
моей школьной жизни. Моя 
первая учительница была 
очень доброй и веселой. Я ее 
помню до сих пор. Но мне 
было очень тяжело просидеть 
весь урок тихо и спокойно. Я 
не привык к этому. Я вер-
телся, отвлекая однокласс-
ников, разговаривал с ними, 
толкал под локоть соседа по 
парте, чтобы показать ему 
какую-нибудь вещь. Учи-
тельница делала мне замеча-
ния, успокаивала, а иногда 
брала дневник и писала в нем 
записку для мамы – вертит-
ся, мол, ваш сынок на уроке, 
поговорите с ним. Но это 
не давало никакого резуль-

тата, и мама решила мне 
помочь. Она пришла в школу 
и попросила учительницу 
разрешить ей посидеть неко-
торое время за моей спиной. 
Получив разрешение, мама 
осуществила задуманное. 
Как только я забывал о ее 
присутствии на уроке и 
начинал вертеться и разгова-
ривать, мама тихо говорила: 
«Не отвлекайся, продолжай 
выполнять задание». Я сразу 
же успокаивался и начинал 
писать. Но меня хватало 
ненадолго. Каждый раз мама, 
как добрый ангел, тихим 
шепотом напоминала мне о 
моих обязанностях. Это про-
должалось две недели. Я уже 
привык не разговаривать и 
не вертеться во время урока, 
и мама перестала ходить со 
мной в школу. Но даже когда 
ее не было, мне казалось, что 
я слышу ее голос, напомина-
ющий мне о задании. С тех 
пор я научился тихо сидеть 
на уроках и не разговаривать 
с одноклассниками».

Дети с интересом смо-
трели на пастора, который 
когда-то сам был таким, как 
они. «Сегодня я хочу вам 
открыть одну маленькую 
тайну, – продолжал пастор. – 
Иногда я слышу за спиной 
голос, который наставляет 
меня, как когда-то голос 
мамы в школе», – он открыл 
Библию и прочел слова, 
которые были очень важны 
для детей. «И уши твои будут 
слышать слово, говорящее 
позади тебя: “вот путь, идите 
по нему”, если бы уклонились 
направо, и если бы вы укло-
нились налево» (Ис. 30:21). 

«Кто же говорит со мной? А 
могут ли дети услышать этот 
голос? Конечно! Например, 
сегодня он может напомнить 
вам: “Не разговаривай во 
время проповеди, выполняй 
задание! Не отвлекайся!”  
Может быть, сегодня это 
делают мама или бабушка, а 
потом вы будете слышать го-
лос Бога. Прислушивайтесь к 
этому тихому голосу!

А теперь идите к своим 
родителям на свои места 
и нарисуйте себя – как вы 
сидите в Молитвенном 
доме и слушаете проповедь. 
Можете нарисовать своих 
друзей или родителей. Я буду 
ожидать ваши рисунки после 
проповеди, чтобы в следую-
щую субботу вернуть их вам; 
вместе с ними вы получите 
маленький сюрприз!»

Получив по листку бумаги 
для рисования, дети ра-
зошлись по своим местам 
выполнять задание пастора. 
Во время проповеди никто 
из детей не бегал по залу и не 
капризничал.

А пастор вышел за кафедру 
и прочел первый стих своей 
проповеди  –  из книги про-
рока Исаии 30:21.

Нужна ли проповедь 
для детей?  
Не всегда проповедь для 

взрослых полностью понят-
на ребенку. Все это знают, и 
дети тоже. При опросе детей 
от 8 до 12 лет было выявлено 
одно обстоятельство, которое 
на сторожило руководителей 
детского и семейного отделов: 
около 80 % детей на вопрос 
анкеты «Интересны ли тебе 

субботние богослужения?»  
ответили: «Неинтересны, 
потому что пастор говорит 
непонятные и длинные 
проповеди». А как же быть 
с детьми меньшего возраста? 
Что они ответили бы на этот 
вопрос? Не стоит удивляться 
тому, что дети старше 12 лет 
перестают ходить в Молит-
венный дом, говоря, что им 
там неинтересно. Одно из 
средств, благодаря которому 
богослужение становится 
привлекательным для детей, – 
детская проповедь. Она 
способствует появлению и 
закреплению в душе ребенка 
положительных эмоций, а 
это одно из важных условий 
развития веры и интереса к 
духовным вопросам. Накорм-
ленные простой духовной 
пищей, дети положительно 
воспримут и другие ее виды.

Кто должен говорить 
проповедь для детей?   
Мы получим ответ на этот 

вопрос, изучив ту же анкету 
для детей. На вопрос «Знаком 
ли ты лично с пастором тво-
ей церкви?» дети ответили 
так: «Не очень, знаю толь-
ко, как зовут» – 40 %;  «Не 
знаком» – 18 %; «Видел его 
во время проповеди» – 68 %. 
На вопрос «Доверили бы вы 
пастору свои личные пере-
живания и проблемы?» 82 % 
детей ответили «нет», но те 
же дети не доверили бы их и 
своим родителям. К сожале-
нию, эти дети скорее готовы 
открыть свое сердце «кому-
нибудь из друзей в мире», а 
не в церкви. То есть дети уже 
в этом возрасте потеряли 

«ГДЕ… 
ПРЕКРАСНОЕ 
СТАДО 
ТВОЕ?»
«А теперь, дорогие 
дети, я приглашаю 
всех вас на сцену. 
Я принес вам одну 
очень интересную 
вещь».



№ 4 (310) 2016 Адвентистский вестник 13
связь с церковной семьей 
и не видят себя ее частью. 
Одна из целей проповеди для 
детей – их личная встреча с 
пастором общины. Жизнь 
детей проходит мимо пастор-
ских глаз, а такая встреча – 
это уникальная возможность 
почувствовать состояние 
души каждого из «агнцев», 
пасти которых Бог поручил 
своему работнику, служите-
лю. Правильно наставленные 
дети даже в весьма юном 
возрасте могут искренно 
раскаиваться и обрести 
спасение. Служители, по 
своему обыкновению, весьма 
безразлично относятся к 
спасению детей и проявляют 
очень мало личной заинтере-
сованности в этом. Как часто 
они упускают блестящие 
возможности, чтобы оказать 
соответствующее влияние на 
детское сознание.

Проповеди для детей 
должен готовить в первую 
очередь сам пастор. Прочесть 
ее лучше всего перед основ-
ной проповедью. Если по 
каким-либо причинам пастор 
не может сделать этого, то 
он должен поручить эту 
проповедь человеку, имеюще-
му навыки беседы с детьми. 
Пренебрежение исполне-
нием прямой пасторской 
обязанности «пасти агнцев» 
приведет к печальным по-
следствиям. Каждую субботу 
во время такой беседы дети 
убеждаются в том, что пастор 
их знает и любит.

Какова цель этого 
служения?  
Первая и самая важная 

цель детской проповеди – 
привести детей в соприкос-
новение с вечной истиной 
и сделать это понятным для 
них языком. Также пропо-
ведь, подготовленная специ-
ально для детей, дает им воз-
можность почувствовать, что 
они нужны и важны для всей 
общины и для пастора. После 
проповеди нужно дать детям 
задание, чтобы они выполня-
ли его во время «взрослой» 
проповеди, а не бегали по 
залу, не просили у родителей 
поесть, попить или разреше-
ния выйти, погулять и т. д.

Дети какого возраста 
должны выходить 
на сцену?   
Детская проповедь обыч-

но готовится для детей от 

3 до 12 лет. Но матери могут 
привести и младших детей. 
Малышей лучше держать на 
руках, чтобы они чувство-
вали себя защищенными. 
Если на сцену желают выйти 
подростки старше 12 лет, 
пусть выходят. Однако для 
детей старшего школьного 
возраста лучше подготовить 
специальные задания по 
основной проповеди. Пастор 
же время от времени может 

обращаться к ним с вопро-
сами или просьбами найти 
нужный ему стих в Библии. 
Если подростков таким об-
разом вовлекать в служение 
проповеди, они чувствуют 
себя взрослыми помощника-
ми пастора.

Каким должно быть 
содержание 
проповеди для детей?  
Желательно, чтобы это 

была правдивая жизненная 
история. Ее можно взять 
из своей жизни, из книг, 
газет, журналов, рассказов 
или опытов членов Церк-
ви. Нежелательный вари-
ант – сказки, выдуманные 
истории, фантастические 
рассказы, отрывки из свет-
ских кинофильмов. Не стоит 
«из-за кафедры» поощрять 
детей смотреть фильмы 
по телевизору. Рассказчик 
должен помнить, что при 
разговоре с детьми необ-
ходимо время от времени 
задавать им вопросы, чтобы 
привлечь их быстро усколь-
зающее внимание.

Длительность 
проповеди для детей 
В среднем проповедь 

для детей должна звучать 
7-8 минут, не больше. Ма-
ленькие дети могут сосре-
доточить свое внимание 
на рассказе столько минут, 
сколько им лет. 

А если дети продолжают 
бегать по залу? Это означает, 
что им по окончании пропо-
веди не было дано задания, 
которое бы их заинтересова-
ло, или что в церкви много 

маленьких детей до 4 лет, 
которые не могут рисовать 
дольше 10 минут. Для таких 
детей необходимо заранее 
подготовить «тихую кни-
гу». Ее можно изготовить 
из куска крепкой ткани 
размером А3 (два листа А4 
в развороте). Также нужно 
сделать аппликации, которые 
разместятся на тканевых ли-
стах согласно подобранному 
вами сюжету. Играя с «тихой 

книгой», дети составляют 
ее сюжет, перенося детали 
на кнопках с одной стороны 
листа на другую. Созданием 
этих книг могут заняться 
семейный и женский отделы, 
приглашая к сотрудничеству 
членов церкви, у которых 
есть швейные машинки и 
лоскуты различной ткани.

Не лучше ли сделать специ-
альное богослужение для де-
тей, чтобы дать возможность 
взрослым спокойно слушать 
проповедь? Нет, не лучше! 
Дети во время богослужения 
должны быть вместе со всей 
церковью, чтобы учиться 
благоговению, послушанию и 
все более утверждаться в том 
мнении, что они здесь нужны 
и важны, что их любят и 
ждут. Существует еще одна 
особенность детского вос-
приятия, которая говорит в 
пользу присутствия детей на 
общем богослужении. Дети 
обладают обостренным вто-
ричным вниманием, которое 
помогает им запоминать то, 
что они слышат во время ка-
кого-либо занятия. Они вро-
де бы заняты игрой и в то же 
время все слышат и «записы-
вают», как магнитофоны. Не 
раз наши дети спустя некото-
рое время напоминали нам, 
взрослым, о чем мы говори-
ли, не обращая внимания на 
их присутствие. Это свойство 
восприятия ярко выражено 
у детей до 6 лет. Тех детей, 
которые не присутствуют на 
богослужении, потом очень 
трудно удержать в Церкви. 
Они не научены благогове-
нию в Молитвенном доме, 
им не интересны духовные 

размышления, их разум 
подготовлен только для об-
суждения личных, светских, 
мирских предметов. Они 
не в состоянии углублять-
ся в библейские духовные 
истины. Эллен Уайт в книге 
«Воспитание» наставляет 
родителей и учителей: «Под-
линное воспитание – это не 
принудительное наставле-
ние неподготовленного и 
невосприимчивого разума. 
Необходимо развивать 
умственные способности и 
пробуждать интерес уча-
щихся. Тот, Кто создал разум 
и знает его возможности, 
обусловил развитие человека 
в соответствии с его дарова-
нием» (с. 41). И еще: «Детям 
необходимо представлять 
религию в привлекательном 
для них виде» (Христианское 
служение, с. 210).

Можно ли отпускать 
детей погулять 
во двор? 
Если вам, родителям, все 

равно, как ваш ребенок 
будет впоследствии отно-
ситься к богослужениям, 
то, пожалуйста, отпускайте. 
Положительное отношение 
к богослужению формирует-
ся у ребенка постепенно, если 
в церкви ему всегда интерес-
но и он чувствует необходи-
мость присутствия в ней во 
время проповеди. Для этого 
и нужны проповеди для 
детей с вопросами и задания-
ми, с сюрпризами и подарка-
ми. Детский, подростковый 
и молодежный отделы могут 
устраивать особые празд-
ники при переводе детей из 
одной возрастной группы 
в другую, а также давать им 
различные поручения, вов-
лекая их в общее служение. 
Никто не должен чувствовать 
себя в церкви ненужным и 
лишним. Тогда у наших детей 
не будет желания поскорее 
уйти с богослужения. 

Пусть Господь поможет 
всем родителям, пасторам 
и лидерам детских групп в их 
служении, чтобы на вопрос 
Спасителя «Где… прекрасное 
стадо твое?» (Иер. 13:20), 
они с радостью ответили: 
«Вот я и дети, которых дал 
мне Господь!» (Ис. 8:18).

Лидия 
Нейкурс

 Первая и самая 
важная цель детской 
проповеди – привести 
детей в соприкосновение 
с вечной истиной и 
сделать это понятным 
для них языком 



Адвентистський вісник № 4 (310) 201614

Сегодня, к сожалению, семья 
перестала оказывать положительное 
влияние на общество из-за отсутствия 
в ней единства. Церковь АСД прилагает 
все усилия к тому, чтобы помочь 
семьям найти выход из сложных 
ситуаций, помогает объединить и 
сохранить семьи, а также наладить 
отношения между мужьями и женами, 
родителями и детьми.

Для достижения этой 
цели Церковь организовы-
вает разные социальные 
программы и мероприятия. 
Одно из таких меропри-
ятий – летний семейный 
лагерь, который могут 
посетить все желающие 
вместе с детьми. В г. Ковеле 
Волынской области функ-
ционирует семейный лагерь 
«Гармония сердец». Его 
организатор и директор – 
жена пастора Людмила 
Мелесь.

Кор.: Что побудило Вас к 
принятию решения органи-
зовать семейный лагерь?

Л. М: Мое желание 
служить Богу. Я пришла 
к Нему из мира и вижу 
разницу между жизнью без 
Бога и жизнью с Богом и 
для Него. Я хотела, чтобы 
это служение обогатило, 
укрепило отношения в 
семьях и между семьями 
не только вне Церкви, но 
и в самой Церкви. Мне 
хотелось помочь семьям  – 
мужьям и женам, родите-
лям и детям. Первое, чего 
желает от нас Господь, – 
чтобы мы созидали крепкие 
отношения в семье. 

Кор.: Что для Вас было 
самым сложным в организа-
ции и проведении семейного 
лагеря?

Л. М: Я очень пережи-
вала о том, как составить 
программу, чтобы она 
позитивно повлияла на 
уже сформировавшиеся 
характеры членов каждой 
семьи. Внести нечто новое 
в их отношения было очень 
сложно, так как семьи были 

разные, с разными характе-
рами. И чтобы наша работа 
была начата правильно 
и продвигалась в верном 
направлении, нужно было 
приложить немало усилий, 
постоянно молиться, прося 
у Господа мудрости. Не 
менее сложно было выбрать 
актуальные темы занятий с 
семьями. К нам приезжали 
семьи с разными проблема-
ми в отношениях между су-
пругами и детьми. Каждая 
семья хотела услышать то, 
что для нее было важно.

Кор.: Расскажите о 
каком-нибудь интересном 
случае во время работы 
лагеря для семей.

Л. М.: Однажды в лагерь 
приехала семья, в которой 
супруга была адвентист-
кой, а супруг относился к 
Церкви с предубеждением. 
У него было свое мнение о 
церкви, которую посещала 
его жена. Перед поездкой в 
лагерь мужчина собирался 
уйти на войну – на восток 
Украины, – но жена угово-
рила его сначала съездить с 
ней в лагерь.

Нам, конечно, хотелось, 
чтобы он принимал участие 
в мероприятиях, кото-
рые входили в программу 
лагеря, но он категориче-
ски отказывался. Он очень 
переживал, что ему будут 
навязывать религиозные 
взгляды. Мы, как могли, 
старались смягчить его 
сердце.

Программа нашего лагеря 
была составлена таким об-
разом, что каждая встреча 
была приурочена конкрет-
ной теме. Так, в один из 

дней обсуждалась тема про-
щения. Из участников лаге-
ря было выбрано несколько 
семей, которым предложи-
ли подготовить небольшую 
речь на заданную тему и 
озвучить ее вечером перед 
всеми остальными участ-
никами. Когда прозвучали 
имена упоминаемых мной 
супругов, мужчина был 
недоволен. Он не хотел 
участвовать. Я сказала ему, 
чтобы он не переживал: 
если он не хочет, то на сце-
ну вместо него выйдет его 
жена. Мужчина успокоился.

В тот же день нами была 
запланирована игра в фут-
бол. Мужчина очень любил 
эту игру и не упускал 
ни одной возможности 
по участвовать в ней. Во 
время запланированной 
игры он вывихнул пальцы 
на ноге. Все обошлось бла-
гополучно, пальцы впра-
вили, но некоторое время 
он хромал. Все переживали 
за него. Мужчина, как и 
прежде, негативно отно-
сился ко всему, что каса-
лось церкви.

В течение дня я несколь-
ко раз подходила к нему и 
спрашивала о его самочув-
ствии. Во время одного из 
разговоров я сказала ему, 
что Бог допускает в жизни 
людей разные ситуации и 
испытания, что не все зави-
сит от нас и что у Бога для 
каждого, в том числе и для 
него, есть Свой план. Муж-
чина, на удивление, спокой-
но воспринял эти слова и 
согласился, что, возможно, 
все, что с ним случилось, 
обернется благом.

Наступил вечер, и ранее 
выбранные участники лаге-
ря должны были озвучить 
перед всеми свое понима-
ние прощения. Наконец 
наступила очередь этой 
семьи. Мужчина вышел на 
сцену и сказал: «До этого 
момента я предвзято отно-
сился ко всему, что здесь 
происходило. Я прежде 
думал, что не выйду на эту 
сцену, но понял, что нужен 
своей жене. Все, что здесь 
происходит, – не напрас-
но». Присутствующие 
плакали, видя, как человек 
меняется на глазах.

Лагерь завершил свою 
работу. Спустя несколько 
дней, в субботу утром, мне 
позвонила жена этого чело-
века. Она рассказала о том, 
что началась мобилизация, 
и ее муж отправился в воен-
комат, но его не взяли из-за 
того, что он хромает, – по-
вредил ногу во время игры в 
футбол. Ее мужа не забрали 
на войну. Таким был ответ 
на молитвы этой женщины.

Все, что Господь допуска-
ет в нашей жизни, важно 
для нашего будущего. Он 
все продумывает заранее, 
чтобы спасти нас для жизни 
вечной.

Кор.: Что бы Вы посо-
ветовали человеку, кото-
рый, возможно, пожелает 
заняться организацией 
подобных лагерей?

Л. М.: Самое главное – 
быть духовным человеком. 
В этом деле важен ваш 
опыт отношений с Богом. 
И тогда Господь поведет 
вас, благословит и даст вам 
все необходимое, чтобы 

«ГАРМОНИЯ СЕРДЕЦ»

Людмила Мелесь с мужем



№ 4 (310) 2016 Адвентистский вестник 15

В нашей школе учится 
80 учеников. Это означает, что 
ежедневно с самого утра двери 
нашего помещения распахну-
ты для 80 детей! Христианская 
школа – это большой детский 
мир с уроками и переменами, 
с любимыми предметами, с 
хорошими и не очень хоро-
шими оценками. Это место, 
где дети учатся дружить и 
просить прощения, где детей 
любят и молятся о них, где 
по утрам читают «Утренний 
страж» и преподают «Христи-
анскую этику», основанную на 
библейском учении.

50% наших учеников – дети 
из адвентистских семей. 
Остальные – дети из различ-
ных христианских конфессий, 
а также дети, чьи родители 
не принадлежат к какой-либо 
религиозной деноминации.

Несколько месяцев назад к 
нам пришла ученица, семья 
которой посещает Католиче-
скую Церковь. На прежнем 
месте учебы у девочки воз-
никли серьезные проблемы с 
учителями. Перейдя в нашу 
школу, она почти сразу же 
проявила характер, пытаясь 

поссориться с одноклассни-
ками. Спустя месяц я поинте-
ресовалась, как она чувствует 
себя в нашей школе, что ей 
нравится, а что нет. Ответ 
девочки порадовал и ободрил 
меня и сотрудников школы: 
«Мне очень нравится, когда 
утром перед уроками читают 
“Утренний страж”. Я никогда 
не думала, что Библия так 
важна для жизни». 

В школе мы не поднима-
ем религиозные вопросы, 
ведущие к разделению, мы 
учим детей быть толерант-
ными друг к другу. Помимо 
изучения школьных предме-
тов, дети учатся исследовать 
Священное Писание и узнают, 
что говорит Библия. 

Школьная жизнь всегда на-
кладывает свой отпечаток на 
детские души. Верю, что рано 
или поздно ученики нашей 
школы найдут ответы на все 
вопросы и сделают выбор в 
пользу Слова Божьего.

Татьяна Литвинюк,  
директор 

христианской школы 
г. Днепропетровска

ХРИСТИАНСКАЯ ШКОЛА – 
это большой детский мир

организовать семейный ла-
герь. Он подскажет нужное 
направление как в этом слу-
жении, так и в любом дру-
гом служении социального 
характера. Бог покажет, как 
правильно работать, и по-
может найти правильный 
подход. Конечно, это дело 
не обойдется без препят-
ствий, но если вы доверяете 
Богу, Он продумает все до 
мелочей и поведет вас. Он 
поможет вам, потому что 

это Его дело. Господь всегда 
помогает тем, кто хочет 
объединить Его детей в 
одну дружную счастливую 
семью. Бог желает, чтобы 
каждая семья стала тем 
небольшим островком 
рая, который был некогда 
потерян. Ничего не бойтесь. 
Беритесь за дело, а Господь 
усовершенствует ваши 
действия.

Беседовал Павел Чобан

Сотрудники школы

Мы сидели за чашкой чая,            
Пара бубликов, семечек горсть...
Эту встречу собой украшая,
Барабанил мелодию дождь...

Гостья слушать меня не хотела.
Впрочем, как и всегда, много лет 
По инерции в пропасть летела,
Отвергая спасения свет.

Все юлила, душою кривила.
Под усмешками прятала боль.
От вопросов моих уходила,
Вновь играя привычную роль.

Нас так много всего разделяло:
Взгляды, вера, стремления, вкус...
Хоть от этого дружба страдала,
Но я, видно, в подруги гожусь.

Ведь она, столько споря со мною,
Уходя, возвращалась опять.
Вновь ко мне. Вновь с пустою душою...
Как же брошу ее погибать?

Я привыкла к ее обвиненьям,
Что нельзя фанатичными быть,
А она отнеслась с снисхождением,
Что стремлюсь о Христе говорить.

Так и дружим. И вот в этот вечер
Пили чай мы с подругой опять.
Не закончив обрывистой речи,
Ей хотелось мне что-то сказать.

Она вдруг проронила: «Не время.
С Богом я не согласна пока.
Не по силам пока это бремя...
Разберусь вот, пойму я тогда.

Не могу обрести пока веру.
Не укладываю в голове...
Нужно как-то во всем иметь меру!
Можно верить чуть-чуть и в себе».

Убеждала себя очень долго.
Я не вмешивалась в монолог.
Мною сказано много и столько,
Что настал для решения срок.

Выбор дан. Свободная воля.
Нас Господь не гонит, – зовет...
И тут вдруг посреди разговора
Слышим с ней про смертельный полет.

Тихо радио что-то хрипело,
Чудом как-то расслышав слова,
Громче сделали и обомлели:
Самолет разбился... Беда!

Сотни жизней. Студенты и дети...
Чьи-то матери и сыновья...
И попались же эти билеты...
Совпадение рейса и дня...

Датчик топлива был неисправен.
Не долили горючего – и... 
На посадку не сесть в океане,
Без горючего не смогли.

Этой новостью жуткой такою 
Ошарашен был весь персонал.
Вот уж 10 часов над землею,
Но так верилось в лучший финал...

Еще час продержаться осталось.
Лишь чуть-чуть – и почти долетел!
И земля вот уже показалась!
Дозаправиться бы... Не успел!

Мы сидели вдвоем и молчали.
Чай остыл и не пился никак.
Мысли рвались наружу, кричали...
А подруга шепнула: «Как так?

Как же так? Ищи виноватых!
Самолет кто тогда проверял?
Эх, раззявы! Судить их!
Ну а топливо кто заливал?

Если б бедные люди те знали,
Что садятся в такой самолет!
А ведь жизни свои доверяли!
Отправлялись с улыбкой в полет.

В незаправленный сели, о Боже! 
В незаправленный сесть самолет!»
Я взглянула в глаза: «Ты, похоже,
Направляешься в тот же полет...

Люди эти не знали поломки.
Ты же знаешь, что баки пусты!
А все ищешь подвохи, уловки -
Заправляйся, пока дышишь ты!

В самолет бы такой ты не села...
Перспектива – упасть в океан...
Отчего же тебе нету дела, 
Как предстанешь к небесным вратам?

Ты так веришь в надежду,
Что успеешь придти ко Христу.
Посмотри, обвиняешь невежду,
А сама себя тянешь ко дну...

Свое сердце заправить любовью,
Верой, светом успеешь? Смотри...»
Но подруга с укором и болью
Будто выстрелила: «Прекрати!

Я успею. Пожить дай немного.
Твою Библию, может, прочту,
Как на пенсию выйдет дорога,
Вот тогда и приду ко Христу».

Поспешила, ушла. Я сидела
И смотрела на дверь. В горле ком.
Моя гостья, не зная, летела
В самолете своем роковом.

Сколько в мире еще пустых баков...
Все уверены, что пронесет...
Да удержит Господь вас от шага
В незаправленный сесть самолет.

Наталья Шевченко
www.tashapsalom.com

Самолет



Адвентистський вісник № 4 (310) 201616

Щомісячна газета
«Адвентистський 
вісник» видає 
Церква АСД 
в Україні

Адреса: 04071, Київ,
вул. Лук’янівська, 9/10 –А
dzherelo@ukr.net
www.lifesource.com.ua
тел. (044) 467-50-72

Директор видавництва «Джерело життя» Василь Джулай
Головний редактор видавництва «Джерело життя» Лариса Качмар
Відповідальний редактор газети «Адвентистський вісник» Лідія Власик
Редакційна колегія: С. Носов, В. Велечук, Г. Безкровний
Над номером працювали: Л. Шаповал, М. Опіяр, 
              О. Мехоношина, А. Борисовська 
Дизайн та верстка: Ю. Смаль

Газета виходить у перших числах кожного місяця. Розповсюджується через конференції.

ТВОЄЮ 
МІРОЮ 
БУДУТЬ 

ВИМІРЮВАТИ 
І ТОБІ…

УТРО ВЕЧЕРА МУДРЕНЕЕ

Дружина одного бідного 
селянина виготовляла масло, 
яке він потім продавав у 
місцевий магазин. Жінка 
надавала маслу форму круга, 
вага якого складала 1 кг. 
Отриманий виторг був до-
брою підтримкою для сім’ї. 

Одного разу власник мага-
зину засумнівався в чесності 
селянина, який продавав 
йому масло, і вирішив зва-
жити куплене масло. Вияви-
лося, що кожен круг важив 
не кілограм, а 900 грамів. Це 
дуже розсердило чоловіка. 

Наступного ранку, коли 
той самий селянин знову 
прийшов у магазин, власник 
роздратовано сказав: 

– Більше не принось мені 
своє масло! Я все одно в тебе 
нічого не куплю, брехун! 
Ти мені говорив, що масло 
важить кілограм, тоді як 
насправді 900 грамів. Я не 
дозволю себе дурити! 

Бідолаха помітно знітився, 
потупив погляд і сказав: 

– У нас немає ваг… Мірою 
мені завжди служив кіло-
грам цукру, який я купив у 
тебе. За ним ми з дружиною і 
зважували масло… 

Завжди пам’ятай, що тво-
єю мірою будуть вимірювати 
і тобі!

Хочу поделиться опытом, 
как Господь отвечает мне. В 
Заокской духовной акаде-
мии, где я некоторое время 
преподавала, однажды мне 
позвонили и спросили: 
«Можно ли к вам привезти 
160 человек молодежи, не 
принадлежащей к Адвен-
тистской Церкви, чтобы 
вы ответили на их вопросы 
относительно сексуальных 
отношений до брака и 
аргументировали, почему 
нельзя?» Я готова была дать 
консультацию, но инди-
видуальная консульта-
ция – это одно, а удержать 
внимание большой ауди-
тории достаточно сложно, 
при этом нужно иметь 
основательный ответ. Но я 
согласилась. 

В субботу вечером ребя-
та приехали. В воскресенье 
в 10 часов утра у меня 
назначена встреча с моло-
дежью. Перед трудным и 
ответственным моментом 
я всегда молюсь: «Госпо-
ди, помоги мне составить 
материал, потому что я 
не этот материал препо-
даю. У меня есть только 
Библия». По данной теме 

я знаю несколько стихов 
из Слова Божьего, но для 
ребят, которые приехали, 
Священное Писание еще 
не авторитет. Я помолилась 
и ждала. Господь всегда по-
сылает мне оригинальный 
способ ответа. Он посылает 
мне мысли, я их хорошо 
вижу как информацию. Это 
словами не передать. В моем 
мозге мысли появляются, 
как текст телеграммы. 

Я встала на колени, по-
ложила Библию на кровать 
и молилась: «Господи, я 
жду, что Ты скажешь мне 
делать. Ты хочешь меня 
использовать, посылаешь 
меня в группу молодежи, 
теперь скажи мне, что я 
должна говорить им». А в 
голове ничего. Пустота. Ни 
одной мысли. Я испугалась, 
ведь не знала, что гово-
рить ребятам. Вечером я 
надеялась, что буду уже 
знать, что говорить утром. 
Долго стояла на коленях и 
переживала. Вдруг в голове 
у меня появилась мысль: 
«Ложись и спокойно спи». 
Не понять эту мысль было 
нельзя. Я закрыла Библию 
и легла спать. 

Проснулась утром, 
сразу стала на колени, от-
крыла Библию, взяла лист 
бумаги и ожидаю. Опять 
пустота в голове. Такая 
пустота была впервые 
в моей жизни. Бог мне 
показал, что если на фоне 
этой пустоты будет гово-
рить Он, то я точно буду 
знать, что это не просто 
мои мысли. Я почувство-
вала, что нужно рисовать 
таблицу. Рисовала таблицу 
и заполняла ее информа-
цией, библейскими сти-
хами и всем, что касается 
психологии, богословия. Я 
точно знала, что это дикту-
ет мне Бог. Таким образом, 
я составила две таблицы. 
Все было готово к встрече, 
я посмотрела на часы: без 
десяти минут шесть. За 
20 минут я подготовила 
материал. 

В добрачном консуль-
тировании эти таблицы 
сегодня очень помогают. 
Обращайтесь к Богу, 
просите у Него помощи и 
будьте готовы принять Его 
ответ!

Лидия Нейкурс

Меня часто спрашивают: «Как получить ответ от Бога?» Каждый 
раз я говорю людям, что Господь отвечает любым способом, 
какой будет  понятен. У каждого мозг воспринимает по-раз-
ному: кто-то логикой, кто-то эмоциями, чувствами, мыслями, 
через сон… Бог лучше знает, как Ему ответить человеку.




