
Адвентистський 
ВІСНИК

Адвентистский ВЕСТНИК
газета Церкви християн адвентистів сьомого дня в Україні 

№ 2 (308) 
лютий 
2016

Бог є любов

4 6 8 14
Проповедуйте 
костям

Деяния Святого 
Духа против 
Вавилона

Така моя 
доля?!

Живые 
Божьи 
обетования

Розповідають історію про орла, що 
плив на кризі в напрямку водоспаду. 
Його кігті були встромлені в мертву 
здобич, яку він час від часу клював. 
Крига наближалася до водоспаду. Орел 
підіймав голову, чуючи наростаючий 
шум води. Напевно, він думав, що 
ще має час злетіти. І коли крига 
наблизилася до краю водоспаду, орел 
змахнув крилами, але злетіти так і не 
зміг, бо його кігті були надто глибоко 
встромлені в здобич, яка примерзла до 
криги. І разом з цією кригою він упав 
у вир і загинув.
Щоденно під час особистого 
дослідження Божого Слова та 
молитви, а також на кожному 
богослужінні, коли ми збираємося 
перед обличчям Господнім, Дух 
Святий стукає в наші серця, щоб 
ми з вами підняли крила віри, 
відірвалися від земного й піднялися 
до небесного. Адже Господь 
бажає спасти кожного з нас. 2

ВЗІРЦЕВИЙ 
ГРОМАДЯНИН



Адвентистський вісник № 2 (308) 20162

Досить часто дослідники 
Святого Письма називають 
псалом 15  «Взірцевим 
громадянином». У ньому 
детально описано, яким 
чином можна досягнути 
вершин у християнському 
житті. 

Цей псалом написав Давид. У нього 
виникло запитання, з яким він звер-
нувся до Бога: «Господи, хто може пере-
бувати в наметі Твоїм? Хто мешкати 
може на святій Твоїй горі?» (Псал. 15:1). 
У цьому запитанні прихований глибо-
кий зміст, закладені дві головні ідеї:

 1. «Господи, хто може пере-
бувати в наметі Твоїм?» Слово 
«перебувати» в оригіналі старо-
єврейською мовою означає «бути 
тимчасово присутнім». Отже, Давид 
запитує: «Господи, хто може тимча-
сово приходити на Твою святу гору і 
брати участь у поклонінні Тобі, живо-
му святому Богові?».

 2. «Хто мешкати може на 
святій Твоїй горі?» Слово «мешка-
ти» означає «постійно проживати». 
Отже, псалмист запитує: «Господи, 
а хто може постійно перебувати перед 
обличчям Твоїм? Хто може звершу-
вати служіння на святому місці й на 
святій Твоїй горі?» Цікаво зауважити, 
що Давид, як ніхто інший, добре знав 
людську природу. Він розумів усі її 
слабкості, тому це запитання не дава-
ло йому спокою. 

Коли цар побачив, що Господь 
рясно благословив дім Овед-Едома, 

у якому перебував ковчег заповіту, то 
вирішив перенести його до Єрусали-
ма. Ця урочиста процесія супрово-
джувалася співом. Давид радісно ви-
стрибував перед Господнім обличчям, 
радіючи, що до міста, яке він обрав 
для царського дому, переноситься 
ковчег заповіту. Давид, постійно 
споглядаючи зі свого царського дому 
місце поклоніння Богові, замислився: 
«Хто може з’явитися перед обличчя 
Твоє? Хто може поклонятися Тобі та 
хто може, Господи, славити Твоє святе 
Ймення?» Царя особливо цікавило 
те, хто може брати активну участь у 
служінні Господу на святому місці? 
Давид бачив, як навколо скинії збира-
лося багато людей. Зовні, здавалося, 
все було добре. На поклоніння перед 
обличчя Господнє приходили гарно 
вбрані люди, приносили жертви. 
Проте Давид знав людську природу 
й усвідомлював, що тільки Бог серед 
цього натовпу міг відрізнити «своїх» 
від «чужих». 

Коли я служив у армії, батьки часто 
приїжджали до мене. Одного разу, 
перебуваючи в кімнаті відпочинку 
й спілкуючись із батьком, я помі-
тив, що до воріт під’їхав командир 
частини. Вартовий, солдат-новачок, 
побачивши автомобіль командира, 
витягнувся, став струнко, віддав 
честь і завмер. Командир прийняв 
честь і чекав, коли солдат відчинить 
ворота, але той так хвилювався, щоб 
вдало віддати честь, що забув про це. 
Командир опустив скло в автомобілі 
й сказав: «Солдате, честь честю, але 
ворота потрібно відчинити». Солдат 
отямився й побіг відчиняти ворота. 

Часто на богослужіннях ми належ-
ним чином «віддаємо честь» Богові, 

але забуваємо відкрити своє серце, 
а саме цього очікує від нас Господь. 
Він бажає увійти в наше серце, щоб 
благословити нас. У псалмі 24 Давид 
міркував над Божою величчю, знову 
запитуючи: «Хто зійде на гору Гос-
подню, і хто буде стояти на місці 
святому Його?» (Псал. 24:3). Це саме 
хвилює і нечестивих у книзі пророка 
Ісаї: «Хто з нас мешкатиме при же-
рущім огні? Хто з нас мешкати буде 
при вічному огнищу?» (33:14). Апос-
тол Павло підтверджує його слова: 
«Адже наш Бог – це нищівний вогонь» 
(Євр. 12:29). Хто може встояти перед 
величчю Божою, яка порівнюється 
з нищівним вогнем? Це запитання, 
напевно, хвилює кожного з нас, коли 
ми йдемо в Дім Божий. 

У юності ми з друзями часто від-
відували різні сільські громади на 
території Буковини. У той час були 
досить популярними вишиті карти-
ни з біблійним текстом: «Пильнуй за 
ногою своєю, як до Божого дому йдеш» 
(Екл. 4:17). Тоді я думав, що ці карти-
ни спеціально поміщали в сільських 
церквах, щоб люди, яким доводилося 
іти курною дорогою, не заносили 
бруд у церкву. Проте з часом моя дум-
ка щодо цього питання змінилася, і я 
зрозумів, що цей біблійний вірш має 
інше значення. Для Господа важливе 
не наше взуття, а стан нашого серця. 
Ось яку відповідь дає нам Бог на за-
питання Давида: «Той, хто в невинно-
сті ходить, і праведність чинить, 
і правду говорить у серці своїм, хто 
не обмовляє своїм язиком, і злого не чи-
нить для друга свого, і свого ближньо-
го не зневажає!» (Псал. 15:2, 3). Той, 
хто приходить на поклоніння перед 
обличчя Господнє, повинен бути чес-

ВЗІРЦЕВИЙ ГРОМАДЯНИН



№ 2 (308) 2016 Адвентистский вестник 3

ним перед самим собою, чинити пра-
вильно згідно з отриманим світлом 
істини, а не у світлі власного розуму, 
не обмовляти нікого, не кидати ні на 
кого жодної тіні підозри й ніколи не 
ображати ближнього. 

Ось яку пораду з цього приводу дає 
Соломон: «Відкинь від себе лукавство 
уст, віддали ти від себе крутійство 
губ. Нехай дивляться очі твої уперед, 
а повіки твої нехай перед тобою про-
стують. Стежку ніг своїх вирівняй, 
і стануть міцні всі дороги твої: не 
вступайся ні вправо, ні вліво, – усунь 
свою ногу від зла!» (Прип. 4:24-27). 

Іноді, навіть не усвідомлюючи, ми 
ранимо своїм словом рідних і близь-
ких. Ніякі тілесні рани не можуть 
порівнятися з тим болем, якого ми 
завдаємо іншим, навмисно поширюю-
чи якийсь наклеп. Одного разу госпо-
дар, оглядаючи свій двір і побачивши 
гусака, сказав: «Оце гідний гусак». 
Стара курка, почувши це, пізно вве-
чері повідомила півню: «Ти знаєш, гу-
сак, який гуляє щодня нашим двором, 
є негідником». А півень відповів: «Я 
так завжди й думав». Наступного дня 
в пташнику розійшлася чутка, що гу-
сак, такий гідний на вигляд, насправді 
небезпечний, що це справжній шуліка 
в гусячому пір’ї. А маленька курочка 
навіть одного разу, щоправда здаля, 
бачила, як гусак розмовляв у лісі з 
кимось схожим на родину яструбо-
вих. Напевно, вони задумали якесь 
лихо, припустила вона. Качур також 
пригадав, що гусак якось висловив 
невдоволення гусячим життям. А ще 
через кілька днів усі мешканці пташ-
ника, озброївшись камінням і пали-
цями, розшукали гусака й ледве не 
побили його до смерті. У цій притчі 
є повчання: навіть не задумуючись, 
своїм словом ми можемо заплямувати 
честь іншої людини. 

 Соломон дає пораду: «Ліпше добре 
ім’я за багатство велике» (Прип. 22:1). 
Гідність кожної людини цінна для 
неї. І ми з вами покликані поважати 
ближніх. Якщо ми нехтуємо добрим 
ім’ям іншої людини або лихословимо 
її, то таким чином порушуємо фунда-
ментальний принцип християнства: 
люби ближнього свого, як самого себе. 
Як нам позбутися вади, яка заважає 
в простоті нашого серця приходити 
перед Господнє обличчя?

В одного хлопчика була погана 
звичка. Він любив смоктати свій 
пальчик. Одного разу батьки сказа-
ли йому: «Якщо ти не перестанеш 
смоктати палець, ми будемо змушені 
тебе покарати». Хлопчик виріс у 
християнській сім’ї, тому ввечері 
перед сном він звернувся до Госпо-
да в молитві: «Боже, я Тебе дуже 
прошу, допоможи мені позбутися 
цієї шкідливої звички, бо я не хочу, 
щоб батьки мене покарали». А потім, 

подумавши, додав: «Боже, не роби 
нічого, бо я дуже люблю смоктати 
пальчик».

Часто ми буваємо схожими на ді-
тей: розуміємо, що це шкідлива звич-
ка, але так до неї звикли, що нам не 
хочеться з нею прощатися. Перш ніж 
молитися про виправлення недоліків 
нашого характеру, необхідно переві-
рити, чи справді я бажаю підпоряд-
кувати свою волю Божій. Адже доки 
ми самі не захочемо позбутися своїх 
гріховних звичок, то не зможемо 
зробити це. Господь завжди готовий 
допомогти нам у цьому. 

Далі в псалмі 15, перераховуючи 
чесноти тих, хто може перебувати й 
мешкати перед обличчям Господнім, 
Давид написав: «Обридливий погор-
джений в очах його…» (в. 4). Тобто на 
святій горі може перебувати той, хто 
залишається вірним Божественним 
принципам моралі. Друга частина 
цього вірша говорить: «І він богобій-
них шанує» (Псал. 15:4). Людина, яка 
стоїть перед обличчям Господнім, 
буде з повагою ставитися до тих, 
хто поряд з нею. Той, хто приходить 
перед обличчя Господнє, буде стави-
тися до іншої людини з любов’ю та 
повагою незалежно від її статків та 
освіти, бо перед Богом всі ми рівні. 

В останній частині 4-го вірша Давид 
пише про того, хто може перебувати 
в наметі Божому, так: «Присягає, для 
себе хоча б і на зло, – і дотримує». Тоб-
то якщо ми пообіцяли, то, хоч це може 
бути нам і не вигідно, ми все одно 
повинні дотриматися свого слова.

  «Не дає свого срібла на лихву» 
(Псал. 14:5). Що це означає? Ми не 
повинні позичати гроші під відсотки. 
Для сучасної людини це звучить до-
сить дивно, оскільки сьогодні світова 
економіка побудована на кредиті з 
відсотками. Чи можна давати гроші 
під відсотки? Одного разу я почув 
таку відповідь: давати під відсотки 
не можна, а брати – можна. Як нам 
ставитися до цього біблійного тексту? 
Погляньмо, що про це говорить 
Слово Боже. За часів Давида, якщо 
людина була комусь винна гроші й 
не могла повернути борг, то її прода-
вали в рабство. Єдиним порятунком 
для неї було взяти в когось кредит. 
Проте найцікавіше, що ті, хто мав 
гроші, підняли відсоткові ставки до 
50 %. І такі відсотки були незаконни-
ми згідно з тим, що сказав Господь. 
Якщо ми прочитаємо Левит 25:35-37, 
то побачимо, що Бог повелів народу 
ізраїльському не використовувати не-
вдачу свого ближнього для особисто-
го збагачення. Однак Він не заборо-
няв справедливу оплату за послуги. 

У другій частині 5-го вірша напи-
сано: «І не бере на невинного підкупу», 
тобто не бере хабара. Інший текст 
говорить: «А хабара не візьмеш, бо 

хабар осліплює зрячих і викривляє 
слова справедливих» (Вих. 23:8). Біблія 
засуджує хабарництво. Господь навчає 
нас бути чистими й чесними в усіх 
життєвих питаннях. Іноді Його вимоги 
здаються нам занадто складними для 
виконання. Проте зверніть увагу на 
чудову обітницю, записану в останній 
частині 5-го вірша: «Хто чинить таке, – 
ніколи той не захитається!»

У своїй відповіді псалмисту Бог 
говорить, наскільки важливим у на-
шому служінні є стан нашого серця. 
У цьому псалмі Давид стисло перера-
ховує чесноти справжніх християн, 
які відвідують церкву та звершують 
служіння. І найголовніше – у цьому 
псалмі перераховуються чесноти тих, 
хто перебуватиме всю вічність на горі 
Господній.

Нам необхідно взяти за взірець 
псалом 15. Поміркуймо: чи ходжу я 
в невинності перед обличчям Господ-
нім? Чи праведне моє життя? 

«Не буде взятий на небо той, у кого 
серце забруднене земним сміттям. 
Кожен недолік у характері повинен 
бути зцілений, кожна пляма вичище-
на кров’ю Христа. І всі грубі непри-
вабливі риси характеру мають бути 
переможені» (Е. Уайт. Свідчення для 
Церкви, т. 1, с. 705). 

Як ви гадаєте, це висока вимога 
Бога? Цього легко досягнути чи склад-
но? Самотужки нам це не вдасться, 
у нас опустяться руки. Апостол Павло, 
зрозумівши, свій духовний стан, 
сказав: «Нещасна я людина!» (Римл. 
7:24). Та поглянувши на Голгофський 
хрест і на розп’ятого Ісуса Христа, він 
промовив: «Усе можу в Тому, Хто мене 
зміцнює, – в Ісусі Христі» (Филп. 4:13). 
Споглядаючи Ісуса Христа, ми можемо 
отримати в Нього силу Його Боже-
ственної благодаті. 

Розповідають історію про орла, що 
плив на кризі в напрямку водоспаду. 
Його кігті були встромлені в мертву 
здобич, яку він час від часу клював. 
Крига наближалася до водоспаду. 
Орел підіймав голову, чуючи дедалі 
гучніший шум води. Напевно, він 
думав, що ще має час злетіти. І коли 
крига наблизилася до краю водоспа-
ду, орел змахнув крилами, але злетіти 
так і не зміг, бо його кігті були надто 
глибоко встромлені в здобич, яка 
примерзла до криги. І разом із цією 
кригою він упав у вир і загинув. 

Щоденно під час особистого дослі-
дження Божого Слова та молитви, 
а також на кожному богослужінні, 
коли ми збираємося перед обличчям 
Господнім, Дух Святий стукає в наші 
серця, щоб ми з вами підняли крила 
віри, відірвалися від земного й під-
нялися до небесного. Адже Господь 
бажає спасти кожного з нас. 

Володимир Гриневич



Адвентистський вісник № 2 (308) 20164

В книге пророка 
Иезекииля опи-
сано необычное 

видение, которое Бог дал 
пророку. «Была на мне рука 
Господа, и Господь вывел 
меня духом, и поставил 
меня среди поля, и оно было 
полно костей, – и обвел 
меня кругом около них, и 
вот весьма много их на по-
верхности поля, и вот они 
весьма сухи. И сказал мне: 
сын человеческий! оживут 
ли кости сии? Я сказал: 
Господи Боже! Ты знаешь 
это. И сказал мне: изреки 
пророчество на кости сии 
и скажи им: “кости сухие! 
слушайте слово Господне!” 
Так говорит Господь Бог 
костям сим: вот, Я введу дух 
в вас, и оживете. И обложу 
вас жилами и выращу на вас 
плоть, и покрою вас кожею и 
введу в вас дух, – и оживете, 
и узнаете, что Я – Господь. 
Я изрек пророчество, как 
повелено было мне; и когда я 
пророчествовал, произошел 
шум, и вот движение, и ста-
ли сближаться кости, кость 
с костью своею. И видел я: 
и вот, жилы были на них, 
и плоть выросла, и кожа 
покрыла их сверху, а духа 
не было в них. Тогда сказал 
Он мне: изреки пророчество 
духу, изреки пророчество, 
сын человеческий, и скажи 
духу: так говорит Господь 
Бог: от четырех ветров 
приди дух, и дохни на этих 
убитых, и они оживут. И 
я изрек пророчество, как 
Он повелел мне, и вошел в 
них дух, – и они ожили, и 
стали на ноги свои – весьма, 
весьма великое полчище. И 
сказал Он мне: сын человече-
ский! кости сии – весь дом 
Израилев. Вот, они гово-
рят: “иссохли кости наши, и 
погибла надежда наша, мы 
оторваны от корня”. Посему 
изреки пророчество и скажи 
им: так говорит Господь Бог: 
вот, Я открою гробы ваши 
и выведу вас, народ Мой, из 

гробов ваших, и введу вас в 
землю Израилеву. И узнае-
те, что Я – Господь, когда 
открою гробы ваши и выведу 
вас, народ Мой, из гробов ва-
ших, и вложу в вас дух Мой, 
и оживете, и помещу вас на 
земле вашей, – и узнаете, 
что Я – Господь, сказал это – 
и сделал, говорит Господь» 
(Иез. 37:1-14).

В видении пророк оказал-
ся посреди поля, покрытого 
сухими костями. Что это 
означало? Для того чтобы 
ответить на этот вопрос, об-
ратимся к истории Божьего 
народа. Десять колен Изра-
иля уже давно находились 
в плену. Израильтяне, живя 
среди языческих народов, 
приспособились к своему 
окружению, переняв его 
культурные и религиозные 

традиции. Трудно было 
поверить в то, что произой-
дет восстановление народа 
Божьего. Иудея шла тем 
же путем, что и Северное 
царство. Люди грешили и не 
собирались оставлять свои 
грехи. Когда Навуходоносор 
захватил Иудею, Иезекииль 
попал в плен и был уведен в 
Вавилонию.

Что чувствует чело-
век, оказавшийся на поле, 
заваленном костями, – там, 
где нет жизни? Весьма 
неприятное зрелище, не так 
ли? Во времена Иезекииля 
считалось, что человеческие 
кости оскверняют те места, 
в которых они находят-
ся. Если на каком-либо 

жертвеннике сжигались 
человеческие кости, то он 
становился нечистым. Там, 
где были разбросаны кости, 
не мог пребывать не только 
Господь. Согласно древним 
поверьям, даже языческие 
боги не стали бы обитать 
там, где лежат кости. В Пи-
сании говорится, что царь 
Иосия, желая искоренить 
идолопоклонство, «изломал 
статуи, и срубил дубравы, и 
наполнил место их костями 
человеческими» (см. 4 Цар. 
23:13-15). Если кто-либо 
срубал дубраву, то на ее ме-

сте высаживались деревья, 
и вырастала новая дубрава. 
Если же там сжигались 
человеческие кости, то даже 
языческие боги покидали те 
места. 

Иезекииль оказался 
именно в таком месте, где, 
по его мнению, Господь 
не мог ни пребывать, ни 
действовать, – среди нечис-
тоты, на поле, усыпанном 
человеческими костями. 
Господь задает пророку 
вопрос: «Сын человеческий! 
оживут ли кости сии?» (Иез. 
37:3). С человеческой точки 
зрения Иезекииль мог от-
ветить: «Разве кости могут 
ожить?» Но пророк, обладая 
духовным опытом, знал, что 

имеет дело с Богом Всемогу-
щим. Поэтому он отвечает: 
«Господи Боже! Ты знаешь 
это» (ст. 3). Иезекииль знал: 
если Бог пожелает, то кости 
оживут. 

 «И сказал мне: изреки 
пророчество на кости сии 
и скажи им: “кости сухие! 
слушайте слово Господне!”» 
(ст. 4). Иезекииль начал 
проповедовать, и «стали 
сближаться кости, кость 
с костью своею» (ст. 7), от 
чего поднялся сильный 
шум. Кого же символизи-
руют эти кости? Я тоже 
когда-то был «сухой ко-
стью». Мне говорили, что я 
безнадежен, что я – «кость 
сухая», что бесполезно ко 
мне обращаться с пропо-
ведью, что я никогда не 
приму Христа как своего 
Спасителя. В вашем окру-
жении также есть люди, о 
которых говорят, что он 
или она никогда не по-
верит в Бога и не примет 
Спасителя в свое сердце, 
что надежды на это нет. И 
когда Бог спрашивает нас: 
«Оживут ли кости сии?», 
мы отвечаем: «Нет, Госпо-
ди! Посмотри, как далеки 
они от религии, от Хрис-
та. Они живут другими 
интересами. Они – “кости 
сухие”». Но неожиданно 
для нас начинается процесс 
возрождения – «начинают 
сближаться кости, кость с 
костью своею». В Церковь 
приходят люди, в обраще-
ние которых мы не верили. 
Завязываются дружеские 
отношения, – что укрепляет 
«кости», – создаются Малые 
группы, появляются общие 
интересы. Постепенно «ко-
сти» обрастают «плотью». 
Но самое главное – это Дух 

Проповедуйте 
КОСТЯМ

Нет «кости» 
настолько 
«сухой», нет 
человека 
настолько 
безнадежного, 
чтобы Господь 
не мог 
простить и 
возродить его.



№ 2 (308) 2016 Адвентистский вестник 5
Божий, Который оживляет 
«кости», вдыхая в них жизнь 
и наделяя их силой. 

Бог на глазах Иезекииля 
творит чудо. Перед пророком 
возникает «великое полчище». 
Бог созидает великое и слав-
ное войско, и для этого войска 
годятся и сухие кости. Нет 
«кости» настолько «сухой», 
нет человека настолько безна-
дежного, чтобы Господь не мог 
простить и возродить его.

Следует отметить, что Иезе-
кииль не просто наблюдал 
за происходящим. Господь 
сказал пророку: «Проповедуй 
этим костям». Не кажется ли 
вам, что это довольно стран-
ное поручение? 

Зачастую, готовясь к 
евангельским программам, 
приглашая людей изучать 
Священное Писание, мы 
думаем: «Господи, они же 
не будут слушать! Духовные 
темы сегодня никого не инте-
ресуют». Но Господь говорит: 
«Начинайте проповедовать! 
А все остальное – Мое дело».  
Иезекииль внял повелению 
Божьему и начал проповедо-
вать костям. Если вы желаете 
увидеть чудо Божье, начинай-
те проповедовать, даже если 
перед вами «кости сухие». 
Не думайте о том, что будет. 
Господь повелевает вам про-
поведовать, и Дух Божий даст 
жизнь костям!

Бог мог воскресить «вели-
кое полчище» и без участия 
Иезекииля. Однако Господь 
обращает наше внимание 
на неразрывную связь этого 
чуда с проповедью Слова 
Божьего. Без моей и вашей 
проповеди чудо не произой-
дет. Сатана пытается убедить 
нас, что сегодня проповедо-
вать бесполезно. Но Иисус 
сказал, что облечет наши 
слова властью. «Помните 
слово, которое Я сказал вам: 
раб не больше господина сво-
его. Если Меня гнали, будут 
гнать и вас; если Мое слово 
соблюдали, будут соблюдать 
и ваше» (Ин. 15:20). Поверьте 
в то, что Бог наделит ваши 
слова властью и силой, и 
вы увидите людей, кото-
рые последуют за Христом, 
откликнутся на Благую весть, 
на вашу проповедь, и их 
«кости»  оживут. Вы только 
начните проповедовать.

Андрей Бедратый

Одного зимового субот-
нього ранку до приміщен-
ня церкви в смт. Рокит-
не, що на Рівненщині, 
увійшов чоловік з дити-
ною. У той час ішов урок 
Суботньої школи. Чоло-
вік лише запитав: «Тут 
збирається церква, яка 
святкує суботу?» Після 
ствердної відповіді він сів, 
сказавши, що пояснить 
усе потім. Був морозний 
зимовий ранок, і щічки 
хлопчика почервоніли 
від холоду, проте дитина 
була щаслива, що могла 
подорожувати з татом. 
Після закінчення уроку 
Суботньої школи, чоловік 
представився. Його звуть 
Григорієм, проживає в 
с. Глинне, що за 40 км від 
Рокитного в бік Білорусії. 
Це прекрасна мальовнича 
місцевість, де мешкає ба-
гато п’ятидесятників. Сам 
Григорій також п’ятиде-
сятник, але, досліджуючи 
Біблію, почав цікавитися, 
чому Бог часто говорить 
про суботу. Про це він 
запитував у своїх братів, 
але їхні відповіді, ніби 
Христос після воскресіння 
відмінив суботу чи ніби 
вона була призначена 

лише для євреїв, його не 
влаштовували. Він читав, 
що й апостоли святкували 
суботу, і дуже хотів діз-
натися, хто й коли змінив 
суботу на неділю. 

У його місцевості чоло-
віки працюють переважно 
на заробітках. Григорій 
працював на той час у Киє-
ві на будівництві. Одного 
дня в метро він побачив 
жінку, яка продавала 
книги. Чоловік підійшов і 
запитав про книгу, у якій 
була б інформація про 
зміну суботи. Жінка за-
пропонувала йому «Велику 
боротьбу». Прочитавши 
її, Григорій дізнався про 
Церкву, яка і зараз святкує 
суботу згідно з четвертою 
заповіддю. Зателефонував-
ши за номером, вказаним 
у кінці книги, він отримав 
інформацію про Церкву 
адвентистів сьомого дня. 
Приїхавши додому, чоловік 
почав шукати цю Церкву. 
Ось так він і прийшов до 
нашої громади. 

Відтоді Григорій не про-
пустив жодного богослу-
жіння. Щосуботи чоловік 
приїжджає автобусом, 
долаючи 40 км в один бік. 
Проте це ще не було ща-

сливою розв’язкою його 
пошуків. Брати п’ятиде-
сятники почали хвилю-
ватися, що він їздить у 
церкву адвентистів сьомо-
го дня, тому часто диску-
тували з ним на духовні 
теми. Чоловікові довелося 
пережити переслідування 
від найближчих людей. 
Та, незважаючи ні на що, 
Григорій був непохитний у 
своїй довірі Богові. Улітку 
він уклав заповіт з Госпо-
дом через водне хрещен-
ня. Поступово і дружина з 
дітьми змирилися. 

Через деякий час 
виходила заміж його 
донька, яка найбільше 
була проти того, щоб тато 
став адвентистом. Однак 
вона запросила саме нашу 
церкву допомогти про-
вести весільну програму. 
Рокитнівська громада 
погодилася, провівши 
програму в стилі єван-
гельської зустрічі на тему 
сімейних стосунків. Моло-
дятам подарували книги 
«Християнська родина» 
та «Велика боротьба». 
Григорій радіє, що зять 
після весілля за два тижні 
прочитав «Християнську 
родину», і любить слухати 
його роздуми на біблійні 
теми.

 Завдяки вірності од-
нієї людини і в с. Глинне 
запалав вогник істини. 
Маленький каганець і до 
цього часу освітлює шлях 
багатьом людям. Достемен-
но нам не відомо, що буде 
далі, але Господні шляхи 
надзвичайно дивовижні. 
Бог використав жінку в 
Києві, щоб відкрити істину 
для людини з далекого По-
лісся. Господь використав 
весілля, щоб розповісти 
про Свою любов тим, хто 
живе в найвіддаленіших 
районах нашої країни. 
У місцевості, де мешкає 
Григорій, ще немає адвен-
тистів, але історія на цьому 
не закінчується. Можливо, 
її допише хтось інший, 
проте пам’ять про героїв 
сучасного адвентизму 
залишиться на її сторінках 
назавжди.

Оксана Терещук

ГЕРОЇ СЬОГОДЕННЯ

Григорій укладає заповіт з Богом



Адвентистський вісник № 2 (308) 20166

аргументы в пользу того, что Святой Дух 
является не просто Божественной силой, 
но Самим Богом. 

В 5-й главе этой книги мы читаем 
известный рассказ об Анании и Сапфи-
ре, решивших солгать Богу. Обратите 
внимание на то, что говорит Анании 
апостол Петр: «Для чего ты допустил 
сатане вложить в сердце твое мысль 
солгать Духу Святому?» (Деян. 5:3). По-
скольку солгать можно только личности, 
Святой Дух – Личность. Далее апостол 
Петр заявляет: «Ты солгал не человекам, 
а Богу» (Деян. 5:4). Здесь Святой Дух 
однозначно назван Богом.

Деятельность Святого Духа имеет 
широкий охват, но мы рассмотрим лишь 
пять функций. Исследуя их, зададимся 
вопросом: нуждаемся ли мы как церковь 
и каждый верующий в отдельности в 
осуществлении этих функций?

Святой Дух утешает, воодушевляет, 
защищает. Об этом нам говорят обе-
тования Иисуса Христа. Одно из таких 
обетований записано в Евангелии от 
Иоанна 16:7. Иисус обещает послать 
нам Утешителя. Быть Утешителем – ос-
новная функция Святого Духа. Слово 
«утешитель», которое также исполь-
зует евангелист Лука в книге Деяния 
апостолов, по-гречески звучит как 
«парáклетос» и означает «адвокат» или 
«тот, кто всегда идет рядом с нами». 
В дни Иисуса Христа словом «парáкле-
тос» называли адвоката, участвующего 
в судебном разбирательстве. Нуждае-
тесь ли вы в личном адвокате, который 
защищал бы вас от врагов, сил тьмы и 
зла, ходатайствуя за вас перед Богом? 
Представьте, что вашим адвокатом 
является третья Личность Божества – 
Тот, Кто все видит и идет рядом с вами! 
Он рядом, когда вам тяжело, больно, 
когда вы страдаете. Если вы нуждаетесь 
в том, чтобы вас утешили, воодушеви-
ли и защитили, значит вы нуждаетесь 
в излитии Святого Духа, в том, чтобы 
ваше сердце наполнилось Им.

Святой Дух наделяет силой. Иисус 
также обещает Своим ученикам: «И Я 
пошлю обетование Отца Моего на 
вас» (Лк. 24:49). Далее следует приказ 
оставаться в Иерусалиме, «доколе не 
облечетесь силою свыше». Святой Дух, 
обещанный Отцом, наделяет силой. 
Сегодня Церковь и ее члены, несомнен-
но, нуждаются в силе. А наделять силой 
может только Святой Дух. И если вы 
чувствуете себя слабыми, лишенными 
силы, а ваше служение не приносит пло-
дов, то вы нуждаетесь в помощи третьей 
Личности Божества. 

Святой Дух свидетельствует об 
Иисусе. «Он прославит Меня, потому 
что от Моего возьмет и возвестит 
вам» (Ин. 16:14). Иисус говорит, что 
«Он [Святой Дух] будет свидетель-
ствовать о Мне» (Ин. 15:26). Таким 
образом, Святой Дух несет ответ-
ственность за то, чтобы свидетель-
ствовать об Иисусе Христе, возвели-
чивать и прославлять Его.

Из истории христианской Церкви мы 
знаем, что на протяжении веков рас-
пространялись еретические учения о 
том, что Святой Дух – это не Личность 
Божества, а всего лишь некая обезличен-
ная сила. Однако если человек отвергает 
Святого Духа как третью Личность 
Божества, то он вскоре заявит, что 
Иисус Христос не является Богом. Ведь 
убежденность в Божественности Иисуса 
Христа, как мы уже отметили, – резуль-
тат свидетельства Святого Духа.

Святой Дух – учитель. В Евангелии 
от Иоанна мы читаем, что Святой Дух 
«наставит вас на всякую истину… и 
будущее возвестит вам» (Ин. 16:13), а 
также «научит вас всему и напомнит 
вам все» (Ин. 14:26). Нуждаемся ли мы в 
Учителе, Который учил бы нас истине? 
Если мы хотим знать истину и наше 
будущее, то мы, несомненно, нуждаемся 
в Святом Духе.

Святой Дух ведет нас, руководит нами. 
Во все века люди искали средства для об-

Книгу Деяния апостолов часто называ-
ют книгой Деяний Святого Духа. Листая 
ее, практически на каждой странице мы 
встречаем упоминание о личности Свя-
того Духа. Именно Он вдохновляет лю-
дей на миссионерское служение, руково-
дит им и несет за него ответственность. 
Поэтому книга Деяния апостолов являет-
ся справочником для всех желающих 
участвовать в миссионерском служении. 
Нуждаемся ли мы в той особой силе, 
какую может дать только Святой Дух?

Перед Своим вознесением на небо 
Иисус Христос, беседуя с учениками, ска-
зал очень важные слова: «Но Я истину 
говорю вам: лучше для вас, чтобы Я по-
шел; ибо, если Я не пойду, Утешитель не 
придет к вам; а если пойду, то пошлю Его 
к вам» (Ин. 16:7). Когда Иисус Христос 
говорил о чем-то очень важном и хотел, 
чтобы слушатели ничего не пропустили 
из сказанного, Он использовал слово 
«истинно», а иногда повторял его дваж-
ды: «Истинно, истинно говорю вам…» 
Используя этот прием в вышеупомяну-
том стихе, Христос, по сути, говорит: «То, 
что Я сейчас скажу, важно для каждого!» 
Но дальнейшие Его слова звучат несколь-
ко странно: «Лучше для вас, чтобы Я 
пошел…»

Мысленно поставьте себя на место уче-
ников Христа. Хорошо ли им было рядом 
с Иисусом? Они ходили со Христом 
и наблюдали за тем, как Он исцеляет 
больных, воскрешает мертвых, укрощает 
природные стихии. Мне бы очень хоте-
лось быть рядом с Ним! Мое пасторское 
служение было бы тогда совсем иным: не 
нужно проповедовать, ездить по церквам 
и посещать народ Божий. Все это делал 
бы Иисус, а я ходил бы за Ним и смотрел, 
как Он творит чудеса…  Разве это не 
прекрасно?

Однако Иисус говорит Своим уче-
никам: «Незримое присутствие Духа 
Святого куда лучше для вас, чем Мое 
физическое присутствие». Задумайтесь 
над словами Спасителя: «Лучше для вас, 
чтобы Я пошел; ибо… если пойду, то 
пошлю Его [Утешителя, Святого Духа] к 
вам». В книге Деяния апостолов сказано, 
что обещание Спасителя исполнилось 
в день Пятидесятницы. Церковь обрела 
поддержку в лице вездесущего Святого 
Духа. Этот факт представляет несомнен-
ный интерес, поскольку именно в книге 
Деяния апостолов мы видим сильные 

ДЕЯНИЯ СВЯТОГО ДУХА 
ПРОТИВ ВАВИЛОНА

«Но вы примете силу, когда 
сойдет на вас Дух Святой, 
и будете Мне свидетелями 
в Иерусалиме и во всей 
Иудее и Самарии и даже 
до края земли» (Деян. 1:8).



№ 2 (308) 2016 Адвентистский вестник 7
ретения радости, улучшения настроения, 
создавая разного рода стимулирующие 
напитки и таблетки. Этот поиск продол-
жается и сегодня. Многие не догадыва-
ются о существовании Божественной 
Личности, дающей радость, энергию и 
хорошее настроение. В книге Деяния 
апостолов сказано: «А ученики исполня-
лись радости…» (13:52). Радость эта была 
необычной. Христиан истязали, бросали 
в темницы, над ними издевались, а они 
пели и радовались. По силе и продол-
жительности эту радость невозможно 
сравнить с эйфорией, вызванной даже 
самыми действенными стимуляторами 
или таблетками! В указанном стихе мы 
читаем о том, что «ученики исполнялись 
радости и Духа Святого».

 «И не упивайтесь вином, от которого 
бывает распутство; но исполняйтесь 
Духом» (Ефес. 5:18). Почему алкоголь и 
Святой Дух упомянуты в одном стихе? 
Извечный поиск человечеством всевоз-
можных стимуляторов ведет к стреми-
тельному росту числа страдающих ал-
коголизмом и наркоманией. Священное 
Писание подчеркивает необходимость 
присутствия Святого Духа. С Ним у вас 
будет и хорошее настроение, и силы, и 
энергия. Исполняйтесь Святым Духом!

Слово «исполниться» означает «быть 
ведомым, руководимым». Священное 
Писание постоянно обращается к народу 
Божьему с призывом – будьте руководи-
мы, ведомы Святым Духом! 

Излитие Святого Духа в день Пятиде-
сятницы было знаменательным собы-
тием. Бог особым образом продемон-
стрировал действие третьей Личности 
Божества, послав апостолам дар «гово-
рения на языках». Исследователи по сей 
день спорят об этом феномене. Почему 
Бог выбрал именно такое проявление 
Святого Духа?

Этот выбор не случаен. Он име-
ет очень глубокое значение. Только 
Святой Дух способен повернуть вспять 
историю Вавилона и разрушить его 
влияние. Вспомните историю о Вави-
лонской башне, записанную в 11-й гла-
ве книги Бытие. Все началось с желания 
людей, сохранивших воспоминания 
о потопе, обезопасить себя и общими 
усилиями построить «город и башню, 
высотою до небес; и сделаем себе имя» 
(Быт. 11:4). Они решили сами, без Бога, 
«сделать себе имя» и прославиться. Но 
Господь смешал языки людей, чтобы 
они не могли понять друг друга, и 
«рассеял их… по всей земле» (Быт. 11:8). 
Теперь же, в день Пятидесятницы, Бог 
говорит людям: «Если вы перестанете 
полагаться на свои силу и мудрость, 
Господь разрушит последствия Вави-
лонского столпотворения, повернет 
историю вспять, и, хотя вы будете 
говорить на разных языках, каждый из 
вас будет понимать другого». Сегодня 
многие озабочены тем, чтобы «сделать 
себе имя». Совершая миссионерское и 
евангельское служение собственными 
силами, мы с вами продолжаем строить 
Вавилонскую башню. Разрушить Вави-

лон сможет только тот, кто целиком по-
ложится на силу Всемогущего Господа 
и Святого Духа. 

Евангелизация собственными 
силами укрепляет Вавилон, и только 
евангелизация силой и методами Свя-
того Духа разрушает его. Мы отчаянно 
нуждаемся в Святом Духе. Но как 
получить Его, как исполниться Им? 
Многие люди ради достижения этой 
цели постятся и ревностно молятся. 
Не умаляя значения поста и молитвы, 
хочу указать вам на другой способ, 
который предложен в 20-й главе 
Евангелия от Иоанна. В силу своей 
простоты он остается незамеченным 
многими исследователями Священно-
го Писания.

После того как Иисуса Христа 
распяли, ученики собрались в одном 
из домов, плотно закрыв все двери. 
«В тот же первый день недели вече-
ром, когда двери дома, где собирались 
ученики Его, были заперты из опасе-
ния от Иудеев, пришел Иисус, и стал 
посреди, и говорит им: мир вам! Сказав 
это, Он показал им руки и ноги и ребра 
Свои. Ученики обрадовались, увидев 
Господа. Иисус же сказал им вторично: 
мир вам! как послал Меня Отец, так 
и Я посылаю вас. Сказав это, дунул, и 
говорит им: примите Духа Святого» 
(Ин. 20:19-22).

Иисус показал на практике, что 
получить Святого Духа действительно 
просто. «Примите Духа Святого», – 
сказал Он ученикам. Однако возмож-
ность принять Святого Духа будет 
иметь только тот, кто окажется, подоб-
но ученикам, на близком расстоянии от 
Христа. На каком расстоянии от Иису-
са находитесь вы? К сожалению, многие 
из нас находятся вдали от Иисуса – за 
сотни и даже тысячи километров. Если 
же мы хотим исполниться силой Свя-
того Духа, то у нас нет другой возмож-
ности, кроме как сблизиться с Ним. 
Тот, кто ежедневно исследует Слово 
Божье и общается с Богом, непременно 
наследует Духа Святого.

Известный американский евангелист 
Уилбур Чепмен, испытывая сильную 

усталость, обратился за консультацией 
к доктору: «Я устал, мне все надоело и 
ничего не хочется. Нет никакого проку 
от моего служения и моих проповедей. 
Посоветуйте, что мне делать». Доктор 
ответил вопросом на вопрос: «Послу-
шайте, вы когда-нибудь пробовали три 
раза сделать полный выдох, предва-
рительно не вдохнув?» В дальнейших 
объяснениях Чепмен уже не нуждался.

К сожалению, мы часто забываем 
о том, что перед тем, как поделиться 
с другими своей верой, нам нужно 
обрес ти живительную силу Святого 
Духа. Весной 2007 года во время заседа-
ния Генеральной Конференции руко-
водитель Южного Африканско-Индо-
океанского дивизиона представил нам 
щуплого молодого человека из Южной 
Африки: «Это наш молодой пастор из 
Зимбабве, ему 28 лет. Два года назад 
мы решили послать его на евангель-
ское служение в один из отдаленных 
районов страны. Когда он начинал 
свое служение, там насчитывалось 
273 адвентиста седьмого дня. А сегодня 
Господь обильно благословил нашего 
юношу, и в этом ра йоне насчитывается 
уже 21 256 членов Церкви». Порази-
тельно! Всего лишь за пару лет такая 
метаморфоза: было 273, а стало почти в 
80 раз больше! Как один, да еще такой 
немощный с виду служитель за два года 
приобрел такое количество душ для 
Христа? Этот молодой человек не был 
блестящим оратором. Вот что он нам 
рассказал: «Когда меня направили на 
это служение, я понял, что нуждаюсь в 
силе Божьей. И я каждый день вставал 
рано, в 4 часа утра, и до 8 часов утра 
молился и исследовал Слово Божье. 
Каждый день я проводил четыре часа 
у ног Иисуса. А потом я шел к своим 
членам церкви, в их дома. Во время 
посещений я спрашивал их: „Желаете 
ли вы стать миссионером для Иисуса?“ 
Я приносил им библейские уроки и 
обучал их, как заниматься с теми, кто 
интересуется Словом Божьим. Вот и 
все, что я делал. А потом я едва успевал 
крестить желающих».

Каждый из вас может стать орудием 
для совершения великих Божьих дел, 
если вы будете дышать одним дыханием 
с Иисусом, если будете черпать у Него 
силы! Мы нуждаемся в Святом Духе! 

Обратите внимание, что в конце 
книги Деяния апостолов нет заключи-
тельного слова «аминь». Знаете ли вы, 
почему? Одной из причин является то, 
что книга Деяний Святого Духа пишет-
ся и сегодня. И я прошу Бога, чтобы в 
этой книге были записаны и мое имя, 
и ваши имена.

Если вы желаете этого, скажите Богу 
в молитве: «Господи, я хочу быть ближе 
к Тебе, чтобы иметь возможность ды-
шать Твоим дыханием! Я хочу сегодня 
стать миссионером, желаю созидать 
не свою вавилонскую башню, но Твою 
Церковь силой Святого Духа!»

Артур Штеле

Совершая 
миссионерское и 
евангельское служение 
собственными силами, 
мы с вами продолжаем 
строить Вавилонскую 
башню



Адвентистський вісник № 2 (308) 20168

Чи для кожного з нас напе-
ред визначена доля? Хто 
її визначає та чи можемо 

ми щось змінити? Спілкуючись 
із людьми різних поколінь, про-
фесій і запитуючи їх про життя, 
ми можемо почути: «А що 
зробиш – така моя (або їхня) 
доля». Із цим погоджуються, на 
це скидають усі проблеми, не-
гаразди, вважаючи, що хтось 
визначив їм таку долю. Якщо 
одним щастить, немає жодних 
негараздів, то хтось із задо-
воленням говорить: «Оце до-
бре!», а інші скажуть: «Чому 
в них усе гаразд, а в мене 
постійно проблеми, страж-
дання і переживання?».

Хто так вирішив? 
Доля. Невже нічого не 
можна змінити? Невже 
хтось вирішив усе за 
нас? А ми з вами  – 
наче ляльки-маріонетки, 
якими керує за допомо-
гою ниток невидимий 
ляльковик. 

Якщо так, то ми не несемо жодної 
відповідальності за все, що з нами 
коїться. Якщо така наша доля, якщо 
кожен наш крок і вчинок уже перед-
бачений, запрограмований, то ми ні 
за що не відповідаємо. 

Якось я підвозив одну жінку, ми 
розговорилися, я розповів їй про своє 
служіння й про те, що незабаром зби-
раюся відвідати в’язницю в Сокиря-
нах Чернівецької області. І тоді жінка 

сказала: «Там відбуває термін мій син. 
Чи могли б ви його провідати, переда-
ти мої вітання?» Я записав прізвище 
сина й пообіцяв відвідати його. Тоді 
вона промовила: «Така його доля». 
Звичайно, мені довелося розповісти 
їй, що це зовсім не так. 

Якщо ми говоримо, що така доля, 
тоді чому не можемо переконати зем-
них суддів, що вчинити злочин – моя 
доля? Чомусь суддя все одно оголошує 
вирок. Чомусь інспектор, який зупи-
нив нас за перевищення швидкості, 
не вірить, що це наша доля – їхати зі 
швидкістю 110 км за годину. Він ска-
же: «Тоді ваша доля оплатити штраф». 
І хоч одні погоджуються, що «така 
доля», однак ми все-таки маємо право 
щось вирішувати в цьому житті. 

У Слові Божому читаємо: «А цьому 
народові скажеш: Так говорить Гос­
подь: Ось Я даю перед вами дорогу 
життя й дорогу смерті» (Єрем. 21:8). 
І таких віршів у Святому Письмі чима-
ло. Виявляється, у нас є вибір – обрати 
життя або смерть. Навіть маленькі 
діти мають право вибору, вирішуючи, 
якою іграшкою гратимуться зараз. 

Коли ми приходимо на ринок купи-
ти овочі або фрукти, що ми вибирає-
мо? Звісно ж, те, що найкраще! Про-
давець здивувався б, якби ми почали 
вибирати те, що вже час викидати. 
Наш Небесний Отець пропонує нам 
два шляхи. Бог засмучується, коли ми 
обираємо шлях беззаконня.  

Коли нашій донечці було сім міся-
ців, вона повзала і десь знайшла лезо. 
Ми хотіли забрати його, але вона не 
давала. І тоді я вирішив запропонувати 
їй щось інше. Доня простягнула свої 
рученята і випустила небезпечний 
предмет. Тоді я зрозумів, що Господь 

також говорить: «Віддай мені свій гріх, 
а я тобі подарую дещо значно краще». 

Бог кожному з нас дає вибір, який 
певним чином впливає на майбут-
нє життя. Пам’ятаю, коли прийшов 
у нову громаду на служіння, один 
диякон провідував разом зі мною 
членів Церкви, оскільки я тоді ще 
не знав місцевості. Ми планували 
відвідати спочатку тих, що живуть на 
околиці села, щоб потім повернутися 
до центру. Ми зупинилися біля одних 
воріт, на лавці сидів літній чоловік, 
наш брат. Диякон підійшов до нього, 
обійняв, почав спілкуватися. Про-
відавши його, ми сіли в автомобіль, 
щоб їхати далі, і диякон сказав: «Цей 
брат привів моїх батьків до церкви. 
Потім і ми з дружиною уклали заповіт 
із Господом, і мої діти ходять до цер-
кви. Він розповів моєму батькові про 
Бога, і його доля змінилася. Це був 
вибір, який вплинув не лише на все 
його життя, але й на життя майбутніх 
поколінь та родини».

Ми хочемо залишити дітям спадщи-
ну: майно, можливо, автомобіль, якісь 
кошти. Це все добре, проте якщо ми 
не прищепимо їм духовних цінностей, 
будь-які статки даремні. 

Юнак підходить до батьків та слу-
жителів і каже: «Я хочу одружитися із 
цією дівчиною. Я відчуваю, що це моя 
доля». А потім нарікає: «Боже, за що 
мені таке покарання?» А все тому, що 
такий вибір треба робити, порадив-
шись із Господом. Бог приготував для 
нас усе найкраще, але вибір робимо 
ми самі. У виборі друга життя нами 
мають керувати не тільки захоплення та 
почуття, нам необхідно просити в Бога 
мудрості, щоб обрати те найкраще, що 
Він приготував для нас.

ТАКА МОЯ 
ДОЛЯ?!



№ 2 (308) 2016 Адвентистский вестник 9
Комусь здається, що дуже легко 

вчасно зупинитися на гріховному 
шляху. Часто люди, які вживають 
спиртні напої або наркотичні засо-
би, говорять: «Я ще не алкоголік. Я 
ще не наркоман». Ніхто не знає, яка 
чарка або доза наркотичних засобів 
може виявитися фатальною. Мож-
на перейти межу, після якої немає 
повернення. 

Мудрий Соломон писав: «Буває, 
дорога людині здається простою, 
та кінець її – стежка до смер­
ті» (Прип. 14:12). Тому Господь 
застерігає: «На дорогах спиніться 
та гляньте, і спитайте про давні 
стежки, де то добра дорога, – то 
нею ідіть, і знайдете мир для своєї 
душі! Та вони відказали: “Не піде­
мо!”» (Єрем. 6:16). У цьому випад-
ку – це право вибору. 

Певно, що є те, що не залежить 
від нас, і ми також можемо назива-
ти це долею від Господа. Наше на-
родження – це воля Божа, бажання 
батьків. Нашу стать також визначає 
Господь. Хоча сьогодні гріх і на це 
наклав свій негативний відбиток. 
Та, як не дивно, Господь погоджу-
ється з нашим вибором.

...Це трапилося майже 20 років 
тому. До нас прийшла сусідка й ска-
зала: «Іване Миколайовичу, допомо-
жіть! Мій син почав зустрічатися з 
дівчиною, старшою за нього, і в неї 
жахливий характер. Він сказав, що 
буде лише з нею, інакше заподіє собі 
смерть. Це мій єдиний син. Я ку-
пила йому квартиру, очікувала, що 
він створить гарну сім’ю. Що мені 
робити?». Тоді я запитав: «Ви дуже 
любите свого сина?» – «Дуже». – 
«Вам доведеться його відпустити». – 
«Чому?» – «Щоб не сталося нічого 
поганого, бо в емоціях людина здат-
на на все. Відпустіть його. Скажіть, 
що ви не погоджуєтеся з його ви-
бором, але останнє слово за ним. Та 
запевніть, що чекатимете його, що 
б не трапилося в житті. Відпустіть 
сина, але нехай він завжди пам’ятає, 
що будь-якої миті може повернути-
ся додому». І вона дослухалася до 
моєї поради. 

Я молився за її сина. Через 
декілька років сусідка прийшла 
до мене й сказала: «Радість у мене, 
Іване Миколайовичу! Мій син 
повернувся. Він сказав: “Я не хочу 
більше з нею бути. Мамо, пробач 
мені”». Жінка попросила нас по-
молитися й подякувати Господу. 

Проте іноді батьки говорять: 
«Іди, але додому не повертайся». 
І як би дитині не було важко, вона 
справді ніколи не повернеться. 
Господь любить нас, тому часто 
змушений дозволити нам піти за 
нашим вибором, незважаючи на те, 
що це завдає Йому болю. 

Один наш брат розповів випадок 
зі свого життя: «У молодості мені 
здавалося, що батьки змушують 
мене ходити до церкви, молитися, 
вказували, з ким дружити, куди хо-
дити. Мені це не подобалося. Коли я 
отримав посвідчення тракториста, 
то вирішив поїхати в Казахстан 
на заробітки. Спакував валізу й 
вирішив уночі, коли батьки будуть 
міцно спати, перекинути її через 
вікно, вийти на центральну дорогу 
й автостопом доїхати до центру. 
Батьки заснули. Я відчинив вікно, 
перекинув валізу і почав пробира-
тися через сад. Раптом хтось схопив 
мене за руку. Я впізнав батька. Він 
сказав: “Сину, якщо ти вже вирішив 
іти, то йди через двері та скажи «До 
побачення». Повернися, ми разом 
помолимося”. Я повернувся. Ми 
зайшли до хати, батько помолив-
ся, мати ще й гостинців дала мені 
із собою. І я поїхав. Мене не було 
близько двох років. Але я не був 
щасливим. Мені не вистачало їхньої 
любові. Я повернувся. І я в Церкві». 

Невже тисячі зруйнованих жит-
тів не є переконливим свідченням, 
що дорога зла веде до загибелі. Як 
не дивно, Господь погоджується з 
нашим вибором. Коли ми обира-
ємо Божу дорогу, Він вирішує всі 
проблеми. А коли ми обираємо 
шлях зла, то нам доведеться плати-
ти своїм добрим ім’ям, майбутнім 
своєї сім’ї, своїх дітей, часто влас-
ним здоров’ям і навіть життям. 

Адам і Єва зробили вибір, і його 
наслідки ми бачимо й у своєму 
житті. Свого часу Пилат також 
поставив юдеїв перед вибором: 
«Кого хочете, щоб я відпустив 
вам, Ісуса Варавву чи Ісуса, що 
зветься Христос?» (Матв. 27:17). 
І кого вони вибрали? 

Ми з вами також маємо право 
вибору: прийти на богослужіння 
чи не прийти, дати комусь запро-
шення на програму чи ні, запроси-
ти когось у церкву чи це зробить 
хтось інший. А чи мав право Син 
Божий вибирати: помирати за нас 
чи ні? Чи примушував Його хтось? 
Чи така Його доля? Відповідь ми 
знаходимо на сторінках Святого 
Письма: «Через те Отець любить 
Мене, що Я власне життя віддаю, 
щоб ізнову прийняти його. Ніхто в 
Мене його не бере, але Я Сам від 
Себе кладу його» (Iвана 10:17, 18). 
Слава Богові за те, що цей вибір 
Він зробив заради нас. 

Який вибір робимо ми щоденно, 
щохвилини в нашому житті? Нехай 
Господь допоможе нам завжди йти 
дорогою життя й керуватися тільки 
Його волею.

Іван Завірюха

Я только хотел 
Я хотел в этом, прошлом году
Быть подобным Христу своему.
Но когда этот год пролетел,
Я увидел, что только хотел.

Я хотел больше братьев любить,
Своим ближним любовью служить.
Огорчить я немало успел,
Но любить всех я только хотел.

Всем хотел говорить о Христе –
На работе, соседям, везде,
Но молчал и на них я смотрел,
Говорить я им только хотел.

Благодарным хотел быть всегда,
За все милости Бога-Отца,
Но роптал и душою черствел,
Благодарным быть только хотел.

Я хотел, я так много хотел,
Но так мало, так мало успел.
Перед кем оправдаюсь теперь,
Что я в жизни так много хотел?

Мой Спаситель меня оправдал,
На кресте за меня Он страдал.
О! Как жалок бы был мой удел,
Если б это Он только хотел.

Милосердный Отец, помоги!
Новый год у меня впереди,
Чтоб не только я это хотел,
Но свершить Твоей силой сумел.



Адвентистський вісник № 2 (308) 201610

В посланиях к римлянам 12:5 
и 1-м коринфянам 12:27 
апостол Павел сравнива-

ет Церковь с телом. Каждый из нас 
мечтает о здоровом теле, о таком его 
состоянии, при котором ничто не бе-
спокоит, не болит. Мы понимаем: для 
того чтобы наше тело было здоровым, 
нам необходимы физические упраж-
нения и правильное питание. 

Что нужно делать, чтобы здоровым 
был наш дух, чтобы улучшилась наша 
духовная жизнь? Как ни странно, то 
же самое – упражнения в благочестии 
и питание Хлебом жизни. Мы мечтаем 
о церкви, в которой царит атмосфера 
Неба, о райском уголке на земле. В 
церкви нашей мечты нет разногласий 
и недоразумений, в ней все друг другу 
рады. Но в действительности люди, 
приходящие в Молитвенные дома, 
полны недостатков. Глядя на них, не-
которые начинают сомневаться, дей-
ствительно ли эта церковь – Божья, 
ведь она не безупречна. По этому чле-
ны наших церквей зачастую страдают 
от взаимных обид и даже перестают 
посещать церковь. Что мы можем 
сделать для нашей церкви, дабы в ее 
стенах с каждым днем все ярче прояв-
лялся Божий замысел о ней? 

Что такое церковь? Греческое слово 
«экклэсиа» («церковь») означает «со-
бранные вместе», «собрание». Господь 
радуется тому, что Его народ соби-
рается вместе. Порознь каждый из 
нас – дитя Божье; когда же мы собира-
емся вместе, мы – церковь. В Писании 
сказано даже, что Бог умер за нее! И 
произошло это не тогда, когда она 
стала прекрасной, без изъяна, но когда 
она не представляла собой ничего хо-

рошего, не была достойна такой жерт-
вы. Возможно, сатана не раз попрекал 
этим Христа, говоря: «Взгляни, за кого 
Ты умирал». Во все века враг Божий 
сеял раздор среди Божьих детей, стре-
мясь уничтожить Церковь. 

Ученики Христа также не были 
ангелами. Они были людьми, полны-
ми недостатков. Но, несмотря на это, 
Христос избрал их. И Он не ошибся в 
Своем выборе. 

Апостол Павел говорит: «…Христос 
возлюбил Церковь и предал Себя за нее, 
чтобы освятить ее, очистив банею 
водною, посредством слова; чтобы 
представить ее Себе славною Церковью, 
не имеющею пятна, или порока, или 
чего-либо подобного, но дабы она была 
свята и непорочна» (Еф. 5:25-27). Без 
Слова от пятен Церкви не очиститься, 
славной не стать! Как часто мы успока-
иваем себя тем, что у нас нет пороков, 

есть только маленькие недостатки, пят-
нышки. Но прообразом Христа всегда 
был агнец без пятна и порока. Поэтому 
Его Церковь должна быть такой же. 
Иисус готов каждого, кто примет Его, 
одеть в Свои одежды, новые и чи-
стые, сняв наши старые, запятнанные 
лохмотья. Какая прекрасная весть! Но 
Его одежды нужно уметь носить, и мы 
призваны научиться этому.

Если мы говорим, что любим Христа, 
мы должны любить то, что Он любит, – 
чистоту, честность, святость. А Церковь 
Он любит так, что отдал Себя за нее. А 
мы? Как уже было сказано, церковь – 
это мы. К сожалению, мы часто смо-
трим на других, но себя не видим. Себе 
мы прощаем почти все, а другим – поч-
ти ничего. С себя мы требуем меньше, 
чем с других. 

Еще один образ церкви – невеста, 
облеченная в солнце жена из книги 
Откровение (см. 12:1). Все невесты 
очень красивы в своем наряде. Они 
тщательно готовятся к брачной це-
ремонии, ведь такое событие бывает 
один раз в жизни. 

А как мы готовимся к встрече с 
Небесным Женихом? Хотим ли мы Ему 
соответствовать? Что мы делаем для 
того, чтобы встретить Христа? Бог да-
рует нам благодать, для того чтобы мы 
имели силу жить так, как жил в этом 
мире Он. Если мы желаем, чтобы окру-
жающие были внимательны и любезны, 
чтобы, общаясь с нами,  они проявляли 
свои самые лучшие качества, то как мы, 
христиане, должны вести себя с ними? 

Обычно, если человек заболел (осо-
бенно в том случае, когда заболевание 
тяжелое), он готов пить любое горькое 
лекарство, соблюдать любую диету, то 

Язык Священного Писания яркий, образный и богатый метафорами. 
Авторы Нового Завета сравнивают Церковь с человеческим организмом 
или с невестой перед венчанием. Эти сравнения символичны, они имеют 
глубокое значение для человека, желающего познать Истину.

ЛУЧШАЯ НА СВЕТЕ 
Ц Е Р К О В Ь

Самая лучшая церковь 
на земле – это Его Цер-
ковь, члены которой не 
просто хотят что-то де-
лать, а каждый посильно 
делает то, что может.



№ 2 (308) 2016 Адвентистский вестник 11

Некто сказал, что алмазы – это всего 
лишь кусочки угля, которые хорошо 
поработали над собой – выдержали 
высочайшее давление.

Проблемы сами по себе не плохи. 
Это всего лишь возможности, которые 
нам даются, чтобы открыть в себе не-
что новое, то, о чем мы не знали.

Один исследователь заметил, что 
большинство людей, которые достигли 
чего-то выдающегося, страдали от 
какого-то недостатка, физического или 
социального. Причина проста. Трудно-
сти заставляют нас делать выбор. Мы 
решаем, бороться или опустить руки.

Я пастор, но большую часть времени 
я преподаю. Меня восхищают молодые 
люди, которые не сдаются, которые 
предпринимают попытку за попыт-
кой, прилагают усилия, не позволяя 
трудностям одержать над собой верх. 
Именно они достигают успеха. Те, 
кому все дается легко, часто терпят 
поражение. Одно из несчастий детей 
успешных людей состоит в том, что 
они почивают на лаврах своих родите-
лей и ни к чему не стремятся.

Многие полагают, что смогут 
продвигаться вперед только тогда, 
когда на пути не будет преград, но это 
неправда. Кто-то сказал: «Бог каждой 
птице дает пропитание, но не бросает 
зерна в гнездо». Другими словами, 

не ждите, что трудности исчезнут, 
начинайте действовать! На самом деле 
продвижения вперед без препятствий 
не бывает.

Апостол Иаков научился смотреть 
на жизнь позитивно. Он понял, что 
трудности закаляют характер и позво-
ляют человеку обрести полное ощу-
щение жизни. Поэтому он написал: 
«С великою радостью принимайте, 
братия мои, когда впадаете в различ-
ные искушения, зная, что испытание 
вашей веры производит терпение» 
(Иак. 1:2, 3).

Характер не формируется случайно. 
Он закаляется в горниле проблем. 
Давид знал это, когда писал: «Ты 
испытал нас, Боже, переплавил нас, 
как переплавляют серебро» (Пс. 65:10). 
В определенном смысле тот, кто отвер-
гает трудности, отказывается расти и 
становиться лучше.

Смотрите трудностям в лицо. Не тре-
вожьтесь о проблемах, которые вы не в 
силах решить, не опускайте рук, отдайте 
их Богу. Небо принадлежит победи-
телям, а не тем, кто стоит на обочине, 
наблюдая, как другие идут вперед.

Просите Бога воодушевить вас идти 
вперед, невзирая на трудности и обсто-
ятельства, в которых вы находитесь.

 
М. Н.

есть готов на все, лишь бы выздо-
роветь. А грех – болезнь хуже, не-
жели рак. Наш духовный диагноз 
страшный – все мы смертельно 
больны. Только один-единствен-
ный Врач может вылечить нас от 
этой болезни, и от того, насколько 
сильно наше желание выздороветь, 
от того, чем мы готовы пожертво-
вать и что делать, будет зависеть, 
как мы будем жить. Итак, все 
зависит от того, насколько тща-
тельно мы будем придерживаться 
рекомендаций этого Врача.

Зачастую мы успокаиваем себя, 
говоря, что мы не хуже других, что 
у нас просто небольшие «пятна» и 
Христос их легко удалит. Но какие 
усилия мы прилагаем для того, что-
бы эти пятна не появились вновь, 
чтобы достичь определенных высот 
святости? Мы либо боимся всякого 
усилия, дабы не прослыть закон-
никами, зарабатывающими свое 
спасение, либо не верим в положи-
тельный результат наших усилий. 
Обратите внимание, что апостол 
Павел говорит молодому Тимофею: 
«Старайся представить себя Богу 
достойным, делателем неукориз-
ненным, верно преподающим слово 
истины» (2 Тим. 2:15).

 Эту же мысль он повторяет в 
Послании к христианам Ефеса: 
«Итак я, узник в Господе, умоляю 
вас поступать достойно звания, 
в которое вы призваны, со всяким 
смиренномудрием и кротостью и 
долготерпением, снисходя друг ко 
другу любовью, стараясь сохра-
нять единство духа в союзе мира» 
(Еф. 4:1-3). Вот это уровень, высо-
кая планка.

Вокруг нас и в нас идет великая 
борьба, борьба не на жизнь, а на 
смерть, не ради земных интере-
сов, а за души. Как в спорте, так и 
на войне противник всегда ищет 
слабое, незащищенное место и 
бьет именно туда. Стоит нам на 
мгновение расслабиться, и враг 
наносит удар. Именно так сегод-
ня поступает сатана, поэтому 
сказано: «Бодрствуйте на всякое 
время» (Лк. 21:36). Апостолы 
призывают нас прилагать усилия в 
борьбе с врагом за наши души.

Возрождение Церкви начина-
ется с возрождения ее членов. 
Будем больше молиться, изучать 
Слово Божье, созидая свои отно-
шения с  Христом.

Самая лучшая церковь на зем-
ле – это Его Церковь, члены кото-
рой не просто хотят что-то делать, 
а каждый посильно делает то, что 
может. Да благословит нас Господь 
на труд ради спасения ближних!

Андрей Качалаба

ЗАКАЛЕННЫЕ В ОГНЕ
«С великою радостью принимайте, братия 
мои, когда впадаете в различные иску-
шения, зная, что испытание вашей веры 
производит терпение» (Иак. 1:2, 3).



Адвентистський вісник № 2 (308) 201612

Бог произносит слова, 
наделенные творческой 
силой. «Ибо Он сказал, – и 
сделалось; Он повелел, – и 
явилось» (Пс. 32:9). Своим 
словом Бог сотворил Все-
ленную и все в ней сущее. А 
какой силой наделены наши 
слова – силой творить или 
разрушать?

С чего начинается раз-
говор? С того, о чем мы 
думаем, что занимает наши 
мысли. По разговору мы 
можем определить, какой 
человек наш собеседник, «по-
тому что, каковы мысли в 
душе его, таков и он» (Притч. 
23:7). По речи можно узнать 
и о социальном положении 
человека, о его характере, о 
том, умен, добр он или нет.

Господь в Своем Слове 
приводит немало примеров 
того, как наши слова опре-
деляют нашу же сущность. 
«Уста праведника изрекают 
премудрость, и язык его про-
износит правду» (Пс. 36:30); 
«…уста нечестивых изры-
гают зло» (Притч. 15:28); 
«ибо невежда говорит 
глупое, и сердце его помыш-
ляет о беззаконном, чтобы 
действовать лицемерно и 
произносить хулу на Госпо-
да, душу голодного лишать 
хлеба и отнимать питье у 
жаждущего. У коварного и 
действования гибельные: он 
замышляет ковы, чтобы по-
губить бедного словами лжи, 
хотя бы бедный был и прав. 
А честный и мыслит о чест-
ном, и твердо стоит во всем, 
что честно» (Ис. 32:6-8).

Господь учит нас разби-
раться в людях, и более того, 
Он желает, чтобы мы на-
учились разбираться в самих 
себе. Мы также говорим от 
избытка сердца, и нам свой-
ственно всячески оправды-
вать себя (см. Иер. 17:9).

В библейском языке сердце 
часто отождествляется с ра-
зумом. Какими мыслями на-
полнен разум, таково сердце, 
таков и человек. Сердце – как 
сосуд: чем оно заполнено, то 

и выливается из него. Сердце 
Иисуса Христа было напол-
нено любовью, добротой 
и состраданием, и любовь 
из него изливалась на всех 
окружающих. О Христе ска-
зано: «Уста Его – сладость, 
и весь Он – любезность» 
(П. Песн. 5:16); «благодать 
излилась из уст Твоих» (Пс. 
44:3); «и дивились словам 
благодати, исходившим из 
уст Его» (Лк. 4:22).

Сердце Иисуса также было 
наполнено Словом Божьим. 
Поэтому Он всегда находил 
нужные слова и произносил 
их в нужное время. В момент 
искушения Христос отражал 
нападки сатаны словами: 
«Так написано…»

Но если наш разум, как 
пыльный чердак, завален 
всяким ненужным хламом – 
пустословием, сплетнями, 
неприличными анекдотами, 
злословием, мы не сможем 
быстро вспомнить то, что 
написано в Слове Божьем, 
чтобы противостать иску-
шению врага. Если в сосуд 
налита грязная вода или он 
заполнен ядом, то меда из 
него не возьмешь.

Чем наполнено ваше 
сердце? Что занимает ваши 

мысли, о чем вы говорите, 
какие произносите слова? 
В христианской жизни дар 
речи особенно ценен, потому 
что благодаря ему мы можем 
поделиться с людьми Словом 
Божьим, рассказать им о 
нашем Творце, о Спасите-
ле. Мы можем молиться и 
прославлять Его в стихах и 
песнопениях, поддерживать 
и наставлять друг друга сло-
вами из Писания. Поэтому 
Соломон дает нам совет: 
«Более всего хранимого храни 
сердце твое; потому что 
из него источники жизни» 
(Притч. 4:23). Вы замечали, 
как от одних бесед ваш дух 
оживает и сердце наполня-
ется радостью, а от других – 
наоборот? Наши слова также 
обладают творческой силой 
и могут иметь далеко идущие 
последствия. Используя свой 
дар речи, мы сеем семена до-
броты и сострадания или же 
сплетен и клеветы и пожина-
ем богатый урожай.

«Ибо извнутрь, из сердца 
человеческого, исходят злые 
помыслы, прелюбодеяния, 
любодеяния, убийства, 
кражи, лихоимство, злоба, 
коварство, непотребство, 
завистливое око, богохуль-

ство, гордость, безумство. 
Все это зло извнутрь исхо-
дит, и оскверняет человека» 
(Мк. 7:21-23). Таким ядом 
иногда бывают приправле-
ны и наши разговоры. Об 
этом пишет Э. Уайт в книге 
«Свидетельства для Церкви» 
(то есть для нас, христиан), 
рассказывая о сне, в котором 
она посетила членов общины 
в Батл-Крике. 

«…Я приехала в Батл-
Крик с одним облеченным 
властью человеком, который 
держался с большим досто-
инством. Во сне я объезжала 
дома наших братьев. Когда 
мы собирались было войти 
в один из них, то услышали 
чьи-то громкие голоса. Их 
обладатели склоняли имя 
моего мужа, и я с огорчени-
ем и удивлением узнала по 
голосам как раз тех людей, 
которые всегда заявляли о 
своем неизменном друже-
ском расположении к нам. 
Они смаковали разного 
рода сцены и происшествия, 
имевшие место во время 
суровой болезни моего 
мужа, когда его умственные 
и физические силы были 
в значительной мере пара-
лизованы. Я с огорчением 
слышала голос ранее упо-
мянутого мнимого брата из 
Нью-Йорка. Он, совершенно 
серьезно и преднамеренно 
преувеличивая, рассказывал 
случаи, о которых братья в 
Батл-Крике ничего не знали, 
а наши так называемые 
друзья из Батл-Крика в свою 
очередь рассказывали то, что 
было известно им. Мне стало 
плохо, сердце заныло, и я во 
сне чуть не упала, но рука 
моего спутника поддержала 
меня, и он сказал мне: “Ты 
должна выслушать. Ты долж-
на знать правду, даже если ее 
трудно вынести”. 

Мы подходили к следую-
щим домам, и беседы в них 
велись на ту же тему. Это 
была их истина для настоя-
щего времени (курсив авто-
ра – прим. ред.). Я сказала: 

О ЧЕМ ВЫ ГОВОРИТЕ?!
Речь – драгоценный Божий дар. Из всех сотворенных существ, живущих на земле, 
только человек обладает способностью говорить и выражать свои мысли, так как 
он был создан по образу и подобию Божьему. Когда же люди согрешили, грех наложил 
свой отпечаток и на этот прекрасный дар.



№ 2 (308) 2016 Адвентистский вестник 13

“Мне ничего не было об этом 
известно! Мне было невдо-
мек, что подобные чувства 
жили в сердцах тех, кого мы 
считали нашими друзьями 
в благополучное время и 
нашими скорыми помощни-
ками в скорбях, страданиях 
и несчастьях. Лучше бы мне 
никогда об этом не знать! 
Они ведь были нашими 
самыми лучшими и верными 
друзьями”» (Свидетельства 
для Церкви, т. 1, с. 573). 

Удивительно, что христиане, 
и притом лучшие друзья се-
мьи Уайт, говорили подобное 
о своем брате по вере, кото-
рый тяжело болел и нуждался 
в поддержке и ободрении. 
Все его слова и действия 
были представлены ими в 
искаженном виде. Братья и 
сестры отзывались о нем как о 
полусумасшедшем, чьи слова 
не стоило принимать всерьез. 

Не бывает ли подобного и 
в нашей жизни? В похожей 
ситуации оказался Иов, 
который так и не дождал-
ся слов утешения от своих 

друзей. Они обвинили его в 
том, что он – грешник, раз 
Бог его так наказал. Даже 
Христос прошел через это, 
страдая на кресте. И в Его 
адрес сыпались насмешки и 
обвинения.

 Каждый из нас когда-либо 
нуждался в сострадании и 
утешении, но вместо этого 
получал лишь осуждение. 
Возможно, мы сами однажды 
отказали ближнему в столь 
необходимой ему поддержке. 
Иногда мы встречаемся с 
родными, друзьями, братья-
ми и сестрами по вере, чтобы 
пообщаться, но всё наше 
общение сводится к пустой 
болтовне и пересудам. После 
такого «общения» мы падаем 
духом, чувствуя, что напрас-
но потратили время, которое 
могли бы посвятить како-
му-то полезному делу.

Поэтому апостол Павел 
советует: «…Исполняйтесь 
Духом, назидая самих себя 
псалмами… и песнопе-
ниями духовными, поя и 
воспевая в сердцах ваших 
Господу» (Еф. 5:18, 19).

«Человек, сопровождав-
ший меня, повторил сле-
дующие слова: “Если бы 
они с таким же желанием, 
пылкостью и ревностью 
беседовали о своем Иску-
пителе, размышляя о Его 
несравненных достоинствах, 
Его бескорыстной щедро-
сти, о Его милосердии и 
прощении, о Его нежном 
сострадании к болящим, о 
Его великодушии и неизре-
ченной любви, то насколько 
более ценными были бы их 
плоды!...Когда темой беседы 
является Христос, Его жизнь 
и характер, тогда дух воскре-

сает и плодом будет святость 
и жизнь вечная”. Затем он 
процитировал следующие 
слова из Библии: “Что только 
истинно, что честно, что 
справедливо, что чисто, что 
любезно, что достославно, 
что только добродетель и по-
хвала, о том помышляйте”» 
(Э. Уайт. Свидетельства для 
Церкви, т. 1, с. 574).

 Если мы хотим обрести 
мир в сердце и вечную 
жизнь, то должны обратить 
серьезное внимание на свои 
мысли и разговоры. Если мы 
будем помышлять о горнем, 
об Иисусе Христе, то сердца 
наши будут очищаться и 
освящаться Его словом. О 
чистых сердцем сказано, что 
они Бога узрят. Это чудесное 
обетование даровано каждо-
му из нас. Будем исполняться 
Духом, размышлять и гово-
рить о нашем Искупителе 
Иисусе Христе, чтобы Его 
святое Имя прославилось и в 
наших словах, и в поступках.

Елена Володченкова

В одну из пятниц я был 
очень занят. Мне нужно 
было успеть сделать многое, 
а солнце уже клонилось к 
закату. К счастью, я успел 
сделать все, кроме одного 
дела. Мне оставалось забрать 
посылку из «Новой Почты». 
Выбежав на улицу, я уви-
дел, что уже стемнело. Что 
делать? Грешный разум сразу 
же подсказал несколько отго-
ворок. Нарушить четвертую 
заповедь или поставить под 
вопрос качество субботнего 
служения? Я сделал выбор. 
Я решил больше ничего не 
делать. Но почему я принял 
такое решение? Я подумал: 
то, что я сделаю в субботу, не 
принесет мне пользы. 

 Позже я задумался над 
тем, почему я развернулся и 
не пошел на почту. Потому 
что ничего хорошего это 
мне бы не принесло. То 
есть я не нарушил субботу 
потому, что боялся прокля-
тия. И тут меня осенило. 
Я «исполнил» заповедь 
потому, что боялся поте-
рять благословение, боялся, 
что Господь лишит меня 

его сразу же, как только я 
нарушу какое-либо из Его 
предписаний. Но Господь 
говорит: «Если любите 
Меня, соблюдите Мои 
заповеди» (Ин. 14:15). Если 
любите… 

Заповеди Божьи – это 
отражение Его характера. В 
них Бог говорит о том, как 
человеку нужно поступать 
с Ним, какого поведения по 
отношению к Себе Он жела-
ет. В Едеме исполнение Зако-
на было нормой; в пустыне 
Господь говорил израиль-
тянам, бывшим рабам: «Я 
желаю быть вашим Богом, 
Я люблю вас. Вы видите 

проявления Моей любви. 
Покажите и вы, что любите 
Меня, Мне это важно». Враг 
Божий, великий обманщик, 
приложил все усилия к тому, 
чтобы в сознании людей 
исказилось восприятие 
и понимание заповедей. 
Поэтому Христос и сказал 
фарисеям: «По йдите, научи-
тесь, что значит: “милости 
хочу, а не жертвы”?» (Мф. 
9:13). Бог желал и желает 
общаться с каждым из нас 
как с другом. «Я уже не на-
зываю вас рабами, ибо раб не 
знает, что делает господин 
его; но Я назвал вас друзья-
ми, потому что сказал вам 

все, что слышал от Отца 
Моего» (Ин. 15:15).

«Бог есть любовь, и пребы-
вающий в любви пребывает 
в Боге, и Бог в нем… В любви 
нет страха, но совершенная 
любовь изгоняет страх, 
потому что в страхе есть 
мучение; боящийся несовер-
шен в любви. Будем любить 
Его, потому что Он прежде 
возлюбил нас» (1 Ин. 4:16, 
18, 19).

Поклоняйтесь Господу, 
идите к Нему и исполняйте 
Его заповеди, потому что 
Бог любит вас!

Денис Саенко

ДВИЖИМЫЕ
ЛЮБОВЬЮ 

Слова также обладают творческой силой 
и могут иметь далеко идущие последствия. 
Используя свой дар речи, мы сеем семена до-
броты и сострадания или же сплетен и клеве-
ты и пожинаем богатый урожай



Адвентистський вісник № 2 (308) 201614

Непосредственно перед 
началом военных действий 
на Донбассе я прочитал 
книгу «И падут подле тебя 
тысячи»  Сьюзи Манди. 
Я не раз перечитывал 
Псалом 90, но его слова 
не затрагивали струн 
моей души. Для меня этот 
псалом был просто одним 
из ста пятидесяти псалмов, 
вошедших в книгу Псал-
тирь. Но когда на востоке 
Украины началась война, 
этот псалом зазвучал для 
меня совершенно по-ново-
му. «Живущий под кровом 
Всевышнего под сению 
Всемогущего покоится. 
Говорит Господу: “прибе-
жище мое и защита моя, Бог мой, на 
Которого я уповаю!” Он избавит тебя 
от сети ловца, от гибельной язвы. 
Перьями Своими осенит тебя, и под 
крыльями Его будешь безопасен; щит и 
ограждение – истина Его. Не убоишься 
ужасов в ночи, стрелы, летящей днем, 
язвы, ходящей в мраке, заразы, опу-
стошающей в полдень. Падут подле 
тебя тысяча и десять тысяч одесную 
тебя; но к тебе не приблизится. Только 
смотреть будешь очами твоими и 
видеть возмездие нечестивым. Ибо ты 
[сказал]: “Господь – упование мое”; Все-
вышнего избрал ты прибежищем тво-
им. Не приключится тебе зло, и язва 
не приблизится к жилищу твоему. Ибо 
Ангелам Своим заповедает о тебе – ох-
ранять тебя на всех путях твоих. На 
руках понесут тебя, да не преткнешь-
ся о камень ногою твоею. На аспида 
и василиска наступишь; попирать 
будешь льва и дракона. “За то, что он 
возлюбил Меня, избавлю его; защищу 
его, потому что он познал имя Мое. 
Воззовет ко Мне, и услышу его; с ним Я 
в скорби; избавлю его, и прославлю его; 
долготою дней насыщу его, и явлю ему 
спасение Мое”» (Пс. 90:1-16). 

Во время военных действий на вос-
токе Украины Бог не раз спасал меня 
и моих братьев по вере. Впервые я 
увидел Его вмешательство в ход собы-
тий в июле 2014 года. Возвращаясь с 
конгресса музыкантов, мы попали под 
перекрестный обстрел. В тот момент, 
когда один из солдат, отстрелявшись, 
спрятался за бетонный блок, наш ав-
томобиль оказался на линии ответно-
го огня. Нас спасло то, что встречного 
огня не последовало. Это было чудо!

Летом мы с супругой решили наве-
стить семью старшего диакона. Эта 

семья живет в пригороде Донецка, в 
поселке Старомихайловка. Когда мы 
находились в доме диакона, в округе 
царила тишина. Не было слышно ни 
выстрелов, ни взрывов, словно не 
было и самой войны. Мы общались, 
обсуждали важные вопросы. Неожи-
данно раздался телефонный звонок – 
звонил мой новый знакомый. Он 
настаивал на встрече, несмотря на то, 
что было уже поздно, около восьми 
часов вечера, и никак не соглашался 
перенести ее на следующий день. 
Мне не оставалось ничего другого, 
как проститься с гостеприимными 
хозяевами. Знакомый назначил мне 
встречу в центре Донецка, довольно 
далеко от того места, где жил стар-
ший диакон. Спустя несколько дней 
жена диакона рассказала, что как 
только мы с супругой уехали, начался 
обстрел, от которого их семья снова 
укрылась в подвале. 

Когда на востоке Украины нача-
лась война, было очень страшно. Я 
постоянно задавал Господу вопрос: 
«Почему, Господи, я оказался в этом 
месте в это самое время?» Но позже я 
увидел, что Бог рядом, что Он охраня-
ет меня и заботится обо мне. Если бы 
не тяжелые обстоятельства, в которых 
я оказался, возможно, я никогда бы не 
ощутил присутствия Божьего в моей 
жизни. И Псалом 90 для меня – это не 
просто красивые поэтические стро-
ки. Это живые, действенные Божьи 
обетования.  

В январе 2015 года обстрелы Донецка 
участились, и я был  вынужден вывезти 
жену в безопасное место. Когда же при-
шло время возвращаться домой, я за-
болел. Пришлось остаться на несколько 
дней у родственников. Вернувшись в 

Донецк, я обнаружил, что в 
моем подъезде совсем нет 
стекол. Выйдя на улицу, я 
увидел, что в близлежащих 
домах нет стекол даже в 
квартирах. Как выясни-
лось, за день до моего 
приезда возле нашего 
дома упало два снаряда. 
Погибло несколько чело-
век. Я благодарен Богу за 
то, что Он допустил мою 
болезнь и меня в тот день 
не было дома.

Однажды в конце зимы 
2015 года нам привезли 
продукты – гуманитар-
ную помощь, предостав-

ленную АДРА. Мы с братьями начали 
разгружать коробки с продуктами. 
Неожиданно мне позвонил пастор 
церкви, которая находится в соседнем 
городе, недалеко от Донецка. Он дол-
жен был забрать часть гуманитарного 
груза; также он хотел уточнить, сколь-
ко, согласно накладным, ему нужно 
взять газет «Вечное Сокровище». Но 
так как я обычно не вожу с собой эти 
бумаги, я попросил его перезвонить 
позже. Ехать за бумагами мне не хоте-
лось – расстояние было немаленьким. 
Но я понимал: «Вечное сокровище» 
люди должны получить как можно 
скорее, поэтому решил выполнить 
его просьбу и проверить накладные. 
Я попросил членов церкви довести ра-
боту с гуманитарным грузом до конца, 
распределить и сложить продукты. 
Потом я сел в машину и поехал за 
бумагами. Отъехав от нашего Молит-
венного дома на приличное расстоя-
ние, я неожиданно вспомнил, что эти 
бумаги у меня. Я остановил машину, 
чтобы просмотреть их и сообщить 
звонившему мне пастору, сколько 
газет он должен взять. Когда я остано-
вился,  мне позвонила жена старшего 
диакона. «Вы там живы?» – спросила 
она. Я недоумевал: «А что случилось?» 
«Я сижу в подвале, – ответила она. – 
Идет очень сильный обстрел, и я не 
могу дозвониться мужу». Ее муж в то 
время помогал разгружать коробки с 
продуктами. Слава Богу, и с ним, и с 
остальными членами церкви все было 
в порядке. Мне стало понятно: если бы 
я выехал немного позже, то непремен-
но попал бы в зону обстрела. Над тем 
участком дороги, который я благо-
получно проехал, спустя несколько 
минут начали пролетать снаряды.  

Николай Богатырчук

Живые Божьи обетования

Николай Богатырчук с супругой



№ 2 (308) 2016 Адвентистский вестник 15

«Побійтеся Бога й віддайте 
Йому славу, бо прийшла 
година Його суду! 
Поклоніться Тому, Хто 
створив небо, і землю, 
і море, і джерела вод!» 
(Об’явл. 14:7). 

Що означає «боятися Господа»? Свя-
те Письмо дає нам відповідь: «О, коли 
б їхнє серце було їм на те, щоб боялись 
Мене й пильнували всіх Моїх заповідей 
по всі дні, щоб було добре їм та синам 
їхнім навіки!»  (П. Зак. 5:29). «Боятися 
Господа» означає дотримуватися Бо-
жих Заповідей, любити Його, слідувати 
за Ним. 

Що ж означає «віддати Господу сла-
ву»? Яким чином ми можемо віддати 
Богові славу і честь? Що про це нам 
говорить Святе Письмо? Розглянемо 
декілька аспектів цієї теми.

Подяка Богові. «І як входив Він 
до одного села, зустріли Його десять 
прокажених мужів, що стали здале-
ка. Вони піднесли свій голос, гукаючи: 
Ісусе, Наставнику, помилуй нас! 
Побачивши їх, Він сказав: Підіть і 
покажіться священикам! І сталося 
так, що коли вони йшли, – очисти-
лися. Один з них, побачивши, що 
видужав, повернувся, прославляючи 
Бога гучним голосом, упав обличчям 
до ніг Його, дякуючи Йому; це був 
самарянин. У відповідь Ісус сказав: 
Хіба не десять очистилося? А де ж 
дев’ять? Не здогадалися повернутися, 
щоб віддати славу Богові, а тільки 
цей чужинець? І сказав Він йому: Під-
ведися і йди; твоя віра спасла тебе» 
(Луки 17:12-19). 

Згідно з цим уривком, «віддати славу 
Богові» означає подякувати Йому за 
все, що Він нам дарував і за те, що ми 
маємо. Як часто ми користуємося 
благами, до яких не доклали жодних 
зусиль, забувши подякувати за них Бо-
гові. Нам необхідно завжди пам’ятати 
про те, що лише Господь є Джерелом 
усіх наших благословень. Він посилає 
нам і сонце, і дощ, і мороз, Він дає нам 
сили та здоров’я, Він допомагає нам 
налагоджувати сімейне життя, зруй-
новані стосунки. Усі блага походять 
від Бога. Завдяки Йому ми щосуботи 
маємо можливість відвідувати Дім мо-
литви. Замислимося над словами, які 
Христос промовив до зціленого прока-
женого: «Чи не десять очистилися? А 
де ж дев’ять?» Дев’ять людей отримали 
допомогу й пішли радіти життю, тому 
що вони зцілилися. Вони вирушили 

до своїх сімей, щоб поділитися з ними 
радісною звісткою. Проте ці люди 
забули про найголовніше – поверну-
тися до Господа і віддати Йому славу за 
отримане ними. 

Покаяння перед Богом. «Відда-
ти славу Господу» означає покаятися 
перед Ним. У Євангелії від Матвія 
читаємо: «І даси Йому ім’я Ісус, бо Він 
спасе Свій народ від його гріхів» (1:21). 
«Покайтеся та наверніться, аби були 
стерті ваші гріхи» (Дiї 3:19). Христос 
прийшов для того, щоб спасти людей 
від їхнього беззаконня. Коли людина 
відкриває своє серце перед Господом, 
вона впускає туди Бога і таким чином 
прославляє Його. Покаяння перед 
Богом включає в себе і покаяння 
перед Його дітьми, якщо ми проти 
них провинилися. Як часто в наших 
сім’ях ми просимо пробачення один 
в одного? Що ми переживаємо або 
відчуваємо, коли зізнаємося в чомусь 
або каємось? Нас переповнює радість, 
задоволення, мир, спокій, нас уже не 
турбує прихований гріх. 

Укладання заповіту з Богом. 
«І весь народ, що слухав Його, а також 
митники прославили Бога, хрестив-
шися хрещенням Івановим» (Луки 7:29, 
переклад О. Гижі). У російському пе-
рекладі цей вірш звучить так: «И весь 
народ, слушавший Его, и мытари воз-
дали славу Богу, крестившись креще-
нием Иоанновым» (Луки 7:29). Згідно 
з цим віршем, «віддати славу Богові» 
означає укласти заповіт із Господом. 
Коли людина усвідомлює, що Бог є 
Творцем усього живого, вона віддає 
Йому славу. Коли вона укладає заповіт 
із Господом, то не просто робить щось 
добре для себе, а віддає славу Богу за 
те, що Він дає їй можливість долучи-
тися до спасіння та Його народу. 

Наші вчинки. «Щоб ми були для 
прославлення Його величі, ми, які 
раніше мали надію на Христа» (Ефес. 
1:12). А як це втілити в наше практичне 
життя? У Нагорній проповіді Ісус ска-
зав: «Тож нехай сяє ваше світло перед 
людьми, щоб вони побачили ваші добрі 
діла й прославили Отця вашого, що 
на небесах» (Матв. 5:16). Наше життя 
служить або для слави Божої, або для 

знеславлення Його Імені. Наші вчинки 
свідчать про те, кому в цьому житті ми 
віддаємо славу.

Храм Духа Святого. «Отже, 
коли їсте, коли п’єте чи щось інше 
робите, все робіть на славу Божу» 
(1 Кор. 10:31). Зайшовши в дім 
християнина і подивившись на його 
стіл, можна побачити, славить він 
Бога чи зневажає. «Хіба ви не знаєте, 
що ваші тіла – то храм Святого 
Духа, Який є у вас і Якого ви маєте 
від Бога, і що ви не належите самим 
собі? Бо ви викуплені за ціну. Отож 
прославляйте Бога у вашому тілі та 
у вашому дусі, що належать Богові» 
(1 Кор. 6:19, 20). Ми створені за об-
разом Божим, тому повинні відобра-
жати Його у своєму житті.

Співайте для Господа. «Уся 
земле, покликуйте Богові, виспівуйте 
честь Його Йменню, честь для слави 
Його покладіть!» (Псал. 65:1, 2). Книга 
Псалмів – це чудовий збірник подяки 
й хвали Господу. Усі жителі землі мали 
би виспівувати для слави Божого Імені. 
У псалмі 32 читаємо: «Співайте із 
радістю, праведні в Господі, бо щирим 
лицює хвала! Хваліть Господа гусла-
ми, співайте Йому з десятиструнною 
арфою, заспівайте Йому нову пісню, 
гарно заграйте Йому» (Псал. 33:1-3). 
Бог говорить нам сьогодні, що наше 
перебування в Домі молитви показує, 
з яким настроєм ми прийшли перед 
обличчя Господнє. 

Співайте Творцеві для слави Його. 
Ми прославляємо Господа і нашою 
присутністю в Домі молитви, і нашим 
співом, і нашою участю в служінні. 
Бог відкриває нам, що наше перебу-
вання на землі, наш спів і прослав-
лення Творця продовжуватиметься й 
у вічності (див. Об’явл. 14:1-3). Нам 
потрібно сьогодні вчитися віддавати 
славу Господу. Богові  приємно, коли 
Його діти славлять Його у своєму 
повсякденному житті.

Славте Господа від щирого серця, 
прагніть пізнати Його волю, дякуйте за 
всі Його благословення – нехай серце 
наше буде наповнене радістю та хвалою!

Олександр Люліч

ВІДДАЙТЕ СЛАВУ ГОСПОДУ



Адвентистський вісник № 2 (308) 201616

Щомісячна газета
«Адвентистський 
вісник» видає 
Церква АСД 
в Україні

Адреса: 04071, Київ,
вул. Лук’янівська, 9/10 –А
dzherelo@ukr.net
www.lifesource.com.ua
тел. (044) 467-50-72

Директор видавництва «Джерело життя» Василь Джулай
Головний редактор видавництва «Джерело життя» Лариса Качмар
Відповідальний редактор газети «Адвентистський вісник» Лідія Власик
Редакційна колегія: С. Носов, В. Велечук, Г. Безкровний
Над номером працювали: Л. Шаповал, М. Опіяр, 
              А. Борисовська 
Дизайн та верстка: Ю. Смаль

Газета виходить у перших числах кожного місяця. Розповсюджується через конференції.

О Томасе Эдисоне расска-
зывают немало историй, 
которые дают пищу 
для размышлений. 
Создание первой 
электрической 
лампочки потре-
бовало от Эдисона 
и его помощников 
поистине тита-
нических усилий. 
Надлежащей 
технологии не 
существовало, ее 
надо было приду-
мать. В конце кон-
цов, проработав почти 
30 часов подряд, Эдисон и 
его сотрудники все-таки сде-
лали лампочку. Томас позвал одного из 
своих помощников, молодого человека, 
который был его учеником, и передал 
ему лампочку. Тот взял ее с трепетом, 
крайне осторожно, боясь уронить, и 
понес в указанную комнату, однако, 
поднимаясь по лестнице, он споткнулся, 
и ценнейший предмет упал, разбившись 
вдребезги.

Все ахнули. Никто не произнес ни 
слова. На следующий день все верну-
лись к работе. Им понадобилось еще 
24 часа, чтобы сделать новую лампочку. 
Когда она была готова, то, к удивлению 
всей группы, Эдисон позвал того же мо-
лодого человека и поручил ему отнести 
лампочку в комнату.

Почему Эдисон так посту-
пил? Возможно, он пони-

мал, что этот молодой 
человек был ценнее 

новейшего изобре-
тения. Все люди 
нуждаются в том, 
чтобы им дали еще 
один шанс. Когда 
нам отказывают 
в нем после совер-
шенной ошибки, 

нас охватывает 
разочарование и мы 

падаем духом.
Каждому из нас Бог 

дает второй шанс. В Биб-
лии это названо «рождением 

свыше» (см. Ин. 3:7). Обращение 
и крещение обозначают момент «новой воз-
можности», но вместе с Богом. Когда Гос-
подь принимает нас, Он говорит: «Я верю в 
тебя. Я знаю, что ты можешь Моею силою 
идти вперед и достигать лучшего».

Бог всегда готов дать нам еще одну 
возможность. Не Господь нас остав-
ляет, а мы перестаем верить в то, что 
изменения возможны.

Апостол Павел говорит, что тот, «кто 
во Христе, тот новая тварь; древнее 
прошло, теперь все новое» (2 Кор. 5:17). 
Господь создает нас заново. Никто не 
должен думать, что последний шанс 
упущен. Пока человек жив, шансы есть, 
есть возможности. Выбирать благодать 
означает выбирать новую жизнь.

ЛАМПОЧКА ЭДИСОНА
  «Итак, кто во Христе, тот новая тварь; 

древнее прошло, теперь все новое» 
(2 Кор. 5:17).

ИСКРЕННОСТЬ 
В ЦЕРКВИ 

Когда нет искренности в церкви – 
Все поклонение напрасно.
Сиянье веры нашей меркнет…
Любовь спасительная гаснет…

Когда нет искренности – смутно 
Мы видим цель и назначенье.
И двигаться вперед так трудно!
В словах и мыслях – напряженье.

Когда нет искренности – тяжко.
И все идет не так, как надо.
И если кто-то нараспашку
Бежит к тебе, в тебе – преграда.

Когда нет искренности – сложно 
Нам сохранить костер горящим, 
Ведь каждый будет осторожно
Отодвигаться в тень всё чаще.

Когда обиды, недомолвки, 
Когда «колючки» в разговорах, 
Тогда в общенье всем неловко
И быстро строятся заборы.

Когда нет искренности в душах, 
Когда прохлада в отношеньях, 
То Богу дар от нас не нужен
И тщетно наше приношенье.

Сиянье веры нашей меркнет…
Любовь спасительная гаснет…
Когда нет искренности в церкви – 
Все остальные в ней напрасно.

Светлана Теребилина




