
  
    
      
    
  


    
                
        

    
        
            Поделись Хлебом жизни – Иисусом
        

    

    
        Алехандро Буйон

    

    
        
    


    Эпиграф

    «О, если бы нашлись посвященные христиане, если бы повсюду проявлялась христоподобная последовательность и вера, движимая любовью и очищающая душу! Да поможет нам Бог покаяться и превратить нашу неповоротливость в посвященную деятельность. Да поможет нам Бог доказать словами и делами, что мы берем на себя бремя заботы о гибнущих душах» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 8, с. 27).


    Предисловие

    «Осознание опасности, которой мы подвергаемся, ошибочно понимая Церковь Божью, побудила меня написать эту небольшую книгу. Трагедия учеников, не понимающих, что такое Царство Божье, может стать нашей трагедией, если мы не понимаем сущности Церкви Божьей», – сказал Алехандро Буйон.

    Что такое Царство Божье? Вокруг этого вопроса построено все содержание книги. Он красной нитью проходит через все главы, и автор хочет ответить нам на этот животрепещущий для народа Божьего, живущего в последнее время, вопрос.

    В Царстве Божьем есть учреждения, бюджет, графики, проводятся финансовые операции, но оно намного превосходит все это. Самое ужасное, что может произойти с нами, – мы впадем в заблуждение, думая, будто Царство Божье напрямую связано с ростом показателей, и придем к такому выводу: чтобы Царство Божье росло, необходимо следовать стратегиям, увеличивающим количество членов Церкви и финансовые фонды. Но это не вопрос методов или талантов и он не имеет ничего общего с человеческими возможностями. Хороший менеджер также может заставить структуру развиваться. Для этого нет нужды в Святом Духе. Вызов, стоящий перед Церковью, – духовный рост каждого христианина.

    Каждого, принявшего Христа в свое сердце, Господь обязывает участвовать в великом деле созидания победо­носной Церкви, отражающей славу Божью. Это самое горячее желание Господа и миссия, которую Он поручает каждому из нас, верующих в Него.

    Если, как пишет Э. Уайт, слава Божья — Его характер, тогда отражать славу Божью означает участвовать в Его любви, потому что Бог есть любовь. Это означает любить Бога и любить людей, за которых умер Христос.

    Приводить души к ногам Учителя — неотъемлемая часть духовного роста. Цель духовного роста – отражать характер Христа и, следовательно, приводить других к Его ногам, как Андрей привел Петра.

    В своей книге пастор Алехандро Буйон показывает нам, что на самом деле делиться вестью о Христе легко. Он призывает нас свидетельствовать с упоением, празднуя, наслаждаясь, радуясь. Прочитав эту книгу, вы поймете, насколько прекрасно рассказывать людям о Спасителе. Ибо, благовествуя, мы созидаем Церковь, о которой мечтает Бог, Церковь, которая прославляет Его здесь, на Земле, и которая встретит Его, когда Он явится во второй раз. К этому призваны мы все.

    Издатели


    Глава 1Какое Царство мы строим?

    Я иду и размышляю. Земля под моими ногами кажется израненной и истерзанной годами. Окружающий пейзаж не впечатляет меня, даже полная луна не привлекает моего внимания. Я иду и размышляю, я в поисках идей. Точнее, я ищу слова. Мне так много хочется сказать, выразить неспособность человека понять духовные вещи, выразить собственное жестокосердие.

    В моих размышлениях я вспоминаю духовные борения Христа с непониманием Своих учеников. И мне становится стыдно. Я как будто один из них. Прошло две тысячи лет, а я такой же, как они.

    Иисусу всегда было трудно добиться понимания от учеников. Они говорили, что все понимают, они слышали Его слова, но не улавливали смысла сказанного. Создается впечатление, что Учитель передавал информацию на одной частоте, а они принимали на другой. Так и было. Иисус говорил о духовном, а они все воспринимали с плотской точки зрения.

    Например, однажды Учитель объяснял пришедшему к Нему Никодиму, что такое новое рождение. Он подразумевал духовное рождение, обращение. Всякий человек должен обратиться, чтобы жить христианской жизнью, но Никодим спросил: «Как может человек родиться, будучи стар? неужели может он в другой раз войти в утробу матери своей и родиться?» (Ин. 3:4). Никодим, будучи духовным лидером народа Божьего, не понял духовного смысла слов Иисуса.

    В другой раз Учитель встретился с женщиной-самарянкой и рассказал ей о живой воде. Иисус имел в виду чудесную благодать, способную удовлетворить духовную жажду любого человека, но бедная женщина была неспособна воспринять духовные истины и тут же спросила: «Господин! Тебе и почерпнуть нечем, а колодезь глубок; откуда же у Тебя вода живая?» (Ин. 4:11). Иисус говорил о воде с Неба, а она смотрела в колодец. Какая трагедия!

    В восьмой главе Евангелия от Марка мы находим другую историю, показывающую, насколько трудно людям мыслить духовно. Вот что в ней говорится: «При сем ученики Его забыли взять хлебов и кроме одного хлеба не имели с собою в лодке. А Он заповедал им, говоря: смотрите, берегитесь закваски фарисейской и закваски Иродовой. И рассуждая между собою, говорили: это значит, что хлебов нет у нас» (Мк. 8:14-16). Это выглядит уже совсем нелепо, они все понимали не так, все толковали в материальных, человеческих измерениях.

    Иисус пришел в наш мир, чтобы установить Свое Царство, и всегда ясно говорил о том, что это Царство духовное. Иоанн Креститель также возвестил об этом: «Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное» (Мф. 3:2). Как Иоанн Креститель, так и Христос всегда говорили о Царстве Небесном. В четырех Евангелиях 126 раз встречаются слова Иисуса о духовной природе Его Царства. Господь ни разу не дал повода ученикам думать, что оно земное. Он приводил яркие примеры, используя такие образы, как соль, свет, закваска и горчичное зерно. Нечто маленькое, но простирающееся в вечность, как это бывает с духовными вещами. Но люди предпочитали думать, что Иисус – некий мессия-воитель, пришедший свергнуть римлян и установить независимое Израильское царство. Ученики думали о Царстве Небесном в земных понятиях, хотя и пытались «одухотворить» свои представления. Они часто упоминали Небесное Царство, но в земном контексте. Например, когда спорили, кто из них будет большим в этом Царстве. Какое непонимание!

    На протяжении трех лет Своего служения Иисус пытался еще и еще раз открыть им духовную природу Своего Царства, и они постоянно считали, что понимают Его. На самом же деле все закончилось для них огромным горем. Они никогда не понимали Спасителя, поэтому, когда Он умер, ощутили невыразимую боль, почувствовали себя побежденными, разочарованными. Политическим перспективам учеников был положен конец. Для них Царство Божье обернулось лишь миражом, несбыточной мечтой.

    В то воскресенье, когда двое из них шли в Эммаус, погруженные в мысли о разбитых мечтах, Клеопа сказал Самому Христу, не узнав Его: «Неужели Ты один из пришедших в Иерусалим не знаешь о происшедшем в нем в эти дни? И сказал им: о чем? Они сказали Ему: что было с Иисусом Назарянином, Который был пророк, сильный в деле и слове пред Богом и всем народом; как предали Его первосвященники и начальники наши для осуждения на смерть и распяли Его. А мы надеялись было, что Он есть Тот, Который должен избавить Израиля; но со всем тем, уже третий день ныне, как это произошло» (Лк. 24:18-21).

    Почему слова Клеопы были полны пессимизма? «А мы надеялись было, что Он есть Тот, Который должен избавить Израиля», – с горечью сказал он. Бедные ученики! Они плохо поняли, что такое Царство Божье. Обещанное Иисусом искупление совершилось во всей полноте – Господь принял смерть на кресте, а они посчитали, что Он подвел их. Они провалились на решающем экзамене.

    Но Иисус никогда не отвергает потерпевших крах. Он – Бог бесконечных возможностей, всегда готовый написать новую историю на чистом листе. Поэтому в тот вечер Он предстал перед Своими отчаявшимися учениками, со страхом спрятавшимися за запертыми дверями. Он утешил их, воодушевил и поручил созидать Его Царство.

    Какое царство они могли построить, если за три года так ничего и не поняли? Но Иисус никогда не теряет надежды. Он остался с ними еще на сорок дней, чтобы помочь понять духовную сущность Своего Царства. Лука так рассказывает об этом: «Явил Себя живым, по страдании Своем со многими верными доказательствами, в продолжение сорока дней являясь им и говоря о Царствии Божием» (Деян. 1:3).

    Царство Божье! Оно было центром проповеди Христа во время Его служения на Земле, но ученики так и не поняли природы этого Царства. Теперь, воскресший, прежде чем вознестись на Небо, Он остался с ними еще на сорок дней, и главной темой Его учения в эти дни вновь стало Царство Божье. Более того, Господь просит их не уходить из Иерусалима, но ожидать сошествия Святого Духа. Почему? Потому что Царство Божье – духовное Царство, и оно созидается только с участием Святого Духа.

    Господь сравнивает земное и духовное царства с Иоанновым крещением и крещением Святым Духом. Иоанн крестил водой, это было видимое крещение, все могли его наблюдать. В те времена не было фотографий, но оставались зрительные воспоминания. Секретарь общины мог вписать имена крещаемых в церковные книги. Крещение Духом отличается от этого. Никто его не видит, не остается «фотографий». Царство Божье начинает возрастать глубоко внутри, как прорастает зернышко горчицы, как поднимается закваска, как растворяется соль. Имена записываются не в церковных книгах, а в небесных.

    Наступил последний день пребывания Иисуса со Своими учениками. Он оставляет им последнюю весть, желая быть уверенным, что теперь они поняли духовный смысл Царства. Но внезапно они со всей наив­ностью спрашивают: «Не в сие ли время, Господи, восстановляешь Ты царство Израилю?» (Деян. 1:6). Представьте себе разочарование Христа. Он вот-вот покинет Землю, а Его любимые ученики все еще не поняли предстоящей им миссии.

    В последние минуты перед разлукой Господь вновь начал говорить им о том, как созидать духовное Царство, славную Церковь без пятна и порока, которую Он желает встретить по возвращении: «Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:8). Чтобы построить Царство Божье, каждый ученик должен стать свидетелем. Без личного свидетельствования каждого христианина Царство Божье никогда не состоится.

    С того дня прошло две тысячи лет, и я спрашиваю себя: понимаю ли я духовную сущность Царства Божьего? Какое царство я созидаю: Небесное или земное? Достаточно ли назвать то, что я строю, «Божьим Царством», чтобы оно стало таковым? Или, думая, что строю Царство Господне, я всего лишь создаю человеческое?

    Чтобы ответить на эти вопросы, надо прежде всего понять, в чем заключается суть Царства Божьего. Оно состоит не из вещей, а из людей. Его территория – это жизнь людей, готовых к встрече с Иисусом, жизнь мужчин и женщин, отражающих характер Христа, прекрасных людей, которые, идя по дорогам жизни, освещают мир славой Божьей.

    Э. Уайт написала: «Последние лучи благодатного света, последняя весть милости к погибающему миру является откровением Его характера любви. Дети Божьи должны провозгласить Его славу. Своей собственной жизнью и достоинством своего характера они должны открыть всем, что сотворила для них благодать Божья» (Наглядные уроки Христа, с. 416).

    Все Небо озабочено спасением людей. Но хотя Царство Божье – духовное царство, оно пока еще находится на Земле и нуждается в определенной структуре. Поэтому, пока мы живем в этом мире, Царству Божьему будут нужны храмы, школы, издательства, больницы, деньги и учетные книги. Видимая структура — один из аспектов Небесного Царства, и она не может существовать независимо от него.

    Опасность состоит в том, что мы можем все перепутать и начать определять рост Царства Божьего по росту структуры. Я хочу затронуть болезненную тему: можно ли наращивать структуру, не созидая Царства Божьего?

    Позвольте рассказать вам любопытный случай, иллюстрирующий мою мысль. Шел 1988 год, и мы готовили самую крупную в то время евангельскую программу в Бразилии. Двадцать тысяч человек должны были собраться на крытом стадионе Ибирапуэра в Сан-Пауло. Это была мечта, воплотившаяся в жизнь благодаря учас­тию чудесных людей, которые не считались с объемом работы и финансовыми затратами. Два предпринимателя захотели оплатить рекламную кампанию, задействовать все средства массовой информации, и мы собрали группу профессионалов в области рекламы. Один из них спросил:

    — Какую публику вы хотите видеть? Мы можем заполнить стадион людьми по вашему предпочтению: молодежью, женщинами, пожилыми, инвалидами, как захотите.

    Сначала заявление этого человека показалось мне чересчур самоуверенным, но по мере того как он говорил, я начал понимать силу рекламы. Миром движет рек­лама. За редким исключением, люди потребляют то, что рекламируется, – машины, одежду, косметику и т. д. Тот специалист, например, утверждал, что Кока-Кола стала разновидностью кумира из-за рекламы:

    — Как вы думаете, кто сделал Кока-Колу тем, чем она стала? Мы, специалисты по рекламе.

    Тут мой коллега спросил:

    — А если мы захотим сделать рекламную кампанию нашей Церкви, количество ее членов увеличится?

    — Конечно, – ответил мужчина, – но вам потребуется около десяти лет, чтобы построить достаточное количество храмов, залов, стадионов. Ведь куда вы пригласите то количество людей, которое придет к вам в Церковь в результате нашей работы?

    Я опешил, но специалист не преувеличивал. Реклама обладает достаточной силой, чтобы продать все, что угодно, в том числе философию жизни. Тогда зачем нам Святой Дух? Привести в Церковь толпы людей несложно, увеличить приток денег, построить школы, больницы, издательства и церкви вполне в человеческих силах.

    Если бы мы наняли высококлассных менеджеров, под руководством которых процветают такие предприятия, как Shell, Honda, Microsoft и другие, разве не выросла бы наша церковная организация и число ее «потребителей»? Для этого не нужен Святой Дух, только управленческие способности. Года через три менеджеры представили бы впечатляющие отчеты об увеличении количества прихожан, росте десятин и пожертвований, успехе по всему миру. Но содержалась бы в их отчетах информация о народе, который отражает славу Божью и характер Иисуса Христа?

    Используя исключительно административные техники и методы лидерства, можно заставить церковную структуру расти, но при этом совсем не обязательно будет созидаться Царство Божье. Однако невозможно, чтобы Царство Божье росло, а структура нет.

    Осознание опасности, которой мы подвергаемся, ошибочно понимая Царство Божье, побудило меня написать эту книгу. Трагедия учеников может стать нашей трагедией. У Царства Божьего есть учреждения, члены Церкви, статистические данные, бюджет, графики, учет входящих и расходуемых средств, но оно гораздо больше всего этого. Нет такого Царства Божьего, где каждый христианин не растет духовно, где Церковь не приводит каждого новообращенного к жизни в постоянном общении с Господом, не направляет людей к ногам Христа.

    Худшее, что мы можем сделать, — это решить, что созидание Царства Божьего – всего лишь увеличение чисел. В нашем стремлении созидать Царство Божье, применять новые стратегии, чтобы увеличить количество прихожан и суммы пожертвований, мы можем подменить понятия. Хороший менеджер может заставить структуру расти. Но для этого не нужен Святой Дух. Вызов, стоящий перед Церковью, – добиться духовного возрастания каждого христианина, чтобы таким образом росли общины и суммы пожертвований.

    Атланта погрузилась в ночь, когда я закончил эту главу. Справа в окне я видел машины, которые направлялись каждая по своему маршруту. Я вдруг представил людей, управлявшими ими, и почувствовал боль этих людей. Боль, что они живут без Христа. И я услышал призыв Иисуса: «Отправляйся к ним и пригласи их стать частью Моего Царства. Не обращай их просто в Церковь, помоги им стать духовными мужами и женами. Для этого Я даю тебе реальную силу Моего Духа». Уже ночь, поздняя ночь, а мне на ум пришли слова моего друга, артиста, писателя и поэта Риккардо Бетанкура:

    По пыльным тропам раненой Земли

    Шел человек, ни в чем не видя смысла,

    И близок был судьбы его закат. 

    Но свет звезды, сияющей вдали,

    Вдруг осветил в его печальных мыслях

    Слова, что слышал много лет назад.

    Что человек не хлебом жив одним, 

    Не только хлебом, но и всяким словом

    Из уст Того, Чье имя есть Любовь. 

    Он говорил к ученикам Своим,

    Слова как символы звучали снова:

    Закваска, соль, две рыбы, пять хлебов…

    Но и теперь Его ученики

    Не понимают, как родиться свыше,

    Как почерпнуть воды Его живой.

    И снова кровь из раненой руки

    На сердце грешном Слово жизни пишет,

    Даря им жизнь, питая их Собой.

    И человек на раненой Земле,

    Кто ищет Слово, как голодный хлеба,

    Кто в смысл духовных этих слов проник,

    Тот видит свет, сияющий во мгле,

    В словах земных он слышит голос Неба

    И отражает миру Божий лик.

    Для размышления:

    1. Почему Иисус Христос учил Своих последователей притчами?

    2. Почему ученики не поняли наставлений Учителя?

    3. Понимаем ли мы сегодня слова Господа?

    4. Каким образом Бог проявляет Себя в жизни человека?

    5. Трудно ли привести одного человека к ногам Христа?


    Глава 2Божья мечта

    Устав от прогулки по ночным улицам моего воображения, с грузом невеселых мыслей я возвращаюсь в номер отеля и сажусь за компьютер. Время писать. Я молюсь, молю о Божественном объятии, о свете небесных окон… и начинаю писать о человеческой боли, глубокой боли раненой души.

    …Мир стенал, погруженный во мглу греха, стенали мужчины и женщины, обреченные на вечную смерть, Вселенная оплакивала трагедию человечества. Перед лицом этой катастрофической ситуации у Господа Иисуса Христа была мечта: спасти Своих земных детей из ужасных глубин зла, вернуть им образ Божий, увидеть Свой народ «славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна» (Еф. 5:27).

    Но у каждой мечты есть своя цена. И цена, заплаченная Иисусом, была очень высокой: Он расплатился собственной жизнью. Апостол Павел пишет, что «Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее» (Еф. 5:25). Иисус отдал всего Себя в жертву и умер: «Как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред ­стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих» (Ис. 53:7).

    На страницах Библии не раз описывается мечта Бога. Представьте себе, как Бог закрывает глаза и спрашивает: «Кто эта блистающая, как заря, прекрасная, как луна, светлая, как солнце, грозная, как полки со знаменами?» (Песн. 6:10). Вот какое оно, прекрасное Царство Божье.

    Мечта Бога! Народ приготовленный, славная Церковь без пятна и порока, прекрасная, как луна, сияющая, как солнце, отражающая Его характер; люди, способные услышать нежный голос Отца, обращенный к ним: «Восстань, светись, Иерусалим, ибо пришел свет твой, и слава Господня взошла над тобою. Ибо вот, тьма покроет землю, и мрак — народы; а над тобою воссияет Господь, и слава Его явится над тобою. И придут народы к свету твоему, и цари — к восходящему над тобою сиянию» (Ис. 60:1-3).

    Славная Церковь без пятна и порока, одетая в белое, как невеста, ожидающая своего жениха. Истинная Церковь, свободная от формализма, живущая не для того, чтобы хвалиться внешним, «не с видимою только услужливостью, как человекоугодники, но как рабы Христовы, исполняя волю Божию от души, служа с усердием, как Господу, а не как человекам» (Еф. 6:6, 7). Вот Церковь, о которой мечтает Бог, народ, входящий в число народов Царства Божьего.

    Долгожданный день наступает вовремя, и Христос появляется на облаках небесных. Он пришел за Церковью своей мечты. В тот день Господь не спросит меня, сколько человек я привел ко крещению, сколько новых общин организовал или сколько храмов построил. Да, все это необходимо, пока Церковь странствует в этом мире. Но Он задает мне вопрос, связанный с мечтой, которая привела Его на крест: «Где та славная Церковь, которую Я просил приготовить к встрече со Мной?»

    Боюсь, что в тот день любые оправдания, которые я сумею найти, объясняя, почему не выполнил Божественное поручение, окажутся несостоятельными. Что я смогу ответить Господу Иисусу? Что перестал готовить славную Церковь, так как был занят исключительно проведением евангельских программ? Что у меня не было времени готовить славную Церковь, поскольку надо было крестить определенное количество людей?

    Господь Иисус попросил меня подготавливать победо­носную Церковь, отражающую славу Божью. Это самое горячее Его желание, миссия, которую Он доверил мне. Как я могу исполнить эту Божью мечту? Как я могу помочь Церкви отражать славу Божью?

    Прежде всего я должен понять, что такое слава Божья. Дух пророчества так отвечает на этот вопрос: «Молитесь вместе с Моисеем: “Покажи мне славу Твою” (Исх. 33:18). О какой славе просит Моисей? Это характер Божий» (Э. Уайт. Служители Евангелия, с. 417).

    Бог желает, чтобы Церковь отражала Его характер. Грех исказил образ Божий в нашей жизни, а Иисус пришел, чтобы вернуть нам утраченную славу и вновь отобразить характер Отца в человеке. Он оставил все, оставил Небо и пришел в мир, полный боли и лишений, чтобы заплатить цену за наше возрождение. Поэтому «со страстным желанием Христос ждет этого в Своей Церкви. Когда характер Христа полностью отобразится в Его народе, Он придет, чтобы назвать их Своими» (Э.Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 69).

    Согласно этой цитате, Христос терпеливо ожидает, когда Церковь отразит Его характер, чтобы Он вернулся и взял к Себе Свой народ. «Последние лучи благодатного света, последняя весть милости к погибающему миру является откровением Его характера любви. Дети Божьи должны провозгласить Его славу. Своей собственной жизнью и достоинством своего характера они должны открыть всем, что сотворила для них благодать Божья» (Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 416).

    Какой вызов! Последняя весть, обращенная к миру, – это не теория. Она подразумевает не только вероучительны­е наставления, но и явление славы Божьей.

    «Мы должны идти и провозглашать благость Бога, и открывать Его истинный характер перед людьми. Мы должны отражать Его славу. Делали ли мы это в прошлом? Открывали ли мы характер нашего Господа словом и делом?» (Э. Уайт. Вера и дела, с. 61).

     Насколько хорошо я понимаю это? Насколько я озабочен созиданием Церкви, о которой мечтает Господь? Как подготовить Церковь, отражающую характер Христа? Как созидается Его Церковь?

    В шестой главе Послания к ефесянам мы находим список инструментов, которые Бог оставил нам для строительства Церкви. Апостол Павел перечисляет их: «Для сего приимите всеоружие Божие, дабы вы могли противостать в день злой и, все преодолев, устоять. Итак, станьте, препоясав чресла ваши истиною, и облекшись в броню праведности, и обув ноги в готовность благовествовать мир; а паче всего возьмите щит веры, которым возможете угасить все раскаленные стрелы лукавого; и шлем спасения возьмите, и меч духовный, который есть Слово Божие. Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых» (Еф. 6:13-18).

    Церковь, вооруженная таким образом, сможет устоять в «злой день», преодолеть все трудности и отражать славу Божью. Апостол утверждает: этой Церкви не страшны испытания. Инструменты, необходимые для достижения цели, – истина, праведность, благовестие, вера, спасение, Слово Божье и молитва.

    Позвольте мне условно разделить эти инструменты на две группы. В первую я помещу истину, праведность, веру и спасение. Это четыре Божественных инструмента, которые Бог дал в руки человеку, а от него требуется лишь принять их.

    Молитва, ежедневное изучение Слова Божьего и благовестие также являются Божественными инструментами, но они действуют, только если человек применяет их. Участие человека в этом случае более активное. Объясню подробнее. Ни вы, ни я ничего не можем сделать, чтобы изменить истину, праведность, веру и спасение. Мы можем только принять их или отвергнуть. Эти четыре инструмента стоят выше человеческих действий. Но в том, что касается благовестия, ежедневного изучения Библии и молитвы, без нашего активного участия не обойтись. Мы должны каждый день читать Священное Писание и обращаться к Господу в молитве.

    Мы все знаем, в чем заключается исследование Библии и молитва. Но что такое «готовность благовествовать мир»? Исаия объясняет: «Как прекрасны на горах ноги благовестника, возвещающего мир, благовествующего радость, проповедующего спасение, говорящего Сиону: “воцарился Бог твой!”» (Ис. 52:7). Благовествовать мир означает приводить людей ко Христу. Мы можем назвать это свидетельством. Это необходимый инструмент в процессе духовного роста. Цель духовного роста – достичь отражения Христова характера.

    Многие христиане изучают Библию и молятся каждый день. Но большинству из них трудно приводить других людей к ногам Христа. Искренне верующие, с добрыми намерениями, они прилагают усилия, однако терпят неудачи и после нескольких попыток, окончившихся разочарованиями, приходят к выводу, что у них «нет такого дара». Но, с Божественной точки зрения, молитва, исследование Писания и свидетельство – это не дары. Это основные инструменты христианского возрастания. Использование этих инструментов будет определяющим для моего возрастания в благодати Божьей.

    Чтобы эти инструменты принесли пользу, их надо задействовать одновременно, все вместе. Это похоже на взрыв. У нас есть взрывчатая смесь, детонатор и фитиль. По отдельности они не представляют особой опасности, но когда их соединяют в нужном порядке и приводят в действие, последствия оказываются разрушительными. То же самое происходит в духовной жизни. Изучение Библии и молитва в отрыве от благовестия не слишком эффективны, более того, могут привести к фанатизму или мистицизму. Об этом говорит Дух пророчества: «Это время не должно быть временем абстрактной религиозной посвященности. Ожидание, бодрствование и усердный труд — все это необходимо сочетать» (Э.Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 276).

    Что Эллен Уайт называет абстрактной религиозной посвященностью? Изучение Библии и молитву без служения благовестия. Но если в вашей духовной жизни присутствует свидетельство, вы переживете необыкновенный духовный подъем и начнете отражать славу Божью.

    «Бог отдает Себя нам, когда мы отдаем себя Ему для служения людям» (Э. Уайт. Нагорная проповедь Христа, с. 81).

    Умберто был пресвитером общины и честно выполнял свое служение. Искренний человек, замечательный отец и супруг, любимый братьями и сестрами в общине. Им восхищались и хотели походить на него. Никто не знал, какая пустота была у него в сердце. По ночам он не смыкал глаз, не понимая причин своей тоски. Он жил образцовой жизнью, выполнял все, что ожидается от хорошего христианина. Казалось, ничего не должно было смущать его, но, тем не менее, он ощущал себя несчастным. Умберто написал мне письмо, в котором делился своими переживаниями. Описав все хорошее, что он делает, служа Богу, Умберто спросил меня, в этом ли заключается христианская жизнь или он в чем-то заблуждается.

    Читая его письмо, я заметил, что в нем не было ни слова о людях, которых он привел к Христу, и понял корень его проблем. Умберто был добрым христианином, усердно исследующим Библию, молящимся, но в последние месяцы эти занятия перестали приносить ему удовольствие, что огорчало его. В то время, когда все им восхищались, он едва прочитывал тему Субботней школы вечером в пятницу и только потому, что на следующее утро надо было вести урок.

    Я ответил, что ему, как и каждому христианину, необходимо вести к Богу хотя бы одну душу. Умберто не ответил мне, и я подумал, что ему пришелся не по вкусу мой ответ. Однако некоторое время спустя на одном конгрессе он разыскал меня, напомнил о своем письме и сказал, волнуясь: «Пастор, какой мудрый совет вы мне дали! Сегодня я счастлив, потому что за последний год привел ко Христу двух человек, и чувствую, как ожила во мне первая любовь к Иисусу!»

    Эту очень простую истину нетрудно понять, но очень трудно применить на практике. Никто не может возрастать в христианстве, не может жить победоносной христианской жизнью, если не приводит людей к Спасителю.

    Возможно, читая эти строки, вы обеспокоены, поскольку не раз пытались свидетельствовать, но без­успешно. Позвольте сказать, что вам нечего бояться. Свидетельство – увлекательнейшее занятие. Не усложняйте себе жизнь, это проще, чем вы думаете. Позвольте сказать вам: для начала нет нужды давать библейские уроки, стучать в двери к незнакомым людям и выступать на евангельских собраниях.

    Тогда как же люди придут ко Христу? Цель моей книги – научить вас делиться вестью об Иисусе Христе. Вы научитесь этому и каждый год будете приводить души к Спасителю. Это побудит вас продолжать исследовать Священное Писание и молиться, и, делая все это, вы будете исполнять мечту Бога. Вы будете расти духовно и станете частью славной Церкви без пятна и порока, за которой вернется Христос. Хотите пережить этот опыт?

    Для размышления:

    
        	Каковы мечты Бога в отношении нас?

        	Как созидается Его Царство?

        	Насколько я озабочен созиданием Церкви, о которой мечтает Бог?

        	Что значит готовить Церковь, отражающую характер Божий?

        	Как я могу побудить других братьев и сестер участвовать в созидании Церкви, о которой мечтает Бог?

    


    Глава 3Причины миссии

    Воскресенье, вечер. Атмосфера пропитана горем и страхом. Для учеников это самая темная и ужасная ночь в истории. Учителя больше нет с ними. Он был пригвожден ко кресту, как разбойник. Он не протестовал, не боролся, не требовал правосудия. Он не защитил Свое Царство. Он мертв, Его больше нет, Он оставил их. Тем не менее они продолжают думать о Нем. Окна наглухо закрыты, любой шорох заставляет их вздрагивать. Они умирают от страха.

    Апостол Иоанн так пересказал этот эпизод: «В тот же первый день недели вечером, когда двери дома, где собирались ученики Его, были заперты из опасения от Иудеев, пришел Иисус, и стал посреди, и говорит им: мир вам!» (Ин. 20:19).

    Как хорошо, что Иисус всегда появляется в самые мрачные моменты нашей жизни! Когда не знаешь, куда идти и что делать, когда думаешь, что дошел до последней черты, Иисус оказывается рядом с тобой, готовый дать мир твоему сердцу.

    Иисус явился сидевшим в сумраке ученикам, чтобы решить проблему, разрушавшую их. Они боялись, а страх парализует, не позволяет быть счастливым, уничтожает, отнимает желание жить. Человек, охваченный страхом, не способен побеждать, расти, реализовывать себя. Иисус должен был помочь ученикам справиться со страхом, поэтому явился им среди ночи и сказал: «Мир вам! как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас» (Ин. 20:21).

    Это и есть уникальный способ решить проблему страха! Согласно Иоанну, Иисус дал ученикам поручение, чтобы помочь им преодолеть страх. Пока они будут заняты выполнением миссии, у них не будет оставаться места для страха. Они будут побеждать, станут смелыми, отважными свидетелями любви Христа к ним.

    Некоторые христиане хотя и узнали Христа, однако живут в страхе. Они боятся преследований, прошлого и будущего, смерти, боятся, что не выполнят волю Божью, что не спасутся, и многого другого. Славная Церковь, ожидающая Пришествия Христа, не может быть трусливой. И лекарство от страха, по мнению Иисуса, – это выполнение миссии. У человека, посвященно свидетельствующего о Христе, нет времени на страх, сомнения и колебания.

    Посмотрим теперь, что говорит Матфей о том, для чего нам была дана миссия: «Одиннадцать же учеников пошли в Галилею, на гору, куда повелел им Иисус, и, увидев Его, поклонились Ему, а иные усомнились. И, приблизившись, Иисус сказал им: дана Мне всякая власть на небе и на земле. Итак, идите, научите все народы…» (Мф. 28:16-19).

    Согласно Матфею, проблемой некоторых учеников после воскресения Христа было сомнение: «Иные усом­нились». Жизнь, наполненная сомнениями, не будет счастливой. Христианство, припорошенное сомнениями, – нездоровое христианство. Церковь, о которой мечтает Бог, не таит сомнений, ее сердце свободно от недоверия. Жизнь в сомнениях ведет к разрушению, а христианство – это опыт доверия и уверенности, в таком опыте нет мес­та сомнениям. Что сделал Иисус, дабы помочь ученикам решить проблему сомнений? Он не стал им ничего объяснять, просто дал поручение, сказав: «Итак, идите, научите все народы». По мнению Иисуса, лучшее лекарство от сомнений, недоверия, ереси и отступничества – присоединение к Божественной миссии. В жизни человека, посвящающего себя свидетельству о Христе, нет места сомнениям.

    А Марк? Что он говорит о миссии? «Наконец явился самим одиннадцати, возлежавшим на вечери, и упрекал их за неверие и жестокосердие, что видевшим Его воскресшего не поверили. И сказал им: идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари» (Мк. 16:14, 15).

    По словам Марка, проблемой учеников было неверие и жестокосердие. У них недоставало способности поверить, их сердца были твердыми, как камень. И чтобы решить эту проблему, Иисус дал им поручение. Для человека, охваченного неверием, нет ничего лучше, чем выполнение миссии.

    Когда я был молодым пастором, один брат из общины подошел ко мне и сказал:

    — Знаете, я считаю, что вы выдумываете все эти истории об обращениях, которые приводите в своих проповедях. Я никогда не видел людей, переживших подобное тому, о чем вы рассказываете, и не верю, что такое бывает.

    — А скольких людей вы лично привели к Богу? – спросил я его.

    Мужчина опустил глаза, устыдившись. Чтобы поддержать его, я пригласил пойти со мной в тюрьму, где проводил цикл бесед с теми, кто расплачивался за содеянные преступления. Этот брат так загорелся работой с заключенными, что через несколько месяцев уже сам проводил там собрания. Каждый раз, когда он приходил ко мне, чтобы рассказать новую необыкновенную историю обращения, я смотрел на него с улыбкой и говорил:

    — Расскажите мне другую историю, в эту я не верю.

    Он смеялся в ответ. Его проблема была решена. В жизни человека, посвященного выполнению миссии, нет места для неверия и жестокосердия.

    И, наконец, посмотрим, что рассказывает Лука о великом поручении: «Они, смутившись и испугавшись, подумали, что видят духа. Но Он сказал им: что смущаетесь, и для чего такие мысли входят в сердца ваши?.. И сказал им: так написано, и так надлежало пострадать Христу и воскреснуть из мертвых в третий день, и проповедану быть во имя Его покаянию и прощению грехов во всех народах, начиная с Иерусалима» (Лк. 24:37, 38, 46, 47).

    В соответствии с рассказом Луки, проблемой учеников были смущение и страх. Их все страшило, они не верили Божественным обетованиям и жили в постоянном напряжении. Чтобы помочь ученикам справиться с проб­лемой, Иисус дал им поручение.

    Как-то после семинара, где я говорил о важности участия каждого христианина в благовестии, один из слушавших меня пасторов рассказал мне историю женщины, сестры из нашей Церкви, которая не раз просила его о пасторском посещении, поскольку, как она полагала, одна из ее соседок была колдуньей и грозила увести у нее мужа. Бедная женщина жила в постоянном страхе. Все ее на­стораживало, любая мелочь вызывала испуг. Каждый раз, когда шел дождь и раздавался гром, она бросалась звонить пастору и просила помолиться о ней хотя бы по телефону.

    Пастор рассказывал: «Я не мог продолжать подпитывать зависимость от меня, которая вырабатывалась у этой сестры, поэтому сказал ей: “Дорогая сестра, я буду продолжать молиться о вас в любое время и так долго, как вы захотите, но с одним условием. Я дам вам имя и адрес человека, а вы обещаете мне посещать его и изучать вместе Библию”. Она согласилась, а через несколько недель перестала мне звонить».

    Эту сестру так увлекла возможность привести одного человека к ногам Иисуса, что в ее жизни не осталось мес­та для страхов. Ее проблема была решена.

    Дорогие мои, когда Господь Иисус нам дал поручение приводить людей в Его Царство, Он сделал это не потому, что не мог Сам евангелизировать мир. Бог есть Бог, и для Него нет ничего невозможного. Посмотрите, что говорит Дух пророчества: «Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи» (Э. Уайт. Желание веков, с. 142).

    Мог бы, понимаете? Он не делает этого не потому, что не хочет или не может. Иногда мы слышим, что должны благовествовать, стремясь завершить дело проповеди Евангелия, ибо если мы не сделаем этого, Христос не вернется. Это неправда. Когда придет назначенный Богом день и час, Отец пошлет Сына, можете быть абсолютно уверены. Провозгласить Евангелие по всему миру за считанные минуты несложно для Бога. Он может сделать это лично или через ангелов. «Бог мог бы поручить безгрешным ангелам проповедовать истину» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 330).

    Ангелы охотно исполнили бы поручение благовест­вовать, но они не нуждаются в этом, а вот человек – да, нуждается. Об этом говорит следующая цитата: «Ангел, посланный к Филиппу, мог сам сделать для эфиоплянина все, что нужно» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 109).

    Если ангел спустился с Небес с вестью, зачем он тратил время на поиски Филиппа, вместо того чтобы самому прийти к эфиоплянину? Ангел не сделал этого, потому что не нуждался в духовном росте. Миссия была поручена людям, чтобы они возрастали в опыте жизни с Христом. У Бога есть и другие методы проповеди Евангелия, но если мы хотим быть частью славной Божьей Церкви, отражающей славу Творца, Церкви, готовой к встрече с Христом при Его возвращении, нам необходимо участвовать в миссии. «Бог отдает Себя нам, когда мы отдаем себя Ему для служения людям» (Э. Уайт. Нагорная проповедь Христа, с. 81). Миссия — это Божественный инструмент для христианского возрастания. Это не служение, которое можно выполнять только силами групп добровольцев. Поручение дано каждому верующему, ибо каждый верующий должен развиваться.

    «Руководители Церкви Божьей должны понять, что поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 110). Это важное заявление. Руководителей призывают понять: для роста Церкви недостаточно организовать группу библейских работников и профессиональных проповедников, крестить многих и увеличить численность общин. Евангельские программы, проведение библейских курсов и крещения имеют смысл, и чудесно, если это результат работы каждого верующего. Но если эти мероприятия всего лишь способствуют статистическому росту, а члены Церкви сидят сложа руки, значит Церковь терпит поражение. А это худшее, что может произойти.

    В следующей главе мы увидим, как просто приводить людей к Спасителю.

    Для размышления:

    
        	Какова конечная цель миссии?

        	Одинаково ли ценны молитва, изучение Слова Божьего и выполнение миссии?

        	Считаю ли я, что в основном за миссию несет ответственность пастор?

        	Как я себя чувствую, сидя в церкви со сложенными руками?

        	Если я не умею преподавать библейские уроки, что могу делать для выполнения миссии?

    


    Глава 4Евангелие стало плотью

    «Пастор, помогите мне. Я уже двадцать лет в Церкви и до сих пор не привел ни одного человека к Богу. Я боюсь, что не попаду в Царство Божье!» Слова этого человека обнаруживают тревогу (часто не высказывае­мую) многих христиан, которые хотят участвовать в миссии, но боятся. В данной главе я хочу показать, что рассказывать о Христе является естественным для тех, кто встретил и принял Его в этой жизни.

    Чтобы лучше понять, какой способ благовестия самый лучший, надо знать, что же имеет в виду Бог под понятием благовестие. Что сделал Господь ради спасения людей? Как Он донес до них весть о спасении? Как началось возвещение Евангелия? Апостол Иоанн пишет: «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог» (Ин. 1:1).

    Бог Отец и Бог Сын вместе пребывали на Небесах. Господь Иисус не только Сын, Он – Слово. В Его личности и служении воплотилось Евангелие, весть о спасении. Без Христа ничего этого нет. Отцу было необходимо донести Благую весть до мира, потому что Он желал спасти Своих детей, объявить им об искуплении, то есть евангелизировать их. Как Бог благовествовал? «И Слово стало плотию и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу как единородного от Отца» (Ин. 1:14).

    С этого начался процесс евангелизации. Слово стало плотью, человеком. Бог принял человеческое естество, в мир родилось Дитя, Бог жил и ходил среди людей, Слово «обитало с нами, полное благодати и истины». Господь видел боль, проблемы и ежедневную борьбу за жизнь, видел урон, нанесенный грехом, сострадал людям и возлюбил их даже до смерти.

    Иисус нес Свое служение среди людей, и люди видели Его. Смотря на Него, они замечали в Нем славу Божью. Выражение «слава Божья» является ключевым для понимания благовестия с Божественной перспективы. Мир во времена Христа был евангелизирован, потому что Благая весть стала плотью и обитала с людьми, отражая славу Божью. Для Иоанна благовестие означает выйти за рамки теории, воплотиться, стать жизненным опытом. Нам легче поверить в увиденное нами, чем в рассказанное нам. Чтобы люди поверили в Бога, им необходимо увидеть славу Божью.

    Благовествовать означает показывать людям славу Божью, а слава Бога – Его характер. Именно так Христос евангелизировал мир. «Видевший Меня видел Отца» (Ин. 14:9), – утверждал Он. Иисус был воплотившейся Благой вестью, воплотившимся Евангелием, светом, который озарил мир, тонущий во мраке греха. «В Нем была жизнь, и жизнь была свет человеков» (Ин. 1:4).

    Находясь в нашем мире, Христос сказал: «Доколе Я в мире, Я — свет миру» (Ин. 9:5). Прежде чем взо­йти на Голгофу, Он предупредил: «Еще на малое время свет есть с вами» (Ин. 12:35). Почему Христос был светом? Потому что Евангелие стало плотью и сияло Божественной славой.

    Но Христос умер, воскрес и вознесся к Отцу. Сегодня Он обращается к нам, говоря: «Вы – свет мира» (Мф. 5:14). Апостол Павел подчеркивает: «Все вы – сыны света и сыны дня» (1 Фес. 5:5). И если мы дети света, то становимся светочами, отражающими славу Божью, как это делал Господь Иисус. Поэтому в пятой главе Послания к ефесянам Павел описывает Церковь Божью как славную, святую и непорочную (стих 27). Ключевое слово здесь – «славная». Христиане, в жизни которых воплотилось Евангелие, являются частью славной Церкви, ибо в них отображен характер Христа.

    Поговорим более подробно о свете. Пока Христос жил в мире, Он был светом; сегодня светом являемся мы. Какова задача света? Освещать. Каким образом? Свет не производит компания по освещению. Свет освещает, потому что является светом. Все, что нужно для освещения темного помещения, – это свет. Лучший способ осветить темное место – включить свет, ибо где свет, там нет мрака. Мы – свет в мире. Евангелизировать означает освещать мир греха светом Евангелия. Все, что нам необходимо для евангелизации мира, – это Евангелие, воплотившееся в нашей жизни. Нам надо стать светочами. Поэтому Христос сказал: «Не может укрыться город, стоящий на верху горы» (Мф. 5:14).

    Невозможно, чтобы свет не светил. Если каждый христианин – зажженная свеча, если Евангелие стало плотью в его жизни, если каждый отражает славу Божью, то мир не останется в неведении. Поэтому прежде всего нам нужно, чтобы Благая весть стала нашей плотью. Если мы думаем, что это само собой разумеется, и больше беспокоимся о методах, стратегиях для увеличения численности общин, то мы на ошибочном пути. И, скорее всего, потерпим поражение.

    Господь Иисус неоднократно и в разных формах излагал именно такое понимание евангелизации. Он сказал: «Вы – соль земли» (Мф. 5:13). Одно из предназначений соли – менять вкус пищи. Как соль это делает? Она просто растворяется в пище и меняет ее вкус. Мы – соль в мире. Мы должны находиться среди людей, отражая славу Божью, и только так преобразим мир до основания. Тесто поддается воздействию закваски (см. Мф. 13:33). Мы – закваска в мире. Почва расступается перед силой пробившегося ростка (см. Мф. 13:31). Мы – семена в мире.

    Ни один из приведенных символов не говорит о том, что Церковь выполняет свою миссию исключительно посредством миссионерских программ. Пока члены Церкви не станут светом, солью, закваской и семенем, мы будем жить, изобретая методы и стратегии, замещающие евангельское поручение, которое Христос оставил Своему народу. Мы, пасторы и руководители, обязаны помнить и напоминать, каков план Божий для Его Церкви.

    Согласно Божественному плану, христиане, в жизни которых воплотилось Евангелие, должны идти по миру, полные благодати и истины. По-гречески истина – «алэтэйа», что буквально означает «открыть окна», «не скрытое», «прозрачное». Чтобы жить в истине, христианину необходимо отражать характер Иисуса Христа. Дух пророчества говорит: «Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову» (Э. Уайт. Желание веков, с. 142).

    Давид выразил эту мысль так: «Господи! кто может пребывать в жилище Твоем? кто может обитать на святой горе Твоей? Тот, кто ходит непорочно, и делает правду, и говорит истину в сердце своем» (Пс. 14:1, 2). Использованное здесь еврейское слово «эмэт» («истина») означает «надежное», «крепкое», «устойчивое», «прочное». Дабы христиане уверенно ходили в истине, «в Церкви необходимо проводить организованную работу, чтобы ее члены поняли, как нести свет ближним и таким образом укреплять свою собственную веру и умножать свои знания. Когда они станут делиться светом, полученным от Бога, то начнут утверждаться в вере. Действующая Церковь – это живая Церковь» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 435).

    Читая данную книгу, вы, должно быть, заметили, что приводить людей ко Христу – это одновременно и мотив, и следствие. Вы свидетельствуете, потому что отражаете славу Божью, но вы отражаете славу Божью, потому что свидетельствуете. Одно не существует без другого. Оба опыта взаимозависимы. Вы возрастаете как христианин, ибо свидетельствуете, и свидетельствуете, поскольку характер Христа отражается в вашей жизни.

    Проблемы появляются, когда мы хотим отделить одно от другого. Мы пытаемся расти духовно, не придавая значения благовестию. Или пытаемся привести людей ко Христу человеческими методами, забывая о том, что в Божественном промысле свидетельство — результат отражения Его славы и характера.

    Жизнь зрелого, целостного христианина освещает других, потому что характер Христа отображается в его характере. Когда он идет по улицам, Иисус идет в нем. Когда он общается с соседями, друзьями, родственниками, еще не принявшими Евангелие, Иисус общается через него с ними. «Видевший Меня видел Отца», — утвер­ждал Иисус (Ин. 14:9); а кто видит христианина, видит Иисуса. «И уже не я живу, но живет во мне Христос», – написал апостол Павел (Гал. 2:20).

    Эту мысль Иисус излагает в двух притчах, записанных евангелистом Матфеем. В притче о сеятеле семена означают Слово Божье (см. Мф. 13:19), но в следующей притче о плевелах, семена – это уже не Слово, а дети Божьего Царства, которые приняли Слово (см. Мф. 13:38). Отметьте, пожалуйста, что Слово становится плотью в детях Царства, и они сразу же становятся семенами.

    Именно так работал Иисус: «Часто жители города, где трудился Христос, просили Его остаться с ними и работать среди них. Но Он говорил им, что Ему нужно идти в города, которые еще никогда не слышали об истине. И после того, как Он посещал одно место, Он оставлял их строить на заложенном Им основании, а Сам шел в другое место. Этому методу должны сегодня следовать те, кому Он доверил Свое дело. Мы должны идти с одного места на другое, неся весть спасения. Как скоро истина возвещена в одном месте, мы должны идти предупредить других» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 171).

    Иисус сеял семена истины в сердцах людей и ожидал, что эти люди станут семенами Евангелия. Так начиналось умножение и распространение Евангелия. Мысль о том, чтобы приводить людей ко Христу, никого не должна пугать, это нетрудная работа. Просто надо жить, быть самим собой, личностью, преображенной Христом. Надо делать то, что ты делаешь, но с целью рассказать всем добрые вести, которые принесли мир и счастье твоему сердцу. Необязательно выделять на «миссионерскую работу» отдельное время в твоем жизненном плане. Надо просто быть светом, светить, общаться с друзьями, с семьей, с коллегами, быть собой и жить посвященной жизнью.

    «Но, пастор, вы полагаете, что так люди пойдут к Иисусу? А когда же давать им библейские уроки?»

    Успокойтесь и не торопитесь, всему свое время, как сказал мудрец. Пока начните жить чудесной любовью Христа, идя вперед шаг за шагом.

    Святой Дух во все времена влияет на сердца людей. Однажды на вечернее богослужение пришел пьяный мужчина. Он уже многие годы был порабощен алкоголем, бил жену и детей, тратил все деньги на выпивку. Но тем вечером, идя куда-то, он устал, увидел открытые двери церкви, вошел, сел на скамью и уснул. Несмотря на его затуманенный вином рассудок, Святой Дух нашел слова, чтобы тронуть его сердце. Когда я сделал призыв с кафед­ры, чтобы желающие принять Спасителя вышли вперед, он встал и побрел шатаясь. Все думали, что решение пьяного человека ничего не стоит. «Зачем записывать его имя? Он не соображает, что делает», – пожал плечами дьякон. Но Святой Дух уже работал в его сердце, и хотя мужчина не вполне осознавал свои действия, он поверил, что Иисус может сотворить чудо.

    На следующий вечер он вернулся, уже трезвый, и с тех пор приходил на каждое собрание. Прежде чем окончилась евангельская программа, бывший пьяница прошел курс библейских уроков и отдал свое сердце Иисусу. Бог полностью изменил его жизнь, взяв его каменное сердце и дав плотяное (см. Иез. 11:19).

    Мужчина попросил прощения у жены и детей за все причиненное им горе. Они спросили, что случилось, что с ним происходит, и он ответил: «Идите со мной и увидите сами». Так однажды он пришел со всей своей семьей, и когда я призвал людей принять Христа, его жена и дети вышли вперед. По окончании евангельской программы вся семья крестилась. Сегодня они живут счастливо, один из сыновей учится на богословском факультете, готовясь стать пастором.

    Алкоголик с разрушенной грехом жизнью был преображен, когда в полубессознательном состоянии воззвал к Богу: «Господь, возьми мое сердце и дай мне новое».

    Теперь этот христианин, в жизни которого Евангелие сделалось плотью, живет, любя Господа Христа и свидетельствуя другим о том, что Спаситель совершил в его жизни. Когда Иисус входит в сердце, для человека нет ничего отрадней, чем рассказать другим, что Христос сделал ради него. Семена Его Слова прорастают в вас, и вы сами становитесь семенем, чтобы возвещать другим Благую весть о спасении.

    Для размышления:

    
        	Как Бог засевал мир семенами Евангелия? Подумайте о том, почему Бог воплотился, чтобы евангелизировать мир.

        	Как Христос, живя на Земле, благовествовал?

        	Что для вас значит благовестие?

        	Какая существует взаимосвязь между благовестием и славой Божьей?

        	Как слава Божья связана с приготовлением народа Божьего к Пришествию Христа?

    


    Глава 5Божья стратегия благовестия

    Солнечным утром Иоанн Креститель и двое его учеников шли по пыльной дороге среди холмов Галилеи. Вдруг Иоанн увидел Иисуса, остановился и указал на Него. Евангелие повествует об этой встрече так: «На другой день опять стоял Иоанн и двое из учеников его. И, увидев идущего Иисуса, сказал: вот Агнец Божий» (Ин. 1:35, 36).

    Иоанн возвысил Иисуса. И что произошло? В 37-м стихе сказано: «Услышав от него сии слова, оба ученика пошли за Иисусом». Так происходит всегда, когда мы превозносим Иисуса. Сам Христос сказал: «И когда Я вознесен буду от земли, всех привлеку к Себе» (Ин. 12:32).

    Позвольте значение этого стиха несколько видоизменить в контексте нашей темы: когда Христос превознесен, никто не может устоять. Учитель из Галилеи обладает неотразимой притягательностью, способной растопить сердца. Никто не спорит, не возражает. Люди припадают к Его ногам и принимают как своего Спасителя. Именно так поступили ученики Иоанна Крестителя: пошли за Ним и остались с Ним. Они родились для Царства Божьего.

    Что говорит Дух пророчества о тех, кто рождается для Царства Божьего? «Каждый истинный ученик становится миссионером для Царства Божьего» (Э. Уайт. Желание веков, с. 195).

    Миссионер — это тот, кто выполняет миссию. Это тот, кто нашел великую любовь своей жизни и не может молчать, ему необходимо поделиться своим открытием с другими.

    Выполнение миссии – не прозелитизм, не попытки переманить людей из одной церкви в другую. Это не призыв сменить религию, это призыв изменить жизнь. Пребывание в Церкви становится естественным следствием изменений в жизни. Люди, чья жизнь и семья были разрушены, которые не знали, что делать и куда идти, которые не могли уснуть ночами, мучимые внут­ренней пустотой, однажды находят Иисуса и уже не могут хранить молчание. Они идут и рассказывают, что с ними произошло. Такое побуждение, рождающееся из любви, – это мотивация, которая расцветает из новой перспективы жизни.

    Именно это произошло с учениками Иоанна Крестителя. Библейский текст утверждает: «Один из двух, слышавших от Иоанна об Иисусе и последовавших за Ним, был Андрей, брат Симона Петра. Он первый находит брата своего Симона и говорит ему: мы нашли Мессию, что значит: “Христос”» (Ин. 1:40, 41).

    Андрей сначала нашел Петра. Ключевое слово здесь – «нашел». Вы не можете найти то, что не ищете. Андрей искал Петра. Открытие, которое он сделал, было настолько поразительным, что он не мог молчать, а побежал искать человека, чтобы привести его к Иисусу. Кого он мог искать? Андрей искал Петра. Петр был ему не только братом, но и товарищем по работе – оба они были рыбаками.

    Доказано, что свидетельство знакомого человека эффективнее, чем свидетельство чужих людей. Особенно это справедливо для наших дней. Сегодня все подозревают всех, поскольку в мире слишком много насилия. Незнакомцам не доверяют, никто не хочет слушать постороннего человека, поэтому все труднее обратить тех, кого не знаешь лично. Несмотря на это, мы настойчиво хотим войти в дома незнакомых нам людей и евангелизировать их. А когда нас принимают не слишком приветливо, мы говорим, что обстановка неблагоприятна, и пытаемся найти метод, побуждающий незнакомых людей слушать нас.

    Евангелия повествуют, как Бог хотел евангелизировать мир. Если бы мы следовали библейским примерам, мир уже был бы охвачен Благой вестью. Все народы, племена и языки узнали бы План спасения, Христос уже вернулся бы, и мы не странствовали бы в этом мире боли и смерти.

    «Если бы народ Божий осуществил замысел Бога, принеся миру весть милосердия, Христос уже бы пришел на Землю, а святым было бы позволено войти в град Божий» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 450).

    Что сделал Андрей, дабы начать работу благовестия? Он не искал чужих, не стучал в незнакомые двери. Он нашел своего брата и сказал ему: «Мы нашли Мессию». Каков был результат свидетельства знакомому человеку? Петр пошел с Андреем, чтобы увидеть Господа.

    Христианская миссия состоит в том, чтобы делиться вестью о Христе. Господь и Спаситель касается сердец и обращает людей. Но нужен понимающий свою миссию Андрей, который ищет Петра и приводит его к Иисусу.

    «По Своей премудрости Господь направляет ищущих истину к тем, кто ее знает. По замыслу Неба, те, кого озарил свет, должны делиться им с пребывающими во тьме» (Э. Уайт. Желание веков, с. 134).

    Библейский текст повествует нам, что произошло, когда Андрей привел Петра к Иисусу: «Иисус же, взглянув на него, сказал: ты – Симон, сын Ионин; ты наречешься Кифа, что значит: “камень”» (Ин. 1:42). В одной фразе Господь описал прошлое, настоящее и будущее Петра. «Я знаю твое происхождение, – как бы сказал Иисус, – ты сын Ионин. Я знаю твое настоящее: ты Симон. Но важно не то, кем ты был и кем являешься сейчас, а то, кем станешь по Моей благодати. Ты наречешься Кифа, что значит “камень”».

    Встреча с Иисусом изменила жизнь Петра. Его сердце наполнилось счастьем, он по-новому взглянул на жизнь, и его переполняло желание рассказать другим о том, что Христос значит для него. И что же сделал Петр? Пошел к незнакомым людям, чтобы рассказывать о чудесной встрече с Мессией? Нет. Людям не слишком интересно, что происходит с посторонними. Каждый занят своими проблемами. Поэтому Петр не пошел к чужим. Текст не говорит об этом прямо, тем не менее нам это становится понятно из внимательного прочтения следующего отрывка: «На другой день Иисус восхотел идти в Галилею, и находит Филиппа и говорит ему: иди за Мною. Филипп же был из Вифсаиды, из одного города с Андреем и Петром» (Ин. 1:43, 44). Последние слова всё объясняют: «Филипп же был из Вифсаиды, из одного города с Андреем и Петром». К чему эта фраза? Что хочет сказать апостол Иоанн?

    Вифсаида была небольшим городом. Недалеко от него располагался еще один небольшой рыбацкий город – Капернаум. В маленьких городах люди знают друг друга. Петр и Филипп были соседями. И что же делают люди, принявшие Спасителя?

    «В домашнем кругу, у камина, у постели больных вы можете спокойно почитать Писания, рассказать об Иисусе и истине. Так вы сумеете посеять драгоценное семя, которое взойдет и принесет плод» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 428, 429).

    Очевидно, Петр пошел к своему соседу Филиппу и рассказал ему о своем открытии. В результате Филипп обратился, и с ним произошло то же самое, что и с любым уверовавшим. «Самым первым побуждением возрожденного сердца является желание привести и других к Спасителю» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 70).

    Но обратите внимание, что сделал Филипп: «Филипп находит Нафанаила и говорит ему: мы нашли Того, о Котором писали Моисей в законе и пророки, Иисуса, сына Иосифова, из Назарета» (Ин. 1:45).

    «Филипп знал, где его друг, и нашел Нафанаила молящимся под смоковницей. Они часто молились вместе в этом тихом зеленом убежище» (Э. Уайт. Желание веков, с. 140).

    Отметьте слова «друг» и «молились вместе». Вот что важно для того, чтобы достичь успеха в выполнении миссии: дружба. Друг рассказывает другу о том, что Христос совершил в его жизни.

    Так начало распространяться Евангелие, так зародилась христианская Церковь. И мы, если хотим участвовать в миссии, тоже должны учить каждого члена Церкви идти искать родственника, друга, коллегу, чтобы привести его к Спасителю. Эллен Уайт утверждает: «С призванием Иоанна, Андрея, Симона, Филиппа и Нафанаила было положено основание христианской Церкви. Вна­чале Иоанн Креститель послал двух своих учеников к Христу. Один из них, Андрей, нашел своего брата и позвал его к Спасителю. Затем был призван Филипп, который отправился искать Нафанаила. Эти примеры должны научить нас, насколько важно наше личное усилие в привлечении к вере родственников, друзей и соседей» (Э. Уайт. Желание веков, с. 141).

    В 1886 году Э. Уайт, объясняя трудности распространения Евангелия в Европе, написала: «Единственным успешным способом, найденным нами, являются биб­лейские чтения. Сначала они вызывают интерес у отдельных слушателей, затем эти люди, посещая знакомых, привлекают их, и мало-помалу работа расширяется» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 410).

    Очень показательно, что заинтересовавшиеся, «посещая знакомых, привлекают их». Это стратегия благовестия, предлагаемая Богом. Христианин ищет знакомого и ведет его к Иисусу.

    «Есть насущная нужда в служении любящих хрис­тиан. Многие погибшие души могли бы быть спасены, если бы их ближние – простые люди – приложили усилия для этого. Многие ждут, пока к ним не обратятся лично. В каждой семье, среди соседей, земляков – везде для миссионеров Христа найдется работа» (Э. Уайт. Желание веков, с. 141).

    Но если мы будем зависеть только от личного служения, как же доведем до конца миссию благовестия в этом огромном и разнообразном мире? Возможно, этот метод был предназначен для тех времен, когда еще не было современных технологий? Может быть. Но личное свидетельство распространяется с головокружительной скоростью, гораздо быстрее, чем мы себе можем вообразить. Потому что в то время, когда Андрей искал Петра, Иоанн искал кого-то другого, и пока Петр ходил за Филиппом, Иоанн и Андрей пошли к кому-то еще. Количество узнавших о Мессии увеличивалось не в арифметической, а в геометрической прогрессии: ­2, 4, 8, 16, 32, 64… Это похоже на рост организма, когда клетки эмбриона делятся с ошеломляющей скоростью. Представляете, за какое время можно охватить семимиллиардное население Земли? Недооценивая возможности и эффективность личного свидетельства, мы совершаем серьезную ошибку.

    На семинарах по росту Церкви я всегда провожу небольшой опрос, чтобы продемонстрировать силу свидетельства друга. Вы можете провести его в своей общине, и результат не будет сильно отличаться. В процентном отношении причины, по которым люди приходят к Христу, таковы:

    – незнакомец пришел к человеку домой и пригласил его в церковь – 1%;

    – сам человек или его дети учились в адвентистской школе – 0,7%;

    – услышал адвентистскую весть по радио или в телепрограмме – 0,3%;

    – без посторонней помощи нашел адвентистскую книгу, журнал, газету и т. п. – 1,9%;

    – увидел или услышал объявление в средствах массовой информации о евангельских встречах – 0,6%;

    – человек родился в семье верующих – 29,1%;

    – друг, родственник, сосед или коллега по работе рассказали об Иисусе Христе, пригласили в церковь, подарили книгу и т. п. – 66,4%.

    Результаты примерно одинаковы везде. Это не уменьшает значимости работы образовательных и медицинских учреждений, издательств, радио и телецентров. Вовсе нет! Например, издательское служение – это бомба замедленного действия, приносящая отличные результаты. Невозможно подсчитать, насколько велико положительное влияние печатных изданий для евангелизации. Приведенные данные только демонстрируют значимость личной работы членов Церкви, которые ищут близких людей, чтобы привести их ко Христу.

    Перед Своим вознесением Христос подчеркнул важность личного служения верующих: «И будете Мне свидетелями» (Деян. 1:8). Свидетель рассказывает о том, что видел собственными глазами, что пережил. Именно так поступали первые христиане. Иоанн сказал: «О том, что было от начала, что мы слышали, что видели своими очами, что рассматривали и что осязали руки наши… о том, что мы видели и слышали, возвещаем вам» (1 Ин. 1:1, 3). Каждый христианин становится свидетелем любви Христа. Каждый христианин обладает неограниченной способностью умножать семена Царства Божьего. Каждый христианин – горящий светильник, являющий славу Божью там, где находится.

    Христос личным примером продемонстрировал, как надо работать. Поэтому будем учиться методам Христа, Князя жизни, следуя Его примеру. «И, оставив Назарет, пришел и поселился в Капернауме приморском, в пределах Завулоновых и Неффалимовых, да сбудется реченное через пророка Исаию, который говорит: “Земля Завулонова и земля Неффалимова, на пути приморском, за Иорданом, Галилея языческая, народ, сидящий во тьме, увидел свет великий, и сидящим в стране и тени смертной воссиял свет”» (Мф. 4:13-16).

    «Воссиял свет». Что за свет? Слава Божья, отраженная в жизни Христа. Этот процесс повторился в жизни и труде Его учеников, которые делились вестью о Христе со своими знакомыми.

    «Мы должны идти и провозглашать благость Божью и открывать Его истинный характер перед людьми. Мы должны отражать Его славу. Делали ли мы это в прошлом? Открывали ли мы характер нашего Господа словом и делом?» (Э. Уайт. Вера и дела, с. 61).

    Мир уже был бы евангелизирован, если бы мы следовали плану Иисуса Христа, если бы каждый член Церкви беспокоился о том, чтобы искать своих родственников, друзей, соседей. Но, к сожалению, Божественный план стал просто одним из многих планов. Это справедливо не только для наших дней. В конце XIX века Дух пророчества уже предупреждал: «Каждая душа, спасенная Христом, призвана работать во имя Его для спасения заблудших. Эта работа часто пренебрегалась в Израиле. Не забывают ли сегодня о ней и называющие себя последователями Христа?» (Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 191).

    Задумайтесь над глаголом «пренебрегать». Пре­небре­гать – не значит отвергать, а просто считать дело неважным, очевидным, предполагая, что все нормально, и в то же время искать новые «революционные» методы выполнения миссии. Такие методы, которые требуют мало времени, денег и усилий, но быстро увеличивают численность Церкви.

    Поэтому в своей книге я говорю не о методах, а приготовлении народа к Пришествию Христа, об устроении славной Церкви без пятна и порока, которая непрестанно возвещает о Христе.

    Нам не было дано поручение евангелизировать мир усилиями ограниченной группы добровольцев или командой пасторов и евангелистов, в то время как остальные члены Церкви просто наблюдают за происходящим. Если бы мир надо было евангелизировать без участия всех членов Церкви и каждого в отдельности, то Бог сделал бы это Cам или через ангелов, или заговорили бы камни.

    «Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову» (Э. Уайт. Желание веков, с. 142).

    Перед нами стоит серьезный вызов: стать Церковью, отражающей характер Христа, и для этого «величайшая поддержка, которую можно оказать нашим людям, состоит в том, чтобы научить их трудиться для Бога и полагаться на Него» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 7, с. 19).

    Для размышления:

    
        	Евангелизировать – значит увеличивать численность Церкви?

        	Какой самый лучший метод роста? Научил ли нас Иисус, как выполнять миссию?

        	Есть очень эффективные, используемые в мире методы развития и роста предприятий, используемые в мире. Можем ли и мы использовать их? Почему?

        	Что сделал Андрей, дабы проповедовать миру?

        	Есть ли рядом с нами знакомые, которых мы можем привести к ногам Иисуса?

    


    Глава 6Дружба

    Аполинарио за свою жизнь привел ко Христу множество людей. Сейчас он отдыхает в блаженном ожидании Пришествия Иисуса, а в день воскресения его ожидает заслуженный венец. Как-то я обедал у него дома вместе с теми, кого он привел к ногам Христа. Среди присутствующих были предприниматели, люди бизнеса, которых принято считать совершенно мирскими и равнодушными к Евангелию. Тем не менее они пережили чудесный опыт встречи с Иисусом и присоединились к славной Божьей Церкви. Аполинарио стал орудием Бога, чтобы привести их к Спасителю, а ведь он был простым христианином.

    «Как только человек по-настоящему обратится к истине, в его сердце появится искреннее желание пойти и рассказать своим соседям и друзьям о драгоценном свете, сияющем со священных страниц. В своем бескорыстном труде ради спасения других он станет живым письмом, ­узнаваемым и читаемым всеми людьми. Его жизнь будет свидетельствовать о том, что он обратился и сотрудничает со Христом» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 386).

    Проблема заключается в том, что многие искренние христиане думают, что приводить людей к Богу означает давать библейские уроки, идти из дома в дом к незнакомым людям и проводить евангельские встречи. Не чувствуя в себе способностей к этому, они падают духом, живут с грузом вины и не ощущают себя счастливыми. В этой главе я хочу показать, что приводить людей к Богу – увлекательнейшее приключение, захватывающий опыт.

    Если вы хотите приводить души к Иисусу, вам необходимо понять, что это дело Божье, а не человеческое. Вы – всего лишь инструмент в руках Бога. Он пробуждает сердца, Его Дух убеждает человека оставить грех. Поэтому, если вы хотите достичь успеха в благовестии, молитесь.

    Выберите человека, которого хотите привести к Спасителю, и начните молиться за него. Молитесь каждый день, неустанно. Произойдут две вещи. Во-первых, Святой Дух будет работать в сердце того человека. Во-вторых, вы будете возрастать в христианском опыте. Молитва поддерживает нас в общении с Христом.

    Далее обратите внимание на Божьи советы. Дух пророчества неоднократно утверждает, что приводить людей к Спасителю нетрудно. Например: «Божественное повеление не нуждается в преобразованиях. Нельзя улучшить способ представления истины, который использовал Христос. Работник, пытающийся внедрить новые методы привлечения суетных мирских людей и утверждающий, что они уменьшат сопротивление принятию креста, только ослабит влияние. Сохраняйте простоту благочестия» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 525).

    Меня впечатляет словосочетание «простота благочестия». Не надо ничего усложнять и изощряться. Христос просто приближался к людям и достигал успеха. Были ли в те времена люди с мирским складом ума? Конечно, были. Люди, закрывающиеся от Евангелия, были, есть и будут всегда. Это не тенденция последнего времени. Живя на Земле, Христос говорил: «Потому говорю им притчами, что они видя не видят, и слыша не слышат, и не разумеют; и сбывается над ними пророчество Исаии, которое говорит: “слухом услышите – и не уразумеете, и глазами смотреть будете – и не увидите, ибо огрубело сердце людей сих, и ушами с трудом слышат, и глаза свои сомкнули, да не увидят глазами, и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и да не обратятся, чтобы Я исцелил их”» (Мф. 13:13-15).

    Разве сердца и умы тех людей не были ожесточены? Тем не менее миссия Господа была успешной. Почему? Во-первых, потому что Он был воплощенным Евангелием. Во-вторых, Он так подходил к людям, что никто не мог противиться. Как Он это делал? Посмотрим, что говорит Дух пророчества: «Лишь метод Христа принесет подлинный успех в проповеди людям Божьей истины. Находясь среди людей, Спаситель общался с ними, желая им добра. Он проявлял к ним сочувствие. Он служил их нуждам и завоевывал их доверие. И только после этого Иисус говорил им: Следуй за Мною» (Э. Уайт. Служение исцеления, с. 156).

    Проанализируем пять принципов, которыми руководствовался Иисус, чтобы привести людей в Свое Царство.

    1. Спаситель обращался с людьми так, что они чувствовали: Он желает им добра. Господь не подходил к людям, как те, кто хочет просто завлечь людей в свою церковь. Он желал им добра. Когда вы приходите к родственнику, другу или коллеге по работе, этот человек знает, что вы верующий и попытаетесь убедить его. Поэтому он будет настороже, готовый возразить на ваши аргументы, или просто будет избегать разговоров с вами.

    Один из девизов нашего времени: «Если хочешь быть моим другом, не говори мне о политике и религии». Именно такого правила придерживаются сегодня люди. Мы живем в мире, далеком от религии, среди агностиков и неверующих. Как вы думаете, хотят ли эти люди услышать о ваших религиозных убеждениях? Нет! Они никого не интересуют! Это основная причина, по которой люди не принимают то, что вы им стремитесь сказать, и всячески избегают разговоров с вами.

    Иисус не пытался никого убеждать. Он говорил с людьми о том, что их волновало, Он общался с ними, желая им добра. Любому человеку нравится, когда для него делают нечто доброе. И кому не нравится говорить о том, что его интересует? А что интересует современного человека? Спорт, деньги, культура, развлечения. Все, что угодно, только не религия. Значит, говорите им о том, что их интересует. Не упоминайте о Христе, Библии и своих религиозных убеждениях, иначе вы, скорее всего, потерпите поражение, и не потому, что люди невосприимчивы или думают только о мирском, а потому, что вы не с того начали. Иисус обещал, что сделает нас «ловцами человеков». Вы когда-нибудь рыбачили? Какую наживку вы насадите на крючок? Шоколад? Конфету? Я не сомневаюсь, что вам нравятся сладости, но на рыб они не производят ни малейшего впечатления. Рыба предпочитает червяков, и вы ловите ее на червяков.

    Так вот, в следующий раз, когда вы захотите привести кого-то к Иисусу, поступите так, как поступал Учитель: не говорите о религии, говорите о том, что интересно человеку. Например, если ваш сосед – ярый болельщик, говорите с ним о футболе. Зная, что вы верующий, он будет настроен спорить с вами, думая, что вы собираетесь говорить с ним о религии, но, заговорив с ним о футболе, вы обезоружите его.

    Если вы хотите привести кого-то к Иисусу, вначале станьте его другом. Помните: свидетельство друга намного эффективнее, чем свидетельство постороннего. Поэтому сближайтесь с человеком, говорите о том, что его волнует, узнайте, что ему нравится, разберитесь в этой теме и беседуйте с ним об этом. Не спешите вести его в церковь или давать ему библейские уроки. Человек равнодушен к этому. Дайте себе и ему время стать друзьями. Участвуйте в его делах, принимайте его приглашения. Вот что делал Иисус: «Когда Христа приглашали на праздник, Он никому не отказывал, ибо, сидя за столом, Он мог сеять семя истины в сердца присутствующих» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 58).

    И еще одна цитата: «Иисус видел в каждом человеке того, кто должен быть призван в Его Царство. Живя среди людей, Он прокладывал путь к сердцам, желая им блага. Он находил тех, кто нуждался в Нем, в уличной толпе и у домашнего очага, в лодках, в синагогах, на берегах озер и на брачном пиру. Он встречал их за повседневными занятиями и беседовал с ними. Он наставлял их в домах, освящая семьи Своим Божественным присутствием. Глубоким сочувствием к людям Иисус приобретал их сердца» (Э. Уайт. Желание веков, с. 151).

    2. Христос симпатизировал людям. Это второй шаг. Симпатия – устойчивая эмоциональная предрасположенность к другим людям. Э. Уайт пишет: «Мои братья и сестры, посещайте соседей и посредством нежного сочувствия и любви пытайтесь достичь их сердец. Трудитесь с уверенностью, чтобы устранить предубеждения, но не создавать их. Помните, что тот, кто знает истину настоящего времени и ограничивает свои старания только своей общиной, отказываясь работать ради своих необращенных соседей, будет призван дать отчет за неисполнение обязанности» (Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 34).

    Проанализируйте Божественный совет: а) посещать тех, кто живет рядом; б) достигать сердец любовью и сочувствием; в) устранять предрассудки, а не создавать их.

    Это три основных шага, предлагаемые в приведенной цитате. Разрушайте предрассудки, а не подпитывайте их; проявите доброту и расположение к людям. Никто не может сопротивляться силе симпатии. Как-то я услышал такую фразу: «Не знаю, почему мне так нравится проводить время с этим человеком. Он мне симпатичен». В том-то и дело, что симпатия привлекает. Если хотите, чтобы кто-то слушал вас, когда вы говорите ему о своей вере в Христа, то сначала должны добиться, чтобы он вообще вас слушал, а люди выслушивают тех, к кому расположены. Как добиться расположения? Разговаривая с людьми о том, что их интересует, с добротой и сочувствием. Запомните имена членов его семьи. В день рождения его сына зайдите и подарите коробку конфет. Это небольшие расходы, но они дорогого стоят. Скажите ему: «Сосед, я помню, что сегодня день рождения вашего сынишки, и решил зайти поздравить вас». Как вы думаете, что он почувствует? Вы не пришли читать ему лекции о свинине, субботе и святилище. Вы просто проявили дружеские чувства и расположение, ничего больше. Тем не менее вы подготавливаете почву для того, чтобы привести своего соседа ко Христу.

    3. Христос удовлетворял нужды людей. Этот третий принцип крайне важен. Людьми движет необходимость. Предлагая товар, продавец обращает внимание людей на их нужды. Нужды – основа рекламы. Э. Уайт еще в XIX веке написала: «Почти везде есть множество людей, не слушающих Слова Божьего и не посещающих никаких богослужений. Чтобы их достигло Евангелие, его нужно принести к ним в дом. Часто облегчение физических недугов таких людей — единственный путь достижения их сердец» (Служение исцеления, с. 144).

    Но у людей есть не только физические потребности. Значит, мы должны быть внимательны и к их эмоцио­нальным нуждам. Мир полон людей, переживающих ужасные семейные и личные драмы, людей разочарованных и отчаявшихся, которые не могут уснуть, не знают, что делать и к кому обратиться. Они не ведают, что Христос может решить их проблемы. Поэтому подойдите к ним и протяните им руку помощи. Просто выслушайте их. Есть люди, которые платят огромные деньги психоаналитикам только для того, чтобы их выслушали. Интересуйтесь проблемами людей. Пусть ваши друзья знают, что могут рассчитывать на вас.

    4. Христос завоевывал доверие людей. Ключевое слово здесь – «доверие». Вы не будете доверять тому, кого не знаете. В большинстве случаев мы терпим поражение, пытаясь привести людей к Богу, ибо не завоевали их доверие, прежде чем сказать: «Иди за мной». Если же человек вам доверяет, его сердце не будет ожесточаться. Никто не может противиться любви Христа, явленной в жизни искреннего верующего.

    «Нам следует подходить к каждому человеку индивидуально, с сочувствием, которое проявлял Христос, стремясь пробудить интерес к великим вопросам вечной жизни. Сердца людей могут оказаться такими же твердыми, как утоптанная дорога, и порою могут показаться тщетными любые попытки обратить их к Спасителю; однако там, где бессильны логика и доводы разума, любовь Христа, открывающаяся человеку через служение вестников, все-таки может смягчить окаменевшее сердце и укоренить в нем семена истины» (Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 57).

    Но чтобы это стало реальностью, надо посвятить время налаживанию искренних дружеских отношений с человеком и завоевать его доверие.

    5. Иисус говорил людям: «Иди за Мной». Как сделать такое приглашение? Здесь нам необходимо вернуться к молитве. Вы помните, что каждый день молитесь за человека, которого решили привести ко Христу? Но проходят дни и недели, иногда месяцы и даже года. Не падайте духом. У Бога всему свое время. Вам может казаться, что ничего не происходит, но Бог действует. Вы же продолжайте молиться и дружить с человеком. И вот как-то в дружеской беседе вы говорите ему:

    – Максим, я давно тебе хочу сказать кое-что.

    – И что же? – спросит он.

    – Я уже несколько недель молюсь о тебе, чтобы Бог хранил и благословлял тебя и тех, кто дорог тебе.

    – И почему ты это делаешь?

    – Потому что ты хороший сосед и я хочу, чтобы ты был моим соседом в Божьем Царстве.

    Как вы думаете, что почувствует человек, если вы так скажете? Мы живем во времена, когда никто никем не интересуется. И вдруг вы говорите Максиму, что молитесь о нем. Большинство тех, кто попробовал так сделать, рассказывают, что людей это глубоко трогает, иногда даже до слез. Теперь, когда он тронут, вы продолжаете:

    – Но это не все, что я хотел тебе сказать.

    – Что же еще? – спросит он.

    – Знаешь, я просил всю мою церковь молиться о тебе, и они молятся каждую среду вечером, хотя и не знакомы с тобой.

    – Ну…

    – Так оно и есть. Моя церковь молится и о твоей жене, о твоих детях, о твоих мечтах.

    Никто не может противиться такому. Любому человеку, даже самому неверующему, небезразличны внимание и забота. Вы не говорите ему о религии. Вы просто дружите с ним, говорите о том, что его волнует, помогаете ему в его нуждах, проявляете сочувствие, он может доверять вам, а теперь вы говорите, что настолько любите его, что молитесь о нем.

    Видя, что он тронут, вы спрашиваете:

    – Тебе хотелось бы прийти в среду в церковь, чтобы услышать, как молятся о тебе?

    Как вы думаете, что он ответит? Хотя бы в ответ на проявленное к нему внимание, он согласится. Так поступили почти все друзья тех верующих, которые прошли эти шаги.

    Вы связываетесь с братьями и сестрами из церкви, потому что все должны участвовать в процессе. В церкви должны быть ответственные за радушный организованный прием. Те, кто стоит у дверей и приветствует входящих, – лицо церкви. В их глазах видна любовь, их улыбка приятная и располагающая, они тактичны, внимательны, но не навязчивы.

    В среду вы заходите за Максимом, и вы вместе идете в церковь. Если просто пригласите его и будете ждать в церкви, вы разочаруетесь. Он не пойдет. Необходимо ваше участие. Вы не умеете проводить библейские уроки, идти из дома в дом, проповедовать на евангельских собраниях. Но вы можете шаг за шагом сопровождать того, кого выбрали, чтобы привести к Богу. Вы можете привести в церковь человека, о котором ежедневно молитесь.

    Через некоторое время вы увидите, что интерес к духовным темам естественным образом пробуждается в сердце этого человека. Когда он начнет задавать вопросы, вы сможете дать ему христианскую книгу. Книга или журнал могут оказать чудесное действие. Печатное слово открывает даже бронированные двери. Книга или журнал могут долго пролежать на полке, но со временем выполнят свою роль.

    Никто не может противиться любви. Любовь пробуждает любовь. Метод Христа никогда не подводит. Если вы следуете примеру Христа, то будете так же успешны, как Он, хотя столкнетесь с каменными сердцами и далекими от религии умами. Дух пророчества утверждает: «Лишь метод Христа принесет подлинный успех в проповеди людям Божьей истины» (Э. Уайт. Служение исцеления, с. 143). Эти слова никак не отрицают другие евангельские мероприятия Церкви, но подчеркивают, как важно делать то, что делал Христос.

    Вернемся к истории об Аполинарио. Он был богатым человеком и жил в престижном районе Сан-Пауло, в здании, где квартиры стоили почти два миллиона долларов. Там жили только богатые люди. Как-то Арлете, его супруга, вошла в лифт вместе со знакомой женщиной, жившей в том же подъезде, которая была замужем за очень богатым человеком. Они были подругами, и Арлете вместе с Аполинарио давно молились о ее семье. Они не обсуждали религию, просто дружили, иногда обедали вместе в ресторане.

    В тот день в лифте Арлете заметила, что подруга огорчена, и подумала, что надо поддержать ее эмоцио­нально, поэтому пригласила к себе. Она сказала женщине, что ей было бы хорошо встречаться с друзьями, с которыми можно поделиться проблемами и вместе искать Божественной поддержки. Что ответила подруга, как вы думаете? У нее возникли серьезные проблемы с мужем, и она не знала, как поступить. Она любила мужа и хотела сохранить брак. Разве неверующие не проходят через испытания в своей жизни? Разве их дети застрахованы от наркотиков? Разве у них не бывает бессонницы из-за эмоциональных потрясений?

    Тем вечером подруга Арлете осознала свою нужду в Боге. На следующей неделе она привела на собрание мужа. Сегодня они оба наслаждаются радостью Евангелия.

    Но история не закончилась на этом. В тот день, когда я обедал у Аполинарио, там было еще шесть семей, поскольку одни приводили других, делясь вестью о Христе, и теперь все они стали частью Божьей Церкви.

    Как обратились эти богатые и непростые для общения семьи? Секрет заключается в правильном подходе: «Лишь метод Христа принесет подлинный успех в проповеди людям Божьей истины».

    Для размышления:

    
        	Является ли дружба полезным инструментом в проповеди Евангелия?

        	Обдумайте пять принципов, которым следовал Христос, чтобы привести людей в Свое Царство?

        	Что может предпринять ваша община, дабы друзья членов Церкви присоединились к обществу верующих?

        	Как можно добиться, чтобы человек принял решение идти за Христом?

        	Есть ли у вас друг, которого вы желаете привести к Иисусу?

    


    Глава 7Почему мы должны приводить людей ко Христу?

    Для меня главный герой-евангелист после Иисуса — апостол Павел. Я не раз изучал его методы. Я анализировал, как он приближался к людям, как строил свои проповеди, чтобы они достигли сердец тех, к кому он обращался. Павел был мечтателем и основал множество церквей. Его мечтой была мечта Бога: подготовить славную Церковь к встрече с Христом.

    Павел умер в заточении, но продолжает проповедовать Евангелие через написанные им послания. Я благодарен и признателен ему за то, чему он меня научил. Эллен Уайт пишет о том, как Павел старался созидать славную Церковь без пятна и порока: «Апостол чувствовал на себе бремя ответственности за духовное состояние тех, кто обратился к Богу благодаря его трудам. Он желал, чтобы они возрастали в познании единого истинного Бога и посланного Им Иисуса Христа. Во время своего служения он часто встречал небольшие группы людей, любивших Иисуса, и преклонял с ними колени для молитвы, прося Бога на­учить их, как поддерживать с Ним живую связь. Часто он советовался с ними, как лучше открывать другим свет евангельской истины; разлученный с теми, ради кого трудился, умолял Бога сохранить их от зла и помочь стать ревностными, активными миссионерами» (Деяния апостолов, с. 262).

    Обратите внимание, о чем беспокоился Павел и чего желал для новообращенных.

    «Апостол чувствовал на себе бремя ответственности за духовное состояние тех, кто обратился к Богу благодаря его трудам».

    «Он желал, чтобы они возрастали в познании единого истинного Бога и Иисуса Христа».

    И то, и другое имеет отношение к приготовлению славной Церкви без пятна и порока, это заставляло его склоняться на колени и молиться, прося Бога научить людей, как поддерживать постоянное общение с Ним.

    И как же поддерживать такое общение?

    «Часто он советовался с ними, как лучше открывать другим свет евангельской истины».

    «Разлученный с теми, ради кого трудился, умолял Бога сохранить их от зла и помочь стать ревностными, активными миссионерами».

    Павел знал, что христианин, который не молится, не изучает Библию и не рассказывает о Христе, идет по опасному пути саморазрушения.

    Дух пророчества также подчеркивает: секрет победоносной и счастливой христианской жизни заключается в том, чтобы делиться вестью о Христе.Посмотрим, по каким причинам любой христианин должен участвовать в миссии.

    1. Христианин, который не делится вестью о Христе, не обращен.

    Это заявление кажется очень категоричным, но именно такой вывод можно сделать из цитаты Духа пророчества: «Самым первым побуждением обновленного сердца является желание привести и других ко Спасителю» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 70).

    Поэтому, если кто-то говорит, что Иисус преобразил его, но он не рассказывает о Спасителе, то у него что-то идет не так. Такому верующему необходимо переосмыслить свою христианскую жизнь. Ведь «не может быть истинно обращенной личности, живущей бесполезной, бессмысленной жизнью» (Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 280).

    Обратите внимание на выражение «истинно обращенный». Истинное обращение не сочетается с бездеятельностью и бесплодностью. Настоящее обращение порождает в душе христианина желание искать других людей, чтобы привести их к ногам Иисуса.

    Речь не идет о коллективной деятельности Церкви. Я не могу прикрываться тем, что Церковь проводит евангельскую работу, хотя сам почти не участвую в ней. Речь идет о личной миссии.

    «Если члены Церкви, каждый в отдельности, не проявят своего участия в этой работе, это будет говорить о том, что у них нет живой связи с Богом. Против их и­мен­и будет записано, что они были ленивыми рабами» (Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 463).

    Что происходит с теми, кто не переживает такой опыт с Богом? Ответ очевиден: они мертвы духовно. Такой человек может быть добропорядочным членом Церкви, выполнять все нормы, нести служение в общине, петь в хоре и так далее, но если он не делится вестью о Христе, у него нет живого общения со Спасителем. Это пугает, потому что «каждый истинный ученик становится миссионером для Царства Божьего» (Э. Уайт. Желание веков, с. 195). Тот, кто не посвящает себя миссии, может казаться учеником Христа, но на самом деле не является таковым. Он еще не родился для Царства Божьего. Он всего лишь хороший член Церкви, но никогда не испытал истинного обращения.

    2. Христианин, который не делится вестью о Христе, никогда не будет отражать характер Христа.

    Самое худшее последствие греха на Земле – искажение образа Божьего в людях. Сегодня мы – лишь пародия на этот образ, нелепая имитация. Мы стали злыми, эгоистичными, стремимся к тому, что причиняет нам вред. Мы научились притворяться и надевать маски, нас беспокоит то, как мы выглядим. Горячие с виду, мы ледяные внутри, «неповороченный хлеб» (Ос. 7:8), подрумянившийся с одной стороны и непропеченный с другой. Иисус назвал таких людей окрашенными гробами (см. Мф. 23:27): красивые снаружи, мягкий бархат и цветы, внутри же – разлагающаяся плоть и кости. Это тяжело воспринимать, но такова реальность жизни человека без Христа. Иисус пришел, чтобы вновь отобразить Свой характер в нас, чтобы восстановить то, что пришло в упадок, вернуть нам подобие Отца. И для этого Он дал нам поручение.

    «Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову» (Э. Уайт. Желание веков, с. 142).

    Смысл этой фразы ясен. Бог поручает нам нести весть о Христе по единственной причине: чтобы мы могли развить христоподобный характер. А этого идеала невозможно достичь, не участвуя в миссии.

    3. Христианин, который не делится вестью о Христе, не растет в своей духовной жизни.

    Не может быть здоровой христианской жизни без возрастания. Из всех этапов жизни рождение – самый легкий. Что вам надо, дабы родиться во Христе? Только поверить. Вы можете находиться на дне пропасти, но если оттуда взываете к Господу благодати, Он протягивает вам руку и принимает вас. В тот момент вы рождаетесь к новой духовной жизни.

    Но чтобы спастись, недостаточно родиться, вот в чем проблема. «Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть» (1 Ин. 3:2). В этом выражении подразумевается идея роста. Процесс возрождения будет завершен при Втором пришествии Христа. Недостаточно родиться в Царстве Божьем, жизнь – это рост. В день, когда перестаете расти, вы начинаете умирать. Наш высший идеал – быть подобными Творцу: «Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему». Совет Духа пророчества гласит: «Единственный путь возрастания в благодати – с интересом выполнять ту особенную работу, которую Христос возложил на нас» (Э. Уайт. Христианское служение, с. 101).

    Если христианин не посвящает себя тому, чтобы приводить души к Спасителю, он не растет. Слова «единственный путь возрастания в благодати» – это ключ к пониманию. Приводить людей ко Христу – это не то, что я могу делать, когда у меня в избытке свободного времени, нет, это повеление. Или я делаю это, или умираю. Или я делаю это, или остаюсь духовным карликом.

    «Слишком легкая жизнь и стремление избегать ответственности сделало слабыми карликами тех, которые должны были бы стать ответственными людьми, духовно-­нравственными исполинами» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 3, с. 495).

    4. Христианин, который не делится вестью о Христе, – слабый христианин.

    Любой отец желает видеть своих детей сильными и здоровыми. Бог — любящий Отец, и Он желает, чтобы Его дети были счастливы, росли, исполняясь силы и крепости. Для этого Он оставил верное средство: «В Церкви необходимо проводить организованную работу, чтобы ее члены поняли, как нести свет ближним и таким образом укреплять свою собственную веру и умножать свои знания. Когда они станут делиться светом, полученным от Бога, тогда начнут утверждаться в вере. Действующая Церковь – это живая Церковь» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 435).

    Проследите за развитием мысли в данном высказывании. Когда христианин делится светом с другими, его знания увеличиваются, вера крепнет. Почему? Потому что «когда они станут делиться светом, полученным от Бога, тогда начнут утверждаться в вере». Посмотрите, какая польза от того, что вы ведете людей ко Христу. Вы умножаете свои познания. По мере того как вы преподаете духовные истины другим, эти истины укореняются в вас; вопросы человека, с которым вы изучаете Библию, заставляют вас глубже исследовать Писания. Но этим благословения не исчерпываются. Ваша вера растет, и вы крепче стоите в истине.

    Что происходит, если вы не делитесь своей верой?

    «Кто трудится для Христа мало или не трудится вообще, находится в серьезной опасности. Благодать Божья не может долго пребывать в душе того, кто, имея большие преимущества и благоприятные возможности, все же продолжает молчать» (Э. Уайт. Христианское служение, с. 89).

    Теперь становится понятно, почему некоторые люди, с необыкновенным энтузиазмом начинавшие свою хрис­тианскую жизнь, через короткое время возвращаются к прежней жизни, будто с ними ничего и не происходило. Эти люди молчали. Благодать Христа не останется надолго в жизни того, кто не делится своей верой с другими. Потому что «именно те, кто, движимый любовью к Богу и своим ближним, стремятся помогать другим, утверж­даются и укрепляются в истине» (Э. Уайт. Служители Евангелия, с. 84).

    5. Христианину, который не делится вестью о Христе, неизбежно угрожает отступничество.

    Печально видеть, как христианин погибает в самом начале своей духовной жизни. Не менее грустно видеть, когда христиане «со стажем» уходят вслед за отколовшимися от Церкви группами, подобно уносимой ветром сухой листве. Отступничество – это проблема, которая очень волнует лидеров Церкви. За сорок лет служения я видел много таких случаев и участвовал в десятках соб­раний, на которых пытались найти средство от отступничества. На таких собраниях часто приходилось слышать пламенные речи, доказывающие, что новообращенные христиане покидают Церковь из-за недостаточной подготовки. Но это не единственная и не самая главная причина. В 1998 году в нескольких странах Латинской Америки мы посетили 328 бывших членов нашей Церкви из 63 городов с вопросом: «Почему вы ушли из Церкви?» Результат нас удивил:

    – потому что были не согласны с доктринами Церкви – 1,3%;

    – потому что присоединились к отошедшим от Церкви группам – 3,9%;

    – потому что не смогли жить по принципам Церкви – 18,8%;

    – из-за недостатка дружеских связей – 76,0%.

    Вы видите, что главная причина не в отсутствии биб­лейских знаний. Знание полезно, но не оно гарантирует верность христианина. Основная проблема – недостаток дружеских отношений в Церкви. Новообращенные приходят в Церковь, но остаются вне групп друзей, которые уже существуют в общине. Они теряют прежних друзей и не приобретают новых в Церкви, а через некоторое время падают духом и уходят. Что общего у этой проблемы с поручением делиться вестью о Христе? Очень много. Посмотрим, что говорит Дух пророчества:

    «Христиане, постоянно возрастающие в серьезности, усердии и любви, никогда не отступят от веры… Не участвующие в этом бескорыстном труде не имеют живого опыта и быстро устают в борьбе, сомневаются, ропщут и сожалеют до тех пор, пока не потеряют всякое чувство, присущее настоящей религии» (Э. Уайт. Христианское служение, с. 107).

    Э. Уайт пишет о том, что, делясь вестью о Христе, христианин может рассчитывать навсегда остаться в рядах Божьего войска. Тот, кто делится вестью, никогда не отступит от истины. Более того, она пишет, что пассивные христиане, которые не ведут других ко Спасителю, не только падают духом, но, видя, «что не смогут вернуться в мир, они остаются в Церкви, однако в своей душе предаются мелочной подозрительности, зависти, разочарованиям и угрызению совести. В своей религиозной жизни они имеют лишь сомнительный, безнадежный и мрачный опыт» (Христианское служение, с. 107).

    Вам знакомы эти чувства? Знаете ли вы кого-то, кто живет, критикуя Церковь и ее руководителей? Спросите такого человека, скольких людей он привел к Богу за последний год, и из ответа станет очевидным, почему он так себя ведет.

    Часто можно встретить искренних людей, которые беспокоятся о том, чтобы вести себя безупречно. В этом нет ничего плохого. Проблема в другом: если вся наша христианская ревностность сосредоточивается исключительно на этом и мы забываем, что свидетельствование – сердце христианской жизни, то подвергаемся ­серьезной опасности.

    «Многие люди называют себя христианами, но сердцем не участвуют в служении Богу. Они лишь на словах исповедуют благочестие, чем навлекают на себя еще большее осуждение и становятся более опасными обманщиками и более успешными агентами сатаны, принося душам гибель» (Э. Уайт. Христианское служение, с. 95).

    Когда христианин обеспокоен лишь тем, чтобы «исповедовать благочестие», но не старается приводить людей ко Христу, он подвергается опасности стать агентом сатаны и наносить вред другим душам. Как ужасно!

    6. Христианин, который не делится вестью о Христе, не будет участвовать в обещанном возрождении Церкви.

    У Бога есть замечательные планы относительно Церкви. Он хочет видеть ее живой, здоровой и святой, готовой встретиться со своим Искупителем. Для этого Церкви дано поручение свидетельствовать.

    «Если Церковь желает быть живой, она должна быть действующей, трудящейся Церковью. Она не должна довольствоваться лишь защитой своего вероучения в борьбе с силами греха и зла, не должна довольствоваться медленным продвижением вперед, но должна нести бремя Христа, следуя неуклонно за своим Повелителем, приобретая новые души на своем пути» (Э. Уайт. Христианское служение, с. 83).

    Возрождение — это не только жизнь по высоким нравственным принципам. Есть много искренних людей, обеспокоенных тем, чтобы мир не проник в Церковь. Но христиане «не должны довольствоваться лишь защитой своего вероучения в борьбе с силами греха и зла», а «нести бремя Христа, следуя неуклонно за своим Повелителем, приобретая новые души на своем пути». Это основа истинного возрождения, ибо «ничто так не укрепит твое благочестие, как работа по продвижению дела, которое на словах ты любишь» (Э.Уайт. Свидетельство для Церкви, т. 4, с. 236).

    7. Христианин, который не делится вестью о Христе, не готовится к возвращению Царя царей.

    Как правильно готовиться к Пришествию Христа? Жить, беспокоясь о дате выхода воскресного закона и начале преследований? Переехать в глухую деревню и начать читать Библию и молиться с невиданным доселе рвением? Послушайте совет Духа пророчества: «Наша вера в это время не должна остановиться лишь на позиции нашего согласия с теорией Трехангельской вести. Мы должны иметь масло благодати Христа, которое бы питало наши светильники и излучало свет жизни, освещая путь находящимся во тьме» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 155).

    Невозможно обойтись без молитвы и ежедневного изучения Слова Божьего, но они должны сочетаться с работой – освещать путь находящимся во тьме. Иначе наша духовная жизнь будет пустой и бессмысленной.

    «Мы живем во время ожидания. Но это время мы должны провести не в бездействии и праздном ожидании. Ожидание, бодрствование и старательный труд – все это должно сочетаться вместе» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 276).

    Мы не можем ограничиваться молитвой и чтением Библии, это будет называться бездействием. Нам необходимо включать в нашу духовную жизнь свидетельство, а это не что иное, как поиск человека, которого ты приведешь к ногам Спасителя.

    8. Христианин, который не делится вестью о Христе, будет требовать заботы и внимания к себе.

    Много христиан не испытывают удовлетворения и исполнены тревоги. Дух пророчества предлагает лекарство от такой болезни: «Этот рецепт Христос прописывает слабовольным, сомневающимся, трепещущим душам. Пусть скорбящие, которые ходят в печали перед Господом, воспрянут и помогут нуждающемуся» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 266).

    Жизнь без миссии полна сомнений. Помните, что сделал Иисус, когда увидел, что ученики полны сомнений?

    «Есть одно хорошее лекарство от духовной лени – работа. Помогай людям, нуждающимся в твоей помощи» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 4, с. 236).

    Рассказывают, как один человек замерзал среди снегов. У него не оставалось сил, и он уже почти прос­тился с жизнью, когда наткнулся на другого человека еще в худшем состоянии, чем он сам. Движимый сочувствием, он решил тащить его на себе, хотя крайне ослаб. Продвигаясь, он начал замечать, что его тело постепенно разогревается, и он даже вспотел. В конце концов они добрались до какого-то убежища, и только тогда он осознал, что, спасая другого человека, спас и себя. То же самое происходит, когда спасаешь души.

    С Андресом я познакомился в одном из самых криминальных городов мира, и сам он был известным бандитом. Он провел годы в тюрьме, расплачиваясь за свои преступления. Однажды морозной ночью Андрес умирал. Он дрожал от холода и ждал смерти. И в этом состоянии он услышал мою проповедь по радио, которое было у его сокамерника. В ту ночь Святой Дух тронул его сердце. Он не раз слышал о Христе, но всегда полагал, что религия предназначена для слабаков. Он же считал себя сильным и смелым. Вооруженный до зубов, он заставлял страдать множество людей. Он был злым и жестоким, выбрал путь преступлений еще в юности и обвинял общество в том, что ему не дали возможности другого выбора.

    В ту ночь он умирал и смерть пугала его. Сквозь тьму своей агонии он понял, что Бог его любит и хочет дать ему новое сердце. Андрес воззвал к Господу и умолял дать ему еще один шанс, и с этой мыслью впал в бессознательное состояние.

    На следующее утро он, открыв глаза, увидел в окне солнце, пробивающееся сквозь туман. Он находился в тюремном лазарете. «Я был жив, – рассказывал он мне, волнуясь, – я не умер. Бог давал мне еще один шанс». В заключении он познал Иисуса Христа.

    С той холодной ночи прошло тридцать лет. Сегодня Андрес – живое свидетельство преображающей силы Христа. Он свободен и работает в организации, которая занимается детьми, совершившими преступления. В последнюю нашу встречу он познакомил меня с большой группой людей, которых привел ко Христу. «Как я могу молчать после всего, что Господь Иисус сделал ради меня и для меня?» – улыбаясь, ответил Андрес, когда я спросил его, не устал ли он говорить о Христе.

    Андрес нашел секрет возрастания во Христе. Сегодня он является частью славной Церкви, за которой вернется Иисус.

    Для размышления:

    
        	Меня волнует мысль о необходимости приводить людей к Богу. Я стеснителен и не умею свидетельствовать. Что я могу сделать?

        	По каким причинам я должен приводить людей к ногам Христа?

        	Какая сила, кроме страха и чувства долга, должна двигать мною в моем желании видеть других в Царстве Божьем?

        	Как связана моя вечная участь с миссией?

        	Как Божья любовь объединяет мое спасение и спасение других?

    


    Глава 8Для чего существует Церковь?

    Откровение — это книга, которая содержит много видений. Среди них мы находим описание того, как Бог видит проповедь Евангелия. Господь открыл Иоанну в видении будущие события: «После сего я увидел иного Ангела, сходящего с неба и имеющего власть великую; земля осветилась от славы его» (Откр. 18:1).

    Какая чудесная сцена! Земля, освещенная Божьей славой. Люди, исполненные силой Святого Духа, преображенные любовью Иисуса Христа, озаряют мир Божьей славой – характером Христа, отраженным в жизни верующих. Они – свет мира, тьма отступает перед их сиянием. Где проходят христиане, там сияет слава Божья, и ею освещены все уголки Земли. Эти события будут происходить незадолго перед возвращением Христа: «Сущность вести второго ангела еще раз возвещается миру этим “иным Ангелом”, который освещает землю своей славой. Все эти вести сливаются воедино, чтобы каждый человек в конце истории нашей Земли услышал их» (Э. Уайт. Избранные вести, с. 116).

    Чтобы церковь пережила этот опыт и достигла такого идеала, Бог доверил ей миссию. Церковь должна понять: Божественная цель для нее – отражать Его характер перед миром, а миссия – инструмент для достижения этой цели.

    «В Церкви необходимо проводить организованную работу, чтобы ее члены поняли, как нести свет ближним и таким образом укреплять свою собственную веру и умножать свои знания. Когда они станут делиться светом, полученным от Бога, то начнут утверждаться в вере. Действующая церковь — это живая церковь. Мы, как живые камни, должны представлять собой духовный дом, и каждый камень должен излучать свет. Каждый христианин сравним с драгоценным камнем, принимающим славу Божью и отражающим ее» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 435).

    Обратите внимание на значение миссии в жизни Церкви:

    – действующая Церковь – живая Церковь;

    – когда верующие делятся светом, они укрепляют свою веру и умножают свои знания;

    – когда верующие делятся светом, они утверждаются в вере;

    – каждый христианин – драгоценный камень, принимающий и отражающий Божью славу.

    Мы вновь обнаруживаем принцип взаимосвязи между свидетельством и личным духовным ростом. Это похоже на источник чистой воды: чем больше он отдает, тем больше получает. Проповедь Евангелия – это движущая сила Церкви, смысл ее существования.

    Для выполнения этой миссии Господь призвал Остаток и показал его Иоанну в символе трех ангелов: «И увидел я другого Ангела, летящего посредине неба, который имел вечное Евангелие, чтобы благовествовать живущим на земле, и всякому племени, и колену, и языку, и народу» (Откр. 14:6).

    Союз «чтобы» указывает на задачу Церкви здесь, на Земле. У Бога есть план для Церкви, и выполнение этого плана поможет ей достичь Божественного идеала. Что это за задача? Она сформулирована в тексте после союза «чтобы»: благовествовать всем живущим на Земле, проповедовать вечное Евангелие.

    «Церковь Христа на Земле была создана для миссионерских целей, и Господь желает видеть, как вся Церковь изыскивает пути и средства, с помощью которых знатные и простолюдины, богатые и бедные могли бы услышать весть истины» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 29).

    Все силы Церкви должны быть направлены на выполнение ее задачи. Эта работа необходима, чтобы отражать характер Божий и стать славным народом, за которым придет Иисус.

    «Церковь по замыслу Божьему призвана сотрудничать с Ним в деле спасения людей. Она создана для служения, и ее задача — нести Евангелие миру» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 9).

    В этой цитате мы встречаем предлог «для», который тоже указывает на цель: Церковь существует для выполнения миссии.

    В самом начале адвентистского движения понимание миссии было ясным и определенным. В 1893 году, когда Церковь только начинала развиваться, Эллен Уайт писала: «Господь по Своей премудрости предусмотрел, что благодаря тесному общению между собой всех верующих, христианин объединится с христианином, а церковь — с церковью. Таким образом, человеческое начало сможет сотрудничать с Божественным. Все силы подчинятся Святому Духу, и все верующие сольются в едином устремлении, возвещая миру радостную весть о благодати Божьей» (Деяния апостолов, с. 64).

    Из истории видно, что наша Церковь родилась с ясным видением своей миссии и роли свидетельства в жизни каждого христианина. Но что-то произошло за долгие годы пути. Сегодня многие общины полагают, что Церковь — это убежище для слабых, беззащитных, нуждающихся в поддержке и заботе. Как при первом всхлипе младенца мать бежит успокоить его, так пастор по первому зову должен бежать и обслуживать членов Церкви. Многие служители превращаются в «нянек», а их основной работой становится качание колыбели, чтобы дитя не плакало. Мы забываем, что родились с определенной целью, что лучший способ сохранить духовное здоровье членов Церкви – выполнять поручение Бога, нести весть о Христе.

    «Сила приобретается посредством упражнений. Все, употребляющие способности, данные им Богом, увеличат их, верно участвуя в Его служении. Те, кто ничего не делает для Бога, никогда не будут возрастать в познании истины. Человек, который лежит и не тренирует свои конечности, скоро потеряет силу, чтобы владеть ими. Так и христианин, который не употребляет данных Богом способностей, не только не будет возрастать во Христе, но потеряет и те силы, которые были у него. Его поразит духовный паралич. А те, которые с любовью к Богу и ближним стараются помочь другим, утвердятся, укрепятся и укоренятся в истине» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 393).

    Образ, использованный Духом пророчества, впечатляет: духовный паралич! Духовный паралитик, который, потеряв возможность ходить, ползает и жалуется. «Этот рецепт Христос прописывает слабовольным, сомневающимся, трепещущим душам. Пусть скорбящие, которые ходят в печали перед Господом, воспрянут и помогут нуждающемуся» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 266).

    Миссия, заключающаяся в том, чтобы искать грешников и приводить их ко Христу, – это задача не ограниченного круга добровольцев, нет, так не должно быть.

    «Секрет успеха в деле Божьем зависит от согласованной работы нашего народа. Необходимы сконцентрированные действия. Каждый член тела Христова должен выполнять свою часть в деле Божьем, согласно способностям, которыми Бог наделил его. Мы должны сплотиться вместе, плечом к плечу и сердцем к сердцу, преодолевая преграды и затруднения» (Э. Уайт. Христианское служение, с. 75).

    В приводимых цитатах постоянно повторяются слова «все» и «каждый», миссия принадлежит всей Церкви, а Церковь состоит из «всех» и «каждого».

    «Каждый человек должен находиться в назначенном Богом месте и служении, размышляя, говоря и действуя в согласии с Духом Божьим. Тогда и только тогда его работа будет совершенной» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 293).

    В Церкви достаточно работы для всех и каждого. С одной стороны, приводить души ко Христу — долг каждого, но, с другой стороны — общий долг. Верующий столкнется с множеством трудностей, проповедуя в одиночку, без поддержки Церкви.

    В этом смысле евангельская миссия Церкви не может быть выполнена исключительно посредством евангельских программ; миссия должна стать постоянной деятельностью, естественной частью церковной жизни. Миссионерская программа не зависит от одного человека. Она реализуется каждый день и каждый час. Двери церкви открываются, чтобы принять людей, которых мы приводим; все смотрят на этих людей как на драгоценности Божьей семьи, как на духовных детей, рождающихся для Царства Божьего.

    Миссионерские антенны общины должны быть всегда направлены на обнаружение приходящих посетителей, принимать их с распростертыми объятиями и в радости сердец давать им ту любовь, в которой они нуждаются, чтобы возрастать и достигать духовной зрелости.

    Церковь, осознающая свою миссионерскую сущность, должна постоянно осуществлять определенную деятельность.

    1. Хорошая группа приветствия. Те, кто приветствует людей в дверях церкви, являются ее лицом. Они принимают людей, чтобы те почувствовали себя любимыми. Когда член Церкви впервые приводит в общину друга, он должен заранее сообщить группе приветствия, как зовут этого человека, чтобы к нему могли обратиться по имени. Для человека нет более сладкого звука, чем звук его имени. Пришедшего надо сопроводить в зал, дать ему Библию. Последнее очень важно, ибо этим мы говорим: «Мы здесь изучаем Слово Божье».

    2. Любовь и дружба. Вся церковь должна участвовать в создании теплой дружеской атмосферы. Ответственность за то, чтобы новые люди почувствовали себя желанными гостями, лежит не только на группе приветствия, но и на всей общине. Каждый христианин, рожденный в Царствии Божьем, должен научиться быть приветливым с незнакомыми, пришедшими в церковь. Братья и сестры из церкви могут простить, если с ними не поздоровались по невнимательности, но гости должны дышать атмосферой любви, чтобы захотеть прийти еще раз. Это будет естественным поведением для нас, если характер Христа отображен в нашей жизни и в жизни Его Церкви.

    «Имея характер Христа, мы сможем все вместе выполнять работу Божью. Христос в нас встретится со Христом в наших братьях, и Святой Дух пошлет единство сер­дца и действий, которые будут свидетельствовать миру о том, что мы — дети Божьи» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 188).

    «Если вы работаете для душ в смиренной, полной доверия зависимости от Бога, ес­ли сияние Его Духа отражается в ваших христоподобных харак­терах, если сочувствие, доброта, терпение и любовь являются основополагающими качествами ваших душ, вы станете насто­ящим благословением для всех, кто вас окружает» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 650).

    Каждый, впервые пришедший в церковь, должен увидеть прекрасный лик Христа на лицах братьев и сестер.

    3. Дружеский обед. Людей надо приглашать на обед в общине. Члены Церкви должны уметь проявлять внимание к гостям и находиться рядом с ними. Если кто-то оказывается в одиночестве, надо подсесть к нему, заговорить, чтобы он почувствовал себя любимым. Притягательность того или иного события или объекта основывается на эмоциях человека, а не на его разуме. Пришедшие в церковь люди могут не иметь понятия о доктринах, но захотят вернуться из-за полученных положительных эмоций, из-за любви, которую почувствовали. Чтобы добиться этого, каждый христианин должен ежедневно молиться, изучать Библию и делиться с другими вестью о Христе — все это взаимосвязано.

    4. Привлекательное молитвенное служение. Молит­­­­вен­ные служения должны стать ходатайственными служениями. Вся церковь должна молиться за людей, с которыми работают члены Церкви. Когда Божья Церковь молится, происходят чудеса, я лично это видел. Благодаря молитве общины, мужья, не желавшие ничего знать об Иисусе и грубо обращавшиеся с женами и детьми, преследуя их за веру, были тронуты Святым Духом. Благодаря неустанной молитве общины, непокорные дети возвращались в семьи и просили прощения у родителей.

    Если каждый член Церкви молится за тех, кого ведут ко Христу, если верующие объединяются в ходатайственной молитве за них, чудо не заставит себя ждать.

    Молитвенные собрания должны стать собраниями для миссионерских свидетельств. Братья и сестры будут рассказывать о том, какие чудеса совершает Бог в жизни их друзей. Молитвенные собрания должны быть наполнены любовью и христианским рвением.

    5. Занятия для готовящихся ко крещению. Это еще одна форма деятельности, которая должна осуществляться в церкви постоянно, если община понимает свою задачу. На таких занятиях готовятся к рождению в Царстве Божьем новые члены Церкви. Когда верующий приводит человека ко Христу и тот начинает задавать вопросы, община должна оказать поддержку тем, кто не умеет проводить библейские уроки, организовав занятия, на которые можно привести друзей. Ваша же работа будет заключаться в том, чтобы сесть рядом и помогать другу находить тексты в Библии. Подготовленный учитель будет разъяснять то, что вы не можете объяснить.

    Церкви, забывающие о цели своего существования, превращаются в религиозные клубы. Люди собираются один-два раза в неделю, чтобы провести какую-то программу, вот и все. Подумайте о церкви такого типа. На протяжении недели руководители отделов готовят субботнее богослужение: распределяют обязанности, расписывают программу, выбирают гимны, ищут исполнителей и т. п., звонят по телефону, напоминая об участии в программе. Наступает суббота, все собрались и хотят, чтобы богослужение было красивым. Обычно так и происходит.

    Программа проведена, субботний день завершился. Все с облегчением вздыхают, благодаря Бога за то, что все прошло благополучно. И тут же начинается еженедельная рутина: надо готовить программу на следующую субботу. Понимаете, что происходит? Жизнь церкви, потерявшей понимание своего предназначения, вертится вокруг проведения собраний. Несколько человек участвует, большинство сидит и наблюдает. Если им нравится программа, благодарят и возвращаются на следующее собрание, если нет, критикуют и ищут другую церковь, где программа лучше. Это церковь, разыг­рывающая спектакли.

    Ну а пастор? Сам того не замечая, он попадается в ловушку – живет, готовя содержательные проповеди, чтобы «хорошо питать церковь». Этим он и ограничивает свою миссию: проповедует и проповедует хорошо. Но это всего лишь часть пасторской работы. Настоящая миссия пастора – готовить славную Церковь к встрече со Христом, а он все время тратит на подготовку новых и новых проповедей для требовательной общины.

    В таких обстоятельствах Э. Уайт советует: «Если бы наши служители произносили короткие и уместные проповеди, а затем учили членов Церкви личному служению, перекладывая на них часть ноши, то и сами убереглись бы от изнеможения, и люди обрели бы от прилагаемых трудов больше духовной силы, а результаты такой совместной работы умножились бы десятикратно» (Голос в речи и пении, гл. 44).

    Повторим основные идеи:

    – пастор должен проповедовать коротко и по существу;

    – помимо проповеди он должен учить членов Церкви работать;

    – эффект будет тройным: во-первых, служитель не будет утомляться, во-вторых, члены Церкви укрепятся духовно, а в-третьих, результаты в десять раз превзойдут нынешние.

    Нам нужны общины, ясно понимающие цель своего существования! Самая великая нужда мира — в народе, знающем, зачем живет и почему Бог вывел его на историческую и пророческую сцену, в народе, имеющем цель и задачу.

    Иисус строг с церквями, которые теряют из вида цель. Однажды Он сказал: «Вы — соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям» (Мф. 5:13). В этих словах сокрыт принцип, придающий смысл всему: вещь имеет право на существование, пока выполняет свое предназначение. Предназначение соли – придавать вкус еде и сохранять ее от порчи, а если этого не происходит, то, по словам Иисуса, она уже ни к чему не годна, ее просто выбрасывают. А каково предназначение Церкви? Проповедовать Евангелие. Что ожидает Церковь, не выполняющую свое предназначение? Слова Иисуса могут казаться жесткими, но Он, не колеблясь, произнес их.

    Меня как-то спросили, как мы можем быть уверены в том, что выполняем миссию. Вот ответ Духа пророчества: «Верующие в Фессалонике были истинными миссионерами. Их сердца горели ревностью по своему Спасителю, Который избавил их от “грядущего гнева”. Через благодать Христа в их жизни произошли дивные перемены, и Слово Господне, которое они проповедовали, сопровождалось силой, в результате чего проповедуемые истины завоевывали сердца и число верующих возрастало» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 256).

    Откуда мы знаем, что фессалоникийцы были настоящими миссионерами? Потому что число верующих возрастало. Число – понятие из математики. Когда вы хотите что-то измерить, то нет ничего лучше, чем числа. Если вы скажете, что похудели, я спрошу, на сколько килограммов. Если скажете, что постарели, я спрошу, сколько вам лет. Числа – не самые точные показатели, но пока еще не изобрели другого лучшего инструмента измерения.

    В первые годы адвентистского движения Эллен Уайт написала: «Адвентисты седьмого дня продвигаются вперед, возрастая в численности, учреждая миссии, поднимая знамя истины в тех частях мира, где царит тьма. И все же работа продвигается вперед намного медленнее, чем ожидает Бог» (Христианское служение, с. 97).

    Как мы можем знать, что первые адвентисты продвигались вперед? Потому что их численность возрастала. Еще в одной цитате сказано: «Если бы каждый ­адвентист седьмого дня выполнил возложенную на него работу, число уверовавших сегодня было бы намного больше, чем есть на самом деле» (Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 25).

    Видите, каким образом числа присутствовали в истории Церкви? Если Церковь выполняет свою миссию, результатом становится возрастание численности. Но нас подстерегает опасность: жить, беспокоясь об увеличении численности, забывая, что она имеет смысл только как результат духовного роста Церкви, о чем мы говорили в предыдущей главе. Можно расти численно, не возрастая духовно, но невозможно расти духовно, не увеличиваясь численно.

    Нашим приоритетом должно стать духовное возрастание в Царстве Божьем, приготовление славной Церкви, за которой вернется Иисус Христос.

    Для размышления:

    
        	Как изображено в книге Откровение Божье видение о будущем проповеди Евангелия?

        	Насколько важна миссия для жизни Церкви?

        	В чем заключается принцип взаимосвязи между свидетельством и личным духовным ростом?

        	Какую роль сыграла миссия в появлении и формировании Церкви адвентистов седьмого дня?

        	Какой деятельностью занимается община, выполняющая миссию?

    


    Глава 9Человеческие методы или Небесный план?

    Говорить о евангельской миссии Церкви нелегко. Мы должны быть внимательными, чтобы не перепутать миссию и методы. Миссия состоит в том, чтобы отражать характер Иисуса Христа в мире, покрытом мраком греха. В наши дни слава людей затмевает славу Бога. Наступило время услышать Божественный призыв: «Восстань, светись, Иерусалим, ибо пришел свет твой, и слава Господня взошла над тобою. Ибо вот, тьма покроет землю, и мрак – народы; а над тобою воссияет Господь, и слава Его явится над тобою. И придут народы к свету твоему, и цари – к восходящему над тобою сиянию» (Ис. 60:1-3).

    Мы живем в дни духовного затмения. Гуманизм пропитал все течения человеческой мысли и глубоко укоренился на духовной почве. Сегодня есть церкви, единственная цель которых – возвышение человека под предлогом поклонения Богу. Люди пытаются затмить славу Божью своей собственной. Человеческие методы ставят на первое место, а великий план Иисуса Христа по евангелизации мира считают устаревшим и не заслуживающим внимания. В этой долине духовной тьмы народ Божий призван подняться и осветить мир Божьей славой.

    В 14-й главе Откровения описано появление на сцене времен трех ангелов, первый из которых возвещал: «Убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод» (Откр. 14:7). Слава Божья должна осветить Землю прежде Второго пришествия Христа. Мир должен знать, что слава, которую враг однажды попытался похитить у Иисуса Христа, принадлежит только Сыну Божьему. Только Он является Царем царей и Господом господствующих. И у Бога на этой Земле есть народ, возвещающий славу Божью теоретически и практически. Теоретически – основываясь на Слове Божьем, а практически – отражая характер Христа.

    Ввиду этого каждый раз, думая о миссии, мы должны помнить об отражении славы Божьей. Для этого христианину всего лишь надо быть светом, и он им будет по мере приближения к Иисусу, Свету мира. Такое приближение не теоретическое. Это опыт жизни. Единство с Христом невозможно без ежедневной молитвы, изучения Слова Божьего и свидетельства. Об этом надо говорить снова и снова. Миссия была дана людям не потому, что Бог не мог проповедовать Евангелие без их помощи, а для того, чтобы люди возрастали духовно и отражали славу Божью.

    Вернемся к принципу взаимосвязи. Отра­жение славы Божьей – это и причина, и следствие. Чем ближе христианин к Иисусу, тем больше людей он приведет к Его ногам, и наоборот. Одно действие влечет за собой другое, из одного опыта проистекает другой.

    «Когда они станут делиться светом, полученным от Бога, то начнут утверждаться в вере» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 435).

    Вызов, стоящий перед лидерами Церкви, – помочь каждому христианину отражать славу Божью и светить во тьме. Светить означает приводить души ко Христу. Дух пророчества говорит о Христе: «Когда Он проходил через маленькие селения и большие города, то был подобен живительному потоку, несущему жизнь и радость: “Земля Завулонова и земля Неффалимова, на пути приморском, за Иорданом, Галилея языческая, народ, сидящий во тьме, увидел свет великий, и сидящим в стране и тени смертной воссиял свет” (Мф. 4:15, 16)» (Э. Уайт. Служение исцеления, с. 20).

    Обратите внимание на два выражения из книги пророка Исаии:

    – народ, сидящий во тьме, увидел свет великий;

    – сидящим в стране и тени смертной воссиял свет.

    В библейском понимании проповедовать Евангелие означает открывать славу Божью тем, кто живет в духовной тьме. Именно так Иисус, посланный Отцом на Землю, евангелизировал мир, и сейчас Он обращается к нам: «Как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас» (Ин. 20:21).

    Сделать так, чтобы каждый христианин отражал характер Христа и приводил людей ко Христу, – не просто метод. Это краеугольный камень евангелизации, красная нить свидетельства. Из этого опыта рождаются все остальные методы благовестия, но любой метод, оставляющий в стороне личное свидетельство христианина, является человеческим измышлением.

    Каждый раз, когда мы забываем наставления Слова Божьего и Духа пророчества, тогда пьем из источников человеческой, а не Божественной мудрости. Когда мы пытаемся имитировать «революционные методы» других, быстрорастущих церквей и забываем о наставлениях Господа, тогда сворачиваем на неверную дорогу.

    Нет ничего плохого в том, чтобы узнавать, как другие церкви достигают роста численности, но Господь оставил нам достаточно указаний для успешного осуществления миссии, поэтому опасно применять человеческие методы в попытке охватить «трудные» районы.

    «Наш мир превратился в огромный лазарет, наполненный жертвами телесных и духовных болезней. Повсюду есть лю­ди, гибнущие от незнания истин, порученных нам Богом. По­этому члены Церкви должны пробудиться и полностью осоз­нать свою обязанность в возвещении этих истин. Освещен­ные истиной люди должны стать носителями света для мира. Утаивать наш свет в это время – значит совершать ужасную ошибку. Сегодня к народу Божьему звучит весть: “Восстань, светись, Иерусалим, ибо пришел свет твой, и слава Господня взошла над тобою”» (Э. Уайт. Основы здорового питания, с. 455).

    Грустно видеть, как мы иногда тратим время и средства на поиски специалистов по развитию, в то время как надо изучать методы Иисуса Христа с целью выполнить Его поручение. Возможно, поэтому мы так часто разочаровываемся и приходим к выводу, что некоторые места труднодоступны для Евангелия.

    «Если вы хотите, чтобы люди приняли вас, смирите свои сердца перед Богом и постигайте Его пути. Мы обретем много ценного для нашей работы, изучая методы деятельности Христа и то, как Он общался с народом» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 53).

    Как Христос общался с людьми? Почему Его проповедь была такой успешной? Как приводить людей ко Христу, чтобы это было для нас не тяжким бременем, а радостью? Это тема следующей главы.

    Для размышления:

    
        	В чем отличие миссии от методов евангелизации?

        	Не является ли моя Црерковь всего лишь обществом, возвышающим людей?

        	В чем заключается весть первого ангела из книги Откровение?

        	Как проявляется слава Божья в жизни верующих ­адвентистов?

        	Что означают два выражения из процитированного отрывка из книги пророка Исаии?

    


    Глава 10Вызов, стоящий перед пасторами

    После многочасовых безуспешных попыток разглядеть в воде хоть что-то, царь вернулся во дворец разочарованным и упрекнул своего старого мудрого советника:

    – В озере ничего невозможно увидеть. Оставь свои шутки и скажи мне прямо: кто мой самый злейший враг?

    – Как же ты не заметил? – покачал головой советник. – Он был перед тобой. Ты же видел собственное отражение. Ты и есть злейший враг для себя. Ты царь, который не хочет понимать, а только властвовать, однако ты даже не знаешь, куда хочешь привести свой народ. У тебя огромное войско, но оно бесполезно для тебя, ибо ты настолько самонадеян и высокомерен, что не видишь собственных нужд. Ты вредишь себе и народу. Ты впал в заблуждение. Нет для тебя худшего врага, чем ты сам.

    История повторяется. Апостол Павел писал в свое время: «Итак, смотрите, поступайте осторожно, не как неразумные, но как мудрые… не будьте нерассудительны, но познавайте, что есть воля Божия» (Еф. 5:15, 17).

    Поступать осторожно, разумно, мудро – какая задача, особенно для лидеров! Для Павла мудрость слуги Божьего была связана с пониманием воли Божьей. Понимаем ли мы волю Божью относительно миссии? Как я могу пасти овец Господа, если не знаю, куда иду? Как я могу совершать мое служение, если не знаю, в чем заключается служение, порученное мне Господом? Какую миссию я могу выполнить, если не понимаю воли Господа?

    С Божественной точки зрения, поручение делиться вестью о Христе дано каждому члену Церкви. «Мнение, будто дело спасения душ зависит только от служителей, является роковым заблуждением. Люди, на которых Господь возложил большую ответственность, должны ободрять скромного, посвященного верующего, на которого Хозяин виноградника возлагает бремя спасения душ. Бог посылает в Свой виноградник многих людей, которые не были специально рукоположены для служения, и руководители Церкви Божьей должны понять, что поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 110).

    Кто же этот скромный и посвященный верующий? Рядовой член Церкви! Именно на него Господь возлагает заботу о душах. Почему? Потому что верующему надо расти духовно, чтобы он стал частью славной Церкви без пятна и порока, за которой вернется Христос. Если я, служитель, оставляю общину в стороне, значит не понимаю волю Божью относительно миссии. Если в своем стремлении достичь хороших показателей я использую методы, которые не задействуют членов Церкви, предоставляя им роль зрителей, значит обрекаю своих овец на гибель, и однажды Бог спросит с меня за это. Я могу быть очень искренним в своих действиях, но если делаю не то, что просит Бог, то забываю готовить славную Церковь без пятна и порока к встрече с Господом.

    Дух пророчества говорит, что скромный посвященный верующий должен быть ободрен людьми, на которых Господь возложил большую ответственность. Кто эти люди? Служители. Работа служителя не заключается в том, чтобы исключительно он приводил души ко Христу. По Божественному замыслу эту задачу должен выполнять каждый верующий.

    «Если работа проводится там, где уже есть община верующих, служитель должен основные свои усилия направить не столько на обращение неверующих, сколько на подготовку членов своей церкви к выполнению посильного для них служения. Он должен индивидуально работать с каждым из них, стремясь пробудить в них стремление к обретению более глубокого опыта и работе для других» (Э. Уайт. Служители Евангелия, с. 196).

    Пастор никогда не должен выполнять работу, которая предназначена для общины.

    «Проповедование – это малая часть той работы, которая должна быть проделана для спасения душ. Дух Божий убеждает грешников в истине и приводит их в объятия Церкви. Служители в состоянии выполнить свою часть, но они никогда не сделают того, что может сделать Церковь» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 352).

    Эта весть адресована пасторам, и речь в ней идет о проповедях за кафедрой. Проповедование называется лишь малой частью работы по спасению душ. Спасение душ – дело Бога. Как Он его совершает? Он вручает людей Церкви. Служители никогда не сделают того, что может сделать община. Излишне объяснять, что община – это не религиозная организация, а каждый верующий в отдельности.

    «Мнение, будто дело спасения душ зависит только от служителей, является роковым заблуждением… Люди, на которых Господь возложил большую ответственность, должны ободрять скромного, посвященного верующего, на которого Хозяин виноградника возлагает бремя спасения душ. Бог посылает в Свой виноградник многих людей, которые не были специально рукоположены для служения, и руководители Церкви Божьей должны понять, что поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 110).

    «Представление о том, что служитель должен нес­ти все бремена и делать всю работу, является большой ошибкой. Братья, способные учить работников следовать за Христом и работать так, как работал Он, могут и должны распределять это бремя и проводить образовательную работу в церкви» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 435).

    Работа служителя – готовить, учить, воспитывать, показывать, вдохновлять и вооружать членов Церкви, чтобы они выполнили свой долг. Им надо заниматься миссионерской работой, это указанное Богом средство для того, чтобы в них отобразился характер Христа и слава Божья. Пастор не может думать, что его миссия заключается только в проповеди Евангелия.

    «Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову» (Э. Уайт. Желание веков, с. 142).

    Поэтому «самое наилучшее, чем служители могут помочь членам наших общин, заключается не в проповеди, но в планировании их работы. Поручите каждому то, что он может сделать для других… Если работа будет поставлена таким образом, уныние вскоре будет устранено; слабый станет сильным; невежда – образованным; и все будут приготовлены, чтобы представлять истину, как она явлена в Иисусе» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 82).

    Вы видите, как созидается славная Божья Церковь? Больше нет разочарованных, унылых и павших духом. Почему? Потому что служитель правильно понял свою задачу и верно выполняет свою миссию. Служитель понял, что Иисус Христос поручил миссию человеку не потому, что не мог выполнить ее Сам, а потому, что человек нуждается в миссии, дабы расти и отражать характер Творца.

    Но Дух пророчества говорит еще конкретнее: «Служителям не надо изнурять себя, исполняя работу, которую должны делать члены Церкви, удерживая их тем самым от исполнения долга. Им необходимо на­учить членов, как следует работать в церкви и в обществе» (Э. Уайт. Христианское служение, с. 69).

    Дело в том, что в оригинале, на английском языке, эта фраза гораздо категоричнее: «Ministers should not do the work which belongs to the church, thus wearying themselves, and preventing others from performing their duty» («Служители не должны делать работу, которая принадлежит церкви, утомляя себя и препятствуя другим выполнять свой долг»). Дух пророчества запрещает служителям поступать подобным образом. Церковь нуждается в росте, а если она не выполняет миссию, значит никогда не вырастет.

    «Служителям необходимо учить членов Церкви тому, что для своего духовного роста они должны нести то бремя, которое возложил на них Господь, — бремя вести людей к истине. С теми, кто не проникся чувством своей ответственности, следует молиться, их нужно посещать и с ними нужно работать. Не следует приучать членов общины всецело полагаться на вас как на их служителя. Нет, вы должны побудить их использовать все свои способности, чтобы возвещать истину для окружающих их людей. В этом труде бок о бок с ними будут трудиться ангелы небесные. Люди обретут опыт, который укрепит их веру и побудит их во всем доверяться Богу» (Э. Уайт. Служители Евангелия, с. 200).

    С точки зрения Бога, ответственность за выполнение миссии прекрасно распределена. Члену Церкви ежедневно нужно молиться, исследовать Библию и делиться вестью о Христе. Один приведенный к Христу человек приведет другого и так далее. Если верующий не делает этого, он обрекает себя на духовную смерть, точно так же, как человек, который непрерывно ест и не двигается, умрет от инфаркта.

    С другой стороны, работа служителя заключается в том, чтобы готовить, учить, воспитывать, показывать и вдохновлять членов Церкви. Это и есть подготовка Церкви к встрече со Христом, созидание Церкви, о которой мечтает Бог, Церкви славной, без пятна и порока. Такую работу невозможно осуществить с кафедры. Часто служители считают: если за год провести один семинар для библейских инструкторов и серию бесед для миссионеров-добровольцев, то этого вполне достаточно. Но это не так.

    Обучение – личная работа каждого члена Церкви, которая может занять годы. Обучение не происходит за один вечер или даже за месяц. Это процесс, иногда охва­тывающий всю жизнь. Пока обучаемся, мы растем. Недостаточно провести курсы для сорока желающих. Миссия дана всей Церкви, каждому ее члену, а не нескольким человекам. Все нуждаются в спасении. Миссия – это ключ к росту, а не дополнительная опция. Миссия не только для тех, у кого много времени или особый дар, она для всех. Поэтому Эллен Уайт пишет: «С теми, кто не проникся чувством своей ответственности, следует молиться, их нужно посещать и с ними нужно работать».

    Это и есть работа пастора: посещать тех, кто не выполняет миссию, проводить с ними время в молитве и учить их, как найти знакомого человека и привести его ко Христу. Так созидается сильная Церковь, которая не падет жертвой вражеских атак.

    «Если бы наши служители произносили короткие и уместные проповеди, а затем учили членов Церкви личному служению, перекладывая на них часть ноши, то и сами убереглись бы от изнеможения, и люди обрели бы от прилагаемых трудов больше духовной силы, а результаты такой совместной работы умножились бы десятикратно» (Э. Уайт. Голос в речи и пении, гл. 44).

    Десятикратные результаты – разве не этого желает любой служитель? Но это произойдет, только если служитель поймет Божий план для евангелизации мира и будет готов исполнять Божественное повеление.

    Я знаю, что это непростая задача. Ибо «многим пасторам в силу своего незнания или нежелания не удается привлечь всех членов общины к участию в различных областях церковной работы» (Э. Уайт. Служители Евангелия, с. 198).

    Из этой цитаты следует вывод, что служители терпят поражение по двум причинам. Во-первых, они не знают или не умеют, а во-вторых, даже зная, не стараются делать то, что должны. В какой группе нахожусь я? С кем я: с теми, кто не понял Божий план, или с теми, кто не соглашается с ним?

    Помните слова мудрого советника царю? «Твой злейший враг – ты сам». Не обстоятельства, не место, не менталитет общества, не отсутствие финансов, не трудности, а я сам. Неважно, потому ли, что не понял, или потому, что не принимаю воли Божьей.

    Приведенная цитата на этом не оканчивается: «Если бы пасторы уделяли больше внимания активному вовлечению своего стада в работу, они добились бы большего, имели больше времени для исследований и пасторских посещений, избежав при этом многих осложнений» (Э. Уайт. Служители Евангелия, с. 198).

    Слова «если бы пасторы уделяли больше внимания» означают, что существует еще и третья группа, в которую входят те, кто понял Божий замысел и хочет так действовать, однако не уделяет этой работе достаточно внимания. Они считают, что это «еще один метод», но это не так. Добиться, чтобы каждый верующий получил благословение, приводя людей ко Христу, — это не метод. Это основание, отправной пункт, чтобы состоялось все остальное. Можно смело утверждать, что любой метод, любая евангелизационная инициатива, которая оставляет в стороне члена Церкви, – это человеческий метод. Он может давать результаты, может креститься много людей, могут вырасти десятины и пожертвования, но не будет достигнута цель, ради которой Бог дал поручение Своей Церкви, – не будет духовного роста.

    «Но, послушайте, – сказал мне один пастор, – если я буду дожидаться, пока члены моей общины приведут людей, то к концу года не добьюсь поставленных задач. И что я тогда скажу руководству?»

    Этот вопрос важнее, чем может показаться на первый взгляд. Некоторые слова Духа пророчества заставляют меня содрогнуться, например, такие: «Руководители Церкви Божьей должны понять, что поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его» (Э. Уайт. Деяния апос­толов, с. 110).

    Знаете, что хочет сказать Бог? Что прежде чем избрать кого-то на руководящую должность любого уровня в Церкви, мы должны спросить его, понимает ли он, что «поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его». Важны не столько талант к руководству, дип­лом, успехи, которых он добился, сколько понимание Божественного замысла для Его Церкви.

    Дух пророчества многократно и в разных формах говорит об этом: «“И буду радоваться о Иерусалиме и веселиться о народе Моем; и не услышится в нем более голос плача и голос вопля”, – заявляет Бог через Своего слугу Исаию (Ис. 65:19). Эти слова исполнятся, когда те, кто способен занимать ответственные посты, позволят Его свету сиять… Методы работы Христа должны стать их методами, и они должны научиться на практике применять учение Его Слова» (Э. Уайт. Советы о здоровье и наставления медикам-миссионерам, с. 338).

    Хотя эти слова были написаны для медиков-миссионеров, пламенный призыв обращен ко всем. Дух пророчества подчеркивает: если я способен занимать руководящую должность, значит не только должен светить сам, но, как лидер, несу ответственность за то, чтобы следовать методам Христа и учению Его Слова.

    «Пресвитеры и все занимающие руководящее положение в общине должны уделять больше внимания планам проведения работы. Они должны так организовать дело, чтобы каждый член общины участвовал в какой-то работе, и никто бесцельно не проводил время, чтобы все могли делать все возможное по мере своих способностей» (Э. Уайт. Христианское служение, с. 62).

    Церковь никогда не пойдет дальше того, куда дойду я, пастор. Мой долг – исполнять мечту Бога и всегда держать перед глазами образ Иисуса Христа, возвращающегося на облаках небесных, чтобы встретиться со Своей славной Церковью без пятна и порока.

    Для размышления:

    
        	Кто наш злейший враг?

        	Кто, согласно Духу пророчества, является «скромным посвященным верующим»?

        	В чем заключается труд служителя?

        	Каковы две причины, по которым пастор терпит неудачи?

        	Что значит в моей жизни цитата из книги «Деяния апостолов», с. 110?

    


    Глава 11А что же с общественным евангелизмом?

    Остаток пришел в мир со свидетельством о рождении, выданным небесным правительством. В Дан. 8:14 и Откр. 14:6-12 описано, как и с какой вестью верный Остаток появляется на пророческой сцене, возвещая вечное Евангелие.

    Но во время исполнения этих библейских пророчеств еще не было церковной организации и понятия «член Церкви». Как же могла быть выполнена миссия, если не было достаточного количества верующих, которые пошли бы по миру, отражая славу Божью? Думая о больших городах, где не было ни одной церкви, Э. Уайт писала: «У Господа есть особая весть для городов, и мы должны провозглашать ее на лагерных собраниях и другими публичными средствами, а также через нашу литературу и периодические издания» (Основы здорового питания, с. 276).

    В другом месте она пишет: «Господь желает, чтобы мы с силой провозглашали весть третьего ангела в крупных городах. Мы не можем проявлять эту силу сами по себе. Все, что мы можем, – это избрать способных мужей и направить их для провозглашения вести в силе Святого Духа» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 40).

    Способные мужи, о которых здесь говорится, – это евангелисты.

    Общественный евангелизм тогда заключался в сериях бесед, проводимых опытными пасторами. Такие беседы проводили в залах, театрах, больших палатках, в любых подходящих общественных местах. Как правило, евангелист приезжал в такие города с группой библейских инструкторов и оставался проповедовать в течение нескольких недель, пока не организовывалась община. Такая работа была необходима в те времена, тогда не было другого способа основать церкви в городах. Но как только появлялась община, даже очень маленькая, вступал в силу другой Божественный совет: «Если работа проводится там, где уже есть община верующих, служителю надо основные свои усилия направить не столько на обращение неверующих, сколько на подготовку членов Церкви к выполнению посильного для них служения. Служитель должен индивидуально работать с каждым из них, стремясь пробудить в них стремление к обретению более глубокого опыта и к работе для других» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 111).

    И сегодня общественный евангелизм, как мы называем программы, длящиеся несколько недель и проводимые пастором-евангелистом и группой библейских инструкторов, продолжают оставаться нужными для начала работы на новых, еще не евангелизированных территориях. Но там, где есть адвентисты, нельзя оставлять церковь без дела, Бог не одобряет такой подход.

    В любом случае общественный евангелизм идет рука об руку с индивидуальной работой верующих. В Библейском комментарии АСД на 20-ю главу книги Деяния апостолов сказано, что для Павла личное благовестие не заменяло публичного, одно дополняло другое.

    Каким образом взаимодействуют личное и общественное благовестие? Миссия каждого христианина – приводить души ко Христу. Иисус преображает людей, Святой Дух убеждает их сделать выбор. Пастор – инструмент в руках Святого Духа, чтобы вести людей к принятию решения, и он делает это, проповедуя. В наши дни евангелист является духовным акушером. Он приезжает в какой-то населенный пункт, чтобы помочь церкви родить новых верующих. Жатвенная программа – это общественный евангелизм, опирающийся на личное благовестие членов Церкви. Во время нее происходит множество духовных рождений. Но чтобы так и произошло, церковь прежде должна быть «беременна». Это значит, что церковь работает, лично благовествуя друзьям, родственникам и соседям в течение нескольких месяцев. Когда приезжает евангелист, члены Церкви приводят этих людей на программу, чтобы евангелист помог им принять решение следовать за Христом. Таким образом личное благовестие и общественный евангелизм поддерживают друг друга, как и во времена апостола Павла. Речь идет не о новом методе работы, а о миссионерском плане Иисуса Христа, готовящем Церковь стать Церковью Божьей мечты.

    Если мы последуем Божественным советам, то всегда будем успешно выполнять миссию, результаты будут позитивными, церковь будет живой и, в то же время, статистические данные будут расти. Проблема евангелизации больших городов не в том, что это трудная территория, а в том, что черствые сердца детей Божьих отказываются прислушаться к Божественным советам.

    «Люди вдесятеро усложняют работу по распространению истины, пытаясь забрать работу из рук Божьих в свои собственные слабые руки. Они полагают, будто необходимо постоянно изобретать нечто новое, заставляющее людей делать то, что, по их мнению, они обязаны делать» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 117).

    В евангелизме не нужно много изобретать. Иисус не мог оставить нам миссию, не указав, как ее исполнить.

    Рассказывают, что когда на улицах появились первые почтовые автоматы, люди бросали в щель монетки, не прочитав предварительно инструкцию. Марки не появлялись, люди злились и нервничали, ругались и стучали по автоматам, которые от такого обращения ломались. Их починили и установили вновь. Теперь на них красовалась ироническая надпись: «Когда вы устанете от бесплодных попыток получить марку, прочтите инструкцию, вдруг получится!» Возможно, эта история не совсем достоверна, но я иногда думаю, что перед книгой Бытие стоило бы поместить подобное предупреждение относительно миссии.

    В 1898 году Эллен Уайт написала: «Неужели мы выше нашего Господа? Или же Его методы работы были неверными? Может быть, мы трудились неразумно, утратив простоту и благочестие? Мы еще не усвоили, как должно, наш урок. Христос провозглашает: “Возьмите на себя Мое иго лишений и послушания и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко”» (Евангелизм, с. 58).

    О каком иге говорил Иисус? Об ограничениях и послушании. Чем мы должны ограничиться и чему быть послушны? Учитывая контекст цитаты, речь идет о способе работы, которому Христос нас учит, о способе выполнения миссии и приготовления славной Божьей Церкви.

    Я пишу эту главу уже ночью в отеле, при свете настольной лампы. Я в США, где провожу евангельскую программу. Сегодня я видел, как горели глаза десятков людей, вышедших вперед на призыв принять Христа. Но мое сердце было тронуто еще сильнее, когда я увидел, как члены Церкви шли к ним, чтобы обнять тех, кого они лично привели на программу. Это чудесный Божий народ, который готовится к встрече со Христом, это славная Церковь без пятна и порока, это, несомненно, Церковь Божьей мечты.

    Я закрываю глаза и представляю себе, как взволнованы ангелы, потому что «с великой надеждой и радостью ангелы ожидают наших трудов, ибо Божьим средством общения с человеком должен быть человек. И когда мы всецело предаем себя Христу, ангелы радуются тому, что они могут нести любовь Божью с нашей помощью» (Э. Уайт. Желание веков, с. 297).

    Для размышления:

    
        	Какую роль выполняет общественный евангелизм в проповеди Евангелия?

        	Каким образом он взаимодействует с личным благовестием?

        	С кем можно сравнить евангелиста?

        	Объясните, о каком иге говорит Иисус Христос и что значит взять это иго на себя?

        	Можно ли придумать нечто новое в миссионерской работе?

    


    Глава 12Работа по парам и в малых группах

    Первый в истории вечер пятницы в Едеме. Адам грус­тит. Он видит, что все животные сотворены парами, а он один. Адам не понимает, что с ним. Его глаза ищут чего-то, хотя он не знает, чего. Видя его печаль, Бог говорит: «Не хорошо быть человеку одному» (Быт. 2:18). И Он создает Еву.

    Если Бог говорит: «Не хорошо», то можно быть уверенными, что это не хорошо. Бог никогда не ошибается. Первоначальный замысел Божий состоял в том, чтобы у Адама была спутница, и не только в физическом смысле. Эмоции и внутренняя уверенность для достижения успеха тоже были учтены. Пока Адам и Ева находились вместе, у врага не было возможности соблазнить их. По отдельности они были беззащитны, и врагу удалось ­совратить их.

    Бог никогда не хотел, чтобы люди жили поодиночке. Бог создал человека для жизни среди людей. Нам необходима взаимопомощь, советы, поддержка в трудные моменты.

    И в выполнении великого поручения не может быть иначе. По этой причине Иисус послал Своих учеников по двое: «Призвав двенадцать и повелев им отправляться в города и селения, Иисус никого не послал в одиночку, но брат был рядом с братом, друг — с другом. Они могли помочь друг другу и приободрить, советоваться и молиться вместе; сила одного восполняла слабость другого. Позднее отправились в путь еще семьдесят учеников. Спаситель хотел, чтобы вестники Евангелия были объединены именно таким образом. И в наше время евангельская работа велась бы гораздо успешнее, если бы почаще следовали этому примеру» (Э. Уайт. Желание веков, с. 350).

    Рассмотрим приведенный текст более подробно:

    
        	Призвав двенадцать апостолов, Христос повелел им отправляться в путь по двое. Это было не советом, не предложением, не возможностью, а повелением.

        	Никто не был послан в одиночку. Брат шел рядом с братом, друг – с другом.

        	Иисус дал такое повеление, чтобы они помогали друг другу, ободряли друг друга, вместе советовались и молились.

        	Посылая семьдесят учеников, Иисус дал то же повеление: идти по двое.

        	Иисус хотел, чтобы вестники Евангелия всегда были объединены именно таким образом.

        	В наши дни евангельская работа будет намного успешнее, если мы последуем этому совету.

    

    На протяжении церковной истории мы использовали этот принцип для работы миссионерских пар. Члены Церкви идут по двое на миссионерскую работу в субботу. Однако замысел Христа намного шире. Формирование миссионерских пар имеет смысл только тогда, когда необходимо выполнить конкретную работу в какой-то период времени. Но идея, которую Бог вложил в миссию, состоит в том, чтобы она была не работой на ограниченный срок, а стилем жизни. Посылая учеников с поручением, Иисус посылал их жить определенным образом. Проповедь Евангелия не была чем-то, что они могли делать, когда у них появлялось время. Они должны были проповедовать, пока жили. Сама жизнь была свидетельством, и свидетельство было формой жизни. Они связывали с благовестием все свое существование и проповедовали, выполняя свои ежедневные задачи.

    Если мы проанализируем стиль жизни учеников Христа и первых христиан, то увидим, что они объединялись по двое не только для того, чтобы проповедовать, но и вообще во все моменты жизни. Двое учеников пошли искать молодого осла для въезда Господа в Иерусалим (см. Мф. 21:1). Иоанн и Петр подготавливали пасхальную вечерю (см. Лк. 22:8), они же вместе шли в храм (см. Деян. 3:1). Значит, объединение по двое было необходимо не только для выполнения определенной миссионерской работы, это был принцип христианской жизни, чтобы помогать друг другу расти, чтобы «помочь друг другу и приободрить, советоваться и молиться вмес­те», дабы «сила одного восполняла слабость другого».

    Наблюдая за жизнью Церкви сегодня, мы вынуждены признать, что наш стиль жизни сильно отличается от того, который Бог задумал для Своих детей.

    Другой очень важный вопрос – организация в Церкви малых групп. Дух пророчества заявляет: «Создание небольших групп для проведения христианской работы является частью плана, который был развернут передо мною Тем, Кто никогда не ошибается. Если церковь много­численна, то пусть ее члены объединяются в небольшие группы для работы не только ради членов церкви, но также и на благо неверующих» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 115).

    В больших церквях мало кто знаком друг с другом. Происходит то, что обычно происходит в большой родне. Ты знаешь, что некто приходится тебе племянником, но он мало что значит для тебя.

    Это грустно, но это так. В церкви, насчитывающей семьсот человек, христианин остается одним из многих, статистическим номером. Если в какую-то из суббот он заболеет и не придет на богослужение, никто не замечает его отсутствия.

    В планы Божьи никогда не входило сосредоточение большого числа верующих в одном месте. Большие церкви, как правило, превращаются в церкви-клубы, где люди являются зрителями проводимой программы. Как можно добиться активного участия семисот членов церкви одно­временно? Ответ – малые группы. Это вдохновенный ответ, представленный Тем, Кто не ошибается.

    А теперь возникает вопрос: как можно организовать малую группу, если не удается организовать Церковь даже по парам? Двое – это минимальное количество человек в группе. Чтобы существовали жизнеспособные группы, сначала должны существовать жизнеспособные пары. Церковь, организованная по двое, легко организуется в малые группы, и если дело пойдет хорошо, церковь также будет существовать успешно. Успех общин поддержит конференцию, унион, дивизион и даже Генеральную конференцию.

    Никто не рожден, чтобы жить в одиночку, даже в Царствии Божьем. Организуйте вашу церковь в пары. Не упускайте ни одного члена общины. Жить христианской жизнью легче, когда кто-то молится о тебе, когда ты ­кому-то небезразличен, когда думаешь о ком-то и молишься о нем. Славная Церковь Божья живет именно так!

    Для размышления:

    
        	Как ученики должны были нести Евангелие?

        	Почему Господь послал их по двое?

        	Какое значение для других сфер жизни имеет повеление Иисуса идти по двое?

        	Какую связь можно увидеть между этим повелением и текстами Еккл. 4:7-12?

        	Какая ответственность лежит на мне по отношению к тем, кто одинок в общине?

    


    Глава 13Роль печатных изданий

    Я не мог не упомянуть в этой книге о важности печатных изданий в руках славной Церкви, которая отражает характер Иисуса Христа и идет по жизни, возвещая о Спасителе.

    В 1857 году Эллен Уайт видела сон: «Следующей ночью я видела сон, в котором юноша благородной внешности пришел ко мне в комнату сразу после моей проповеди. Он сказал: “Ты привлекла внимание этих людей к важным предметам…” Но если вы не приложите более тщательных усилий, чтобы закрепить это впечатление в разуме слушателей, ваши труды окажутся почти напрасными. У сатаны приготовлено множество привлекательных вещей, отвлекающих разум, заботы мирские и обольщение богатством вырвут семена истины из сердец. Если бы вы имели печатный материал, готовый для распространения вместе с проповедью, ваши усилия принесли бы куда более значительный результат» (Издательское служение, с. 45, 46).

    И еще: «Печать является сильнейшим средством, позволяющим затронуть сердца и разум людей. Мирские люди стремятся захватить печать и не упускают возможности предлагать человеку отравляющую литературу. Если люди, находящиеся под влиянием духа мира сего и сатаны, так ревностно распространяют книги, трактаты и газеты столь разрушительного характера, вы должны быть еще более ревностными в распространении среди людей возвышающих душу и спасительных для них изданий» (Издательское служение, с. 44).

    Впервые я прочел эти отрывки много лет назад, и они служили утешением в моменты, когда мне казалось, что не стоит продолжать писать. Я всегда говорю, что я не писатель, а служитель, которому стоит усилий писать. Но я понял: «Наши публикации могут дойти до таких мест, где невозможно проводить собрания. В этих мес­тах преданный своему делу литерoатурный евангелист занимает место проповедника. Благодаря его работе истина открывается тысячам тех людей, которые иначе никогда бы не узнали о ней» (Э. Уайт. Литературный евангелизм, с. 8).

    Я волнуюсь каждый раз, когда кто-то подходит ко мне и говорит, что узнал о Евангелии из моей книги или статьи. Я знаю, что однажды, идя по славным улицам Новой Земли, я встречу многих людей, которые никогда не слышали моих проповедей, но прочли какую-то мою книгу.

    Но издания не принесли бы много пользы, если бы не было чудесных братьев и сестер, которые берут их и несут своим друзьям, соседям, коллегам, родственникам. Со времен вальденсов таких людей называют книго­ношами. Были времена, когда почти каждый христианин был книгоношей. Сегодня это профессиональное служение на всю жизнь, и мы называем таких служителей литературными евангелистами. Тысячи литературных евангелистов откликаются на призыв Бога и несут Его свет через печатные издания.

    Но издательское дело может совершить гораздо больше. Вам не обязательно становиться профессиональным книгоношей, чтобы распространять христианскую литературу. Если каждый член Церкви понесет наши книги и журналы туда, куда идет, Евангелие будет проповедано гораздо быстрее.

    «Есть множество таких мест, которых не может достичь голос нашего служителя, и лишь с помощью нашей литературы — книг, газет и брошюр — возможно донести людям те библейские истины, в которых они нуждаются. Наша литература должна распространяться повсеместно. Истину следует сеять повсюду, ибо мы не знаем, где она будет услышана — здесь или там. С нашим ошибочным суждением мы можем считать, что неразумно давать литературу тем, кто с небольшой готовностью воспримет истину. Распространяя литературу, сообщающую истину для нашего времени, мы не можем предвидеть результаты» (Э. Уайт. Литературный евангелизм, с. 4, 5).

    Вы не можете знать, каков будет результат прочтения книги или журнала. Весть может быть забыта, книга может быть заброшена в дальний угол, пылиться на полке, пожелтеть, но это бомба замедленного действия. Только вечность откроет результаты.

    В вашей личной работе, когда вы завоевали доверие человека, для которого трудитесь, дайте ему книги и журналы. Написанная весть будет оказывать молчаливое воздействие и отвечать на вопросы, которые, возможно, человек не решается вам задать.

    Вам не обязательно быть литературным евангелистом полный рабочий день. Я знаком со многими хрис­тианами, которые работают на предприятиях и в офисах, а свободное время посвящают распространению христианских книг и журналов. Это дает прекрасные результаты. Они налаживают контакты с людьми, которых могут привести ко Христу, оставляют печатную весть в их домах и получают дополнительный заработок для своих семей.

    «Когда члены Церкви осознают важность распространения нашей литературы, они будут посвящать этой работе больше времени. В домах людей появятся газеты, брошюры и книги, проповедующие Евангелие... Церковь должна обратить свое внимание на это служение. Это один из тех способов, с помощью которых она распространяет свет по всему миру. Тогда она явится прекрасная, как луна, светлая, как солнце, грозная, как полки со знаменами» (Э. Уайт. Литературный евангелизм, с. 7).

    Сегодня мир в агонии. Повсюду видны знамения Второго пришествия. Наступает время вернуться в наш небесный дом, откуда грех изгнал нас. Наступает время посмотреть в небеса и увидеть Иисуса Христа, возвращающегося за Своей славной Церковью. Готовы ли вы отправиться с Ним на Небо?

    Я заканчиваю писать эту книгу в отеле большого города. Я вновь смотрю в окно и вижу сотни людей, направляющихся домой после рабочего дня. Чувства переполняют меня. Я знаю: Тот, Кто начал великое дело спасения всего человечества, закончит его. Меня укрепляет мысль, что Святой Дух может то, чего не может человек. Я верю, что Он продолжает работать в сердцах всех, кто населяет Землю.

    В моей памяти всплыло название небольшого сонета Риккардо Бетанкура «Приглашение Андрея». Пусть оно вдохновит вас, дорогой друг, на успешное завершение Божьей работы по спасению человечества.

    Поделись Иисусом

    На Палестину опустился вечер,

        Но свет остался от Его лица.

        Вонзился в сердце после этой встречи

        Шип от Его тернового венца.

        И с болью в сердце, боясь быть неправым,

        Он скажет брату: «Назарянин ждет,

        Пойди, попробуй от чистейшей славы.

        Он Тот, Кого наш ожидал народ».

        И Петр пошел, Его словам внимая,

        Другие шли, не только он один.

        На свет любви они пришли, не зная,

        Что Церковь Божью созидал Раввин,

        Что в почву сердца Он бросает зерна,

        И если зерна правды прижились,

        То Дух Святой, среди колючек терна,

        Ростки живые поднимает ввысь,

        Преображая и умы, и чувства

        От света вечных неземных идей.

        И расцветает красота Иисуса

        В Христовой Церкви, на Земле людей.

    Для размышления:

    
        	Какое место занимают печатные издания в деле Божьем?

        	Как я могу проповедовать Евангелие через книги и газеты?

        	Какими преимуществами обладает печатная весть перед устной?

        	Планируете ли вы подписать кого-то из знакомых на христианский журнал?

        	Как зарождалась христианская Церковь? Думали ли вы о силе простого приглашения?

    


    Об издательстве «Джерело Життя»

    Украинское христианское издательство, основано в 1993 г.

    Коллектив: 20 штатных сотрудников

    Издает книги различной тематики

    Осуществляет перевод книг с разных языков

    lifesource.ua

  
    Table of Contents

    
      	
        Эпиграф
      

      	
        Предисловие
      

      	
        Глава 1. Какое Царство мы строим?
      

      	
        Глава 2. Божья мечта
      

      	
        Глава 3. Причины миссии
      

      	
        Глава 4. Евангеллие стало плотью
      

      	
        Глава 5. Божья стратегия благовестия
      

      	
        Глава 6. Дружба
      

      	
        Глава 7. Почему мы должны приводить людей ко Христу?
      

      	
        Глава 8. Для чего существует Церковь?
      

      	
        Глава 9. Человеческие методы или Небесный план?
      

      	
        Глава 10. Вызов, стоящий перед пасторами
      

      	
        Глава 11. А что же с общественным евангелизмом?
      

      	
        Глава 12. Работа по парам и в малых группах
      

      	
        Глава 13. Роль печатных изданий
      

      	
        Об издательстве «Джерело Життя»
      

    

  

    Landmarks

    
      	
        Table of Contents
      

      	
        Cover
      

    

  
OEBPS/Images/public_cover.jpg
"I]AIHIHI:I:
XnﬂlinM WH3HH —

Hucyc ckazan:
«A ecmv
X760 JcU3HUY.

Un. 6:35






