
Киев                        2021

Эллен Уайт
 

           ПУТЬ  КО 

 Христу 

«Приидите ко Мне,  
все труждающиеся и обремененные,  

и Я успокою вас!» 

Матфея 11:28



ББК 86.376
У13
Перевод с английского

Э. Уайт
Путь ко Христу. – К.:Джерело життя, 2021. – 128 с.

На страницах этой книги просто и ясно показан путь, ведущий к Богу. Взор читате-
ля направлен на Иисуса Христа – Он и только Он может удовлетворить все нужды 
ищущей души. Вдохновенный автор помогает неуверенному и сомневающемуся 
увидеть путь, ведущий к миру и жизни с Богом. Следуя предложенным здесь со-
ветам, каждый, ищущий истины и совершенства характера, сможет шаг за шагом 
идти по пути христианской жизни к полноте успеха, который является результатом 
полного признания над собой власти сотворившего и искупившего нас Господа.
Для широкого круга читателей.

 

ББК 86.376

© «Herald of Peace» Publishing Association, 1993
 © 2008, издательство «Джерело життя»



          

СОДЕРЖАНИЕ

Предисловие..........................................................................4

Глава 1. Любовь Бога к человеку.........................................6

Глава 2. Грешник нуждается в Спасителе.........................14

Глава 3. Покаяние................................................................20

Глава 4. Признание вины.....................................................35

Глава 5. Посвящение...........................................................41

Глава 6. Вера и принятие....................................................48

Глава 7. Принадлежим ли мы Христу?...............................55

Глава 8. Возрастание во Христе.........................................65

Глава 9. Наша жизнь и дела................................................75

Глава 10. Познание Бога.....................................................83

Глава 11. Преимущество молитвы.....................................91

Глава 12. Как быть с сомнениями....................................104

Глава 13. Радость в Господе.............................................114



4

ПРЕДИСЛОВИЕ

Только немногие книги издаются в таком боль-
шом количестве и на стольких языках и так 

способствуют духовному пробуждению и подъ-
ему человечества, как книга «Путь ко Христу». 
Это испытали на себе многие искренние души 
во многих странах, вплоть до самых отдаленных 
уголков земного шара. Автор этой книги, Эллен 
Уайт (1827-1915), в свое время была известна 
в религиозных кругах как писательница и про-
поведница на трех континентах. Она родилась 
и провела молодость в северо-восточной части 
США, в штате Мэн, но позднее много путеше-
ствовала по другим штатам. С 1885 по 1887 г. она 
трудилась в некоторых государствах Западной 
Европы, где часто выступала перед большими 
аудиториями, а также продолжала свою писа-
тельскую деятельность. Позднее Э. Уайт прове-
ла семь лет в Австралии и Новой Зеландии. Она П

РЕ
Д

И
С

Л
О

ВИ
Е



5

написала много книг, больших и маленьких, касаясь в них 
вопросов богословия, образования, здоровья, семейной 
жизни и практического христианства. Некоторые из ее 
книг переведены на русский язык. Из них «Путь ко Хрис
ту» – самая популярная и распространенная.

Название этой книги уже говорит о ее содержании и назна-
чении. Многие люди слышат приглашение Спасителя: «При-
идите ко Мне». Многие мысленно повторяют вопрос апосто-
ла Фомы: «Как можем знать путь?» На страницах этой книги 
просто и ясно показан путь, ведущий в дом Отца Небесного. 
Она указывает читателю на Иисуса Христа, Который Один 
только может удовлетворить все нужды ищущей души. Она 
направляет сомневающихся и неуверенных на путь спасе-
ния. Она ведет каждого, ищущего правды и совершенства 
характера, шаг за шагом, по пути христианской жизни к той 
полноте благословений, которая является результатом пол-
ного подчинения своего гордого «я» Христу-Спасителю. Она 
в простых словах открывает секрет победы над грехом через 
спасительную благодать и силу великого Друга грешников.

В древности патриарх Иаков был подавлен страхом, что 
его грех навсегда разлучит его с Богом. Ночью он «увидел во 
сне: вот, лестница стоит на земле, а верх ее касается неба». 
Таким образом ему была показана связь между землей и не-
бом, и он услышал слова ободрения и надежды из уст Сто-
явшего на верху лестницы. Искреннее желание издателей, 
чтобы это небесное видение повторилось в жизни многих, 
читающих об этом переживании в книге «Путь ко Христу».

Издатели

Предисловие



6

ЛЮБОВЬ БОГА  
К ЧЕЛОВЕКУ

Природа и откровение равно свидетельству-
ют о Божьей любви. Наш Небесный Отец  

является Источником жизни, мудрости и радо-
сти. Посмотрите на удивительные и прекрасные 
произведения природы. Вдумайтесь, как чудесно 
все предусмотрено для потребностей и счастья 
не только человека, но и всех живых существ. 
Солнечный свет и дождь, радующие и освещаю-
щие землю, горы, моря и равнины – все говорит 
нам о любви Творца. Ведь это Бог удовлетворяет 
насущные нужды всех Своих созданий. Замеча-
тельно сказал об этом псалмопевец: «Очи всех 
уповают на Тебя, и Ты даешь им пищу их в свое 
время. Открываешь руку Твою и насыщаешь все 
живущее по благоволению» (Пс. 144:15, 16).

Бог создал человека совершенно святым и 
счастливым, и земля, сотворенная рукой Творца, 

ГЛ
А

ВА
 1



7

была прекрасна; на ней не было заметно ни следов тления, 
ни тени проклятия. Нарушение Божьего Закона, закона люб-
ви, – вот что принесло в мир страдания и смерть. Но и в стра-
даниях, порожденных грехом, открывается любовь Божья. 
Написано, что Бог проклял землю из-за человека (Быт. 3:17,  
Библия короля Якова). Тернии и волчцы – трудности и ис-
пытания, обрекающие человека на жизнь, полную трудов и 
забот, – были предназначены для его же блага как часть вос-
питательного процесса, который предусмотрен в Божьем 
Плане спасения человечества от последствий греха: от вы-
рождения и гибели. В мире, хотя и падшем, царят не только 
скорби и страдания. В самой природе заложена весть на-
дежды и утешения. На колючках растут цветы, а на стеблях, 
покрытых шипами, распускаются розы.

На каждой распускающейся почке, на каждой пробиваю-
щейся из земли травинке написано: «Бог есть любовь». Див-
ные птицы, оглашающие мир радостным пением, изысканные 
по окраске и совершенные в своей красоте цветы, источаю-
щие аромат, величественные деревья в лесу с пышной зеле-
ной листвой – все свидетельствует о нежности, отцовской 
заботе нашего Бога и о Его желании дать счастье Своим  
детям.

В Слове Божьем раскрывается Его характер. Он Сам 
свидетельствует о Своей беспредельной любви и жалости.  
В ответ на молитву Моисея: «Покажи мне славу Твою», Гос
подь отвечал: «Я проведу перед тобой всю благость Мою»  
(Исх. 33:18, 19, Библия короля Якова). Это и есть Его  
слава.

Любовь Бога к человеку



8

Путь ко Христу

Господь прошел перед Моисеем и возгласил: «Господь,  
Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготер-
пеливый и многомилостивый и истинный, сохраняющий 
милость в тысячи родов, прощающий вину и преступле-
ние и грех» (Исх. 34:6, 7). Он «долготерпеливый и много-
милостивый», «потому что любит миловать» (Исх. 34:6, 7;  
Мих. 7:18).

Бог привлекает наши сердца к Себе бесчисленными 
знамениями на небесах и на земле. Он старается открыть 
нам Себя в явлениях природы, а также посредством са-
мых тесных и нежных уз, которые только могут связы-
вать людей на земле. Но и это не дает полного представ-
ления о Его любви. Несмотря на все эти свидетельства, 
«враг всякой правды» ослепил умы людей настолько, что 
они стали смотреть на Бога со страхом, считая Его суро-
вым и неумолимым. Сатана внушил людям, что главное 
свойство Бога – суровое правосудие, и Он стал для них 
грозным судьей и взыскательным заимодавцем. Он пред-
ставил дело так, будто Создатель только тем и занимает-
ся, что ревностно следит за людьми и подмечает все их 
оплошности и ошибки, чтобы затем подвергнуть каре. Для 
того чтобы рассеять эту тьму и открыть миру беспредель-
ную любовь Бога, пришел в этот мир Иисус и жил среди  
людей.

Сын Божий пришел с Небес, чтобы открыть нам Отца. 
«Бога не видел никто никогда; единородный Сын, сущий в 
недре Отчем, Он явил» (Ин. 1:18). «И Отца не знает никто, 
кроме Сына, и кому Сын хочет открыть» (Мф. 11:27). Ког-



9

да один из учеников попросил у Него: «Покажи нам Отца», 
Иисус ответил: «Столько времени Я с вами, и ты не знаешь 
Меня, Филипп? видевший Меня видел Отца; как же ты гово-
ришь: “покажи нам Отца”?» (Ин. 14:8, 9).

О Своей миссии на земле Иисус сказал: «Дух Господень 
на Мне; ибо Он помазал Меня благовествовать нищим и по-
слал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедывать 
пленным освобождение, слепым прозрение, отпустить изму-
ченных на свободу» (Лк. 4:18). Это было Его делом. Он ходил 
повсюду, творя добро и исцеляя всех угнетенных сатаной.

Были селения, где ни в одном доме не слышался стон 
больных, ибо Он, проходя через них, исцелил всех их боль-
ных. Его дела были доказательством Его Божественного 
помазания. Все деяния жизни Его отмечены любовью, ми-
лосердием и состраданием; ибо всем сердцем Своим Он со-
чувствовал сынам человеческим. Он принял человеческую 
природу, чтобы войти в нужды людские. Самые бедные и 
простые люди не боялись подходить к Нему. Даже малень-
кие дети льнули к Нему. Они любили сидеть у Него на ко-
ленях и вглядываться в Его задумчивые глаза, светящиеся  
любовью.

Иисус никогда не утаивал ни единого слова истины, но 
высказывал ее всегда с любовью. В общении с людьми 
Иисус проявлял величайшую тактичность и вниматель-
ность. Он никогда не был груб, суров без нужды, никогда 
не причинял ненужной боли легко ранимой душе и не по-
рицал человеческих слабостей. Он говорил истину, но го-
ворил ее всегда с любовью. Он осуждал лицемерие, не-

Любовь Бога к человеку



10

Путь ко Христу

верие и беззакония; но слезы были в голосе Его, ког-
да произносил Он горькие слова упрека. Он оплакивал  
любимый Им город Иерусалим, который отказался при-
нять Его – «путь, истину и жизнь». Они отвергли Его, своего 
Спасителя, но Он относился к ним с нежностью и состра-
данием. Жизнь Его была жизнью самоотречения и заботы 
о других. Каждая душа была драгоценна для Него. Всегда 
держась с Божественным достоинством, Он с величайшей 
нежностью склонялся над каждым членом семьи Божьей.  
В каждом человеке Он видел падшую душу, ради спасения 
которой Он пришел.

Таков характер Христа, открывшийся в Его земной жиз-
ни. Это характер Бога. Ведь потоки Божественного со-
страдания, проявившегося в жизни Христа, текут к сынам 
человеческим из Отчего сердца! Иисус, нежный, сострада-
тельный Спаситель, был Богом, Который «явился во плоти»  
(1 Тим. З:16).

Иисус жил, страдал и умер ради того, чтобы искупить нас. 
Он стал «Мужем скорбей», чтобы приобщить нас к вечной 
радости. Бог допустил, чтобы Его возлюбленный Сын, пре-
исполненный благодати и истины, покинул обители неопи-
суемой славы и сошел в мир, испорченный и отравленный 
грехом, омраченный тенью смерти и проклятия. Он позво-
лил Ему, обитающему в недрах Отчей любви, оставить Его 
и поклонение ангелов и претерпеть посрамление, поруга-
ние, унижение, ненависть и смерть. «Наказание мира нашего 
было на Нем, и ранами Его мы исцелились» (Ис. 53:5).

Взгляните на Его страдания в пустыне, в Гефсимании, на 



11

кресте! Непорочный Сын Божий взял на Себя бремя греха. 
Он, во всем единый с Богом, почувствовал в душе Своей 
весь ужас произведенной грехом разобщенности между Бо-
гом и человеком. Вот почему с Его уст сорвался мучительный 
крик: «Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставил»?  
(Мф. 27:46). Бремя греха, сознание его чудовищной сущно-
сти и того, что он разделяет человека с Богом, – вот что со-
крушило сердце Сына Божьего. 

Но эта великая Жертва была принесена не для того, чтобы 
вызвать в сердце Отца любовь к человеку или пробудить в 
Нем желание спасать. Нет, нет! «Ибо  так возлюбил Бог мир, 
что отдал Сына Своего единородного» (Ин. 3:16). Отец любит 
нас не потому, что была принесена великая Жертва иску-
пления. Как раз наоборот: Он предусмотрел искупительную 
Жертву потому, что Он любит нас. Христос был Посредни-
ком, через Которого Он смог излить Свою беспредельную 
любовь на падший мир. «Бог во Христе примирил с Собою 
мир» (2 Кор. 5:19). Бог страдал со Своим Сыном. Борение 
в Гефсиманском саду, смерть на Голгофском кресте – вот 
плата, принесенная безграничной любовью за искупление  
наше.

Иисус сказал: «Потому любит Меня Отец, что Я отдаю жизнь 
Мою, чтобы опять принять ее» (Ин. 10:17). Иными словами: 
«Мой Отец так возлюбил вас, что еще более любит Меня за то, 
что Я отдаю жизнь Мою ради вашего искупления. Становясь 
вашим Заместителем и Поручителем, отдавая Свою жизнь, 
беря на Себя ваши долги, ваши преступления, Я станов-
люсь еще дороже Моему Отцу; ибо благодаря Моей жертве 

Любовь Бога к человеку



12

Путь ко Христу

Бог может быть праведным и оправдывающим верующего  
в Иисуса».

Никто, кроме Сына Божьего, не мог искупить нас; ибо 
только Тот, Кто был в недре Отчем, мог явить Его. Только 
Он, знавший высоту и глубину любви Божьей, мог открыть 
ее миру. Только бесконечно великая жертва Христа ради 
грешника – и ничто другое – могла выразить любовь Отца к 
заблудшим людям. 

«Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего едино-
родного». Он отдал Его не только для того, чтобы Он жил сре-
ди людей, понес их грехи и умер как Жертва за них. Он «от-
дал» Его падшему роду человеческому. Христос должен был 
жить их заботами и нуждами. Он, Который был одно с Богом, 
связал Себя с сынами человеческими неразрывными узами.  
Иисус «не стыдится называть их братиями» (Евр. 2:11); Он –  
наша Жертва, наш Защитник, наш Брат, предстоящий перед 
престолом Отца в облике человека и на веки вечные соеди-
нившийся с искупленным Им человечеством. Он – Сын Чело-
веческий. И все это для того, чтобы поднять человека из гу-
бительной пропасти греха, чтобы мог он ответить на любовь 
Божью и разделять радость святой жизни.

Цена нашего искупления – безмерно великая жертва на-
шего Небесного Отца, отдавшего Своего Сына на смерть 
ради нас, – должна вызвать у нас возвышенное представ-
ление о том, какими мы можем стать благодаря Христу. 
Вдохновенный апостол Иоанн, взирая на высоту, глубину, 
широту любви Отчей к гибнущему человечеству, исполнил-
ся восторга и благоговения и, не найдя подходящих слов, 



13

чтобы выразить величие и нежность этой любви, воззвал 
к миру: «Смотрите, какую любовь дал нам Отец, чтобы нам 
называться и быть детьми Божиими» (1 Ин. 3:1). Как высо-
ко оценен человек! Согрешив, сыны человеческие стали 
подданными сатаны. Через веру в искупительную жертву 
Христа сыны Адама могут вновь стать сынами Божьими. 
Приняв человеческую природу, Христос возвысил челове-
чество. Теперь падшие люди через связь со Христом могут 
в самом деле стать достойными имени «сыны Божьи».

Ни с чем не сравнима такая любовь! Дети Небесного Царя! 
Какое драгоценное обетование! Это ли не предмет для глу-
бочайших размышлений! Какая бесподобная любовь Бога к 
миру, отвернувшемуся от Него! Эта мысль способна поко-
рить душу и «пленить ум в послушание» воле Божьей. Чем 
больше мы изучаем Божественный характер во свете кре-
ста, тем лучше мы понимаем, как милость, любовь и проще-
ние сочетаются со справедливостью и правосудием, тем яс-
нее становятся бесчисленные свидетельства безграничной 
любви Бога и Его нежного сострадания, превосходящего 
жалость матери к своему своенравному ребенку.

Любовь Бога к человеку



14

При сотворении человек был наделен бла-
городными свойствами и уравновешенным 

умом. Он был совершенным существом и жил в 
согласии с Богом. Его мысли были чисты, наме-
рения – святы. Однако из-за непослушания свой-
ства души стали порочными и себялюбие вытес-
нило из сердца любовь. Грех настолько ослабил 
человека, что ему стало не под силу самостоя-
тельно противостоять злу. Он сделался пленни-
ком сатаны и остался бы им навсегда, если бы 
Бог не вмешался особым образом. В расчеты 
искусителя входило расстроить тот план, кото-
рый Бог имел при создании человека, и напол-
нить землю горем и запустением. Это открыло 
бы для него возможность указывать на все это 
зло и обвинять в нем Бога, сотворившего чело-
века.

ГЛ
А

ВА
 2

ГРЕШНИК 
НУЖДАЕТСЯ  
В СПАСИТЕЛЕ



15

В своем безгрешном состоянии человек радостно общал-
ся с Тем, «в Котором сокрыты все сокровища премудрости и 
ведения» (Кол. 2:3). Но после грехопадения он уже не нахо-
дил для себя радости в святой жизни и стремился скрыться 
от Бога. В таком состоянии и поныне находятся люди, не пе-
режившие обновления сердца. У них нет согласия с Богом, и 
они не находят радости в общении с Ним. Грешник не мог бы 
быть счастлив в присутствии Бога; он избегал бы общения со 
святыми существами. Если бы он был допущен на Небо, это 
не принесло бы ему радости. Дух бескорыстной любви, царя-
щей там, где каждое сердце созвучно сердцу Безграничной 
Любви, не пробудил бы ответного чувства в его душе. Инте-
ресы, побуждения и помышления безгрешных небожителей 
были бы совершенно чужды ему. Он внес бы диссонанс в 
небесную мелодию. Жизнь на Небе была бы для него мучи-
тельна; ему бы хотелось только одного: скрыться от Того, 
Кто есть свет и средоточие радости небожителей. Не произ-
вольное решение Бога закрывает нечестивым путь на Небо, 
а их непригодность пребывать в небесной среде. Слава Бо-
жья была бы для них «огнем поедающим». Они предпочли бы 
погибнуть, чтобы скрыться от лица Того, Кто умер ради их  
искупления.

Мы не можем самостоятельно выбраться из пропасти гре-
ха, в которой оказались. Зло живет в наших сердцах, и мы 
не в силах изменить их. «Кто родится чистым от нечистого? 
ни один». «Плотские помышления суть вражда против Бога; 
ибо закону Божию не покоряются, да и не могут» (Иов 14:4; 
Рим. 8:7). Культура, образование, упражнение воли, чело-

Грешник нуждается в Спасителе



16

Путь ко Христу

веческие усилия хороши в своей сфере, но здесь они бес-
сильны. С их помощью можно добиться внешне верного по-
ведения, но нельзя изменить сердце или очистить источники 
жизни. Чтобы грешный человек стал святым, необходима 
сила, действующая изнутри, новая жизнь свыше. Эта сила –  
Христос. Только Его благодать может пробудить к жиз-
ни омертвевшие способности души и привлечь ее к Богу,  
к святости.

Спаситель сказал: «Если кто не родится свыше», то есть 
если человек не получит нового сердца, новых желаний, но-
вых целей и побуждений, ведущих его к новой жизни, он «не 
может увидеть Царствия Божия» (Ин. 3:3). Мысль о том, что 
в человеке необходимо лишь развивать то доброе, что за-
ложено в нем от природы, есть роковое заблуждение. «Ду-
шевный (согласно Библии короля Якова – “недуховный”) 
человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что 
он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что 
о сем надобно судить духовно». «Не удивляйся тому, что 
Я сказал тебе: должно вам родиться свыше» (1 Кор. 2:14;  
Ин. 3:7).

О Христе написано: «В Нем была жизнь, и жизнь была 
свет человеков»; «нет другого имени под небом, данного 
человекам, которым надлежало бы нам спастись» (Ин. 1:4;  
Деян. 4:12). Хорошо, когда человек осознает милосердие 
Божье, Его доброту и отеческую нежность, когда он видит 
мудрость и справедливость Его Закона и понимает, что 
он основан на вечном принципе любви, но только этого 
недостаточно. Все это знал апостол Павел, когда воскли-



17

цал: «Соглашаюсь с законом, что он добр». «Закон свят, 
и заповедь свята и праведна и добра». Но при этом он с 
горечью, душевной болью и отчаянием добавлял: «А я пло-
тян, продан греху» (Рим. 7:12, 14, 16). Он жаждал чистоты, 
праведности, которой сам не в силах был достичь, и во-
прошал: «Бедный я человек! кто избавит меня от сего тела 
смерти?» (Рим. 7:24). Этот вопль вырывался из обременен-
ных грехом сердец повсюду и во все времена. Всем им 
дан лишь один ответ: «Вот Агнец Божий, Который берет на 
Себя грех мира» (Ин. 1:29).

Дух Божий использует многочисленные образы и иллю-
страции, чтобы ясно преподать эту истину людям, жажду-
щим освободиться от бремени вины. Когда Иаков (Быт. 27), 
обманув Исава, согрешил и бежал из отчего дома, он был 
подавлен сознанием своей вины. Его, одинокого изгнанни-
ка, оторванного от всего, что ему было дорого, более всего 
терзала мысль о том, что грех, совершенный им, разлучил 
его с Богом, что он оставлен Небом. Подавленный, печаль-
ный он лег отдохнуть на голую землю. Вокруг него были 
только безлюдные холмы, а над ним – небо, усеянное ярки-
ми звездами. И вот во сне он видит странный свет и смут-
ные очертания широкой лестницы, поднимающейся, как ему 
казалось, с земли, на которой он лежал, и ведущей вверх 
к самым вратам Неба. По этой лестнице восходили и нис-
ходили ангелы Божьи, а из сияния славы на самом верху 
Божественный голос возвещал слова утешения и надежды. 
Так Иакову дано было познать Того, Кто мог восполнить его 
нужды и напитать его алчущую душу, – Спасителя. С ра-

Грешник нуждается в Спасителе



18

Путь ко Христу

достью и благодарностью он увидел путь, на котором он, 
грешник, мог восстановить общение с Богом. Таинственная 
лестница, которую он видел во сне, символизировала Иису-
са – единственного Посредника между Богом и человеком  
(Быт. 28:12).

На этот же символ сослался Христос в беседе с Нафана-
илом. Он сказал: «Отныне будете видеть небо отверстым и 
ангелов Божиих восходящих и нисходящих к Сыну Челове-
ческому» (Ин. 1:51). Богоотступничество лишило человека  
общения с Богом; связь между Небом и Землей была пре-
рвана. Образовавшаяся пропасть исключила возможность 
общения. Но благодаря Христу Земля вновь воссоединена 
с Небом. Своими заслугами Христос проложил мост через 
пропасть греха, и теперь ангелы могут общаться с людь-
ми и служить им. Христос соединяет падшего человека в 
его слабости и беспомощности с Источником безграничной 
силы.

Все мечты о прогрессе, все попытки духовно возвысить 
человечество тщетны, если люди пренебрегают единствен-
ным Источником надежды и помощи падшему человеческо-
му роду. От Бога нисходит «всякое даяние доброе и всякий 
дар совершенный» (Иак. 1:17). Без Него немыслимо под-
линное совершенство характера. К Богу же можно прийти 
только через Христа. Он говорит: «Я есмь путь и истина и 
жизнь; никто не приходит к Отцу, как только чрез Меня» 
(Ин. 14:6).

Бог привязан к Своим детям на земле любовью, которая 
сильнее смерти. Отдав Своего Сына, Он отдал нам все 



19

сокровища Неба в одном даре. Жизнь, смерть и ходатай-
ство Спасителя, служение ангелов, призывы Духа, забо-
та Отца, действующего над всеми и через всех, неосла-
бевающий интерес небожителей – все это ради спасения  
человечества.

Будем же чаще думать об удивительной Жертве, которая 
была принесена ради нас, и попытаемся оценить труд и уси-
лия, которые Небо прилагает для исправления заблудших и 
возвращения их в Отчий дом. Невозможно привести в дей-
ствие более мощные побуждения и средства. Величайшие 
награды за праведные дела, радости на Небе, присутствие 
ангелов, общение и любовь Бога и Его Сына, совершенство-
вание и развитие всех наших способностей на протяжении 
вечности – не могущественные ли это стимулы, побуждаю-
щие нас всем сердцем и с любовью служить нашему Творцу 
и Искупителю?

С другой стороны, приговор судов Божьих над грехом, 
неизбежное возмездие, нравственное вырождение и окон-
чательная гибель – все это описано в Слове Божьем, чтобы 
предостеречь нас от служения сатане.

Неужели мы останемся глухи к милостивому призыву Бога? 
Что еще Он мог сделать для нас? Войдем же в правильные 
отношения с Тем, Кто возлюбил нас столь удивительной 
любовью! Воспользуемся предложенными нам средствами, 
чтобы уподобиться Ему, вернуться к общению со святыми 
ангелами, посылаемыми на служение людям, к гармонии и 
общности с Отцом и Сыном.

Грешник нуждается в Спасителе



20

ПОКАЯНИЕ
ГЛ

А
ВА

 3 Как человек может войти в верные отноше-
ния с Богом? Как грешник может стать пра-

ведником? Только через Христа мы можем быть 
приведены в согласие с Богом, Его святостью, но 
как нам прийти ко Христу? Многие задают тот же 
вопрос, который беспокоил людей в день Пяти-
десятницы, когда, осознав свой грех, они воскли-
цали: «Что нам делать?» Первым словом в ответе 
Петра было слово «покайтесь» (Деян. 2:37, 38).  
В другой раз, вскоре после этого, он сказал: 
«Покайтесь и обратитесь, чтобы загладились 
грехи ваши» (Деян. 3:19).

Покаяние подразумевает сокрушение о соде-
ланном грехе и оставление его. Мы не откажемся 
от греха, если не осознаем его пагубности; до тех 
пор, пока наше сердце не отвернется от него, в на-
шей жизни не произойдет настоящей перемены.



21

Многие не понимают истинной природы покаяния. Люди 
сожалеют о соделанном грехе и даже внешне изменяют свое 
поведение, поскольку боятся, что за их неверные поступки 
им придется страдать. Но это не есть покаяние в библейском 
смысле. Они оплакивают последствия греха, а не сам грех. 
Такой была печаль Исава, когда он понял, что навсегда по-
терял право первородства. Валаам, устрашившись ангела, 
стоявшего на его пути с обнаженным мечом, признал свою 
вину, чтобы не лишиться жизни, но он не чувствовал под-
линного раскаяния в грехе, отвращения ко злу. Он не изме-
нил своих намерений. Иуда Искариот, предав своего Гос
пода, воскликнул: «Согрешил я, предав Кровь невинную»  
(Мф. 27:4).

Ужасное ощущение обреченности и страх перед надви-
гающимся судом вынудили его сделать это признание. Его 
страшили последствия его поступка, но в глубине души он 
не сокрушался и не сожалел о том, что предал непорочного 
Сына Божьего и «отрекся святого Израилева». Египетский 
фараон, когда его постигали суды Божьи, признавал свой 
грех, чтобы избежать очередного наказания, но, как только 
язвы прекращались, продолжал вести себя вызывающе по 
отношению к Богу. Все эти люди скорбели о последствиях 
греха, но не о самом грехе.

Когда же сердце покоряется влиянию Духа Божьего, то 
совесть грешника пробуждается и он начинает понимать 
глубину и святость Закона Божьего, который является ос-
нованием Его правления на Небе и на Земле. Свет, Который  
«просвещает всякого человека, приходящего в мир», оза- 

Покаяние



22

Путь ко Христу

ряет тайники души и обнаруживает скрытое во мраке (Ин. 
1:9). Грешник начинает умом и сердцем понимать свою вину.  
Он признает праведность Иеговы и чувствует страх от того, 
что со своими пороками и нечистотой находится в присут-
ствии Того, Кому известны все тайны человеческой души. 
Он видит любовь Бога, красоту святости, радость чистоты.  
Он жаждет очищения и изменения, чтобы вновь обрести 
общение с Небом.

Молитва Давида после его падения являет собой пример 
истинной печали о грехе. Его покаяние было искренним и 
глубоким. Он не пытался смягчить свою вину и молился не 
ради того, чтобы избежать нависшего над ним наказания. 
Давид понимал чудовищность своего преступления и пороч-
ность своей души, он чувствовал отвращение к своему греху. 
Он молился не только о прощении, но и об очищении сердца. 
Он жаждал испытать радость святой жизни, восстановить 
согласие и общение с Богом. Посмотрите, в каких идущих 
из глубины сердца словах выражает он пережитое им: «Бла-
жен, кому отпущены беззакония, и чьи грехи покрыты! Бла-
жен человек, которому Господь не вменит греха, и в чьем 
духе нет лукавства» (Пс. 31:1, 2).

«Помилуй меня, Боже, по великой милости Твоей, и по 
множеству щедрот Твоих изгладь беззакония мои... Ибо 
беззакония мои я сознаю, и грех мой всегда передо мною... 
Окропи меня иссопом, и буду чист; омой меня, и буду белее 
снега... Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый 
обнови внутри меня. Не отвергни меня от лица Твоего, и Духа 
Твоего Святого не отними от меня. Возврати мне радость 



23

спасения Твоего, и Духом владычественным утверди меня... 
Избавь меня от кровей, Боже, Боже спасения моего, и язык 
мой восхвалит правду Твою» (Пс. 50:3-16).

Совершить такое покаяние своими силами невозможно; 
его можно получить только у Христа, Который «восшел на 
высоту и дал дары человекам».

Именно в этом вопросе многие заблуждаются и поэтому не 
получают той помощи, которую Христос желает им оказать. 
Им кажется, что они не могут прийти ко Христу, если пре-
жде не покаются, и что покаяние готовит путь к прощению 
их грехов. Покаяние, в самом деле, предшествует прощению 
грехов. И это верно, ибо только сокрушенное и кающееся 
сердце испытывает нужду в Спасителе. Но должен ли греш-
ник ждать, пока он покается, чтобы потом идти к Иисусу? 
Должно ли покаяние превращаться в барьер, разделяющий 
грешника со Спасителем?

Библия не учит, что грешник должен покаяться прежде, 
чем он сможет принять приглашение Христа: «Приидите ко 
Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас» 
(Мф. 11:28). Ведь к истинному покаянию ведет сила, которая 
от Христа исходит. Петр разъяснил это в своем обращении 
к израильтянам, сказав: «Его возвысил Бог десницею Сво-
ею в Начальника и Спасителя, дабы дать Израилю покаяние 
и прощение грехов» (Деян. 5:31). Мы так же не можем по-
каяться без Духа Христова, пробуждающего совесть, как не 
можем получить прощение без Христа.

Христос –  Источник всякого благого порыва. Только Он мо-
жет привить нам отвращение ко греху. Всякое стремление к 

Покаяние



24

Путь ко Христу

истине и чистоте так же, как и осознание своей греховности, 
свидетельствует о том,  что Его Дух воздействует на наши 
сердца.

Иисус сказал: «И когда Я вознесен буду от земли, всех 
привлеку к Себе» (Ин. 12:32). Христос должен быть открыт  
грешнику как Спаситель, умерший за грехи мира; взирая на 
Агнца Божьего, распятого на Голгофском кресте, мы начи-
наем лучше понимать тайну искупления, и благость Божья 
ведет нас к покаянию. Своей смертью ради спасения греш-
ников Христос явил непостижимую любовь. Эта любовь, по-
нятая грешником, смягчает его сердце, пленяет разум и про-
буждает в душе раскаяние.

Правда, иногда людям становится стыдно за греховную 
жизнь, и они оставляют некоторые из своих дурных привы-
чек еще до обращения ко Христу. Но любая их попытка стать 
лучше, их искреннее желание поступать правильно – есть не 
что иное, как проявление влекущей их силы Христовой. Не 
осознанное ими влияние действует на душу так, что совесть 
пробуждается и в жизни происходит заметное исправление. 
Христос побуждает их смотреть на Свой крест, чтобы видеть 
Того, Кто был распят за их грехи. Тогда им открывается Его 
Заповедь, очевидной становится порочность их прежней 
жизни; они видят, какие глубокие корни пустил в их сердце 
грех. Они начинают отчасти понимать праведность Христа 
и восклицают: «Что же такое грех, если потребовалась та-
кая жертва за искупление всех, оказавшихся в его плену? 
Сколько же потребовалось любви, страдания и унижения, 
чтобы мы не погибли, но имели вечную жизнь!»



25

Грешник может сопротивляться этой любви, этой силе, 
влекущей его ко Христу; однако если он не воспротивится, то 
непременно будет привлечен к Иисусу; познавая План спасе-
ния, он придет к подножию креста с покаянием в своих гре-
хах, которые причинили столько страданий возлюбленному 
Сыну Божьему.

Тот же Божественный Разум, Который так мудро все 
устроил в мире природы, обращается к людям и вызывает 
в их сердцах невыразимое желание обладать чем-то таким, 
чего они еще не имеют. И ничто в этом мире не может уто-
лить эту жажду. Дух Божий призывает их искать источник 
мира и покоя – благодать Христову, радость святости. Че-
рез видимое и невидимое влияние наш Спаситель постоян-
но пытается отвлечь людей от греховных наслаждений, не 
могущих насытить душу, и привлечь их внимание к неисчис-
лимым благословениям, которые они могут обрести в Нем. 
Ко всем этим душам, которые тщетно пытаются напиться 
из разбитых водоемов мира сего, обращена Божественная 
весть: «Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть бе-
рет воду жизни даром» (Откр. 22:17).

Если вы всем сердцем стремитесь к чему-то лучшему,  
к тому, чего этот мир дать не может, признайте это стрем-
ление за голос Божий, обращенный к вам. Просите Его дать 
вам покаяние, открыть вам Христа в Его безграничной люб-
ви, в Его совершенной чистоте. Любовь к Богу и человеку –  
принципы Закона Божьего – нашли совершенное отраже-
ние в жизни Спасителя. Бескорыстная любовь и добрые 
дела – вот чем была полна Его жизнь. Когда мы взира-

Покаяние



26

Путь ко Христу

ем на Него, когда свет, исходящий от нашего Спасителя, 
озаряет нас, тогда только мы видим собственную грехов-
ность и испорченность.

Возможно, мы, подобно Никодиму, обольщаем себя мыс-
лью, что живем правильно, не совершаем безнравственных 
поступков и нам, как всем прочим грешникам, не нужно 
смирять сердце перед Богом. Только во свете, исходящем 
от Христа, мы сможем увидеть всю порочность наших сер-
дец и понять, что каждый наш поступок осквернен корыст-
ными побуждениями, враждебным отношением к Богу. Мы 
начинаем сознавать, что наша праведность на самом деле 
подобна запачканной одежде и что только Кровь Христа мо-
жет очистить нас от скверны греха и обновить наши сердца 
по Его подобию.

И оказывается достаточно всего лишь одного луча славы 
Божьей, одного проблеска чистоты Христовой, проникшей в 
душу, чтобы сделать каждое пятно в характере мучительно 
заметным, чтобы обнажить недостатки и пороки. Грешнику 
открывается порочность его желаний, неверность сердца, 
нечистота уст. Он видит, что его неверные действия броса-
ли вызов Закону Бога; сердце его сжимается от боли, ис-
пытывая на себе влияние Духа Божьего. Смотря на чистый, 
непорочный характер Христа, он чувствует отвращение к 
самому себе.

Когда пророк Даниил увидел славу, окружающую небес-
ного вестника, посланного к нему, он был подавлен созна-
нием собственной слабости и несовершенства. Описывая 
чувства, испытанные им во время чудесного зрелища, он го-



27

ворит: «Во мне не осталось крепости и вид лица моего чрез-
вычайно изменился, не стало во мне бодрости» (Дан. 10:8).  
Человек, испытавший на себе такое влияние, будет ненави-
деть свое себялюбие, свой эгоизм и стремиться, принимая 
верой праведность Христову, достичь внутренней чистоты, 
которая бы соответствовала Закону Божьему и характеру 
Христа. 

Апостол Павел говорит о себе, что в отношении правед-
ности, требуемой Законом (а эти требования регулировали 
только видимые действия), он был «непорочный» (Флп. 3:6); 
но когда ему стала понятна духовная сторона Закона, он 
увидел свою греховность. По букве Закона, если отнести 
ее к внешним поступкам, как это обычно делается, он воз-
держивался от греха; но когда он проник в глубину святых 
Заповедей и увидел себя таким, каким его видел Бог, ему 
пришлось смириться и исповедать свою вину. Он говорит: 
«Я жил некогда без закона; но когда пришла заповедь, то 
грех ожил, а я умер» (Рим. 7:9, 10). Когда он понял духовную 
природу Закона, грех предстал перед ним во всей действи-
тельной отвратительности и от его самомнения не осталось 
и следа.

Бог не считает все грехи одинаково тяжкими; Он, как и 
люди, по-разному оценивает степень виновности, и каким бы 
мелочным ни казался человеку тот или иной неправильный 
поступок, в глазах Божьих никакой грех не является малым. 
Суждение человека пристрастно и несовершенно, а Бог су-
дит обо всем так, как оно есть на самом деле. Пьяницу пре-
зирают, ему говорят, что его грех закроет перед ним путь к 

Покаяние



28

Путь ко Христу

Небу. В то же самое время гордость, себялюбие и жадность 
очень часто остаются без порицания, но именно эти грехи 
наиболее оскорбительны для Бога, ибо они представляют 
собой прямую противоположность Его доброте, человеко-
любию и той бескорыстной любви, которая царит в атмо
сфере непавшей Вселенной. Человек, совершивший тяжкий 
грех, может испытывать чувство стыда, сознавать свое убо-
жество и нужду в благодати Христовой; но гордый ни в чем 
не нуждается, поэтому его сердце закрыто для Христа и Его 
неисчислимых благословений.

Несчастный мытарь, который молился: «Боже! будь ми-
лостив ко мне грешнику» (Лк. 18:13), считал себя крайне не-
честивым человеком. Так же относились к нему и окружаю-
щие. Но он чувствовал свою нужду. Отягощенный бременем 
вины и стыда, он предстал перед Богом, прося Его о мило-
сти. Его сердце было открыто для благодатного действия 
Духа Божьего, освобождающего от власти греха. Хвастли-
вая же молитва фарисея, исполненная собственной пра-
ведности, свидетельствовала о том, что его сердце закрыто 
для влияния Святого Духа. Он был далек от Бога и потому 
не сознавал, что в своей порочности не имел ничего общего 
с Божественной святостью. Он ни в чем не нуждался и по-
тому ничего не получил.

Если вы осознали свою греховность, не ждите, пока ста-
нете лучше. Очень многие считают себя недостаточно хоро-
шими, чтобы прийти ко Христу. Вы надеетесь исправиться 
своими усилиями? Но «может ли Ефиоплянин переменить 
кожу свою и барс – пятна свои? так и вы можете ли делать 



29

доброе, привыкши делать злое?» (Иер. 13:23). Помощь для 
нас – только в Боге. Мы не должны ждать, пока у нас по-
явятся более убедительные доводы, более святой нрав, пока 
нам представится более благоприятная возможность. Сами 
мы ничего сделать не сможем. Мы должны прийти ко Христу 
такими, какие мы есть.

Но никто да не обольщает себя мыслью, что Бог по Своей 
великой любви и милости спасет даже тех, кто отвергает Его 
благодать. Крайнюю мерзость греха можно понять только во 
свете Голгофского креста. Если кто-то утверждает, что Бог 
слишком благ, чтобы отринуть грешника, пусть он посмотрит 
на Голгофу. Христос взял на Себя вину грешных людей и по-
страдал за них именно потому, что для спасения человека не 
было иного пути и без этой жертвы человечество не могло 
бы избавиться от оскверняющей силы греха и восстановить 
общение со святыми существами – без этого люди не смогли 
бы вернуться к духовной жизни. Страдания и смерть Сына 
Божьего свидетельствуют о чудовищности греха и о том, что 
избавиться от власти греха и жить более возвышенной жиз-
нью можно, только покорившись Христу.

Иногда люди, оправдывая свое нежелание покаяться, ука-
зывают на тех, кто называет себя христианами, и говорят:  
«Я не хуже их. У них не больше самоотверженности, рас-
судительности и благородства, чем у меня. Они так же, как 
и я, предаются удовольствиям и самоугождению». Таким 
образом, они используют недостатки людей для оправда-
ния пренебрежительного отношения к выполнению своего 
долга. Но грех и недостатки других не могут быть извине-

Покаяние



30

Путь ко Христу

нием для нас, потому что Господь поставил нам образцом 
для подражания не ошибающегося смертного человека, а 
незапятнанного Сына Божьего. Те, кто жалуется на недо-
стойное поведение христиан, должны сами показать своей 
жизнью лучший пример. Если они так хорошо понимают, 
каким должен быть христианин, не увеличивает ли это их 
собственной вины? Они знают, что следует поступать пра-
вильно и все же отказываются делать так. 

Промедление опасно. Не откладывайте решения оставить 
свои грехи и искать чистоты сердца через связь с Иисусом. 
Тысячи и тысячи людей к своей вечной погибели совершают 
эту ошибку. Нет нужды говорить здесь о краткости и неопре-
деленности жизни. Однако нельзя молчать об опасности –  
опасности, недостаточно понимаемой многими. Она за-
ключается в нежелании людей безотлагательно уступить 
призыву Божьего Святого Духа порвать со грехом. Это  
промедление и представляет собой опасность. Каким бы 
малым ни казался грех, всякий, потворствующий ему, ри-
скует погибнуть навеки. Не побежденное нами в конечном 
счете побеждает и губит нас.

Адам и Ева уверяли самих себя, что съесть запретный плод –  
это слишком незначительный проступок и он не сможет  
повлечь за собой те ужасные последствия, о которых пред-
упреждал их Бог. Однако этот малый проступок был нару-
шением неизменного святого Закона Божьего. Он разлучил 
человека с Богом и открыл шлюзы смерти и неизреченного 
горя, хлынувшего в наш мир. Из века в век от земли воз-
носятся постоянные вопли страдальцев. Вся тварь стена-



31

ет, неся на себе последствия человеческого непослушания. 
Даже Небо ощутило на себе губительное влияние восстания 
против Бога. Голгофский крест стоит как памятник изумляю-
щей жертвы, оказавшейся необходимой для искупления на-
рушителей Божественного Закона. Не будем же легкомыс-
ленно относиться ко греху!

Каждое нарушение Закона Божьего, пренебрежение благо
датью Христа или отвержение ее сказывается на нас самих, 
ожесточая сердце, ослабляя волю, притупляя восприятие. 
Мы становимся не только менее склонными к покорности, 
но и менее способными внимать нежному зову Святого 
Духа Божьего.

Многие успокаивают свою встревоженную совесть мыс-
лью, что они смогут оставить путь зла, если только захотят 
этого. Им кажется, что они могут пренебрегать милостивы-
ми призывами Бога и все же слышать их вновь и вновь. Они 
думают, что, поступая вопреки Духу благодати и становясь 
на сторону сатаны, они в момент крайней опасности смогут 
изменить свои пути. Но это не так легко сделать. Жизнь во 
грехе накладывает такой отпечаток на характер, что лишь 
у немногих впоследствии может появиться желание упо
добляться Иисусу.

Даже одна недобрая черта характера, одно греховное же-
лание, постоянно вынашиваемое в сердце, в конце концов 
сводит на нет силу Евангелия. Всякое угождение греху уво-
дит душу от Бога. Проявляющий упорное неверие и холодное 
безразличие к Божественной истине в конечном счете сам 
пожнет то, что он посеял. Во всей Библии нет более серьез-

Покаяние



32

Путь ко Христу

ного предостережения от легкомысленного отношения ко 
злу, чем слова мудрого Соломона о том, что грешник «в узах 
греха своего содержится» (Притч. 5:22).

Христос готов освободить нас от греха, но Он не принуж-
дает волю человека. Если, коснея во грехе, мы полностью 
склонились на сторону зла и не желаем освободиться и при-
нять Его благодать, что тогда Он еще может сделать для нас? 
Мы сами губим себя упорным отвержением Его любви. «Вот, 
теперь время благоприятное, вот, теперь день спасения»  
(2 Кор. 6:2). «Ныне, когда услышите глас Его, не ожесточите 
сердец ваших» (Евр. 3:7, 8).

«Человек смотрит на лице, а Господь смотрит на сердце» 
(1 Цар. 16:7) – изменчивое, своенравное человеческое серд-
це со всеми противоречивыми чувствами радости и печали, 
сердце, в котором так много нечистоты и обмана! Он знает 
его побуждения, намерения и цели. Идите же к Нему, как бы 
ни была порочна ваша душа! Подобно псалмопевцу, откроем 
ее сокровенные уголки перед Всевидящим взором, прося: 
«Испытай меня, Боже, и узнай сердце мое; испытай меня, и 
узнай помышления мои, и зри, не на опасном ли я пути, и на-
правь меня на путь вечный» (Пс. 138:23, 24).

Многие довольствуются только религией разума и «видом 
благочестия», в то время как их сердце остается неочищен-
ным. Молитесь: «Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух 
правый обнови внутри меня» (Пс. 50:12). Будьте же честны с 
самими собой! Будьте такими же ревностными и настойчи-
выми, как в том случае, если бы вам угрожала смертельная 
опасность. Этот вопрос должен быть решен между Богом и 



33

вашей собственной душой – решен для вечности. Пустая на-
дежда и ничего более приведет вас к гибели.

Изучайте Слово Божье с молитвой! Это Слово открыва-
ет вам в Законе Божьем и в жизни Христа великие принци-
пы святости, без которых «никто не увидит Господа» (Евр. 
12:14). Оно убеждает нас в греховности и ясно указывает 
путь спасения. Ему необходимо внимать как голосу Бога, об-
ращенному к вашей душе.

Увидев чудовищность греха и истинное состояние своего 
сердца, не будем предаваться отчаянию. Ведь Христос при-
шел спасти грешников. Нам вовсе не нужно располагать 
Бога к себе, ибо – о, чудная любовь! – Бог «во Христе при-
мирил с Собою мир» (2 Кор. 5:19). Своей нежной любовью 
Он влечет к Себе сердца Своих заблудших детей. Ни один 
из земных родителей не мог бы быть столь терпелив к недо-
статкам и ошибкам своих детей, как терпелив Бог к тем, кого 
Он стремится спасти. Никто не может с большей любовью 
умолять грешника, чем Он. Ни одни человеческие уста не об-
ращались с более нежной просьбой к заблудшему. Все Его 
обетования и предостережения есть не что иное, как выра-
жение Его неизреченной любви.

Когда сатана внушает вам, что вы – великие грешники, тог-
да смотрите на своего Искупителя и говорите о Его заслугах. 
Что действительно может помочь вам, так это взирание на 
свет, исходящий от Него. Признайте ваш грех, но скажите 
врагу, что «Христос Иисус пришел в мир спасти грешников» 
(1 Тим. 1:15) и что вы можете быть спасены Его непревзой-
денной любовью. Однажды Иисус задал Симону вопрос, 

Покаяние



34

Путь ко Христу

имеющий отношение к истории о двух должниках. Один из 
них был должен своему господину небольшую сумму денег, 
другой – очень много. Хозяин простил им обоим. Христос 
спросил Симона: «Который из двух должников будет любить 
своего господина больше?», Симон ответил: «Тот, которому 
более простил» (Лк. 7:43).

Мы были великими грешниками, но Христос умер, чтобы 
даровать нам прощение. Его жертва достаточно велика, что-
бы представить ее Отцу ради нас. Те, кому Он больше про-
стил, возлюбят Его больше. Ближе, чем другие, они будут 
стоять к Его престолу и славить Его за великую любовь и 
безграничную жертву.

Чем полнее мы понимаем любовь Бога, тем лучше осозна-
ем пагубность греха. Когда мы видим, как велико снисхож-
дение Бога к нам, когда мы начинаем понимать величие без-
граничной жертвы, принесенной Христом ради нас, что-то 
происходит в нашем сердце. Оно расплавляется от наплыва 
чувств любви и раскаяния.



35

ГЛ
А

ВА
 4

«Скрывающий свои  
преступления не будет 
иметь успеха; а кто  
сознается и оставляет 
их, тот будет помилован»

(Притч. 28:13).

ПРИЗНАНИЕ  
ВИНЫ

Милость Божья может быть получена на про-
стых, разумных и справедливых условиях. 

Господь не требует, чтобы мы совершали нечто 
мучительно тяжелое, чтобы получить проще-
ние грехов. Нам не нужно совершать далекие и 
утомительные паломничества или истязать свое 
тело, чтобы заслужить одобрение Всевышнего и 
искупить свои беззакония. Кто сознается в сво-
их грехах и оставляет их, тот будет помилован.

Апостол говорит: «Признавайтесь друг пред 
другом в проступках и молитесь друг за друга, 
чтоб исцелиться» (Иак. 5:16). Признавайтесь в 
своих грехах перед Богом, ибо только Он может 
простить их, а в своих проступках – друг перед 
другом. Если вы обидели своего друга или ближ-
него, вы должны признать, что были не правы, а 



36

Путь ко Христу

его долг – охотно простить вас. Затем вам нужно просить 
прощения у Бога, потому что обиженный вами брат – соб-
ственность Бога, и, причинив ему боль, вы согрешили про-
тив его Творца и Искупителя. Расскажите обо всем единому 
истинному Посреднику, нашему великому Первосвященни-
ку, Который может сострадать нам в немощах наших и очи-
стить нас от всякого пятна и порока (см. Евр. 4:15).

Люди, не смирившие себя перед Богом и не признавшие 
себя виновными, не выполнили первого условия, при ко-
тором Бог может принять их. Если мы не испытали такого 
раскаяния, о котором впоследствии не приходится сожа-
леть, если мы в истинном смирении сердца и в сокруше-
нии духа не исповедали своих грехов и не возненавидели 
своих беззаконий, мы еще по-настоящему не стремились 
получить прощение грехов. Не сделав этого, мы не могли 
обрести мир Божий. Наши прошлые грехи остаются непро-
щенными только по одной причине: мы не желаем смирить 
свое сердце и выполнить условия, изложенные в Слове 
Божьем. В этом отношении нам даны ясные и определен-
ные наставления. Как бы ни совершалось признание сво-
его греха – в обществе или наедине с Богом – это нужно  
делать искренно, от всего сердца. Принуждение здесь не-
допустимо так же, как и легкомысленное, брошенное мимо-
ходом признание своей неправоты. Нельзя настаивать на 
исповедании, если человек не понимает, насколько отвра-
тителен его грех. Только исповедание, исходящее из глу-
бины сердца, может быть принято Богом, Который весьма 
благ и сострадателен. Псалмопевец говорит: «Близок Гос



37

подь к сокрушенным сердцем и смиренных духом спасет»  
(Пс. 33:19).

Истинное исповедание своего греха всегда отличается 
конкретностью и определенностью. Одни грехи могут быть 
открыты только перед Богом; другие должны быть признаны 
перед людьми, которые из-за них пострадали; третьи могут 
быть направлены против общества и поэтому должны быть 
признаны перед всеми. Но всякое признание должно быть 
конкретным, по существу. Вы должны признаться именно в 
тех грехах, в которых виновны.

Во дни Самуила израильтяне отступили от Бога и страда-
ли за своей грех. Они утратили доверие к Богу и понимание 
того, что Его премудрость и сила руководят ими. Они поте-
ряли веру в Его способность вступиться за Свое дело и за-
щитить его. Они отвернулись от великого Правителя Вселен-
ной и пожелали иметь такое же государственное устройство, 
как и у соседних народов. Прежде чем они обрели мир, они 
ясно и определенно признали свою вину: «Ко всем грехам 
нашим мы прибавили еще грех, когда просили себе царя»  
(1 Цар. 12:19). Им нужно было сознаться именно в том грехе, 
в котором их обличала совесть. Их неблагодарность угнета-
ла их души и разделяла их с Богом.

Признание своего греха без искреннего раскаяния и ис-
правления не может быть принято Богом. В жизни долж-
ны произойти решительные перемены; все оскорбитель-
ное для Бога должно быть удалено. Таков плод истинного 
раскаяния во грехе. Нам ясно сказано, что от нас ожида-
ется: «Омойтесь, очиститесь; удалите злые деяния ваши от 

Признание вины



38

Путь ко Христу

очей Моих; перестаньте делать зло; научитесь делать до-
бро; ищите правды; спасайте угнетенного; защищайте си-
роту; вступайтесь за вдову» (Ис. 1:16, 17). «Если этот без-
законник возвратит залог, за похищенное заплатит, будет 
ходить по законам жизни, не делая ничего худого, – то он 
будет жив, не умрет» (Иез. 33:15). Апостол Павел так пишет 
о плодах истинного покаяния: «Ибо то самое, что вы опеча-
лились ради Бога, смотрите, какое произвело в вас усер-
дие, какие извинения, какое негодование на виновного, ка-
кой страх, какое желание, какую ревность, какое взыска- 
ние! По всему вы показали себя чистыми в этом деле»  
(2 Кор. 7:11).

Грех умерщвляет нравственное восприятие, поэтому греш-
ник не замечает недостатков в своем характере и не понима-
ет чудовищности совершенного им зла. Если он не покорит-
ся убеждающей силе Святого Духа, то не осознает до конца 
своего греха. Его признания не будут искренними и серьез-
ными. Признавая свою вину, он всякий раз будет пытаться 
оправдать себя, заявляя, что, если бы не определенные об-
стоятельства, он не совершил бы того, в чем его упрекают.

Адаму и Еве было страшно и стыдно, когда они съели за-
претный плод. Сначала они думали лишь о том, как оправ-
дать свой грех и избежать страшного смертного приговора. 
Когда Господь спросил о совершенном ими грехе, Адам от-
ветил так, что часть вины за сделанное возлагалась на Бога 
и на жену Адама: «Жена, которую Ты мне дал, она дала мне 
от дерева, и я ел». Женщина обвинила змея, сказав: «Змей 
обольстил меня, и я ела» (Быт. 3:12, 13). Зачем Ты сотворил 



39

змея? Зачем Ты пустил его в Едемский сад? Она подразуме-
вала именно это, оправдывая свой грех, делая таким обра-
зом Бога ответственным за их падение. Дух самооправдания 
был порожден отцом лжи и проявляет себя во всех сыновьях 
и дочерях Адама. Подобные признания не вдохновляются 
Божественным Духом и не могут быть приняты Богом. Че-
ловек, испытавший истинное покаяние, возьмет на себя всю 
полноту ответственности за свой грех и признает свою вину 
без всякого лукавства и лицемерия. Подобно несчастному 
мытарю, который не смел поднять глаза к небу, он будет мо-
литься: «Боже! Будь милостив ко мне грешнику». Признаю-
щие свою вину будут оправданы, потому что Иисус заступа-
ется за кающуюся душу Своей кровью.

Примеры истинного покаяния и смирения, приведенные в 
Слове Божьем, свидетельствуют о духе исповедания греха, в 
котором нет места попыткам найти извинение греху или при-
бегнуть к самооправданию. Павел не пытался защитить себя. 
Он выставляет свой грех в самом неприглядном свете, не 
пытаясь уменьшить свою вину. Он говорит: «Получив власть 
от первосвященников, я многих святых заключал в темницы 
и, когда убивали их, я подавал на то голос; и по всем сина-
гогам я многократно мучил их и принуждал хулить Иисуса 
и, в чрезмерной против них ярости, преследовал даже и в 
чужих городах» (Деян. 26:10, 11). Он, не колеблясь, заявляет: 
«Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых 
я первый» (1 Тим. 1:15).

Смиренное и сокрушенное сердце, покоренное истинным 
покаянием, сможет хотя бы отчасти постичь любовь Бога и 

Признание вины



40

Путь ко Христу

цену, уплаченную на Голгофе. Как сын признается в своих 
проступках перед любящим отцом, так истинно кающийся 
грешник откроет Богу все свои грехи. Написано: «Если ис-
поведуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, про-
стит нам грехи (наши) и очистит нас от всякой неправды»  
(1 Ин. 1:9).



ГЛ
А

ВА
 5

Божье обетование  
гласит:

«И взыщете Меня и найдете, 
если взыщете Меня всем  
сердцем вашим»

(Иер. 29:13).

41

ПОСВЯЩЕНИЕ

Мы должны полностью подчинить свое 
сердце Богу, иначе никогда не произой- 

дет изменение, при котором в нас могло бы  
быть восстановлено Его подобие. По своей 
природе мы отчуждены от Бога. Святой Дух так 
описывает наше состояние: «мертвые по престу-
плениям и грехам», «вся голова в язвах», «серд-
це исчахло», «нет… здорового места». Сатана  
крепко держит нас в своих сетях, он «уловил 
нас в свою волю» (Еф. 2:1; Ис. 1:5, 6; 2 Тим. 
2:26). Бог желает исцелить и освободить нас. 
Но поскольку для этого требуется коренное 
преобразование и обновление всего нашего 
естества, мы должны полностью покорить- 
ся Ему.



42

Путь ко Христу

Борьба со своим «я» – это самая большая битва, кото-
рую когда-либо приходилось вести людям. Чтобы смирить 
свое «я», полностью покориться воле Божьей, необходи-
ма борьба. Чтобы наступило возрождение святости, душа 
должна покориться Богу.

Правление Бога не основано на слепой покорности, 
на бездумном подчинении, как это хотел бы представить 
сатана. Бог взывает к разуму и совести Своих творений. 
«Придите, и рассудим», – с таким приглашением Творец 
обращается к Своему Творению (Ис. 1:18). Бог не насилу-
ет нашу волю и принимает лишь добровольное, разумное 
поклонение. Послушание по принуждению исключило бы 
возможность настоящего умственного и нравственного 
развития. Оно превратило бы человека в робота. Это про-
тиворечит воле Создателя. Он желает, чтобы человек –  
венец Его творения – достигал наивысшего развития. Он 
открывает нам такие высоты благословения, которые мы 
можем достичь посредством Его благодати. Он призы-
вает нас отдаться Ему, чтобы Он мог осуществить в нас 
Свой замысел. За нами выбор: желаем ли мы освободить-
ся от рабства греха, чтобы приобщиться к свободе детей  
Божьих?

Отдавая себя Богу, мы должны непременно отказать-
ся от всего, что разделяет нас с Ним. Вот почему Спаси-
тель говорит: «Всякий из вас, кто не отрешится от все-
го, что имеет, не может быть Моим учеником» (Лк. 14:33). 
Необходимо отказаться от всего, что отвращает сердце 
от Бога. Богатство является идолом многих. Сребролю-



43

бие, жажда обогащения – это золотая цепочка, которой 
они прикованы к сатане. Доброе имя, земная слава ста-
ли объектами поклонения иного класса людей. Жизнь без 
забот и ответственности есть идол других. Но эти раб-
ские оковы должны быть разбиты. Мы не можем напо-
ловину принадлежать Господу, а наполовину – миру. Мы 
не являемся детьми Божьими, если не принадлежим Ему  
всецело.           

Некоторые утверждают, что служат Богу, хотя полагают-
ся на собственные усилия в том, что касается исполнения 
Его Закона, формирования праведного характера и спасе-
ния. Эти люди не прочувствовали еще всем сердцем люб-
ви Христа. Они стремятся неукоснительно выполнять свои 
христианские обязанности как требования Бога, чтобы та-
ким образом приобрести себе вечную жизнь. Такая рели-
гия ничего не дает. Когда Христос живет в сердце, наша 
душа настолько наполняется Его любовью и радостью об-
щения с Ним, что уже более не может обходиться без Него. 
Размышляя о Нем, мы забываем о своем «я», все наши по-
ступки движимы любовью ко Христу. Все, кто чувствует 
притягательную силу любви Божьей, не думают о том, как 
удовлетворить требования Бога ценой наименьших жертв 
со своей стороны. Они не требуют для себя самых низких 
стандартов. Они стремятся жить в полном согласии с во-
лей своего Искупителя, готовые с радостью оставить все и 
всецело посвятить себя достижению избранной цели. Если 
в сердце христианина нет этой глубокой любви, его рели-
гия – одни слова, обман и тягостное бремя.

Посвящение



44

Путь ко Христу

Может быть, вы считаете, что, отдавая Христу все, вы 
идете на слишком большую жертву? Тогда задайте себе 
вопрос: «Что отдал Христос ради меня?» Ради нашего  
искупления Сын Божий отдал все – Свою жизнь и лю-
бовь. По нашей вине Он претерпел страдания. Неужели 
же мы, люди, недостойные такой великой любви, закроем 
для Него наши сердца? Каждое мгновение мы пользуемся 
благословениями Его благодати и именно по этой причине 
не можем вполне осознать, из какой бездны невежества и 
страданий извлечены.

Можем ли мы взирать на Того, Которого пронзили наши 
грехи, и оставаться безучастными к Его любви и жертве? 
Видя, как смирил Себя Господь славы, можем ли роптать 
на то, что наш путь к жизни лежит через трудную борьбу 
и самоунижение?!

Многие гордецы спрашивают: «Зачем нужно каять-
ся и смиряться? Неужели я без этого не могу быть уве-
рен, что Бог принимает меня?» Посмотрите на Христа. 
Он был безгрешен; более того, Он был Царем Небесным, 
но ради искупления рода человеческого стал Жертвой за 
грех. Он «к злодеям причтен был, тогда как Он понес на 
Себе грех многих и за преступников сделался ходатаем»  
(Ис. 53:12).

От чего мы отказываемся, когда отдаем Христу все? От 
оскверненного грехом сердца, чтобы Иисус очистил его 
Своей Кровью и спас Своей несравненной любовью. Од-
нако людям кажется, что все оставить очень трудно. Мне 
стыдно слышать такие слова и писать об этом.



45

Бог не требует, чтобы мы отказались от того, что служит 
для нашего блага. Он всегда действует в интересах Своих 
детей. Если бы те, кто еще не избрал Христа, понимали, что 
Он предлагает им нечто несравненно лучшее, чем то мир-
ское, что они сами для себя ищут! Человек причиняет себе 
величайший вред, когда мыслит и действует вопреки воле 
Божьей. Нельзя быть по-настоящему счастливым, идя пу-
тем, запрещенным Тем, Кто знает, что служит для блага со-
творенных Им существ. Путь греха – это путь страдания и 
гибели.

Заблуждаются те, кто думает, что Богу доставляет удо-
вольствие смотреть на страдания Своих детей.

Все Небо заинтересовано в счастье человека. Наш Не-
бесный Отец не лишает радости ни одно из Своих творе-
ний. Бог призывает нас отказаться лишь от того, что повле-
чет за собой страдание и разочарование, закроет для нас 
путь к счастью и вечной жизни. Искупитель мира принимает 
людей такими, какие они есть: со всеми их недостатками, 
слабостями и несовершенствами. Он не только очищает их 
от грехов и дарует искупление Своей Кровью, но и удов-
летворяет сокровенные чаяния всех, кто согласен принять 
Его иго и нести Его бремя. Он хочет дать мир и покой всем, 
кто приходит к Нему за хлебом жизни. Он призывает нас к 
исполнению лишь тех обязанностей, которые возведут нас 
на вершину блаженства. Это состояние никогда не смогут 
испытать те, кто противится Его воле. Человек, в сердце 
которого живет Христос (по словам апостола, «упование 
славы»), имеет полноту радости в жизни.

Посвящение



46

Путь ко Христу

Многие спрашивают: «Как предоставить Богу возмож-
ность управлять моей жизнью?» Вы желаете это сделать, 
но не имеете в себе нравственной силы, порабощены со-
мнениями и находитесь во власти греховных привычек. 
Ваши обещания и решения рушатся, как карточный до-
мик. Вы не можете управлять своими мыслями, побужде
ниями, увлечениями. Невыполнимые обещания и обя-
зательства заставляют вас усомниться в собственной  
искренности. Вам кажется, что Бог не может вас при-
нять. Но не стоит отчаиваться. Нужно понять, что такое 
настоящая сила воли. В природе человека это управля-
ющая сила: сила принимать решения и выбирать. Все за-
висит от правильного действия воли. Бог дал человеку 
способность делать выбор. И этой способностью надо 
пользоваться. Вы не можете изменить свое сердце или 
заставить его любить Бога, но вы можете сделать выбор 
служить Ему. Вы можете отдать Ему свою волю, и тог-
да Он будет совершать в вас и хотение, и действие по 
своему благоволению. Тогда вы будете полностью нахо-
диться под руководством Духа Христова, ваша любовь 
будет принадлежать Ему, ваши помыслы придут в согла- 
сие с Ним.

Похвально стремиться к святости и добру. Но если 
ограничиться одними желаниями, никакой пользы это не 
принесет. Многие погибнут, несмотря на то, что желали 
быть христианами и считали себя таковыми. Они не под-
чинили свою волю Богу и не решаются сегодня сделать 
выбор быть христианами.



47

Ваша жизнь может полностью измениться, если вы на-
правите свою волю в правильное русло. Подчиняя свою 
волю Христу, вы соединяете себя с силой, которая стоит 
выше всех «начальств и властей». Вы обретете силу свыше, 
которая сделает вас непоколебимыми. Таким образом, по-
стоянно подчиняясь Богу, вы сможете жить новой жизнью –  
жизнью веры.

Посвящение



48

ГЛ
А

ВА
 6

ВЕРА И  
ПРИНЯТИЕ

Когда Дух Святой пробуждает совесть, вы на-
чинаете видеть пагубность греха, его разру-

шающую силу и последствия. Видя, какое горе 
приносит грех, вы смотрите на него с отвраще-
нием, сознаете, что он разлучил вас с Богом и 
поработил. Чем больше вы боретесь с ним, тем 
яснее видите свою беспомощность, нечистоту 
помыслов и сердца. Понимаете, что ваша жизнь 
исполнена греха и себялюбия. Жаждете проще-
ния, чистоты, свободы. Как же вам прийти в со-
гласие с Богом, уподобиться Ему?

Внутренний мир – вот что вам нужно: прощение 
от Бога, мир и любовь в сердце. Ни деньги, ни ин-
теллект, никакие человеческие знания не сделают 
вас обладателем этого мира. Бессмысленно пы-
таться приобрести его своими усилиями. Бог пред-



49

лагает его вам в качестве дара «без серебра и без платы» 
(Ис. 55:1). Он – ваш. Нужно только протянуть руку и взять его. 
Господь говорит: «Если будут грехи ваши, как багряное, –  
как снег убелю; если будут красны, как пурпур, – как волну 
убелю» (Ис. 1:18); «И дам вам сердце новое и дух новый дам 
вам» (Иез. 36:26).

Вы исповедали свои грехи и оставили их. Решили отдать 
себя Богу. Теперь идите к Нему и просите Его очистить вас от 
грехов, дать новое сердце. И верьте, что  это свершится, пото-
му что Он обещал. Этому учил Иисус, живя на земле: мы долж-
ны верить в получение обещанного дара Божьего, и он будет 
принадлежать нам. Иисус исцелял от болезней, когда люди 
верили в Его силу. Он помогал им видимым образом, чтобы 
все поверили в то, что Он может совершать нечто невидимое –  
прощать грехи. Он ясно сказал об этом при исцелении рас-
слабленного: «Чтобы вы знали, что Сын Человеческий имеет 
власть на земле прощать грехи, – тогда говорит расслаблен-
ному: встань, возьми постель твою и иди в дом твой» (Мф. 
9:6). Евангелист Иоанн, говоря о чудесах Христа, подтверж-
дает эту мысль: «Сие же написано, дабы вы уверовали, что 
Иисус есть Христос, Сын Божий, и, веруя, имели жизнь во 
имя Его» (Ин. 20:31).

Из простого библейского повествования о том, как Иисус 
исцелял больных, мы узнаем, что, веруя в Него, и мы можем 
получить прощение грехов.

Вернемся к рассказу об исцелении расслабленного в Ви-
фезде. Бедный страдалец был совершенно беспомощным, 
он не мог ходить тридцать восемь лет. Однако Иисус пове-

Вера и принятие



50

Путь ко Христу

лел ему: «Встань, возьми постель твою и ходи». Больной че-
ловек мог бы сказать: «Господи, если Ты исцелишь меня, я 
выполню Твое повеление». Но он поверил словам Христа, по-
верил тому, что исцелен, и сразу попытался встать; выразил 
готовность пойти – и пошел. Он поступил по слову Христа, и 
Бог дал ему силу. Больной выздоровел.

Ваши грехи привели вас в такое же положение. Вы не мо-
жете искупить свои прошлые грехи, изменить свое сердце 
и стать святым. Но Бог обещает сделать все это для вас че-
рез Христа. Верьте Его обещанию. Исповедайте свои грехи 
и отдайте себя Богу. Примите решение служить Ему. Как 
только вы сделаете это, Бог обязательно исполнит Свое 
слово. Если вы верите обетованию, что вы прощены и очи-
щены, Бог даст вам по вере вашей. Вы будете исцелены так 
же, как расслабленный, которому Христос дал способность 
ходить в тот момент, когда больной поверил, что исцелен. 
Все возможно верующему.

Не ждите, пока почувствуете, что выздоровели, но скажи-
те: «Я верю этому не потому, что чувствую себя здоровым, а 
потому, что Бог обещал».

Иисус говорит: «Все, чего ни будете просить в молитве, 
верьте, что получите, – и будет вам» (Мк. 11:24). Это обеща-
ние дано на одном условии: мы должны просить по воле Бо-
жьей. Но Бог как раз и хочет очистить нас от греха, сделать 
Своими детьми, дать нам силу жить святой жизнью. Поэтому 
мы можем просить об этих благословениях, верить, что по-
лучим их, и благодарить Бога за то, что уже получили. Какое 
это преимущество – приходить к Иисусу, очищаться от греха 



51

и стоять перед Законом Божьим без стыда и угрызений со-
вести! «Итак нет ныне никакого осуждения тем, которые во 
Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу» (Рим. 8:1).

А посему вы принадлежите не себе, вы куплены дорогой 
ценой. «Не тленным серебром или золотом искуплены вы от 
суетной жизни... но драгоценною Кровию Христа, как непо-
рочного и чистого агнца» (1 Пет. 1:18, 19). Вам нужно просто 
поверить Богу, и Дух Святой вдохнет в вас новую жизнь. Вы 
теперь член Божьей семьи. Он любит вас так же, как Своего 
Сына.

Теперь, когда вы отдали себя Иисусу, не отступайте назад, 
не удаляйтесь от Него, но каждый день говорите: «Я – Хрис
тов, я отдал себя Ему». Просите, чтобы Он дал вам Своего 
Духа и хранил вас Своей благодатью. И как вы, отдавшись 
Богу и доверившись Ему, стали Его детьми, так и живите в 
Нем! Апостол Павел говорит: «Посему, как вы приняли Хрис
та Иисуса Господа, так и ходите в Нем» (Кол. 2:6).

Некоторым кажется, что прежде чем они смогут рассчи-
тывать на Его благословение, нужно пройти определен-
ные испытания и убедить Господа в своем исправлении. 
Но они уже сейчас имеют право на Божье благословение. 
Если люди не будут иметь благодати и Духа Христова, под-
крепляющих их, они не смогут сопротивляться злу. Иисус 
желает, чтобы мы пришли к Нему такими, какие есть: бес-
помощными, грешными, сознающими свою зависимость от 
Него. Мы можем прийти к Нему со своими слабостями, без-
рассудством, греховностью и пасть к Его ногам в раская-
нии. По великой милости Своей Он заключит нас в объятия 

Вера и принятие



52

Путь ко Христу

Своей любви, перевяжет наши раны, очистит нас от всякой 
нечистоты.

Именно здесь многие терпят неудачу. Они не верят, что  
Иисус прощает лично их. Они не верят Богу на слово. Ведь 
все, кто исполняет поставленные Богом условия, имеют  
преимущество на личном опыте познать прощение, которое 
дарует им Бог. Он прощает всякий грех! Гоните прочь мысль 
о том, что обещания Бога предназначены не для вас. Они 
даны каждому кающемуся грешнику. Христос посылает анге-
лов, чтобы они несли Его благодать и силу каждой верующей 
душе. Каким бы грешным человек ни был, он может обрести 
силу, чистоту и праведность в Иисусе, Который умер за него. 
Он готов снять с него одежду, запятнанную и оскверненную 
грехом, и облечь в белую одежду праведности. Он предлага-
ет грешнику жизнь вместо смерти.

Бог не поступает с нами так, как мы, смертные люди, по-
ступаем друг с другом. Он относится к нам милостиво, с лю-
бовью и нежным сочувствием. Он говорит: «Да оставит не-
честивый путь свой и беззаконник – помыслы свои, и да об-
ратится к Господу, и Он помилует его, и к Богу нашему, ибо 
Он многомилостив»; «Изглажу беззакония твои, как туман, и 
грехи твои, как облако» (Ис. 55:7; 44:22).

«Ибо Я не хочу смерти умирающего, говорит Господь Бог; 
но обратитесь – и живите!» (Иез. 18:32). Сатана постоянно 
стремится скрыть от нас благословенные заверения Бога. 
Он хочет лишить человека всякой искры надежды, всяко-
го луча света. Но вы не должны позволить ему этого. Не 
слушайте искусителя, но говорите: «Иисус умер, чтобы дать 



53

мне жизнь. Он любит меня и не хочет моей погибели. У меня 
есть сострадательный Небесный Отец; и хотя я злоупотре-
блял Его любовью и растратил благословения, которые Он 
мне дал, встану, пойду к Отцу моему и скажу: «Я согрешил 
против неба и перед Тобою и уже недостоин называться сы-
ном Твоим; прими меня в число наемников Твоих». В этой 
же притче говорится о том, как отец принимал блудного 
сына: «И когда он был еще далеко, увидел его отец его и 
сжалился; и побежав пал ему на шею и целовал его» (Лк. 
15:18-20).

Но даже эта трогательная притча не может полностью пе-
редать безграничное сострадание Небесного Отца. Господь 
говорит через Своего пророка: «Любовью вечною Я возлю-
бил тебя и потому простер к тебе благоволение» (Иер. 31:3).  
В то время как грешник находится в чужой стране, вдали 
от отчего дома и расточает свое имение, Отец тоскует по 
нему. И каждое желание вернуться к Богу, возникающее в 
сердце грешника, есть не что иное, как отклик на нежный 
зов Святого Духа, Который зовет и влечет заблудшего к 
своему любящему Отцу.

Так можно ли сомневаться, имея такие богатые библей-
ские обетования?! Можно ли думать, что Господь сурово 
взирает на бедного грешника, жаждущего вернуться, оста-
вить свои грехи и прийти к Его ногам в раскаянии? Гоните 
прочь такие мысли! Ничто так не вредит душе, как подоб-
ные представления о нашем Небесном Отце. Он ненавидит 
грех, но любит грешника. В лице Христа Он отдал людям 
Себя Самого, чтобы все желающие были спасены и име-

Вера и принятие



54

Путь ко Христу

ли вечное блаженство в Царстве славы. Можно ли сказать 
более сильно и трогательно, чем сказал Он о Своей любви 
к нам? Вот Его слова: «Забудет ли женщина грудное дитя 
свое, чтобы не пожалеть сына чрева своего? но если бы и 
она забыла, то Я не забуду тебя» (Ис. 49:15).

Воспряньте же все сомневающиеся и робкие сердцем! 
Ведь Иисус жив, чтобы ходатайствовать за нас. Благодарите 
Бога за то, что Он даровал нам Своего возлюбленного Сына, 
и молитесь, чтобы Его смерть не была для вас напрасной. 
Сегодня Святой Дух приглашает каждого. Придите к Иисусу! 
Сделав это от всего сердца, вы сможете рассчитывать на 
Его благословения.

Читая обетования, помните, что в них отражены неизре-
ченная любовь и милость. Великое сердце Безграничной 
Любви преисполнено нежным сочувствием к грешнику. «Мы 
имеем искупление Кровию Его, прощение грехов» (Еф. 1:7). 
Вы только верьте, что Бог – ваш Помощник. Он хочет вос-
становить в человеке Свой нравственный образ. Когда вы с 
исповеданием и покаянием приблизитесь к Нему, Он прибли-
зится к вам с милостью и прощением.



ГЛ
А

ВА
 7

«Итак, кто во Христе, тот 
новая тварь; древнее про-
шло, теперь все новое»

(2 Кор. 5:17).

55

ПРИНАДЛЕЖИМ ЛИ  
МЫ ХРИСТУ?

Иногда человек не может назвать точное вре-
мя и место своего обращения ко Христу или 

вспомнить все предшествующие этому обстоя-
тельства. Но это не значит, что он остается еще 
не обращенным. Христос сказал Никодиму: «Дух, 
дышет (в другом переводе – «Ветер дует»), где 
хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда 
приходит и куда уходит: так бывает со всяким, 
рожденным от Духа» (Ин. 3:8).

Влияние Духа Божьего на человеческое серд-
це подобно дуновению ветра. Мы не видим вет
ра, но ощущаем его присутствие. Возрожда-
ющая сила, невидимая человеческим глазом, 
дает начало новой жизни. Она творит нового 
человека по образу Бога. Дух Святой действу-
ет тихо и незаметно, но плоды Его работы оче-
видны. Если сердце человека обновлено Духом 



56

Путь ко Христу

Божьим, это обязательно проявится в жизни. Мы ничего 
не можем сделать сами, чтобы изменить себя или прий
ти в согласие с Богом, да мы и не должны полагаться 
на себя или свои добрые дела, но если благодать Бо-
жья пребывает в нас, то это не останется сокрытым.  
В нашем характере, в наших привычках и занятиях прои-
зойдут заметные изменения. Люди будут видеть разитель-
ный контраст между прежней и новой жизнью. Характер 
человека открывается не в случайных добрых или злых 
делах, а в том, что он обычно говорит и делает. Поведение 
человека может быть внешне благопристойным и без об-
новляющей силы Христа. Желание оказывать влияние на 
окружающих и пользоваться всеобщим уважением может 
заставить нас вести себя порядочно. Чувство собствен-
ного достоинства помогает удерживаться от злых дел. 
Эгоистичный человек способен совершать благородные  
поступки.

Как же тогда определить, на чьей стороне мы находим-
ся? Кому принадлежит наше сердце? Кто владеет нашими 
помыслами? О ком мы любим говорить? Кому посвящены 
самые нежные чувства, кому отдаем наши силы? Если мы 
Христовы, то нам приятнее всего думать о Нем. Мы отдаем 
Ему самих себя и все, что имеем. Мы полны желания отра-
жать Его образ, исполняться Его Духа, творить Его волю и 
угождать Ему во всем.

Каждый, кто стал новым творением во Христе Иисусе, 
принесет в своей жизни плоды Духа: «любовь, радость, 
мир, долготерпение, благость, милосердие, веру, кротость, 



57

воздержание» (Гал. 5:22, 23). Такие люди больше не будут 
уступать прежним похотям, но верой в Сына Божьего ста-
нут следовать по Его стопам, отражая Его характер и очи-
щая себя, чтобы быть чистыми, как Он. Им будет нравиться 
то, что раньше они ненавидели, а то, что прежде любили, –  
возненавидят. Гордые и самоуверенные станут кроткими и 
смиренными сердцем, суетившиеся и надменные – серьез-
ными и скромными. Пьяницы станут трезвенниками, раз-
вратные – целомудренными. Мирские обычаи и вкусы будут 
отвергнуты. Христиан привлечет не «нарядность в одежде», 
но «сокровенный сердца человек в нетленной красоте крот-
кого и молчаливого духа» (1 Пет. 3:3, 4).

Покаяние нельзя считать искренним, если за ним не следу-
ет исправление. Когда же грешник возвратил взятое в залог, 
вернул украденное, исповедал грехи, начал любить Бога и 
ближних, он может быть уверен в том, что перешел из смер-
ти в жизнь.

Когда мы приходим ко Христу, сознавая свои заблужде-
ния и грехи, и приобщаемся к Его прощающей благодати, 
наше сердце наполняется любовью. Никакое бремя не бу-
дет казаться тяжким, потому что иго, налагаемое Христом, 
легко. Обязанности становятся радостью, а жертвенное 
служение – удовольствием. Путь, прежде окутанный тьмой, 
озаряется лучами Солнца Праведности.

Красота характера Христова будет видна в Его последо-
вателях. Он с радостью исполнял волю Божью: Спаситель 
был движим любовью к Богу и горячим желанием просла-
вить Его. Любовь придавала всем Его поступкам особое 

Принадлежим ли мы Христу?



58

Путь ко Христу

благородство и привлекательность. Любовь исходит от 
Бога. Она не может зародиться в непосвященном сердце. 
Она живет только там, где царствует Иисус. «Будем лю-
бить Его, потому что Он прежде возлюбил нас» (1 Ин. 4:19).  
В сердце, обновленном Божественной благодатью, любовь 
является движущей силой. Она меняет характер, управля-
ет побуждениями, удерживает страсти, усмиряет вражду и  
облагораживает чувства. Эта любовь, живущая в сердце, 
делает человека счастливым и оказывает облагораживаю-
щее влияние на окружающих.

Существуют две опасности, которых дети Божьи и особен-
но те, кто только начал доверяться Его благодати, должны 
остерегаться. Во-первых, как уже было сказано выше, не 
следует думать, что согласия с Богом можно достичь по-
средством своих дел. Пытающиеся достичь святости через 
соблюдение Закона своими силами берутся за невозможное. 
Все, что человек делает без Христа, осквернено эгоизмом 
и грехом. Только благодать Христа, получаемая через веру, 
может сделать нас святыми.

Не менее серьезно заблуждение, будто вера во Христа 
освобождает человека от необходимости соблюдать Закон 
Божий и что, поскольку мы становимся причастниками бла-
годати Христовой только по вере, наши дела не имеют ника-
кого отношения к нашему искуплению.

Однако обратите внимание на то, что послушание – 
это не просто формальное исполнение требований, а 
служение, совершаемое по любви. Закон Бога являет-
ся выражением Его природы. Он есть воплощение ве-



59

ликого принципа любви, поэтому лежит в основании Его 
правления на Небе и на земле. Если в нас есть подо-
бие Божье, если в нашей душе пребывает Божествен-
ная любовь, то разве для нас не будет естественным 
исполнять Закон Божий? Когда любовь владеет серд-
цем человека, когда он обновлен по образу Бога, соз-
давшего его, над ним исполняется обетование Нового 
Завета: «Вложу законы Мои в сердца их и в мыслях их  
напишу их» (Евр. 10:16). А если Закон написан в сердце, 
то разве это не окажет влияния на жизнь? Послушание, 
служение и верность, основывающиеся на любви, есть 
верный признак принадлежности Христу. В Писании ска-
зано: «Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали 
заповеди Его»; «Кто говорит: “я познал Его”, но заповедей 
Его не соблюдает, тот лжец, и нет в нем истины» (1 Ин. 
5:3; 2:4). Вера не освобождает человека от послушания. 
Наоборот, вера и только вера приобщает нас к благодати 
Христа, которая дает нам силу для послушания.

Мы не заслуживаем спасения своим послушанием. Бог 
дает спасение даром, безвозмездно, и оно принимается ве-
рой. Но послушание есть плод веры. «И вы знаете, что Он 
явился для того, чтобы взять грехи наши, и что в Нем нет 
греха. Всякий, пребывающий в Нем, не согрешает; всякий 
согрешающий не видел Его и не познал Его» (1 Ин. 3:5, 6). 
Это и есть истинное испытание веры. Если мы пребываем 
во Христе, если любовь Божья живет в нас, наши чувства, 
мысли, намерения и поступки будут в согласии с волей Бога, 
выраженной в Его святом Законе. «Дети! да не обольщает 

Принадлежим ли мы Христу?



60

Путь ко Христу

вас никто. Кто делает правду, тот праведен, подобно как Он 
праведен» (1 Ин. 3:7). Мерилом праведности является святой 
Божий Закон, состоящий из Десяти Заповедей, данных на 
Синае.

Так называемая вера во Христа, якобы освобождающая 
человека от необходимости повиноваться Богу, не есть вера, 
но самонадеянность. «Благодатию вы спасены чрез веру». 
Но «вера, если не имеет дел, мертва сама по себе» (Еф. 2:8;  
Иак. 2:17). Иисус сказал о Себе еще до того, как пришел на 
землю: «Я желаю исполнить волю Твою, Боже мой, и закон 
Твой у меня в сердце» (Пс. 39:9). А незадолго до Своего воз-
несения на Небо Он объявил: «Я соблюл заповеди Отца Мо-
его и пребываю в Его любви» (Ин. 15:10). В Писании сказано: 
«А что мы познали Его, узнаем из того, что соблюдаем Его 
заповеди... Кто говорит, что пребывает в Нем, тот должен 
поступать так, как Он поступал» (1 Ин. 2:3-6). «Потому что и 
Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли 
по следам Его» (1 Пет. 2:21).

Условие получения вечной жизни остается таким же, каким 
оно было всегда и каким оно было в Раю до грехопадения на-
ших прародителей, – это полное послушание Закону Божье-
му, совершенная праведность. Если бы вечная жизнь была 
предложена на каком-либо меньшем условии, это угрожало 
бы благополучию всей Вселенной. Возникла бы вероятность 
увековечения греха, несущего с собой нескончаемые беды и 
страдания.

До грехопадения Адам мог через послушание Закону 
Божьему развивать праведный характер. Но он не пошел 



61

по этому пути. Из-за его греха мы наследуем падшую, гре-
ховную природу и не можем сами себя сделать правед-
ными. По своей греховности и порочности мы не в силах 
в совершенстве исполнять святой Закон. У нас нет сво-
ей праведности, которая могла бы удовлетворить требо-
вания Закона Божьего. Но Христос открыл нам путь ко 
спасению. Он жил на земле среди таких же испытаний и 
искушений, с какими встречаемся и мы, однако Его жизнь 
была безгрешной. Он умер за нас, и сегодня Он желает 
освободить нас от грехов и дать Свою праведность. Если 
вы отдаете себя Ему и принимаете Его как своего Спаси-
теля, тогда, несмотря на все свои грехи, считаетесь пра-
ведными благодаря Его заслугам и приобретаете харак-
тер Христа. Бог принимает вас так, как будто вы никогда 
не грешили.

Более того, Христос изменяет сердце; Он вселяется в 
ваше сердце верой. Вам необходимо через веру поддержи-
вать эту связь со Христом и постоянно подчинять ему свою 
волю. Если будете пребывать в этом состоянии, Он произ-
ведет в вас «и хотение, и действие по Своему благоволе-
нию». Поэтому вы сможете сказать: «А что ныне живу во 
плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и 
предавшего Себя за меня» (Гал. 2:20). Иисус сказал Своим 
ученикам: «Ибо не вы будете говорить, но Дух Отца ваше-
го будет говорить в вас» (Мф. 10:20). И тогда со Христом, 
действующим в вас, вы будете способны проявлять тот же 
самый дух и творить добрые дела – дела праведности и  
послушания.

Принадлежим ли мы Христу?



62

Путь ко Христу

Итак, в нас самих нет ничего, чем можно было бы хва-
литься. Нет ни малейшего основания для самовозвыше-
ния. Единственная надежда – это вменяемая нам правед-
ность Христа, которая есть результат действия Его Духа в 
нас и через нас.

Рассуждая о вере, необходимо иметь в виду следующее: 
принимать неоспоримые факты – еще не значит проявлять 
настоящую веру. Существование всемогущего Бога, ис-
тинность Его Слова – это факты, которые не может оспа-
ривать и отрицать даже сатана и его воинство. Библия 
говорит: «И бесы веруют, и трепещут» (Иак. 2:19). Но это 
не является верой. Истинная вера проявляет себя в делах 
любви и очищает душу – это не только признание Слова 
Божьего, но и подчинение Ему своей воли и полная само-
отдача покорившегося и привязавшегося к Нему сердца. 
Такая вера обновляет человека и способствует восстанов-
лению в нем образа Божьего. До этого человек не повино-
вался, да и не мог повиноваться Закону Божьему. Теперь 
же его радуют святые Заповеди, и он восклицает вместе 
с псалмопевцем: «Как люблю я закон Твой! весь день раз-
мышляю о нем» (Пс. 118:97). Теперь праведные требования 
Закона исполняются в нас, живущих «не по плоти, но по 
духу» (Рим. 8:1).

Есть те, кто познал всепрощающую любовь Христа и всем 
сердцем желает быть сыном или дочерью Бога. Однако они 
видят свое несовершенство, свои недостатки и поэтому 
склонны усомниться в том, что их сердца обновлены Ду-
хом Святым. Таковым я хочу сказать: «Не впадайте в отча-



63

яние». Нам еще не раз придется повергаться к ногам Хрис
та и оплакивать свои промахи и ошибки. Но мы не должны 
падать духом. Даже если враг побеждает, мы не оставлены 
и не отвергнуты Богом. Нет, Христос находится одесную 
Бога, чтобы ходатайствовать за нас. Иоанн, возлюбленный 
ученик, говорил: «Сие пишу вам, чтобы вы не согрешали; а 
если бы кто согрешил, то мы имеем Ходатая пред Отцем, 
Иисуса Христа, Праведника» (1 Ин. 2:1). И не забывайте 
слов Христа: «Сам Отец любит вас» (Ин. 16:27). Он хочет 
возвратить вас Себе, видеть в вас отражение Своей чисто-
ты и святости. И если только вы покоритесь Ему, Начав-
ший в вас доброе дело будет совершать его до дня явления 
Иисуса Христа. Ревностно молитесь, утверждайтесь в вере! 
Разочаровавшись в своих силах, доверимся силе нашего 
Искупителя и будем славить Его, Целителя душ наших.

Чем ближе вы ко Христу, тем больше недостатков увиди-
те в своем характере, ибо духовное зрение обостряется. В 
сравнении с Его совершенством ваши недостатки видны бо-
лее отчетливо. Это говорит о том, что обольщения сатаны 
потеряли над вами власть, что животворное влияние Духа 
Божьего пробуждает вас.

В человеке, не сознающем своей греховности, не может 
пребывать глубокая любовь к Иисусу. Сердце, преобразо-
ванное благодатью Христа, всегда будет восхищаться Его 
Божественным характером. Но если мы не видим своей 
нравственной ущербности, то это, вне всякого сомнения, 
свидетельствует о том, что мы еще не познали красоту и со-
вершенство Христова характера.

Принадлежим ли мы Христу?



64

Путь ко Христу

Чем менее мы склонны гордиться собой, тем более ценим 
неописуемую чистоту и привлекательность нашего Спаси-
теля. Сознание своей греховности побуждает нас идти к 
Тому, Кто всегда может простить. Когда душа, чувствую-
щая свою беспомощность, ищет Христа, Он открывается ей 
в Своем могуществе. Чем сильнее мы сознаем свою нужду 
в Нем и в Слове Божьем, тем более возвышенные представ-
ления мы будем иметь о Его характере и тем полнее будем 
отражать Его образ.



ГЛ
А

ВА
 8

65

ВОЗРАСТАНИЕ  
ВО ХРИСТЕ

Изменение сердца, благодаря которому мы 
становимся детьми Божьими, названо в 

Библии рождением. Оно также сравнивается с 
прорастанием доброго семени, посеянного сея-
телем. Подобным же образом люди, только что 
обратившиеся ко Христу, должны, как «ново-
рожденные младенцы», возрастать «в меру пол-
ного возраста Христова» (1 Пет. 2:2; Еф. 4:13). 
Как доброе семя, посеянное на поле, они долж-
ны расти и приносить плод. Исаия говорит, что 
их назовут «сильными правдою, насаждением 
Господа во славу Его» (Ис. 61:3). Эти примеры, 
взятые из мира природы, помогают нам лучше 
понять тайны духовной жизни.

Человеческой мудрости и знаний недостаточно, 
чтобы дать жизнь самому крошечному существу. 
Растения и животные существуют, потому что Сам 



66

Путь ко Христу

Бог наделил их жизнью. И духовная жизнь может зародиться 
в людях только от Бога. Если человек «не родится свыше» 
(Ин. 3:3), он не сможет приобщиться к той жизни, которую 
пришел дать нам Христос.

То же можно сказать и о росте. Растения расцветают и 
плодоносят силой Божьей. Бог дает семени «произвести 
сперва зелень, потом колос, потом полное зерно в коло-
се» (Мк. 4:28). Пророк Осия говорит, что Израиль «рас-
цветет, как лилия», они будут «изобиловать хлебом – и 
расцветут, как виноградная лоза» (Ос. 14:6-8). А Иисус 
предлагает нам: «Посмотрите на лилии, как они растут»  
(Лк. 12:27). Растения и цветы растут не собственной силой, 
не сами по себе, но потому, что получают от Бога все не-
обходимое для жизни. Ребенок, как бы он ни старался, не 
может прибавить себе росту. Так и вы не можете своими 
силами или хлопотами добиться духовного роста. И рас-
тения, и ребенок растут благодаря тому, что получают из 
окружающей среды все необходимое для жизни – воздух, 
солнечный свет и питание. Эти дары природы так же нуж-
ны животным и растениям, как и Христос нужен тем, кто 
на Него уповает. Он для них «вечный свет», «солнце и щит» 
(Ис. 60:19; Пс. 83:12). Он будет «росою для Израиля» (Ос. 
14:6), «сойдет, как дождь на скошенный луг» (Пс. 71:6). Он –  
живая вода, хлеб, сходящий с небес и дающий жизнь миру  
(см. Ин. 6:33).

Послав миру бесподобный дар в лице Своего Сына, Бог 
окружил всю землю атмосферой благодати, такой же реаль-
ной, как воздушная атмосфера. Все, кто стремится пребы-



67

вать в этой животворной атмосфере, будут жить и возрас-
тать до полного возраста во Христе Иисусе.

Как цветок стремится к солнцу, под сияющими лучами ко-
торого он приобретает совершенство формы и красоту, так 
и мы должны тянуться к Солнцу Праведности, чтобы нас оза-
рял небесный свет и наш характер все более и более упо
доблялся характеру Христа.

Тот же самый урок содержится в словах Иисуса: «Пре-
будьте во Мне, и Я в вас. Как ветвь не может приносить 
плода сама собою, если не будет на лозе, так и вы, если не 
будете во Мне... ибо без Меня не можете делать ничего» 
(Ин. 15:4, 5). Как ветвь не может расти и плодоносить, если 
не будет соединена со стволом, так и вы не сможете жить 
святой жизнью, если не будете пребывать во Христе. В от-
рыве от Него вы не имеете жизни. У вас нет силы сопротив-
ляться искушению или возрастать в благодати и святости. 
Пребывая в Нем, вы будете жить полнокровно. Получая от 
Него жизненные силы, не лишитесь свежести и не остане-
тесь без плода. Вы будете подобны дереву, посаженному у 
источника вод.

Многие считают, что часть этого дела нужно совершить 
самостоятельно. Они полагались на Христа в том, что отно-
силось к прощению грехов, теперь же они пытаются своими 
силами вести правильную жизнь. Но подобные усилия не 
увенчаются успехом. Иисус говорит: «Без Меня не можете 
делать ничего». Наше возрастание в благодати, наша ра-
дость и полезность – все зависит от единения со Христом. 
Только посредством ежедневного, ежечасного общения с 

Возрастание во Христе



68

Путь ко Христу

Ним, пребывания в Нем мы сможем возрастать в благода-
ти. Он – не только начало, но и завершение нашей веры. 
Христос – первый и последний, вечносущий. Он должен 
быть с нами не только в начале и в конце нашего пути, но 
и на каждом шагу. Давид говорит: «Всегда видел я пред 
собою Господа, ибо Он одесную меня; не поколеблюсь»  
(Пс. 15:8).

Вы спрашиваете: «Как мне пребывать во Христе?» Так же, 
как и в начале, когда приняли Его. «Посему, как вы приня-
ли Христа Иисуса Господа, так и ходите в Нем» (Кол. 2:6). 
«Праведный верою жив будет» (Евр. 10:38). Вы отдали себя 
Богу, чтобы полностью принадлежать, служить и повино-
ваться Ему. Вы приняли Христа как своего Спасителя. Вы 
не могли искупить свои грехи собственными заслугами или 
изменить свое сердце. Но, отдав себя Богу, уверовали в то, 
что ради Христа Он сделал все это для вас. Верой вы ста-
ли принадлежать Христу и верой должны возрастать в Нем, 
давая и принимая. Вам нужно отдать все: свое сердце, свою 
волю, свое служение; отдать Ему всего себя, чтобы испол-
нять все Его веления. И вы должны принять все: полноту 
благословений в лице Христа, чтобы Он пребывал в вас, 
был вашей силой, вашей праведностью и помогал вам быть  
послушными.

Посвящайте себя Богу каждое утро. Пусть это будет ва-
шим первым делом. Молитесь так: «Возьми меня, Господи, я 
всецело принадлежу Тебе. Я возлагаю все свои планы к Тво-
им ногам. Используй меня сегодня в Твоем служении. Пре-
будь со мной, чтобы все мои труды в Тебе совершались». Это 



69

необходимо делать каждый день. Каждое утро посвящайте 
себя Богу на предстоящий день. Подчиняйте Ему все свои 
планы. Будьте готовы выполнить их или отказаться от них, 
следуя тому, что Он в Своем провидении укажет вам. Таким 
образом, вы можете изо дня в день отдавать свою жизнь 
Богу, и она все более и более будет уподобляться жизни 
Христа.

Жизнь во Христе есть жизнь покоя. Христианин может не 
испытывать восторженных чувств, но он всегда будет иметь 
внутреннюю уверенность и спокойствие. Вы полагаетесь не 
на себя, а на Христа. Ваша немощь соединяется с Его силой, 
ваше неведение – с Его премудростью, ваше бессилие – с 
Его всемогуществом. Вам не следует смотреть на себя и за-
острять внимание на своей личности. Взирайте на Христа! 
Размышляйте о Его любви, красоте и совершенстве характе-
ра. Христос и Его самоотречение, Христос и Его уничижение, 
чистота и святость Христа, Его несравненная любовь – вот 
темы, достойные размышления. Вы сможете уподобляться 
Ему лишь в том случае, если будете любить Его, подражать 
Ему и полагаться на Него.

Иисус говорит: «Пребудьте во Мне». В этих словах вы-
ражена идея постоянства, уверенности, покоя. Он пригла-
шает вновь: «Приидите ко Мне… и Я успокою вас» (Мф. 
11:28). Ту же мысль высказывает псалмопевец: «Покорись 
Господу и надейся на Него» (Пс. 36:7). А Исаия уверяет: «В 
тишине и уповании крепость ваша» (Ис. 30:15). Этот покой 
не обретается в бездействии, потому что в приглашении 
Спасителя содержится не только обетование, но и призыв 

Возрастание во Христе



70

Путь ко Христу

к труду: «Возьмите иго Мое на себя... и найдете покой ду-
шам вашим» (Мф. 11:29). Всецело полагающийся на Хрис
та будет самым энергичным и ревностным тружеником на 
ниве Его.

Когда человек сосредоточивается на своем «я», он от-
вращается от Христа – Источника жизни и силы. Вот по-
чему сатана все время пытается отвлечь внимание людей 
от Спасителя и тем самым воспрепятствовать их обще-
нию и единению со Христом. На мирские удовольствия, 
житейские заботы, неурядицы и скорби, недостатки дру-
гих людей, на ваши собственные ошибки и несовершен-
ство – на что-либо из этого и даже на все это сатана стре-
мится направить наши мысли. Не поддавайтесь на его 
хитрости, дабы не впасть в заблуждение. Мысли многих 
честных и совестливых людей, желающих жить для Бога, 
он очень часто сосредоточивает на их собственных ошиб-
ках и бессилии. Разделяя их таким образом с Христом, 
он надеется одержать победу. Не следует сосредоточи-
ваться на себе и предаваться страху и тревожным мыс-
лям относительно нашего спасения. Все это уводит нас 
от Источника силы. Доверьте свою жизнь Богу и упо-
вайте на Него. Говорите и думайте об Иисусе. Ваше «я» 
должно раствориться в Нем. Отбросьте все сомнения и 
страхи. Скажите вместе с апостолом Павлом: «И уже не я 
живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во пло-
ти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня 
и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:20). Ищите покой в 
Боге. Он силен сохранить то, что вы вверили Ему. Если 



71

вы находитесь в Его руках, то все преодолеете силой  
Возлюбившего вас.

Приняв человеческую природу, Христос связал Себя с 
человечеством прочными узами любви. Если сам человек 
не захочет, то никакая сила не сможет разорвать их. Сатана 
будет все время искушать нас расторгнуть эти узы, принять 
решение оставить Христа. Вот почему нужно бодрствовать, 
молиться и прилагать усилия к тому, чтобы никакие соблазны 
не заставили нас избрать другого господина. Ведь за нами 
всегда остается право выбора. Сосредоточим свой взор на 
Христе, и Он сохранит нас. Пока мы взираем на Иисуса, до 
тех пор находимся в безопасности. Никто не может вырвать 
нас из Его рук. Постоянно созерцая Его, мы «преображаем-
ся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа»  
(2 Кор. 3:18).

Именно так первые ученики приобретали сходство с на-
шим дорогим Спасителем. Когда эти ученики услышали сло-
ва Иисуса, они почувствовали, что именно Его им недоста-
вало. Они искали Его, нашли Его и последовали за Ним. Они 
были рядом с Ним дома, за столом, в уединенных местах, в 
поле. Они были с Ним как ученики с Учителем, ежедневно 
слушая из Его уст уроки святой истины. Смотрели на Него, 
как слуги на господина, чтобы понять свои обязанности. 
Эти ученики были людьми; они во всем были подобны нам 
(Иак. 5:17). Они вели ту же борьбу с грехом, что и мы, тоже 
нуждались в благодати, чтобы жить святой жизнью.

Даже возлюбленный ученик Иоанн, который более всех 
походил на Спасителя, не от природы обладал таким кра-

Возрастание во Христе



72

Путь ко Христу

сивым характером. Он был не только честолюбивым и са-
моуверенным, но и невоздержанным и злопамятным. Одна-
ко, когда ему открылся Божественный характер Христа, он 
увидел свои недостатки, и это смирило его. Сила и терпе-
ние, могущество и нежность, величие и кротость, которые 
он изо дня в день видел в Сыне Божьем, наполняли его вос-
хищением и любовью. С каждым днем Иоанна все больше 
влекло ко Христу, пока любовь к Господу не вытеснила из 
его сердца любовь к себе. Он позволил Христу преобразить 
его обидчивый, честолюбивый характер. Возрождающая 
сила Святого Духа обновила сердце Иоанна. Под действием 
любви Христовой в его характере произошли значительные 
перемены. Союз с Иисусом обязательно будет способство-
вать подобным результатам. Если Христос живет в сердце, 
человек меняется полностью. Дух Христа, Его любовь смяг-
чают и покоряют сердце, направляют помыслы и желания к 
Богу и небу.

После того как Христос вознесся на Небо, Его последо-
ватели продолжали ощущать Его присутствие. Он лично 
был с ними, исполненный света и любви. Иисус-Спаситель, 
Который ходил, говорил, молился, ободрял и утешал, был 
взят на Небо, когда на Его устах еще звучала весть мира.  
И когда Его окружило облако ангелов, в ушах Его учеников 
все еще звучали слова: «Се, Я с вами во все дни до скон-
чания века» (Мф. 28:20). Он вознесся на Небо в человече-
ском образе. Ученики Его знали, что Он находится перед 
престолом Божьим, оставаясь их Другом и Спасителем, 
что Его любовь к ним неизменна, что Он все так же пе-



73

чется о страждущем человечестве. Он указывает Отцу на 
Свои заслуги, на Свою драгоценную кровь, на Свои прон-
зенные руки и ноги, напоминая о том, какой ценой совер-
шено искупление людей. Они знали, что Он вознесся на 
Небо, чтобы приготовить им там место, и что Он придет 
снова и возьмет их к Себе.

Собравшись вместе после вознесения Христа, учени-
ки горели желанием вознести Отцу свои просьбы во имя  
Иисуса. Серьезно и с благоговением они преклонили ко-
лени для молитвы, повторяя данное им обещание: «О чем 
ни попросите Отца во имя Мое, даст вам. Доныне вы ни-
чего не просили во имя Мое; просите и получите, чтобы 
радость ваша была совершенна» (Ин. 16:23, 24). Они все 
выше и выше простирали руки веры, произнося слова, в 
которых содержался неопровержимый довод: «Христос 
(Иисус) умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и хо-
датайствует за нас» (Рим. 8:34). И в день Пятидесятницы 
к ним сошел Утешитель, о Котором Христос сказал: «Он... 
в вас будет». И при этом Он заметил: «Лучше для вас, 
чтобы Я пошел; ибо, если Я не пойду, Утешитель не при-
дет к вам; а если пойду, то пошлю Его к вам» (Ин. 14:17; 
16:7). Отныне Христос посредством Своего Духа должен 
был постоянно пребывать в сердцах Своих детей. Теперь 
они были ближе к Нему, чем тогда, когда Он пребывал с 
ними лично. От них исходили свет, любовь и сила живу-
щего в них Христа, так что люди, глядя на них, «удивля-
лись... между тем узнавали их, что они были с Иисусом»  
(Деян. 4:13).

Возрастание во Христе



74

Путь ко Христу

Сегодня Христос желает стать для Своих детей тем, кем 
Он был для первых учеников. Когда Иисус в последний раз 
молился в узком кругу Своих учеников, Он сказал: «Не о них 
же только молю, но и о верующих в Меня по слову их» (Ин. 
17:20).

Иисус молился о нас, чтобы мы были едины с Ним, как 
Он един с Отцом. Какой это великий союз! Спаситель ска-
зал о Себе: «Сын ничего не может творить Сам от Себя»  
(Ин. 5:19); «Отец, пребывающий во Мне, Он творит дела» (Ин. 
14:10). Следовательно, если Христос живет в нашем сердце, 
Он производит в нас «и хотение и действие по Своему благо-
волению» (Флп. 2:13). Мы будем трудиться, как Он трудился. 
В нас проявится тот же дух. Любя Его и пребывая в Нем, 
мы будем во всем уподобляться Тому, «Который есть глава 
Христос» (Еф. 4:15).



75

ГЛ
А

ВА
 9

НАША ЖИЗНЬ  
И ДЕЛА

Бог есть Источник жизни, света и радости 
для Вселенной. Словно солнечный свет и 

потоки живительной воды изливаются Его бла-
гословения на все Его творение. И когда Бог 
живет в сердцах людей, то и они будут изливать 
на других любовь и благословение. Наш Спаси-
тель находил радость в том, чтобы поднимать и 
спасать падших людей. Ради этого Он не доро-
жил Своей жизнью, претерпел крест, невзирая 
на позор. Ангелы также постоянно трудятся для 
счастья других. В этом они находят радость. 
Себялюбивые сердца считают унизительным 
для себя служить несчастным, тем, кто во всех 
отношениях, как по характеру, так и по поло-
жению, – ниже их. Но как раз это является де-
лом святых ангелов. Дух бескорыстной любви 
Христа наполняет собой все Небо и составляет 



76

Путь ко Христу

саму суть небесного блаженства. Это тот дух, которым 
будут обладать последователи Христа, и это тот труд, ко-
торый они будут совершать.

Если в нашем сердце живет любовь Христа, ее приятное 
благоухание невозможно скрыть от людей. Ее святое влия-
ние почувствуют все, с кем мы будем общаться. Дух Христа, 
пребывающий в нас, будет подобен источнику в пустыне, 
который освежает всех, вызывая у гибнущих желание пить 
воду жизни.

Любовь к Иисусу проявится в желании трудиться, как Он 
трудился для благословения и духовного подъема человече-
ства; она научит нас любви, нежности и сочувствию ко всем 
созданиям, о которых печется наш Небесный Отец.

Жизнь Спасителя на земле не была легкой, посвященной 
Самому Себе. Он настойчиво, неутомимо, усердно трудил-
ся для спасения погибающих людей. От яслей до Голгофы 
Он шел путем самоотречения, не уклоняясь от трудностей, 
изнурительных путешествий, утомительных забот и труда; 
Он говорил: «Сын Человеческий не для того пришел, чтобы 
Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для 
искупления многих» (Мф. 20:28). В этом была главная цель 
Его жизни. Все остальное было для Него второстепен-
ным, содействующим основному служению. И пищей, и пи-
тьем Его было исполнение воли Божьей и завершение Его 
дела. В неустанном труде Иисус забывал о Себе и Своих  
интересах.

Так и все те, кто причастен к благодати Христовой, будут 
готовы на любую жертву, чтобы люди, за которых Он умер, 



77

также могли принять этот небесный дар. Они будут делать 
все возможное для улучшения мира, в котором живут. Этот 
дух является подлинным свидетельством воистину совер-
шившегося обращения. Как только человек приходит ко 
Христу, в его сердце тотчас появляется желание всем рас-
сказать, какого драгоценного Друга он нашел в Иисусе. Спа-
сительная и освящающая истина не может остаться скрытой 
в душе. Если уж мы облечены в праведность Христа и испол-
нены радости пребывающего в нас Духа Его, мы не сможем 
молчать. Если мы вкусили и увидели, как благ Господь, то у 
нас будет что сказать другим. Подобно Филиппу, нашедше-
му Спасителя, мы приведем к Нему других. Мы постараемся 
представить им привлекательность Христа и невидимые ре-
альности грядущего мира. У нас проявится горячее жела-
ние идти стезей, по которой шел Иисус, и сказать окружаю-
щим: «Вот Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира»  
(Ин. 1:29).

Наше стремление нести счастье другим принесет благо-
словение и нам самим. Именно это подразумевал Бог, давая 
нам возможность принимать участие в Плане искупления. 
Он дал людям преимущество стать причастниками Боже-
ственного естества, чтобы они могли нести благословение 
ближним. Это самая высокая честь, самая великая радость, 
которыми Бог мог наделить людей. Все, участвующие в этом 
служении любви, будут ближе к своему Творцу.

Бог мог бы поручить небесным ангелам нести людям Его 
Евангелие и совершать служение любви. Он мог бы исполь-
зовать и другие средства для осуществления Своей цели. 

Наша жизнь и дела



78

Путь ко Христу

Однако в беспредельной любви Он избрал нас Его помощ-
никами. Мы можем трудиться со Христом и ангелами и раз-
делять их благословения и радость, мы можем духовно воз-
растать в этом самоотверженном служении.

Мы начинаем больше любить Христа, когда разделяем 
Его страдания. Каждый самоотверженный поступок для 
блага других делает нас более милосердными, все тес-
нее соединяет с Искупителем мира, Который, «будучи бо-
гат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились Его нищетою»  
(2 Кор. 8:9). Наша жизнь только тогда может быть подлин-
ным благословением для нас, когда мы совершаем дело, 
ради которого были сотворены. Когда вы будете трудиться 
так, как этого хочет от Своих учеников Христос, приобретая 
для Него души, вы ощутите необходимость в более глубоком 
духовном опыте, более глубоком понимании Божественных 
принципов. Вы будете алкать и жаждать праведности. Вы 
будете искать помощи у Бога, ваша вера укрепится, и душа 
будет напоена из колодезя спасения. Затруднения и испы-
тания, которые встретятся в жизни, побудят обратиться к 
Библии и молитве. Вы будете возрастать в благодати и по-
знании Христа, приобретая богатый духовный опыт.

Дух бескорыстного служения другим придает характеру 
человека твердость, постоянство и христоподобную при-
влекательность, приносит ему мир и счастье. Его стремле-
ния становятся более возвышенными, в сердце не остается 
места для лености и эгоизма. Люди, проявляющие подоб-
ным образом христианские добродетели, возрастут и станут 
сильными в служении Богу. Они приобретут ясное духовное 



79

видение, непоколебимую, возрастающую веру и все боль-
шую силу в молитве. Дух Божий влияет на их сердца, и Его 
Божественное прикосновение вызовет в душе святое созву-
чие. Все, кто посвящает себя бескорыстному труду для бла-
га других, совершают, несомненно, дело своего спасения.

Мы возрастаем в благодати только тогда, когда беско-
рыстно совершаем то дело, которое Христос возложил на 
нас, когда делаем все от нас зависящее, помогая и неся бла-
гословение людям, нуждающимся в нашей помощи. Сила 
обретается в труде; труд – это первое условие жизни. Тот, 
кто хочет поддерживать христианскую жизнь, пассивно при-
нимая благословения, посылаемые благодатью, ничего не 
делая для Христа, подобен человеку, стремящемуся жить и 
питаться не работая. В духовной жизни, как и в физическом 
мире, это всегда приводит к вырождению, упадку. Человек, 
который не желает пользоваться своими руками и ногами, 
вскоре потеряет всякую способность употреблять их. Так и 
христианин, который не использует данные ему Богом силы, 
не только не будет возрастать во Христе, но утратит и те 
силы, которые имел.

Церковь Христа – это предусмотренное Богом орудие для 
спасения людей. Ее задача – нести Евангелие всему миру. И 
обязанность эта возложена на всех христиан. Каждый в меру 
своих способностей и возможностей должен выполнять по-
ручение Спасителя. Открывшаяся нам любовь Христа делает 
нас должниками всех, кто Его не знает. Бог дал нам свет не 
только для нас самих, но также и для распространения его 
на других.

Наша жизнь и дела



80

Путь ко Христу

Если бы последователи Христа ясно понимали свои обя-
занности, то тысячи проповедовали бы Евангелие язычникам 
там, где сегодня этим занимается лишь какой-то один вест-
ник. А кто не мог бы лично участвовать в этом труде, поддер-
живал бы его своими средствами, сочувствием и молитвами. 
И в христианских странах было бы больше ревностного тру-
да для спасения душ.

Нам нет необходимости ехать в языческие страны и даже 
оставлять свой узкий семейный круг, если наш долг заклю-
чается в том, чтобы совершать там дело Христово. Мы мо-
жем делать это в семье, в церкви, среди людей, с которыми 
общаемся и работаем.

Наш Спаситель провел большую часть Своей земной 
жизни в мастерской плотника в Назарете, где Он прилежно 
трудился. Служащие ангелы сопровождали Владыку жиз-
ни, когда Он общался с земледельцами и тружениками, не  
узнанный и не прославленный ими. Он столь же верно ис-
полнял Свой долг, когда занимался Своим скромным ре-
меслом и когда исцелял больных или шел по бурным вол-
нам Галилейского моря. Так и мы можем жить и трудиться с 
Иисусом, выполняя самые скромные обязанности, занимая 
самое скромное положение. Апостол Павел писал: «В каком 
звании кто призван… в том каждый и оставайся пред Бо-
гом» (1 Кор. 7:24). Деловой человек может вести свои дела 
так, чтобы своей честностью прославить своего Господа. 
Если он – истинный последователь Христа, его религия про-
явится во всех его действиях, открывая людям дух Христа. 
В трудолюбивом и верном работнике может отражаться об-



81

раз Того, Кто трудился, выполняя самую скромную работу 
в то время, когда жил среди холмов Галилеи. Каждый, но-
сящий имя Христа, должен так трудиться, чтобы и другие, 
увидев его добрые дела, могли прославить своего Творца и 
Искупителя.

Некоторые, отказываясь служить Христу своими природ-
ными способностями, оправдывают себя тем, что другие об-
ладают большими дарованиями и преимуществами. Бытует 
мнение, что только те, которые обладают особыми таланта-
ми, призваны посвятить свои способности на служение Богу. 
Многие даже думают, что Бог наделил талантами только 
определенный, привилегированный класс людей, в отличие 
от тех, которые якобы не призваны участвовать в труде и, 
соответственно, получать награды за него. Но в притче о 
талантах так не сказано. Когда хозяин дома призвал своих 
слуг, он поручил каждому работу.

Наши самые скромные жизненные обязанности мы можем 
выполнять с любовью, «как для Господа» (Кол. 3:23). Если 
любовь Божья живет в нашем сердце, то она проявится и в 
жизни. Мы будем распространять вокруг себя Христово бла-
гоухание и оказывать на других благословенное, облагора-
живающее влияние.

Не нужно ждать особых поводов или чрезвычайных способ-
ностей, чтобы начать трудиться для Бога. Не беспокойтесь о 
том, что будет думать о вас этот мир. Если ваша повседнев-
ная жизнь свидетельствует в пользу чистоты и искренности 
вашей веры и люди убеждаются в том, что вы желаете при-
нести им пользу, ваши усилия не будут напрасными.

Наша жизнь и дела



82

Путь ко Христу

Самые смиренные и простые ученики Иисуса могут быть 
благословением для других. Они могут даже не осознавать, 
что делают что-то особенное, но их непроизвольное влия-
ние может вызвать потоки благословений, которые будут 
становиться все шире и глубже, хотя сами они могут и не 
знать о благословенных результатах своего влияния до дня 
окончательного воздаяния. Им и невдомек, что они совер-
шают что-то великое. Таким людям не нужно тревожить-
ся об успехе. Им следует спокойно идти вперед, добросо-
вестно совершая дело, порученное Божьим провидением. 
Тогда их жизнь не будет напрасной. Они будут все больше 
уподобляться Христу. Являясь соработниками Бога в этой 
жизни, они готовятся к более высокому труду и светлой ра-
дости жизни грядущей.



ГЛ
А

ВА
 1

0

83

ПОЗНАНИЕ  
БОГА

Многообразны пути, которыми Бог стремит-
ся открыть Себя нам и привести к обще-

нию с Собой. Природа непрестанно обращает-
ся к нашим чувствам. Любовь и слава Божья,  
явленные в делах Его рук, производят глубокое 
впечатление на человека с открытым сердцем. 
Внимательный слушатель услышит и поймет, что 
говорит ему Бог через явления природы. Зеле-
неющие поля, величественные деревья, почки и 
цветы, плывущие облака, слава небес, падающие 
капли дождя и журчащий ручеек – все это гово-
рит к нашим сердцам, призывая познакомиться 
с Тем, Кто все это сотворил.

Наш Спаситель объяснил Свои драгоценные 
истины, иллюстрируя их явлениями и картинами 
природы. Деревья, птицы, полевые цветы, холмы, 



84

Путь ко Христу

озера, прекрасные небеса, а также события повседневной 
жизни переплетаются со словами истины, чтобы люди могли 
потом вспоминать Его уроки среди суеты и хлопот трудовой 
жизни.

Бог желает, чтобы Его дети ценили Его дела и находили от-
раду в простой, спокойной красоте, которой Он наделил наш 
земной дом. Он любит все прекрасное, но красота характе-
ра для Него превыше внешней привлекательности. Он хочет, 
чтобы мы воспитывали в себе чистоту и простоту, которые 
так привлекают нас в цветах.

Если б мы только прислушались к творению Божьему, то 
восприняли бы уроки послушания и доверия. От звезд, кото-
рые из века в век движутся по незримому, предначертанному 
для них пути, до мельчайших атомов – все в природе пови-
нуется воле Творца. Бог заботится обо всем и содержит все, 
что Он сотворил. Тот, Кто управляет бесчисленными мира-
ми необъятной Вселенной, в то же самое время заботится о 
нуждах маленького серого воробышка, беззаботно поющего 
свою незатейливую песню.

Наш Небесный Отец нежно заботится о всех нас: Он видит, 
когда мы идем на работу, слышит, когда мы молимся. Его око 
над нами, когда мы ложимся спать и когда пробуждаемся. 
Ему известно, когда богач пирует в своем дворце, а бедняк 
собирает своих детей вокруг скудной трапезы. Бог знает о 
каждой пролитой слезе, и ни одна улыбка не остается не за-
меченной Им.

Если бы мы действительно верили этому, у нас исчезли 
бы все необоснованные беспокойства. В своей жизни мы не 



85

имели бы тех многих разочарований, которые имеем сегод-
ня. Потому что буквально все – большое или малое – мы пре-
давали бы в руки Бога, Который не может быть ни смущен, 
ни обременен никаким множеством забот. Тогда наша душа 
наслаждалась бы покоем, который столь много людей еще 
не познали.

Восхищаясь красотой земли, подумайте о грядущем мире, 
где не будет греха и смерти, где природа не будет более но-
сить на себе и тени проклятия. Представьте себе родину спа-
сенных и помните, что она будет прекраснее, чем может это 
себе представить самое смелое и живое воображение. Раз-
нообразные Божьи дары в природе являются лишь самым 
слабым отражением Его славы. Написано: «Не видел того 
глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, 
что приготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2:9).

Поэты и ученые могут многое сказать о природе, но толь-
ко христианин, признающий во всем этом творение рук Не-
бесного Отца, может по-настоящему наслаждаться красо-
той природы и наивысшим образом оценивать ее. Никто не 
может до конца оценить значение гор и долин, рек и морей, 
если не видит в этом выражение любви Бога к человеку.

Бог обращается к нам посредством Своего провидения 
и через влияние Своего Духа на наше сердце. Из всего, с 
чем мы встречаемся в нашей повседневной жизни, из пере-
мен, которые ежедневно происходят вокруг нас, можно из-
влечь ценные уроки, если только наши сердца открыты для 
их понимания. Прослеживая действие Божьего провидения, 
псалмопевец говорит: «Милости Господней полна земля» 

Познание Бога



86

Путь ко Христу

(Пс. 32:5). «Кто мудр, тот заметит сие, и уразумеет милость 
Господа» (Пс. 106:43).

Бог также обращается к нам через Свое Слово. В нем 
более ясно и полно раскрываются свойства Его характе-
ра, великое дело спасения и взаимоотношений с людьми. 
Здесь изложена история патриархов, пророков и других 
святых мужей древности. Они были людьми, подобными нам  
(см. Иак. 5:17). Мы видим, как, подобно нам, они падали ду-
хом и боролись с унынием; как и мы впадали в искушение и 
все же снова ободрялись и побеждали силой благодати Бо-
жьей. Читая о них, мы укрепляемся духом в нашем стрем-
лении к праведности. Когда мы узнаем об удивительных 
опытах, через которые они прошли, когда мы видим, каким 
светом, какой любовью, каким благословением они пользо-
вались, какие совершали дела через дарованную им благо-
дать, – тогда Тот же Дух, Который вдохновлял их, зажжет 
и в наших сердцах искру святой радости и желание быть 
подобными им по характеру, подобно им ходить с Богом.  
Иисус сказал о ветхозаветных Писаниях, и это тем более 
верно относительно Нового Завета: «они свидетельствуют о 
Мне» (Ин. 5:39), то есть об Искупителе, в Котором сосредо-
точены все наши надежды на вечную жизнь. Да, вся Библия 
говорит о Христе. Начиная с первого повествования о сотво-
рении мира – ибо «без Него ничто не начало быть, что нача-
ло быть», – до последнего обетования «Се, гряду скоро», мы 
читаем о Его делах и слышим Его голос (Ин. 1:3; Откр. 22:12). 
Если вы желаете познакомиться со Спасителем, исследуйте 
Священное Писание.



87

Пусть же слова Божьи наполнят ваше сердце. Это – живая 
вода, утоляющая жгучую жажду. Это – живой хлеб, сшедший 
с Небес. Иисус говорит: «Если не будете есть плоти Сына Че-
ловеческого и пить крови Его, то не будете иметь в себе жиз-
ни». Затем Он объяснил сказанное: «Слова, которые говорю 
Я вам, суть дух и жизнь» (Ин. 6:53, 63). Наше тело состоит 
из того, что мы едим и пьем. Происходящее в физическом 
мире наблюдается и в духовной жизни. То, над чем мы раз-
мышляем, дает нравственную опору и силу нашей духовной 
природе.

Искупление – это тайна, в которую желают проникнуть 
ангелы. Ее будут изучать и воспевать искупленные всю не-
скончаемую вечность. Разве это не заслуживает самого при-
стального и тщательного исследования уже сейчас? Беспре-
дельное милосердие и любовь Иисуса, жертва, принесенная 
ради нас, достойны самого серьезного и благоговейного 
размышления. Мы должны сосредоточить свое внимание 
на характере нашего дорогого Искупителя и Ходатая, глуб-
же задуматься и осмыслить цель Его миссии – спасти «лю-
дей Своих от грехов их». Если мы будем посвящать время 
размышлениям о небесных истинах, то наша вера и любовь 
укрепятся; наши молитвы будут все более приемлемыми для 
Бога, потому что они будут живыми и пылкими, все более 
исполненными веры и любви. Мы обретем большую уверен-
ность в Иисусе, мы будем ежедневно видеть Его силу, спаса-
ющую всех приходящих через Него к Отцу.

Размышляя о совершенстве Спасителя, мы возгораемся 
желанием обновиться и преобразиться, уподобившись Его 

Познание Бога



88

Путь ко Христу

чистому образу. В душе появляется жажда во всем следо-
вать Тому, Кем мы восхищаемся. Чем больше мы размыш-
ляем о Христе, тем больше стремимся рассказывать о Нем 
другим, свидетельствуя миру о Нем.

Библия написана не только для ученых, напротив, она 
предназначена для простых людей. Великие истины, необ-
ходимые для спасения, ясны как день. И никто не ошибется 
и не собьется с пути, если только не будет ставить свое соб-
ственное суждение выше ясно открытой воли Божьей.

Чтобы знать о том, чему учит Священное Писание, мы 
должны сами исследовать слова Божьи, вместо того чтобы 
полагаться на свидетельства других. Если мы предоставим 
другим думать за нас, наши духовные силы ослабеют, при-
тупятся. Благородные свойства ума могут настолько исто-
щиться, если они будут лишены возможности познавать до-
стойные, заслуживающие внимания темы, что человек утра-
тит способность воспринимать всю глубину Слова Божьего. 
И наоборот, наш ум укрепится, нам откроются удивительная 
красота и ценность Библии, если мы будем серьезно иссле-
довать взаимосвязи библейских тем, сравнивая один текст с 
другим, сопоставляя духовное с духовным.

Ничто так не укрепляет ум, как изучение Священного Пи-
сания. Никакая другая книга не обладает такой силой воз-
вышать мысли, оживлять разум, как Библия с ее глубокими, 
облагораживающими истинами. Если бы Слово Божье ис-
следовалось должным образом, люди бы имели широту ума, 
благородство характера и твердость в целях, которые так 
редко встречаются в наше время.



89

Беглое чтение Писаний приносит мало пользы. Можно 
прочитать Библию от начала до конца и все же не уразуметь 
всей ее красоты, не уловить глубины ее сокровенного смыс-
ла. Лучше изучать одно место Писания до тех пор, пока его 
содержание и значение не станут ясными и Божественный 
замысел спасения – понятным, чем бегло читать многие 
главы, не имея определенной цели и не извлекая для себя 
жизненно важных уроков. Пусть всегда ваша Библия будет 
с вами! При любой возможности читайте ее и старайтесь за-
поминать прочитанное. Даже идя по улице, вы можете про-
честь какой-то отрывок, поразмышлять над его содержани-
ем и таким образом закрепить его в памяти.

Без серьезного исследования Библии, без изучения ее с 
молитвой мы не можем обрести мудрости. Некоторые части 
Священного Писания настолько ясны, что их невозможно не 
понять. Но в других местах смысл не так очевиден, и с перво-
го прочтения не все воспринимается. Поэтому необходимо 
сравнивать один текст с другим. Тщательное исследование 
и молитвенное размышление будут щедро вознаграждены. 
Подобно рудокопу, который находит жилы драгоценного ме-
талла, скрытого под поверхностью земли, неутомимый ис-
следователь Слова Божьего в поисках скрытого сокровища 
находит истины величайшей ценности, недоступные для не-
внимательного искателя. Вдохновенные слова, если только 
они осмыслены и взвешены в сердце, будут подобны пото-
кам, текущим из Источника жизни.

Никогда не следует изучать Библию без молитвы. Прежде 
чем открыть ее страницы, мы должны просить о просвеще-

Познание Бога



90

Путь ко Христу

нии Святым Духом, и оно будет нам дано. Когда Нафанаил 
пришел к Иисусу, Спаситель сказал: «Вот подлинно израиль-
тянин, в котором нет лукавства». Нафанаил спросил: «Поче-
му Ты знаешь меня?» Иисус ответил: «Прежде нежели позвал 
тебя Филипп, когда ты был под смоковницею, Я видел тебя» 
(Ин. 1:47, 48). Иисус и сегодня видит нас, когда мы в уедине-
нии молимся Ему, просим себе прозрения, чтобы уразуметь, 
что есть истина. Ангелы из мира Света будут посланы к тем, 
кто в смирении сердца ищет Божественного руководства.

Дух Святой возвеличивает и прославляет Спасителя. Его 
дело заключается в том, чтобы открыть нам Христа, чисто-
ту Его праведности, величие спасения, которое мы имеем 
через Него. Иисус говорит: «От Моего возьмет и возвестит 
вам» (Ин. 16:14). Только Дух истины может научить Боже-
ственной истине. Как же должен быть дорог для Бога чело-
веческий род, если Он отдал Своего Сына на смерть ради 
нас и послал Своего Духа, чтобы Он непрестанно учил и 
вел нас!



ГЛ
А

ВА
 1

1

91

ПРЕИМУЩЕСТВО  
МОЛИТВЫ

Через природу и откровение, через Свое 
провидение и посредством влияния Своего 

Духа Бог обращается к нам. Но этого недоста-
точно. Мы также должны открывать Ему свое 
сердце. Дабы иметь духовную жизнь и силу, 
мы должны находиться в живом общении с на-
шим Небесным Отцом. Наши мысли могут быть 
обращены к Нему. Мы можем размышлять о 
Его делах, Его милосердии и благословениях, 
но это еще не будет общение с Ним в полном 
смысле слова. Чтобы войти в истинное общение 
с Богом, мы должны рассказывать Ему о нашей 
жизни.

В молитве мы открываем наше сердце Богу как 
Другу. Это необходимо не потому, что Богу неиз-
вестно, кто мы такие, но для того, чтобы помочь 



92

Путь ко Христу

нам принять Его. Молитва приближает не Бога к нам, а нас 
к Богу.

Находясь на земле, Иисус преподал Своим ученикам уроки 
молитвы. Он говорил им о необходимости открывать перед 
Богом свои повседневные нужды и возлагать на Него все 
свои заботы. Он обещал, что их молитвы будут услышаны. 
Это обещание относится также и к нам.

Сам Иисус, живя среди людей, часто молился. Он разделил 
наши нужды и слабости и, чтобы постоянно иметь новый за-
пас силы для служения и преодоления испытаний, обращал-
ся за помощью к Своему Небесному Отцу. Иисус – наш При-
мер во всем. Он стал нам Братом в наших немощах, Он был, 
«подобно нам, искушен во всем», но остался безгрешным, 
испытывая отвращение ко злу. В мире греха Он пережил ду-
шевные муки и борьбу. Он принял человеческую природу, и 
молитва для Него была необходимостью и преимуществом. 
Он находил утешение и радость в общении со Своим Отцом. 
И если Спаситель людей, Сын Божий, нуждался в молитве, 
насколько же больше мы, слабые, грешные, смертные суще-
ства, должны чувствовать нужду в ревностной и постоянной 
молитве!

Наш Небесный Отец готов излить на нас полноту Своих 
благословений. Мы имеем исключительную возможность не-
престанно пить из источника беспредельной любви. Не уди-
вительно ли, что мы так мало молимся! Бог охотно выслуши-
вает искреннюю молитву самого смиренного из Своих детей, 
но мы так часто нерасположены открыть Ему свои нужды. 
Что могут думать небесные ангелы при виде бедных, бес-



93

помощных людей, подверженных искушениям, когда сердце 
Божье в беспредельной любви готово дать им больше, чем 
они могут просить и желать, а они молятся так редко и имеют 
так мало веры? Ангелы с любовью служат Богу, им отрадно 
находиться в Его близости. Для них общение с Богом – ве-
личайшая радость. А между тем дети Земли, кому так нужна 
помощь, которую может дать только Бог, кажется, вполне 
довольствуются тем, что живут вне общения с Ним без света 
Его Духа.

Лукавый сгущает тьму над теми, кто пренебрегает молит-
вой. Искушения, нашептываемые врагом, влекут их ко греху. 
И все это происходит потому, что они пренебрегают преи-
муществом молитвы, данным им Богом. Почему же сыновья 
и дочери Божьи так неохотно молятся, если молитва – это 
ключ в руках веры, открывающий небесную сокровищницу, 
где хранятся безграничные возможности Всемогущего? Без 
бодрствования и неустанной молитвы нам грозит опасность 
стать беспечными и уклониться от истинного пути. Враг по-
стоянно препятствует нам на пути к престолу благодати. Он 
делает все со своей стороны, чтобы мы, пренебрегши мо-
литвой и верой, не получили благодать и силу преодолевать 
искушения.

Мы можем быть уверены в том, что, при известных усло-
виях, Бог слышит наши молитвы и отвечает на них. Одно 
из первых условий заключается в том, чтобы мы осознали 
свою нужду в Его помощи. Он обещал: «Ибо Я изолью воды 
на жаждущее и потоки на иссохшее» (Ис. 44:3). Кто алчет и 
жаждет праведности, кто всем сердцем стремится к Богу, 

Преимущество молитвы



94

Путь ко Христу

тот может быть уверен, что насытится. Божье благослове-
ние будет получено только тогда, когда сердце открыто для 
влияния Духа Святого.

Крайняя нужда, в которой мы находимся, является самым 
убедительным и красноречивым свидетельством в нашу 
пользу. Но мы должны сами обращаться к Господу, чтобы Он 
мог ответить на наши нужды. Он говорит: «Просите, и дано 
будет вам». «Тот, Который Сына Своего не пощадил, но пре-
дал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?» (Мф. 
7:7; Рим. 8:32).

Если мы вынашиваем беззаконие в нашем сердце, если 
мы привязаны к какому-нибудь греху, Господь не услышит 
наших молитв. Но молитва кающейся, сокрушенной души 
всегда будет принята. Когда мы исправим все известные 
нам несправедливости, мы можем верить: Бог ответит на 
наши прошения. Нам никогда не снискать благоволения 
Божьего собственными заслугами. Только заслуги Иисуса 
спасут нас, только Его Кровь очистит нас. Но мы должны 
придерживаться тех условий, при которых мы можем быть 
приняты.

Вера – еще одно из условий успешной молитвы. «Ибо на-
добно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищу-
щим Его воздает» (Евр. 11:6). Иисус сказал ученикам: «Все, 
чего ни будете просить в молитве, верьте, что получите, – и 
будет вам» (Мк. 11:24). Доверяем ли мы Его слову?

Это заверение не имеет предела. И верен Тот, Кто обе-
щал. Даже если мы не получим просимое сразу, все же 
должны верить, что Господь слышит нас и ответит на наши 



95

молитвы. Мы настолько склонны ошибаться и бываем так 
недальновидны, что иногда просим о том, что не принесет 
нам благословения. Поэтому любящий Небесный Отец, от-
вечая на наши молитвы, посылает нам лишь то, что служит 
к нашему наибольшему благу, то, чего мы сами пожелали 
бы, если бы, просвещенные свыше, могли видеть все так, 
как видит Он. Даже тогда, когда нам кажется, что на наши 
молитвы нет ответа, мы все равно должны полагаться на 
обетование, – ответ непременно будет дан в свое время, мы 
получим благословение, в котором более всего нуждаемся. 
Однако утверждать, что мы получим ответ именно в такое 
время и таким образом, как желаем, будет самонадеянно-
стью. Бог бесконечно мудр, чтобы ошибаться, и беспре-
дельно благ, чтобы лишить благословения тех, кто ходит 
непорочно. Поэтому не бойтесь доверять Ему, даже если 
не имеете немедленного ответа на ваши молитвы. Полагай-
тесь на Его верное обещание: «Просите, и дано будет вам»  
(Мф. 7:7, 8).

Если мы находимся под влиянием своих сомнений и стра-
хов или пытаемся понять то, чего не можем объяснить и 
что принимается верой, наши трудности лишь приумножат-
ся и увеличатся. Но если мы приходим к Богу, сознавая, 
что мы беспомощны и зависимы (какими являемся в дей-
ствительности), и со смирением и живой верой открываем 
наши нужды перед Тем, разум Которого безграничен, Кото-
рый видит все в Своем творении и управляет всем по Своей 
воле и слову, – Он услышит нашу мольбу и озарит Своим 
светом наши сердца. В искренней молитве мы приходим 

Преимущество молитвы



96

Путь ко Христу

в соприкосновение с разумом Безграничного. В то время 
мы, может быть, не имеем прямых доказательств, что наш 
Искупитель с любовью и сочувствием склонился над нами, 
тем не менее это именно так. Его рука простерта над нами 
в любви и нежной заботе, хотя мы можем и не чувствовать 
Его явного прикосновения.

Когда мы просим у Бога милости и благословения, то 
сами должны быть исполнены духа прощения и любви. 
Как можно молиться: «Прости нам долги наши, как и мы 
прощаем должникам нашим» (Мф. 6:12) – и в то же время 
лелеять дух непрощения? Если мы ожидаем, что Бог услы-
шит наши молитвы, то должны прощать другим таким же 
образом и в той же мере, в какой мы сами надеемся быть  
прощенными.

Настойчивость в молитве – важное условие для полу-
чения просимого. Мы должны непрестанно молиться для 
того, чтобы возрастать в вере и духовном опыте. «Будь-
те постоянны в молитве, бодрствуя в ней с благодарени-
ем» (Кол. 4:2). Апостол Петр увещевает верующих: «Будь-
те благоразумны и бодрствуйте в молитвах» (1 Пет. 4:7). 
Апостол Павел наставляет: «Всегда в молитве и прошении 
с благодарением открывайте свои желания пред Богом» 
(Флп. 4:6). «А вы, возлюбленные, – пишет апостол Иуда, – 
молясь Духом Святым, сохраняйте себя в любви Божией» 
(Иуд. 20, 21). Непрестанная молитва есть нерушимый союз 
души с Богом, благодаря которому жизнь от Бога влива-
ется в нашу жизнь, и мы радуем Его чистотой и святостью 
своей жизни.



97

Усердие в молитве является необходимостью. Приложи-
те все усилия, чтобы поддерживать общение с Иисусом. Ис-
пользуйте всякую возможность быть там, где обыкновенно 
возносятся молитвы. Те, кто действительно ищет общения 
с Богом, будут посещать молитвенные собрания и добросо-
вестно выполнять свои обязанности. Они будут полны же-
лания получить все возможные преимущества и будут ис-
пользовать всякую возможность быть там, где примут лучи 
небесного света.

Мы должны молиться в семейном кругу, но и не забывать о 
молитве в уединении: ибо она – жизнь для души. Невозмож-
но возрастать и укрепляться в благодати, пренебрегая уеди-
ненной молитвой. Одной лишь семейной или общественной 
молитвы недостаточно. Наедине с Богом откроем же свое 
сердце перед Его всевидящим оком. Молитва, совершае-
мая в уединении, должна быть услышана только Им. Ни одно 
любопытное ухо не должно слышать таких прошений. Нахо-
дясь наедине с Богом, молящийся свободен от постороннего 
влияния и суетного волнения. Спокойно, однако ревностно 
он будет взывать к Богу. Благотворным и постоянным будет 
влияние Того, Кто видит тайное и слышит молитву, возноси-
мую из глубины души. В простодушном доверии такой чело-
век общается с Богом и вбирает в себя лучи Божественного 
света, чтобы быть укрепленным и поддержанным в борьбе с 
сатаной. Наша сила – в Боге.

Молитесь в уединении и во время повседневных трудов и 
забот, чаще открывайте свое сердце перед Богом! Именно 
так Енох «ходил с Богом». Эти безмолвные молитвы, подоб-

Преимущество молитвы



98

Путь ко Христу

но фимиаму, поднимаются к престолу благодати. Сатана не 
в силах одолеть человека, сердце которого утверждено в 
Боге.

Обращаться в молитве к Богу уместно в любое время и на 
всяком месте. Ничто не может помешать нам открыть свои 
сердца в искренней молитве. Даже среди уличной толпы или 
занимаясь своим обычным делом, мы можем обращаться к 
Богу, прося Его о помощи и руководстве, как это делал Не-
емия в то самое время, когда излагал свою просьбу царю 
Артаксерксу. Поддерживать тесное общение с Богом можно 
везде. Дверь нашего сердца должна быть постоянно откры-
та с приглашением для Иисуса, чтобы Он мог войти и пребы-
вать в нашей душе как желанный небесный Гость.

Хотя нас может окружать порочная и разложившаяся сре-
да, нам незачем дышать ее вредными испарениями, ведь мы 
имеем возможность жить в чистой атмосфере Неба. Возно-
ся наши сердца в искренней молитве к Богу, мы можем со-
хранить себя от нечистых и худых мыслей. Люди, сердца ко-
торых открыты для влияния и благословений Божьих, будут 
жить в более святой атмосфере и иметь постоянное обще-
ние с Небом.

Нам необходимо лучше знать Иисуса и полнее представ-
лять себе ценность вечных реалий. «Благолепие святыни» 
должно наполнять сердца детей Божьих. Чтобы достичь это-
го, мы должны искать Божественного просвещения относи-
тельно небесных истин.

Да устремится сердце наше ввысь, к чистой небесной ат-
мосфере, которую Бог предлагает нам! Мы можем быть на-



99

столько близкими к Богу, что при всяком неожиданном ис-
пытании наши мысли будут обращаться к Нему так же есте-
ственно, как цветок обращается к солнцу.

Открывайте перед Богом свои нужды, радости и печали, 
свои заботы и опасения! Вы не утомите и не обремените 
Его этим. Тот, Который способен сосчитать каждый волос 
на вашей голове, не может быть безразличным к нуждам 
Своих детей. «Господь весьма милосерд и сострадателен» 
(Иак. 5:11).

Его любящее сердце трогают наши скорби. Он переживает 
вместе с нами, когда мы рассказываем Ему о них. Приходите 
к Нему со всем, что смущает и беспокоит вас. Никакая ноша 
не будет для Него слишком тяжелой: ведь Он держит миры и 
управляет Вселенной. Все, что касается нашего внутреннего 
мира, не может быть маловажным для Него. Нет ни одной 
главы в истории нашей жизни, которая была бы настолько 
запутанной, чтобы Он не мог ее прочесть; никакое наше не-
доразумение не может быть настолько трудным, чтобы Он не 
был в состоянии помочь. Никакое несчастье, которое может 
постигнуть малейшего из Его детей, никакая тревога, бес-
покоящая душу, любая радость, каждая искренняя молит-
ва – ничто не ускользает от взора нашего Небесного Отца,  
Который с участием откликается на все. «Он исцеляет сокру-
шенных сердцем, и врачует скорби их» (Пс. 146:3). Отношения 
между Богом и каждым человеком настолько определенны и 
полны, как будто этот человек является единственной душой 
на земле, о которой Он заботится и за которую отдал Своего 
возлюбленного Сына.

Преимущество молитвы



100

Путь ко Христу

Иисус сказал: «Будете просить во имя Мое, и не говорю 
вам, что Я буду просить Отца о вас: Ибо Сам Отец любит 
вас». «Я вас избрал... дабы, чего ни попросите от Отца во имя 
Мое, Он дал вам» (Ин. 16:26, 27; 15:16). Но молиться во имя 
Иисуса значит нечто большее, чем просто упоминать это имя 
в начале и в конце молитвы. Это значит молиться в согласии 
с волей и духом Иисуса, веря Его обещаниям, полагаясь на 
Его благодать и совершая Его дела.

Бог не требует, чтобы мы стали монахами или отшельни-
ками, чтобы мы удалились от людей с целью посвятить себя 
служению Ему. Нам следует жить так, как жил Христос: быть 
в труде и в молитве. Человек, который ничего не делает, а 
только молится, вскоре перестанет молиться или же его мо-
литвы будут совершаться только по привычке. Когда люди 
уклоняются от общественной жизни, от своих христианских 
обязанностей и от несения креста, когда они перестают при-
лежно трудиться для Господа, Который неустанно трудился 
для них, им не о чем больше молиться: у них пропадает вся-
кое стремление к служению. Их молитвы сосредоточивают-
ся на себе. Они не в состоянии молиться о нуждах человече-
ства, о созидании Царства Христова, о даровании им самим 
силы для служения.

Мы многого лишаемся, когда пренебрегаем возможно-
стью быть вместе для того, чтобы подкреплять и ободрять 
друг друга в служении Богу. Истины Его Слова утрачива-
ют свою силу и значимость для нас. Они больше не про-
свещают и не оживляют наши сердца своим освящающим 
влиянием, и мы духовно умираем. Мы слишком многое 



101

теряем, если не проявляем сочувствия друг к другу. Кто 
замыкается в самом себе, не выполняет то дело, которое 
Бог поручил ему. Надлежащее воспитание общественных 
элементов в нашей природе делает нас чуткими и внима-
тельными к другим, укрепляет нас в служении Богу. Если 
бы христиане, сходясь вместе, говорили друг с другом о 
любви Божьей и о драгоценных истинах искупления, они 
сами укреплялись бы духовно и могли благотворно влиять 
на других. Ежедневно мы можем все больше узнавать об 
Отце Небесном, получая новый опыт Его благодати, а это 
будет способствовать тому, что у нас пробудится желание 
говорить о Его любви. И когда мы будем так поступать, 
наши сердца будут согреты и ободрены. Если бы мы дума-
ли и говорили больше об Иисусе и меньше о себе, то гораз-
до полнее чувствовали бы Его присутствие.

Если бы мы вспоминали о Боге всякий раз, когда видим 
проявление Его заботы о нас, наши мысли были бы по-
стоянно сосредоточены на Нем, мы находили бы радость, 
рассказывая о Нем и прославляя Его. Мы говорим о на-
ших земных делах потому, что они интересуют нас. Мы го-
ворим о друзьях потому, что любим их и разделяем с ними 
наши радости и печали. Но мы имеем бесконечно больше 
причин любить Бога, чем наших земных друзей. Думать о 
Нем, говорить о Его благости, рассказывать о Его силе –  
должно было бы стать для нас самым естественным  
делом. Бог наделил нас щедрыми дарами не для того, что-
бы они поглощали наши мысли и овладевали сердцем на-
столько, чтобы у нас уже не оставалось ничего для Бога. 

Преимущество молитвы



102

Путь ко Христу

Наоборот, они должны постоянно напоминать нам о Нем и 
связывать нас узами любви и благодарности с небесным 
Подателем всех благ. Мы слишком много думаем о зем-
ном. Обратим же наш взор к открытой двери небесного 
Святилища, где свет славы Божьей сияет от лица Христа. 
Он «может всегда спасать приходящих чрез Него к Богу» 
(Евр. 7:25).

Будем же больше славить Бога «за милость Его и за чуд-
ные дела Его для сынов человеческих!» (Пс. 106:8). Наша мо-
литвенная жизнь не должна ограничиваться одними прось-
бами и ожиданием ответа на них. Не будем же постоянно  
думать только о своих нуждах и забывать о тех благодеяниях, 
которые мы получаем. Мы молимся так редко и так скупы в 
выражении благодарности! Мы постоянно получаем милость 
от Бога, но как мало благодарим Его, как мало славим Его за 
все, что Он сделал для нас!

В древности Бог давал повеление израильтянам, когда они 
собирались вместе для служения Ему: «И ешьте там пред 
Господом, Богом вашим, и веселитесь, вы и семейства ваши, 
о всем, что делалось руками вашими, чем благословил тебя 
Господь, Бог твой» (Втор. 12:7). Все, что делается во славу 
Божью, должно делаться с радостью, хвалебными гимнами 
и благодарностью, а не в печали и унынии.

Наш Бог – заботливый, милосердный Отец. Служение Ему 
мы не должны расценивать как тягостное, безрадостное 
дело. Мы должны находить удовольствие в том, чтобы по-
клоняться Господу и принимать участие в Его деле. Бог не 
хотел бы, чтобы Его дети, которым было дано столь вели-



103

кое спасение, относились бы к Нему так, как будто Он –  
взыскательный, требовательный Повелитель. Он – их наи-
лучший Друг. И когда они собираются на богослужения, Он 
хочет быть с ними, благословлять и утешать их, наполнять 
их сердца радостью и любовью. Господь желает, чтобы 
Его дети находили утешение в служении Ему, находя в нем 
больше удовольствия, нежели трудности. Он хочет, чтобы 
приходящие на место поклонения Ему могли унести драго-
ценные мысли о Его заботе и любви, чтобы они черпали в 
этом общении бодрость и силу для повседневного труда и, 
получив Его благодать, могли бы поступать честно и верно 
во всем.

Мы должны объединяться у подножия креста. Христос, 
притом распятый, должен стать темой наших размышлений 
и разговоров, источником радости. Нам следует помнить 
каждое благословение, полученное от Бога. И когда мы 
осознаем Его безграничную любовь, мы с готовностью от-
дадим все в те руки, которые были пригвождены ко кресту 
ради нас.

Душа возносится к небу на крыльях хвалы. В горних 
чертогах небожители поклоняются Богу с пением и музы-
кой, и когда мы возносим Ему благодарность из глубины 
наших сердец, мы присоединяемся к служению небесных 
воинств. «Кто приносит в жертву хвалу, тот чтит Бога» 
(Пс. 49:23). Предстанем же перед лицом нашего Творца 
со святой радостью, со «славословием и песнопением»  
(Ис. 51:3).

Преимущество молитвы



104

ГЛ
А

ВА
 1

2
КАК БЫТЬ  
С СОМНЕНИЯМИ

Многие, особенно те, кто только вступил на 
путь христианской жизни, бывают иногда 

мучимы сомнениями. В Библии есть немало та-
кого, что они не могут понять и объяснить, а са-
тана, пользуясь этим, старается поколебать их 
веру в Священное Писание как откровение от 
Бога. Такой человек спрашивает: «Как мне найти 
верный путь? Если Библия действительно есть 
Слово Божье, то как мне освободиться от моих 
сомнений и смущающих меня мыслей?»

Бог никогда не просил бы нас верить Ему, если 
бы не дал достаточно веских доказательств для 
утверждения нашей веры. Его существование, Его 
характер, истинность Его Слова основаны на сви-
детельствах, которые взывают к нашему разуму, и 
таких свидетельств достаточно. Однако Бог не ис-



105

ключил и возможности сомнения. Наша вера должна осно-
вываться на доказательствах, но таковыми вовсе не должны 
быть какие-то особые проявления. Ищущие сомнений всегда 
могут найти для них повод, но те, кто действительно желает 
знать истину, найдут достаточно доказательств, на которых 
можно основать свою веру.

Наш ограниченный ум не в состоянии полностью постичь 
характер или дела бесконечного Бога. Даже для самого 
проницательного и образованного человека это Святое Су-
щество всегда останется непостижимой тайной. «Можешь 
ли ты исследованием найти Бога? Можешь ли совершенно 
постигнуть Вседержителя? Он превыше небес, – что мо-
жешь сделать? глубже преисподней, – что можешь узнать?»  
(Иов 11:7, 8).

Апостол Павел восклицает: «О, бездна богатства и пре-
мудрости и ведения Божия! как непостижимы судьбы Его 
и неисследимы пути Его!» (Рим. 11:33). Хотя сказано, что 
«облако и мрак окрест Его; правда и суд – основание пре-
стола Его» (Пс. 96:2). Размышляя о Его заботе о нас и о 
побуждениях, которыми Он руководствуется, мы сможем 
увидеть неизреченную любовь и благодать, соединенные 
с Его безграничной силой. Мы можем понимать Его на-
мерения лишь в той мере, в какой это понимание служит 
для нашего блага. Все остальное мы должны доверить 
в руки Всемогущего Бога, сердце Которого исполнено  
любви к нам.

Слово Божье, равно как и характер его Божественного Ав-
тора, содержит тайны, которые люди никогда не смогут пол-

Как быть с сомнениями



106

Путь ко Христу

ностью постичь. Появление греха в мире, воплощение Хрис
та, воскрешение мертвых, возрождение и многое другое, 
описанное в Библии, являются тайной слишком глубокой, 
чтобы человеческий разум мог ее понять и объяснить. Но у 
нас нет причин сомневаться в Слове Божьем лишь только 
потому, что мы не можем уразуметь тайны Его провидения.  
В природе мы постоянно соприкасаемся с тайнами, в кото-
рые до конца не можем проникнуть. Простейшие формы жиз-
ни таят такие загадки, которые недоступны даже мудрейше-
му из философов. Повсюду мы видим чудеса, которые выше 
нашего понимания. Должны ли мы поэтому удивляться, что 
в духовном мире также есть тайны, которые мы не в силах 
объяснить? Вся сложность заключается лишь в слабости и 
ограниченности человеческого ума. Бог дал нам в Священ-
ном Писании достаточно доказательств Его Божественного 
происхождения.

Мы не должны сомневаться в Его Слове только потому, 
что не можем постичь все тайны Его провидения.

Апостол Петр говорит, что в Писании «…есть нечто не-
удобовразумительное, что невежды и неутвержденные, к 
собственной своей погибели, превращают», т. е., на со-
временном языке, извращают (2 Пет. 3:16). Сложные для 
понимания места Священного Писания используются скеп-
тиками в качестве доказательств против Библии, но имен-
но они являются веским доказательством того, что она –  
богодухновенна. Если бы Библия сообщала о Боге лишь то, 
что мы в состоянии понять, если бы ограниченный смерт-
ный ум мог постичь до конца Его величие и могущество, 



107

тогда она не носила бы на себе несомненной печати Боже-
ственного авторства. Именно ее величие и содержащиеся 
в ней тайны должны утверждать в нас веру в то, что она –  
Слово Божье.

Библия открывает истину в простых словах, вполне от-
вечая на нужды и чаяния человеческого сердца, что изум-
ляет и очаровывает самые образованные умы. В этой книге 
находят путь спасения также простые и необразованные.  
И все же эти просто изложенные истины говорят нам о та-
ких возвышенных, глубоких и необъятных темах, превос-
ходящих уровень человеческого понимания, что мы можем 
принимать их только потому, что они открыты Самим Бо-
гом. Божий План спасения показан так ясно, что покая-
ние перед Богом и вера в нашего Господа Иисуса Христа 
открываются нам как единственный путь к спасению. Но 
хотя эти истины доступны для понимания, за ними кроют-
ся тайны Его славы – тайны, которые не поддаются иссле-
дованию человеческим умом и в то же время наполняют 
неутомимого искателя истины благоговением и верой. Чем 
больше он исследует Библию, тем глубже становится его 
убеждение в том, что она является Словом живого Бога, 
и человеческий разум склоняется перед величием Боже-
ственного откровения.

Сознавая свою неспособность полностью понять вели-
кие библейские истины, мы тем самым признаем, что наш 
смертный ум не в силах охватить вечное, что человек с 
его ограниченными знаниями не может понять намерений 
Всеведущего.

Как быть с сомнениями



108

Путь ко Христу

Скептики и неверующие отрицают Слово Божье на том 
основании, что не могут постичь всех его тайн. Однако 
и не все, кто говорит, что верит в Библию, свободны от 
этой опасности. Апостол пишет: «Смотрите, братия, чтобы 
не было в ком из вас сердца лукавого и неверного, дабы 
вам не отступить от Бога живого» (Евр. 3:12). Хорошо, ког-
да человек исследует тщательно учение Библии и вника-
ет в «глубины Божии», насколько они открыты в Писании  
(1 Кор. 2:10). В то же время «сокрытое принадлежит Госпо-
ду, Богу нашему», а «открытое (принадлежит) нам» (Втор. 
29:29). Сатана стремится ослабить способность человече-
ского ума к исследованию, и гордость нередко проявляет 
себя при изучении библейских истин. Поэтому некоторые 
люди раздражаются и чувствуют себя побежденными, ког-
да не могут к своему удовлетворению объяснить каждое 
место в Писании. Им представляется слишком унизитель-
ным признать свою неспособность понимать вдохновен-
ные слова. Они не хотят с терпением ожидать того вре-
мени, когда Бог найдет нужным открыть им истину. Таким 
людям кажется, что они обладают достаточной мудростью 
для самостоятельного понимания Священных Писаний, но, 
не имея в этом успеха, они начинают опровергать автори-
тет этой Книги. Верно, что многие теории и религиозные 
учения признаются основанными на Библии, но в действи-
тельности они противоречат общему содержанию бого-
духновенного Писания. У многих это вызывает сомнения 
и недоумения. Но в этом повинно не Слово Божье, а его 
искажение людьми.



109

Если бы сотворенные Богом существа могли прийти к пол-
ному пониманию Бога и Его дел, то, однажды достигнув это-
го, они не имели бы возможности для дальнейших углубле-
ний в истину, для расширения познания, для развития ума 
и сердца. Бог более не являлся бы высшим Существом, а 
человек, придя к пределу знаний и достижений, перестал бы 
развиваться. Будем же благодарны Богу за то, что это не 
так. Он беспредельно велик. В Нем «сокрыты все сокровища 
премудрости и ведения» (Кол. 2:3), и всю вечность люди бу-
дут познавать, учиться и никогда не исчерпают сокровищ Его 
мудрости, благости и силы.

Бог желает, чтобы истины Его Слова открывались Его на-
роду уже теперь, в этой жизни. Такое познание можно при-
обрести только одним путем: через просвещение Святым 
Духом, Которым это Слово было дано. «Божьего никто не 
знает, кроме Духа Божия», «ибо Дух все проницает, и глуби-
ны Божии» (1 Кор. 2:10, 11), Спаситель обещал Своим после-
дователям: «Когда же приидет Он, Дух истины, то наставит 
вас на всякую истину... потому что от Моего возьмет и воз-
вестит вам» (Ин. 16:13, 14).

Бог желает, чтобы человек развивал свои умственные 
способности. Изучение Библии, как никакое другое занятие, 
может укрепить и возвысить наш ум. Однако следует осте-
регаться боготворить разум, так как он слаб и несоверше-
нен. Для правильного понимания Слова Божьего, даже са-
мых простых его истин, мы должны иметь простоту и веру 
маленького ребенка, готовность учиться и просить помощи 
Святого Духа. Сознание силы и мудрости Божьей, а также 

Как быть с сомнениями



110

Путь ко Христу

нашего бессилия постичь Его величие должно наполнить нас 
смирением. Нам следует открывать Его Слово со святым 
благоговением, как если бы мы непосредственно находились 
в Его присутствии. Приступая к чтению Библии, мы должны 
признать, что над нами есть Высший Авторитет: наша душа и 
ум должны склониться перед великим «Я есмь Сущий».

В Библии есть много мест, которые кажутся трудными 
и неясными для понимания, которые один только Бог мо-
жет открыть тому, кто ищет разумения. И без руководства 
Духа Святого мы будем всегда находиться в опасности ис-
кажать и превратно толковать Священное Писание. Иные 
люди читают Библию без пользы, а в некоторых случаях – 
себе во вред. Если Слово Божье открывают без благогове-
ния и молитвы, если мысли и чувства не направлены к Богу 
и не находятся в согласии с Его волей, нами овладевают 
сомнения. В таком случае само чтение Библии усиливает 
скептицизм. Мысли человека оказываются во власти злого 
духа, который внушает читающему неверное толкование. 
Если люди не стремятся быть в согласии с Богом в словах 
и действиях, то, как бы образованны они ни были, им угро-
жает опасность заблуждаться в понимании Писаний, и по
этому опасно доверять их объяснениям. Человек, ищущий 
в Писаниях противоречия, не имеет духовного видения. 
При своих извращенных взглядах он найдет много причин 
для сомнения и неверия в том, что в действительности про-
сто и ясно.

Как бы это ни скрывалось, но в большинстве случаев на-
стоящая причина сомнений и скептицизма – любовь к греху. 



111

Наставления и ограничения Слова Божьего неприемлемы 
для гордого, любящего грех сердца, и те, кто не хочет под-
чиниться его требованиям, готовы сомневаться в его авто-
ритете. Чтобы найти истину, мы должны иметь искреннее 
желание познать ее и повиноваться ей. Все, приступающие 
с таким духом к изучению Библии, найдут множество сви-
детельств, что она есть Слово Божье. Они смогут понять ее 
истины, которые умудрят их к спасению.

Христос сказал: «Кто хочет творить волю Его, тот узнает 
о сем учении, от Бога ли оно» (Ин. 7:17). Вместо того чтобы 
ставить Библию под сомнение и придираться к тому, что вам 
непонятно, обратите внимание на тот свет, который уже оза-
ряет вас, и вы получите еще больший свет. Силой благодати 
Христовой исполняйте каждую обязанность, уже открытую 
вашему пониманию, и обретете способность понимать и вы-
полнять то, в чем вы пока сомневаетесь.

Есть одно доказательство, понятное для всех, как об-
разованных, так и самых простых людей, – это свиде-
тельство личного опыта. Бог предлагает нам самим про-
верить подлинность Его Слова и верность Его обещаний. 
Он призывает нас: «Вкусите, и увидите, как благ Господь!» 
(Пс. 33:9). Не будем полагаться на слова других, нам сле-
дует самим вкусить. Он обещает: «Просите и получите» 
(Ин. 16:24), Его обещания будут исполнены. Они всегда 
сбывались, они не могут не исполниться. Когда мы при-
ближаемся к Иисусу и наслаждаемся полнотой Его люб-
ви, наши сомнения и духовная тьма исчезают во свете Его  
присутствия.

Как быть с сомнениями



112

Путь ко Христу

Апостол Павел пишет, что Бог избавил нас «от власти 
тьмы» и ввел «в Царство возлюбленного Сына Своего» 
(Кол. 1:13). И каждый, перешедший от смерти к жизни, 
«сим запечатлел, что Бог истинен» (Ин. 3:33). Он может 
засвидетельствовать: «Я нуждался в помощи – и нашел 
ее в Иисусе. Господь ответил на все мои нужды и утолил 
голод моей души. И теперь для меня Библия – это откро-
вение Иисуса Христа. Вы спрашиваете, почему я верю в  
Иисуса? – Потому что Он – мой Божественный Спаситель. 
Почему я верю Библии? Я понял, что она есть голос Бо-
жий, обращенный к моей душе». В самих себе мы можем 
найти подтверждение того, что Библия – истина, что Хрис
тос – Сын Божий. Мы знаем, что последуем не хитроспле-
тенным басням.

Апостол Петр призывает своих братьев возрастать «в 
благодати и познании Господа нашего и Спасителя Иисуса  
Христа» (2 Пет. 3:18). Народ Божий, возрастая в благо-
дати, обретает более ясное понимание Его Слова и учит-
ся видеть новый свет и новую красоту в его священных 
истинах. Так было во все века истории Церкви и так бу-
дет до конца. «Стезя праведных – как светило лучезар-
ное, которое более и более светлеет до полного дня»  
(Притч. 4:18).

Верой мы можем заглянуть в будущее, полагаясь на Бо-
жье обещание того, что возможности нашего ума возрас
тут, человеческие свойства соединятся с Божественными 
и все способности души будут пребывать в непосредствен-
ной связи с Источником света. Мы можем радоваться тому, 



113

что все смущающее нас в Божьем провидении тогда станет 
ясным, все трудно понимаемое тогда получит свое объясне-
ние. И там, где наш ограниченный разум видел только сму-
щение и несбывшиеся надежды, мы увидим совершенную, 
прекрасную гармонию. «Теперь мы видим как-бы сквозь ту-
склое стекло, гадателъно, тогда же лицом к лицу; теперь 
знаю я отчасти, а тогда познаю, подобно как я познан»  
(1 Кор. 13:12).

Как быть с сомнениями



114

ГЛ
А

ВА
 1

3
РАДОСТЬ  
В ГОСПОДЕ

Дети Божьи призваны быть представителями 
Христа, жизнь которых свидетельствует о 

Его доброте и милости. Как Иисус открыл нам 
истинный характер Отца, так и мы должны от-
крывать Христа тем, кто ничего не знает о Его 
нежной любви и сострадании. «Как Ты послал 
Меня в мир, – сказал Иисус, – так и Я послал их 
в мир». «Я в них, и Ты во Мне... да познает мир, 
что Ты послал Меня» (Ин. 17:18, 23). И апостол 
Павел писал ученикам Иисуса: «Вы показывае-
те собою, что вы – письмо Христово... узнавае-
мое и читаемое всеми человеками» (2 Кор. 3:2,3).  
В лице каждого из Своих детей Иисус посыла-
ет письмо этому миру. Если вы – последователь 
Христа, то в вашем лице Он посылает письмо 
в деревню, семью, на ту улицу, где вы живете. 



115

Иисус, живущий в вас, желает обратиться к сердцам тех, 
кто еще не знаком с Ним. Они, возможно, не читают Биб
лию или не слышат голос, который обращается к ним с ее 
страниц. Они не видят любви Божьей, явленной в делах 
рук Его. Но если вы – верный представитель Иисуса, то, 
может быть, через вас они будут приведены к некоторому 
пониманию Его милосердия и испытают побуждение лю-
бить Его и служить Ему.

Христиане уполномочены быть носителями света на пути к 
Небу. Они должны освещать мир тем светом, который полу-
чают от Христа. Их жизнь и характер должны давать людям 
правильное представление о Христе и Его служении.

Истинные последователи Христа сделают служение Ему 
привлекательным, каким оно и является на самом деле. 
Христиане, которые вынашивают в своей душе уныние и пе-
чаль, которые ропщут и жалуются, несут другим неправиль-
ное представление о Боге и христианской жизни. Они созда-
ют впечатление, будто Богу неугодно, чтобы Его дети были 
счастливы, и этим они ложно свидетельствуют о нашем Не-
бесном Отце.

Сатана торжествует, когда ему удается ввергнуть детей 
Божьих в неверие и отчаяние. Он злорадствует, когда ви-
дит, что мы не доверяем Богу и сомневаемся в Его готов-
ности и силе спасти нас. Он ликует, когда мы думаем, что 
провидение Господне причиняет нам вред. Сатана делает 
все, чтобы представить Господа немилосердным и безжа-
лостным. Он искажает истину и внушает людям ложные 
понятия о Боге. А мы, вместо того чтобы размышлять об 

Радость в Господе



116

Путь ко Христу

истине, о нашем Небесном Отце, слишком часто мыслен-
но останавливаемся на ложных представлениях сатаны и 
бесчестим Бога тем, что не доверяем Ему и ропщем на 
Него. Сатана постоянно стремится чем-то омрачить ре-
лигиозную жизнь. Он хочет, чтобы она казалась изнури-
тельной и трудной. И если христианин своей жизнью под-
тверждает такое представление о религии, то своим не-
верием он укрепляет ложь сатаны.

Многие, идущие по жизненному пути, слишком часто 
думают о своих ошибках, недостатках, разочарованиях. 
Сердца их наполнены печалью и унынием. Когда я была в 
Европе, одна сестра, терзаемая отчаянием, написала мне 
и просила утешить и ободрить ее. В ту же ночь после по-
лучения ее письма мне приснилось, что я была в саду и 
человек, который, казалось мне, был его хозяином, водил 
меня по его тропинкам. Я рвала цветы и наслаждалась их 
благоуханием, в то время как эта сестра, шедшая рядом, 
обратила мое внимание на колючки, которые мешали ей 
идти. Она жаловалась и роптала. Она не шла по дорож-
ке сада вслед за проводником, но ходила среди колючек 
и терновника. «Как жаль, что этот прекрасный сад обе-
зображен терновником», – горевала она. Тогда проводник 
сказал ей: «Оставьте эти колючки, вы только поранитесь о 
них. Собирайте розы, лилии и гвоздики».

Разве в вашей жизни не было светлых радостных мгно-
вений, когда ваше сердце восторженно билось под воз-
действием Духа Божьего? Оглядываясь назад и вспоми-
ная пережитое, неужели вы не сможете найти нечто при-



117

ятное? Разве обетования Божьи, подобно душистым цве-
там, не растут вдоль вашего пути? Неужели вы не хотите, 
чтобы их красота и благоухание наполнили ваше сердце 
радостью?

Шипы и колючки будут причинять вам лишь раны и боль.  
И если вы рвете их и предлагаете другим, то вы не только 
сами пренебрегаете милостью Божьей, но мешаете другим 
идти тропой жизни.

Неразумно хранить в своей памяти неприятные воспо-
минания прошлого, наши грехи, разочарования, все время 
говорить о них, оплакивать их, пока уныние не одолеет нас 
совершенно. Унывающий человек объят мраком, он препят-
ствует свету Божьему проникнуть в его душу и бросает тень 
на путь других.

Благодарите Бога за светлые минуты, которые Он по-
дарил нам. Будем же в своей памяти связывать воедино 
все доказательства Его любви, чтобы постоянно взирать 
на них. Будем думать о Сыне Божьем, Который оставил 
престол Своего Отца и сокрыл Свою Божественность в 
человеческом естестве, чтобы спасти человека от силы 
сатаны; думать о Его победе, одержанной для нас и от-
крывшей Небеса, чтобы люди имели возможность верой 
увидеть Царство славы Божьей. Вспомним о падшем че-
ловечестве, спасенном из бездны погибели, куда вверг 
его грех, и вновь приведенном в согласие с Предвечным 
Богом, и о том, что все, выдержавшие Божественное ис-
пытание через веру в Искупителя, оказываются облечен-
ными в праведность Христа и восхищенными к Его пре-

Радость в Господе



118

Путь ко Христу

столу, – вот те истины, над которыми Бог приглашает нас 
размышлять.

Сомневаясь в любви Божьей и не доверяя Его обещани-
ям, мы бесчестим Его и огорчаем Святого Духа. Как чув-
ствовала бы себя мать, если бы ее дети постоянно жало-
вались на то, что она не желает им добра, тогда как она 
всеми силами заботится об их интересах и живет для их 
счастья? Если бы они сомневались в ее любви, это ранило 
бы ее сердце. Как чувствовал бы себя любой человек, если 
бы его дети так относились к нему? Что может думать о нас 
наш Небесный Отец, когда мы не доверяем Его любви, –  
любви, которая побудила Его отдать Своего Единородно-
го Сына, чтобы мы могли получить жизнь? Апостол пишет: 
«Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за 
всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?» (Рим. 8:32).  
И все же очень многие, если не словом, то делом, говорят: 
«Господь не предназначил это для меня. Возможно, Он лю-
бит других, но не меня».

Все это только вредит нашей душе, потому что каждое 
слово сомнения навлекает на нас искушения сатаны и ут-
верждает в нас склонность к маловерию, огорчает ангелов, 
и они вынуждены удаляться от нас. Когда сатана искушает 
вас, не произносите ни слова сомнения или уныния. Если же 
вы будете слушать его нашептывания, то ваш ум наполнится 
недоверием и возмущением. Говоря об этом другим, вы не 
только вредите себе, но и сеете в сознании окружающих вас 
людей семя, которое прорастет и принесет горький плод в их 
жизни. Влияние ваших слов может оказаться непоправимым 



119

и губительным для них. Вы, возможно, перенесете искуше-
ние и выпутаетесь из сетей сатаны, но другие, поколебавши-
еся под вашим влиянием, может быть, не смогут избавиться 
от неверия, посеянного вами. Поэтому так важно говорить 
лишь о том, что дает духовную силу и жизнь!

Ангелы внимательно вслушиваются в то свидетельство о 
своем небесном Учителе, которое вы несете миру. Будем 
же больше говорить о Том, Кто «всегда жив, чтобы ходатай-
ствовать» за нас перед Отцом. Когда вы приветствуете дру-
га, пусть ваше сердце и уста будут полны хвалы Богу. Это 
привлечет его мысли к Иисусу.

Все люди встречают испытания, печали, которые тяжело 
переносить, искушения, которым трудно противостоять. Не 
несите ваши скорби смертным людям, но поведайте о них 
Богу в молитве. Возьмите за правило никогда не высказы-
вать ни единого слова сомнения или уныния. Ваши слова 
надежды и ободрения могут сделать многое, озаряя жизнь 
других и подкрепляя их силы.

Многие мужественные души бывают тяжело подавлены 
искушением. Они почти готовы сдаться в борьбе со сво-
им «я» и с силами зла. Не лишайте уверенности таковых в 
их тяжелой борьбе, поддержите их ободряющими словами 
надежды, дабы они не уклонились от своего пути. И тог-
да свет Христов будет исходить от вас. «Никто из нас не 
живет для себя» (Рим. 14:7). Наше влияние, о котором мы 
даже не подозреваем, может ободрить и укрепить других 
или, напротив, привести их в уныние и удалить от Христа и 
истины.

Радость в Господе



120

Путь ко Христу

Многие люди имеют неправильное представление о харак-
тере и жизни Христа. Они думают, что Христос был лишен 
сердечной теплоты и жизнерадостности, что Он был суров, 
строг и печален. И поэтому часто христианская жизнь неко-
торых бывает окрашена мрачными тонами.

Часто говорят, что Иисус плакал, и неизвестно, улыбал-
ся ли Он когда-нибудь. Наш Спаситель действительно был 
«Мужем скорбей, изведавшим болезни». Он открывал Свое 
сердце для всех горестей людских. Но хотя Его жизнь и была 
полной самоотречения и обремененной болью и заботами, 
дух Его не был подавлен. Его лицо не выражало скорби или 
недовольства, но всегда свидетельствовало о внутреннем 
спокойствии. Сердце Иисуса было источником жизни, и куда 
бы Он ни приходил, всегда приносил с Собой покой и мир, 
радость и счастье.

Спаситель был всегда серьезным и целеустремленным, 
но никогда не был мрачным и угрюмым. Жизнь Его последо-
вателей будет отмечена целенаправленностью и наполнена 
глубоким сознанием личной ответственности. Легкомыслие 
исчезнет, не будет буйного веселья и грубых шуток. Религия 
Иисуса приносит мир, который подобен реке. Она не гасит 
света радости, не подавляет веселого настроения и не наво-
дит тень на счастливое, улыбающееся лицо. Христос пришел 
не для того, чтобы Ему служили, но чтобы послужить другим; 
и если Его любовь царит в сердце, то мы будем следовать 
Его примеру.

Если мы будем постоянно думать о недобрых или неспра-
ведливых поступках других, то не сможем любить их так, как 



121

Христос возлюбил нас. Но когда наши мысли сосредоточе-
ны на чудесной любви и сострадании Христа к нам, мы смо-
жем проявлять тот же дух в своем отношении к ближним. Мы 
должны любить и уважать друг друга независимо от ошибок 
и недостатков, которые мы не можем не замечать. Необхо-
димо развивать в себе смирение и скромность и воспитывать 
в себе терпеливое и снисходительное отношение к ошибкам 
других. Это уничтожит в нас мелочное себялюбие и сделает 
нас великодушными и благожелательными.

Псалмопевец пишет: «Уповай на Господа, и делай добро; 
живи на земле, и храни истину» (Пс. 36:3). «Уповай на Гос
пода!» Каждый новый день приносит свои тяготы, заботы и 
трудности. Встречаясь вместе, мы больше всего говорим 
друг с другом о наших затруднениях и испытаниях. Сколько 
ненужных тревог одолевает нас! Сколько страхов и беспо-
койства вторгается в нашу жизнь! И они настолько подавля-
ют нас, что мы совершенно теряем из вида сострадающего 
любящего Спасителя, готового слышать наши просьбы и по-
слать помощь в трудное для нас время.

Некоторые люди живут в постоянном страхе и суете.  
А между тем они каждый день окружены очевидными до-
казательствами Божьей любви, пользуются обильными да-
рами Его провидения, но не замечают Его благословений. 
Их мысли постоянно сосредоточены на различных непри-
ятностях, которые, по их мнению, грозят им в будущем, или 
на каком-то действительном, но, фактически, незначитель-
ном затруднении, которое настолько ослепляет их, что они 
перестают видеть то многое, за что должны были бы благо-

Радость в Господе



122

Путь ко Христу

дарить Господа. Трудности, с которыми они сталкиваются, 
не приближают их к Богу – единственному Источнику помо-
щи – а, наоборот, удаляют от Него, вызывая беспокойство 
и ропот.

Можем ли мы проявлять такое неверие? Почему мы так 
неблагодарны и так недоверчивы? Ведь Иисус – наш Друг, 
и все Небо заинтересовано в нашем благополучии! Не да-
дим же суете и тревогам повседневной жизни будоражить 
наш ум и волновать сердце! В противном случае у нас 
всегда будут причины для раздражения и смятения. Мы не 
должны пребывать в такой озабоченности, которая только 
смущает и обременяет нас и вовсе не помогает переносить 
испытания.

Может быть, вас постигают неудачи в житейских делах 
и вам грозят потери, а будущее представляется мрачным 
и бесперспективным? Не падайте духом! Возложите свои 
заботы на Бога и оставайтесь спокойными и бодрыми! Про-
сите у Бога мудрости, чтобы управлять своими делами бла-
горазумно и избежать потерь и бед! Делайте все завися-
щее от вас, чтобы достигнуть положительных результатов.  
Иисус обещал Свою помощь, но и мы со своей стороны 
должны прилагать усилия. И если вы вполне доверились 
вашему Помощнику и сделали все, что могли, – смело смо-
трите в будущее!

Воля Божья состоит не в том, чтобы Его дети были обре-
менены заботами. Однако наш Господь не обманывает нас. 
Он не говорит нам: «Не бойся. На твоем пути опасности нет». 
Потому что Он знает, что есть и опасности, и испытания. Он 



123

прямо говорит нам об этом. Бог не берет Свой народ из мира 
греха и зла, но указывает нам на безопасное убежище. Иисус 
молился за Своих учеников: «Не молю, чтобы Ты взял их из 
мира, но чтобы сохранил их от зла» (Ин. 17:15). «В мире буде-
те иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир» (Ин. 16:33), –  
говорил Он ученикам.

В Нагорной проповеди Христос преподал Своим учени-
кам урок о необходимости уповать на Бога. Эти наставле-
ния были предназначены для того, чтобы ободрять детей 
Божьих во все времена. Они и сегодня содержат для нас 
столь обильные поучения и утешения. Спаситель обра-
щал внимание Своих последователей на птиц небесных, 
которые беззаботно поют свою радостную песнь. И хотя 
они не сеют, не жнут, Отец Небесный удовлетворяет их 
нужды. Далее Спаситель спрашивает: «Вы не гораздо ли 
лучше их?» (Мф. 6:26). Великий Бог заботится о людях и 
животных, отверзает Свою руку и удовлетворяет нужды 
Своих созданий. Птицы небесные не оставлены без Его 
внимания. Он не кладет им пищу прямо в клюв, но пред-
усмотрел все необходимое для их существования. Они 
должны собирать зерна, которые Он рассыпал для них. 
Они должны заготавливать строительный материал для 
своих маленьких гнезд и кормить своих птенцов. С весе-
лым пением они совершают свой труд, потому что «Отец 
ваш Небесный питает их». А «вы не гораздо ли лучше их?» 
Вы, способные мыслить и сознательно поклоняться Богу, 
не гораздо ли ценнее птиц? Неужели наш Творец и Хра-
нитель, создавший нас по Своему Божественному образу, 

Радость в Господе



124

Путь ко Христу

не позаботится о наших нуждах, если только мы полага-
емся на Него?

Христос обратил внимание Своих учеников на обильно 
растущие повсюду полевые цветы с их очевидной красотой, 
которой Небесный Отец наделил их в знак Своей любви к 
человеку. Он сказал: «Посмотрите на полевые лилии, как 
они растут» (Мф. 6:28). Простая прелесть живых цветов да-
леко превосходит великолепие, с которым одевался Соло-
мон. Самый ослепительный наряд, созданный человеческим 
искусством, не может сравниться с естественной сияющей 
красотой созданных Богом цветов. Иисус спрашивает: «Если 
же траву полевую, которая сегодня есть, а завтра будет бро-
шена в печь, Бог так одевает, кольми паче вас, маловеры!» 
(Мф. 6:30). Как нежны и разнообразны краски, которыми 
Бог, Небесный Художник, украшает цветы, увядающие за 
день! Насколько же больше Он заботится о тех, кто сотво-
рен по Его собственному образу? Эти слова Христа порица-
ют беспокойство, замешательство и сомнения маловерного  
сердца.

Господь желает видеть Своих сыновей и дочерей счаст-
ливыми, исполненными мира и послушания. Иисус говорит: 
«Мир Мой даю вам: не так, как мир дает, Я даю вам. Да не 
смущается сердце ваше и да не устрашается» (Ин. 14:27). 
«Сие сказал Я вам, да радость Моя в вас пребудет и радость 
ваша будет совершенна» (Ин. 15:11).

Счастье, к которому стремятся из корыстных побуждений, 
отказываясь от исполнения долга, не может быть долговеч-
ным и прочным. Оно быстро проходит, а человек, искавший 



125

его, остается в одиночестве и печали. Служение Богу при-
носит радость и удовлетворение. Христианин не живет в 
неопределенности. Он не подвержен ненужным горестям и 
разочарованиям. Даже если мы не наслаждаемся удоволь-
ствиями в этой жизни, мы можем радоваться в ожидании 
жизни грядущей.

Уже здесь, на земле, христианин может испытывать ра-
дость общения со Христом, наслаждаться светом Его люб-
ви, постоянно утешаться Его присутствием. С каждым ша-
гом нашей жизни мы можем становиться ближе к Иисусу, 
обретать более глубокий опыт в познании Его любви и при-
ближаться к славной и мирной Отчизне. Поэтому не будем 
оставлять упования нашего, но, как никогда раньше, испол-
нимся твердой уверенности: «До сего места помог нам Гос
подь» (1 Цар. 7:12) – и будет помогать до конца. Посмотрим 
назад, в прошлое, на те памятные вехи, напоминающие о 
том, что сделал Господь, чтобы утешить нас и спасти от руки 
губителя. Будем помнить о всех милостях, проявленных к 
нам  Богом; о слезах, которые Он осушил; боли, которую 
Он унял; беспокойствах и тревогах, которые Он рассеял; 
нуждах, которые Он восполнил; благословениях, которыми 
Он осыпал нас. Таким образом мы укрепимся силой, чтобы 
пройти оставшийся путь.

Мы не можем не думать о трудностях, ожидающих нас 
в грядущей борьбе. Но, оглядываясь в прошлое и взи-
рая на будущее, мы можем сказать: «До сего места помог 
нам Господь»! «Как дни твои, будет умножаться сила твоя»  
(Втор. 33:25, Библия короля Якова).  Нас не постигнет испы-

Радость в Господе



126

Путь ко Христу

тание большее, чем силы, данные нам для его преодоления. 
Поэтому будем трудиться каждый на своем месте, веря: что 
бы ни случилось, нам будет дана сила, соразмерная постиг-
шему нас испытанию.

Вскоре откроются небесные врата для Божьих детей и из 
уст Царя славы они услышат благословение, которое подоб-
но звукам восхитительной музыки: «Приидите, благословен-
ные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от 
создания мира» (Мф. 25:34).

Тогда искупленные будут радушно приняты в обители, 
которые Иисус приготовил для них. Их новые сограждане 
будут отличаться от тех порочных, которые окружали их 
на грешной земле: лжецов, идолопоклонников, нечистых, 
неверующих. Спасенные будут общаться с теми, кто по-
бедил сатану и силой Божественной благодати достиг со-
вершенства характера. Каждая греховная наклонность, 
всякое несовершенство, которое теперь причиняет им 
страдания, будет удалено кровью Христа. Они окажутся 
наделенными Его славным сиянием, превосходящим яр-
кость солнца. В них воссияет нравственная красота и со-
вершенство Христова характера, затмевающие внешнее 
великолепие. Как безгрешные существа, они будут стоять 
перед великим Божьим престолом, разделяя величие и 
преимущества ангелов.

Взирая на славное наследие, которое ожидает его, «ка-
кой выкуп даст человек за душу свою?» (Мк. 8:37). Он мо-
жет быть бедным, однако владеть таким внутренним бо-
гатством и достоинством, которыми мир никогда не может 



127

его наделить. Душа, искупленная и очищенная от греха, 
посвятившая все свои благородные силы служению Богу, 
бесценна. И все Небо в присутствии Бога и святых ангелов 
радуется о каждой искупленной душе радостью, которая 
выражается в священных песнях величайшего триумфа.

Радость в Господе



Эллен Уайт 
Путь ко Христу

Директор издательства Василий Джулай 
Главный редактор Лариса Качмар 

Корректура Людмила Шаповал 
Дизайнер обложки Татьяна Романко 

Компьютерная верстка Татьяна Романко 
Ответственная за печать Тамара Грицюк

Формат 84х108’/32. Бумага офсетная. Печать офсетная.
Подписано к печати 25.10.2021 г.  

Гарнитура Хельветика. Тираж 10 000 экз.

Издательство «Джерело життя» 04107,  
г. Киев, ул. Лукьяновская, 9/10-А,

тел. (044) 425-69-06, факс 467-50-64,  
е-mаil: dzherelo@ukr.пеt

bookson.com.ua


