Семинар 15 (Б)
Герменевтика трудов Эллен Уайт
Самюэль Корантенг-Пипим, доктор богословия.

(ПРОШУ ЕГО НЕ ПОДАВАТЬ КАК АВТОРА СТАТЬИ, ПОСКОЛЬКУ ОН ИСКЛЮЧЕН ИЗ ЦЕРКВИ. СТАТЬЮ ДАТЬ БЕЗ АВТОРСТВА)
Что Дух пророчества значит для нас? Как нам правильно интерпретировать его?
Эллен Уайт является одной их самых переводимых авторов современности, книги которой переведены на более, чем 150 языков мира.  

К концу семидесятилетнего служения Эллен Уайт ее литературные труды составили около 100 000 страниц и 25 миллионам слов. Они освещают широкий спектр тем: духовность, богословие, образование, здоровье, семья и т.д. Огромное количество материалов на эти темы сохраняется в виде писем, дневников, интервью, проповедей, рукописей, журнальных статей, брошюр и изданных книг. Объем и качество работ Эллен Уайт позволили бы ей опубликовать около 250 докторских диссертаций по 400 страниц каждая!
Но она была не просто плодовитым автором. В то время как мир только сейчас начинает ценить ее глубокие духовные и практические знания, адвентисты седьмого дня на протяжении всей истории своего существования видели в ней человека, получившего истинный дар пророчества. Они называют ее труды «Даром пророчества» или «Свидетельствами».
В последнее время, однако, наши либеральные богословы, поднимая вопрос об ее трудах, все чаще ставят под сомнение их связь с Библией. И на протяжении всей нашей истории существовали группы верующих, которые неверно толковали ее произведения. Эти и другие факторы иногда вносили путаницу в умы членов церкви относительно трудов Эллен Уайт [2]. Мы рассмотрим несколько ключевых вопросов, касающихся ее трудов, и предложим некоторые принципы их интерпретации.
А. Ключевые вопросы.
Что такое Дар пророчества? 
Книга Откровение учит, что Божья Церковь остатка соблюдает «заповеди Божии» и имеет «свидетельство Иисуса Христа» (Откр. 12:17). В одной из последующих глав этой книги мы читаем, что «свидетельство Иисусово есть дух пророчества» (19:10, курсив автора).
Апостол Павел также использует такой язык, используя фразы «свидетельство Христово», «свидетельство Божие», и «Свидетельство нашего Господа» (1 Кор 1:6; 2:1; 2 Тим. 1:8). Аналогичным образом, пророк Ветхого Завета Исаия использует выражение «закон и откровение» (Ис. 8:19-20) при обращении к наставлениям, данным Божьим истинным пророкам в прежние времена.
Таким образом, для адвентистов седьмого дня ссылка на «заповеди Божии и свидетельство Иисуса Христа» (Откр. 12:17; ср. Откр. 20:4) говорит о том, что Божий народ последнего времени будет характеризоваться соблюдением Божьих заповедей (всех десяти, в том числе четвертой заповеди о седьмом дне, субботе) и наличием свидетельства Иисуса, то есть вечного Евангелия, данного через Божьих истинных пророков (в том числе Эллен Уайт). Таким образом, 17-й пункт наших фундаментальных пунктов вероучения гласит: «Одним из даров Святого Духа является пророчество. Этот дар является отличительным признаком Церкви Остатка, который проявился в служении Эллен Г. Уайт».
Но некоторые утверждают, что мы не должны сравнивать «свидетельство Иисуса» или с трудами Эллен Уайт. Мы действительно не должны думать, что этот термин и ему подобные относятся только к миссис Уайт и ее работе. Термин «свидетельство Иисуса» может быть использован законно для всех видов обучения, поощрения и исправления, провозглашенных через избранных посланников Божьих, Его пророков (см. соответствующие стихи в Откр.1:2, 9; 6: 9; 12:17; 19:10 и 22:16).

Поскольку дар пророчества является отличительным признаком Церкви остатка последнего времени (Откр. 12:17) и поскольку мы считаем, что этот дар проявился в служении Эллен Уайт, Церковь Адвентистов седьмого дня воспринимает ее труды как Дар Пророчества или Свидетельства, подобно тому, как принимаются все богодухновенные сообщения. Таким образом, 17-й пункт наших фундаментальных пунктов вероучения отмечает: «Ее труды, как вестницы Господа, являются непрерывным и авторитетным источником истины, которые обеспечивают Церковь заботой, руководством, наставлением и обличением. Они также ясно дают понять, что Библия является стандартом, по которому должны проверяться всякое учение и опыт (Иоил. 2:28, 29; Деян. 2:14-21; Евр 1:1-3; Откр. 12:17; 19:10)».
Если мы принимаем другие дары Духа, мы также должны принять дар пророчества. На самом деле, как мы уже отмечали, Библия определяет этот дар как одну из определяющих характеристик Церкви последнего времени.

Должны ли все адвентисты верить в Дар пророчества?
Да, конечно! Библия говорит, что мы должны принимать Дар Пророчества. В 1-м Послании к Фессалоникийцам, 5:20, 21 говорится: «Пророчества не уничижайте. Все испытывайте, хорошего держитесь». 1-е Послание к Коринфянам, 12 также говорит, что в церкви есть много даров, в том числе дар пророчества. Все эти дары будут присутствовать в церкви, пока не придет Иисус (Еф. 4:7-13). Всякий раз, когда Бог дает дар Своим детям, они должны с уважением принять его.
Более того, вера в Дар Пророчества является одним из основных пунктов вероучения (собрания доктрин, определяющих нас как церковь) аАдвентистов седьмого дня. Поэтому, прежде чем человек примет крещение, важно тщательно подготовить его к этому: он должен осознавать все 28 пунктов вероучения, в том числе учение о Даре Пророчества. 
Адвентисты седьмого дня верят, что труды Уайт - как подлинное проявление Дара пророчества - являются ценным и желанным даром от Бога. Эти труды, должны помочь нам подготовиться к небесам. Даже сейчас, побуждая нас обратить свои взоры к вечному, они дают нам возможность узнать, что Бог приготовил для любящих Его.
Какова взаимосвязь между Даром Пророчества и Библией?
Эллен Уайт учила, что только Библия является стандартом для обучения и жизни христиан. Она пишет: «Слово Божье является отличным детектором заблуждений... Мы считаем, что все должно проверяться им. Библия должна быть нашим стандартом для каждого учения и проповеди. Мы должны благоговейно изучать ее. Мы не должны принимать чье-либо мнение без его поддержки со стороны Священного Писания. Оно является Божественным авторитетом в вопросах веры. Слово Живого Бога должно решить все споры» (Эллен Уайт. Материалы 1888 г., стр. 44, 45; ср. Великая борьба, с. 595).
Сама Э. Уайт прекрасно объясняла  взаимосвязь ее трудов с Библией, ссылаясь на свои труды, как на «меньший свет», и называя Библию «большим светом». Она писала: «…мало внимания уделяется Библии, поэтому Господь дал меньший свет, чтобы вести мужчин и женщин к большему свету» (Служение литературных евангелистов, с. 125).
Другая аналогия была предложена г-жой Генри: она сравнивала труды госпожи Уайт с телескопом, а библейские истины - со звездами. Телескоп не проецирует и не создает новые звезды. Он только помогает нам сосредоточиться на звездах, которые Бог уже разместил на небосводе. Точно так же труды Э. Уайт помогают нам сосредоточиться на истинах, выявленных в Слове Божьем. А в некоторых случаях мы ясно видим те звезды Божьей истины, что прятались в безвестности.
Эти две аналогии опровергнут любые предположения о том, что труды госпожи Уайт якобы входят в канон шестидесяти шести книг Библии или даже составляют своего рода «третий завет» Библии. Она не одинока в своем статусе неканонического пророка, истинного пророка, чьи произведения не включены в канон Библии.
 В библейские времена некоторые пророки писали книги, которые стали частью библейского канона. Эти каноническими пророками являются такие знаменитости, как Моисей, Иеремия, Исаия, Павел и Иоанн. Однако другие, такие как Енох, Илия, и Елисей, не написали библейских книг, но их вести и служение сохраняются в Писаниях. Тем не менее, были пророки, например, четыре дочери Филиппа (Деян. 21:9), вести которых не вошли в Библию. И, наконец, были пророки, которые действительно написали книги, но те не были сохранены. К ним относятся Нафан и Гад (1 Пар. 29:29), Самей (2 Пар. 12:15), Праведный (И. Нав. 10:13; 2 Цар. 1:18), Адда (2 Пар. 12:15; 9:29), Ахия (2 Пар. 9:29) и Ииуй (2 Пар. 20:34).
 Но независимо оттого, включены ли они в библейский канон или нет, все вести, переданные этими пророками, были авторитетными и боговдохновенными. Эллен Уайт была также истинным пророком. Хотя ее труды являются «меньшим светилом», указывающим на «больший свет» Писания, и хотя они не являются частью Библии, но, подобно вестям неканонических пророков, упомянутых выше, ее сообщения несут на себе печать Божественного авторитета.
Какова цель Дара Пророчества в последние дни?
Если Библия является нормой для христианского учения и жизни, почему Бог дал в последние дни дар пророчества? Эллен Уайт предлагает, по крайней мере, пять основных причин.
1. Чтобы вернуть людей к Слову, которым они пренебрегли. Она писала: «В Слове Божьем достаточно света, чтобы просветить затуманенный рассудок, и оно может быть понято теми, кто хочет понять его. Но, несмотря на это, люди, на словах исследующие  слово Божие, поступают вопреки его ясным учениям. Тогда Бог, чтобы не оставить мужчинам и женщинам ни малейшего повода для беззакония, дает ясные и конкретные свидетельства, возвращая их к Своему Слову, которым они ранее пренебрегали» («Свидетельства для церкви», том 5, с. 663).
2. Чтобы наглядно запечатлеть истины откровения, которые уже были открыты. Согласно Эллен Уайт, те, кто принимает учение Библии, нуждаются в вести, которая бы оказала влияние на их сердце, ожила в их сердцах:
«Господу угодно через эти свидетельства предостеречь вас, обличить, дать совет, дабы вы поняли важность истины, содержащийся в Его Слове. Письменные свидетельства предназначены не для того, чтобы дать новый свет, но наиболее ярко запечатлеть в сознании уже открытые вдохновенные истины. Долг человека по отношению к Богу и к ближнему ясно определен в Слове Божьем, однако лишь некоторые из вас повинуются данному свету. Новая истина не открывается, но Бог через Свидетельства упрощает ранее данные великие истины и излагает их людям, как Ему угодно, чтобы пробудить сознание людей и произвести на них впечатление и чтобы никто не мог оправдывать себя незнанием истины» (там же, с. 665).
3. Призывать нас к святой христианской жизни. В 1871 году Эллен Уайт объяснила, что Свидетельства даны для того, чтобы мы могли формировать свою жизнь в соответствии с учением Библии: «Вы плохо знаете Писания. Если бы вы задались целью изучить Слово Божие, захотели бы соответствовать библейским нормам и устремились к христианскому совершенству, то вам не понадобились бы Свидетельства. Но именно потому, что вы пренебрегли богодухновенной Книгой, Господь попытался достичь ваших сердец простыми, прямыми свидетельствами, направляющими ваше внимание на вдохновенные слова, которым вы не желали повиноваться, и призывающими вас строить свою жизнь сообразно Его чистым и возвышенным учениям» («Свидетельства для церкви», том 2, с. 605).
4. Чтобы помочь нам понять Писание. Труды Э. Уайт играют особую роль в герменевтике - интерпретации Писания. Указывая на Библию, как на норму и, таким образом, рассматривая свои труды как «меньший свет», сама Эллен Уайт описала свою роль в церкви так: «В Своем Слове Бог обещал нам дать видения в «последние дни», но не для нового руководства в вере, а для утешения Своего народа и исправления тех, кто отходит от библейской истины» (Ранние произведения, стр. 78, курсив мой). В другом месте она объясняет, что свет, данный ей Богом, «был предназначен исправить серьезные ошибки и установить, что есть истина» («Избранные вести», т. 3, с. 32, курсив мой).
Обратите внимание, что в трудах Эллен Уайт не установлено новое правило веры, кроме Библии. Скорее, ее труды были даны для «утешения» Божьего народа (когда тот был на правильном пути), для «исправления» (когда народ уклонялся от истины), а также для «определения», что есть истина (когда люди не были уверены). Зная, как много вокруг запутанных, противоречивых голосов, интерпретирующих Библию, разве можно сомневаться в важности и актуальности Дара Пророчества для толкования Писания?
Несмотря на то, что ее произведения должны играть важную роль в герменевтических вопросах, Эллен Уайт сама дает понять, что ее труды не являются коротким путем или заменой для серьезного изучения Библии. В 1890 году она писала: «Слово Божье является безошибочным стандартом, Свидетельства не могут занять место Писания.... Пусть все доказывают свою позицию с помощью Писаний и обосновывают каждую точку истины с помощью Открытого Слова Божьего" («Евангелизм», с. 256).
5. Чтобы оградить нас от ошибок, которые Божья церковь может допустить в последние дни. Эллен Уайт называет заблуждения, которые появятся и будут лелеемы в церкви, как плевелы среди пшеницы. Она пишет:
«Мне поручено сообщить, что Господь, по Своей бесконечной власти, удерживал правую руку Своего вестника на протяжении более чем половины столетия, с тем, чтобы истина могла быть запечатлена так, как Он поручил мне записать ее для публикации, в журналах и книгах. Почему? Потому что, если бы она не была изложена в письменном виде до конца жизни пионеров нашего движения, то появились бы люди, младенцы в вере, которые иногда принимали бы как истину учения, которые содержат ошибочные чувства и опасные заблуждения. Иногда то, что люди преподносят как «особый свет», в действительности является благовидным заблуждением, которое, подобно плевелам, посеянным среди пшеницы, вырастет и принесет мрачный урожай. И заблуждения такого рода будут лелеемы некоторыми до конца истории земли» («Этот день с Богом», с. 126).
Сегодня ни один проницательный адвентист седьмого дня не может сомневаться в актуальности вышеизложенного утверждения. Я могу честно сказать, что без руководства Дара Пророчества было бы очень трудно обнаружить замаскированные ошибки в аргументах тех, кто проповедует эту небиблейскую идеологию [4].
По мере приближения конца истории Земли мы должны ожидать появления множества более опасных ересей в Церкви. Труды Эллен Уайт были даны нам, чтобы предупредить нас об опасностях во времена неопределенности.
Являются ли ее труды просто сборниками хороших советов, не имеющими авторитета?
Желающие подорвать доверие к  трудам Эллен Уайт иногда утверждают, что поскольку ее сообщения не являются частью Библии, ее труды являются лишь вдохновляющими, но не обладающими авторитетом. Они считают духовный материал, изложенный Э. Уайт, материалом без серьезного богословского содержания.
Но являются ли ее труды (как произведения Шекспира или Мартина Лютера Кинга) вдохновляющими, а не богодухновенными (как книги Библии)? Являются ли сообщения канонических пророков богодухновенными и авторитетными, а неканонические пророчества вдохновляющими и не авторитетными? Являются ли труды Э. Уайт просто сборниками хороших советов, которые не обязательны для Божьего народа в последнее время?
Библия учит, что вести, переданные неканоническими пророками (хотя они не входили в канон Писания), должны были восприниматься как обладающие авторитетом и обязательные для исполнения. Весть Нафана (неканонического пророка), обращенная к Давиду, например, была облечена Божественным авторитетом. Поскольку «послал Господь Нафана к Давиду» (2 Цар 12:1), то весть, которую тот нес, была авторитетной, а не просто наставляющей или пасторской. Точно так же Давид признал авторитетный характер сообщения другого неканонического пророка - Гада, «провидца Давида» (1 Пар. 21:9). Сознавая божественный авторитет своего послания, «пришел Гад к Давиду и сказал ему: так говорит Господь ...» (ст. 11). Ответ Давида этому неканоническому пророку показывает, что полученное сообщение является обязательным для него: «И пошел Давид, по слову Гада, которое он говорил именем Господним» (1 Пар 21:19).
Пророческое послание не становится менее обязательным для исполнения только потому, что оно было передано неканоническим пророком. Если весть передается истинным Божьим пророком, то она не может рассматриваться как просто вдохновляющая или пастырская, но не имеющая силы. Так же, как Бог привлек Ахава и Иезавель к ответственности за их отношение и ответ на весть Илии, Он спросит и с нас за то, как мы относимся к посланиям Божьего пророка последнего времени. Эллен Уайт говорит: «Никому не пристало ронять тут и там слов сомнения, действующих, словно яд, на разум других людей, разрушая их доверие к вестям, данным Богом, к вестям, лежащим в основе работы для настоящего времени и несущим по сей день предостережение, порицание, наставление и ободрение. Каждому, кто стоит на пути Свидетельств, я могу сказать: «Бог дает весть Своему народу, и Его голос будет услышан, независимо от того, слышите вы его или нет. Ваше противодействие не причинило мне вреда, но вам придется дать отчет Богу Небесному, Который послал эти предостережения и наставления для того, чтобы Его народ не сбился с пути истинного. Вы должны будете ответить перед Ним за свою слепоту, за то, что явились камнем преткновения на пути грешников» («Избранные вести», т. 1, с. 43).
В этом высказывании Эллен Уайт делает различие между вестью пророка, облеченного властью («вам придется дать отчет Богу Небесному, Который послал эти предостережения») и ролью вестника («ваше противодействие не причинило мне вреда»). Пророк не имеет полномочий передавать вести, отличные от тех, которые он должен передать; он также не обладает властью принимать решения для церкви или для физических лиц. Такая исполнительная власть в библейские времена возлагалась на царей, священников, старейшин (пресвитеров) и на другие официальные лица. Пророки не обладают этой властью, они лишь выполняют поручение – передать весть, данную Богом. Другие же принимают решение о том, что делать, и будут ли они повиноваться или нет. Когда мы говорим о власти пророка, то мы должны понимать, что она отличается от власти пастора или пресвитера, которые несут административную ответственность за происходящее в церкви. Ответственность пророка заключается только в передаче вести от Того, Кто обладает Верховной властью.
Полагая, что Святой Дух «является Автором Священного Писания и Духа Пророчества» (там же, т. 3, с. 30), Э. Уайт откровенно заявляет о своих трудах: «Бог либо учит Свою Церковь ... либо не делает этого. Моя работа на протяжении последних тридцати лет несет на себе либо печать Бога, либо начертание врага. В этом деле не может быть никаких компромиссов или чего-то среднего. Свидетельства – либо плод Духа Божьего, либо плод дьявольских козней». («Свидетельства для Церкви», т. 4, с. 230).
Являются ли ее письма также авторитетными?
Некоторые утверждают, что, конечно, такие книги, как «Путь ко Христу», «Желание веков» и «Патриархи и пророки» являются богодухновенными и авторитетными, а письма Эллен Уайт физическим лицам или церквям - нет. Письма, мол, предлагают хорошие практические советы, но они не обязательно являются авторитетными и богодухновенными.
Если бы этот аргумент был правдивым, можно было бы также утверждать, что письма Иоанна, Петра или Павла (к Римлянам, Галатам, Ефесянам, Фессалоникийцам, Филиппийцам и т.д.) не богодухновенны и не авторитетны (из 27 боговдохновенных канонических книг Нового Завета, 21 – письма Церквям). Более того, поскольку книги Нового Завета, такие как Евангелие от Луки и Деяния Апостолов, представляли собой письма к личностям (к Феофилу, см. Лк. 1:1-4, Деян. 1:1), неужели сообщения, содержащиеся в них, не являются авторитетными? Но апостол Петр дискредитировал эту точку зрения, говоря  о письмах Павла как о «Писаниях», результате «мудрости, данной ему», добавив, что те, кто неправильно истолковывает их, делает это с риском для собственной вечной жизни (2 Петр. 3:15-16). То, что верно относительно посланий Павла, в равной степени относится и к посланиям Луки, Петра, Иоанна, Иакова и других истинных пророков, в том числе Эллен Уайт.
В самом деле, «письма пророков обладают таким же авторитетом, как и их формальные проповеди или книги. В некоторых случаях письма были бы более полезными, чем проповеди, потому что они были написаны для конкретных людей с конкретными проблемами. Письма, написанные одному человеку или церкви, будут в равной степени полезны для других, если эти письма (и проповеди) будут размножены и широко распространены. Люди, проживающие в разных местах и в разное время, найдут в них практическое применение Божественных принципов в жизни» [5].
В 1906 году Эллен Уайт написала человеку, который пренебрежительно отнесся к ее предупреждениям, данным ему и другим людям, назвав их «лишь мнением сестры Уайт». Она дала понять, что ее письма также заслуживают внимания, как и ее книги. Она написала: «Уехав  в Колорадо, я так сильно переживала о вас, что, несмотря на слабое здоровье,  исписала много страниц, которые надлежало прочитать на вашем лагерном собрании. Обессиленная и дрожащая, я поднялась в три часа ночи, чтобы писать вам. Бог говорил через немощное человеческое существо. Вы можете сказать, что это послание – всего лишь обычное письмо. Да, это было письмо, но вдохновленное Духом Божьим для того, чтобы изложить вам показанное мне Господом. В письмах, которые я пишу, в свидетельствах, которые я несу, я представляю вам то, что открывает мне Господь. В нашей газете нет ни одной моей статьи,  которая выражала бы лишь мои собственные мысли. В них только то, что Бог открыл мне в видении, это драгоценные лучи света, исходящие от Его престола…» («Избранные вести», т. 1, с. 27).
Таким образом, мы не можем сказать, что письма или свидетельства, написанные Эллен Уайт частным лицам, являются лишь ее личным мнением и поэтому не имеют авторитета. Хотя конкретное применение ее вестей зависит от обстоятельств, места или времени, но, как и вести библейских пророков, ее письма содержат совет от Бога, подкрепленный Его печатью. Они были сохранены для нас, чтобы мы могли избежать ошибок их адресатов и подражать их примеру, когда те поступали правильно. Если эти вести могут быть применены к определенным обстоятельствам в нашей жизни, то мы можем считать, что Бог говорит к нам через них.
Б. Ключевые принципы.

До сих пор мы с вами рассматривали вопросы, которые часто поднимаются относительно трудов Эллен Уайт. Далее я предлагаю вашему вниманию некоторые принципы их интерпретации. Но прежде, чем продолжить эту задачу, я должен сказать то, что может оказаться сюрпризом для некоторых читателей: нам не нужны новые методы, чтобы понимать то, что написано в трудах Эллен Уайт! Позвольте мне объяснить, что я имею в виду.
Труды Эллен Уайт нетрудно читать или понимать. Они не написаны на греческом или иврите. Они представлены в простой манере, на разговорном американском варианте английского языка.

 Большинство людей, умеющих читать на английском языке, могут понять их. Ее произведения понятны сами по себе, и мы должны быть осторожными, слыша, как люди призывают искать новые или специальные методы интерпретации трудов Эллен Уайт.
Видите ли, люди, стремящиеся пересмотреть доктрины и практику Церкви адвентистов, любят поднимать ложные вопросы, на решение которых мы слишком часто тратим лишнюю энергию. Прежде чем ответить на такие вопросы, необходимо спросить: какая часть трудов Эллен Уайт настолько неясна, что требуются особые подходы в герменевтике, чтобы объяснить их?
К каким из ее трудов необходимо применить особые принципы толкования?
Какие из книг или писем Эллен Уайт трудно понять и почему? Ее автобиографические произведения (например, «Очерки жизни» и «Духовные дары», том 2) просты для чтения и легки для восприятия. Ее книги, помогающие в изучении Библии (например, «Патриархи и пророки», «Пророки и цари», «Желание веков», «Деяния Апостолов» и «Великая борьба»), также достаточно ясны. Аналогично, ее духовные книги (например, «Путь ко Христу», «Освященная жизнь», «Наглядные уроки Христа», «В небесных обителях», «Сыновья и дочери Бога» и т.д.) содержат простые, прямолинейные тексты, которые не нуждаются в специальной герменевтике для их понимания. Следующие ее книги о здоровом образе жизни (например, «Служение исцеления», «Медицинское служение», «О пище и питании»(рус. «Основы здорового питания»), а также книги о доме и семье («Христианский дом», «Воспитание», «Письма молодым влюбленным») весьма просты для чтения. Кроме того, ее статьи в «Ревью энд Геральд», «Знамения времени», «Наставник молодежи» и т.д. также были написаны просто и понятно.

Поскольку труды Эллен Уайт не сложны для восприятия, попытаемся понять, почему в некоторых кругах появляются призывы к выработке новых принципов для интерпретации ее работ. Мне кажется, можно выделить три основных области, в которых оппоненты усматривают проблемы.
Во-первых, это труды Э. Уайт, которые относятся к событиям последнего времени, что в богословской среде называется «эсхатологией». Критикам не нравится наша эсхатология - наше учение о субботе/воскресенье, об антихристе, о начертании зверя, об остатке, о спиритизме, о бедственном времени и т.д., и, возможно, наш акцент на подготовке народа Божьего к дню Господнему. Поскольку такие книги, как «Великая борьба» и «Ранние произведения» поднимают эти вопросы, некоторые в наших рядах ищут особые способы повторной интерпретации ее произведений, чтобы избежать необходимости следовать библейским доктринам, содержащимся в них.
По мнению некоторых из этих богословов-критиков, эсхатология Эллен Уайт была культурно обусловлена антикатолической предвзятостью ХІХ века. Ее акцент на послушании Богу ошибочно воспринимается  как «перфекционистский» подход. Облекая ее труды в новую интерпретацию, они якобы пытаются избавиться от «апокалиптических сенсаций» и «сектантского менталитета и ксенофобии».
Во-вторых, некоторые богословы, принявшие высшую критику и идеи натуралистической эволюции, не могут отстаивать библейское учение о буквальном шестидневном Творении, буквальном всемирном потопе во дни Ноя, о святилище и другие библейские доктрины, отличающие адвентистскую Церковь от других деноминаций. Поскольку труды Эллен Уайт провозглашают и защищают эти учения, некоторые ищут способы интерпретации этих трудов, которые позволили бы им продолжать придерживаться своих так называемых «прогрессивных» взглядов.
В-третьих, многие критики принимают вести утешения сестры Уайт, не воспринимая при этом ее послания обличения и исправления, изложенные в «Свидетельствах для Церкви» и имеющие отношение к вопросам христианского образа жизни.
Пока Эллен Уайт говорит о любви, принятии и прощения, они не имеют с ней никаких проблем. Но как только она начинает обращать внимание на практический образ жизни, например, на употребление алкоголя, мяса, кофе, аморальное поведение и отношения, ювелирные изделия и истинное украшение христианина, соблюдение субботы и т.д., у некоторых в наших рядах сразу возникают проблемы с ее работами. Они хотят использовать специальную герменевтику, которая позволит им избавиться от этих вопросов, связанных с христианским образом жизни, который им так не нравится.

Принимая во внимание вышеуказанные причины, я показал, почему мы должны скептически относиться к призывам применять новые принципы интерпретации трудов Э. Уайт. В большинстве случаев за всеми этими скрытыми идеологиями стоит цель упразднить библейские доктрины. Дело в том, что в основном труды Эллен Уайт просты и легки для понимания. Нам не нужно искать новые методы, чтобы понять их. Нам нужно усердно стремится выполнять то, что требует от нас Бог.
Исходя из этого, я хотел бы предложить несколько рекомендаций, как интерпретировать труды Духа пророчества. В конце концов, несмотря на то, что большинство ее работ легко читать и понимать, мы должны убедиться, что мы правильно понимаем и используем изложенную в них информацию применительно к нынешней ситуации.
1. Просто читайте книги.
Одна из причин, почему мы не понимаем труды Эллен Уайт, заключается в том, что мы их не читаем. Как это ни парадоксально, но мы часто читаем разные книги, комментарии, журналы и т.д., но вряд ли какую-либо из книг Эллен Уайт. Многие из нас, кажется, больше ценят мнение ученых-богословов – вне и внутри Церкви, нежели пророческие труды Э. Уайт. Стоит ли удивляться тому, что нас так легко запутать?
 Когда мы берем на себя труд проверять некоторые из утверждений богословов, мы находим, что иногда они заменяют своими собственными сомнительными взглядами то, чему фактически учила Э. Уайт. 
Давайте перенимать дух верийцев, которые проверяли, «точно ли это так» (Деян. 17:11). Правильное понимание Дара Пророчества требует, чтобы мы каждый день выделяли определенное время для изучения вести от Бога. Читайте различные ее произведения, а не одни и те же книги. Начните свое чтение с молитвы, будьте открыты для руководства Божьего Духа и готовы следовать новому свету, который Бог вам откроет.
 Признайте также, что правильное понимание волнующих вас вопросов может занять некоторое время - время для исследований и размышлений над прочитанным. Если проблема вас тревожит, не оставляйте свою веру, в то время как пытаетесь собрать факты. Священное Писание советует нам: «верьте пророкам Его, и будет успех вам» (2 Пар. 20:20).
2. Принимайте во внимание исторический контекст.
Недоразумения, которые часто возникают в отношении трудов Эллен Уайт, происходят из-за тех, кто выдергивает ее заявления из исторического контекста и злоупотребляет ими. Приведенный ниже пример иллюстрирует эту точку зрения.
В 1894 году Э. Уайт писала о том, что нельзя отдавать «дань моде ездить на велосипеде» в Баттл-Крике, где «на потворство этому увлечению тратились деньги, которые с гораздо большей пользой могли быть вложены в строительство молитвенных домов там, где в них есть великая нужда». Она считает увлечение велосипедами «идолопоклонством» и «колдовским влиянием», которое навел на людей сатана. В другом месте она предупреждала, что «мы дадим ответ за деньги, потраченные на велосипеды и платья, и другие ненужные вещи» («Свидетельства для Церкви», т. 8, с. 51-52; «Свидетельства для проповедников», стр. 398).
В сегодняшнем контексте указанное высказывание может показаться странным, даже смешным. Свидетельствует ли это утверждение о том, что сегодня мы не имеем права покупать велосипеды для себя и своих детей? Исторический контекст неоднократно показывает, что Э. Уайт призывала к решению конкретной проблемы на тот момент, когда члены церкви бездумно потакали своей склонности тратить деньги - Божьи деньги.
Действительно, один из выпусков «Ридерз Дайджест» описывает дух увлечения, распространенный в то время, в начале ХХ века, говоря: «Американский народ был охвачен потребительской страстью, которая оставляла ему мало времени или денег на все остальное… Что было большим, новым развлечением? Для ответа продавцам необходимо было только взглянуть в окно и увидеть, как их клиенты едут, подавая сигнал. Америка изобрела велосипед, который наделил ее большей свободой… В начале велосипед был игрушкой богатого человека… Тогда велосипед стоил $ 150 - вложение, эквивалентное сегодня стоимости автомобиля …Каждый член семьи хотел иметь «колеса», и часто все сбережения семьи тратились на приобретение данного вида транспорта» [7].
 В то время как контекст утверждения Эллен Уайт объясняет, что она имела в виду под «увлечением велосипедами», исторический фон помогает нам лучше оценить ее высказывание того времени. Она призывала к мудрому и сбалансированному расходованию средств Божьих в то время, когда они так нужны были в Божьей работе (см. Агг. 1). Она предупреждала тех, кто «эгоистично тешит свое воображение и потворствует своим желаниям» (Свидетельства для церкви, т. 8, с. 51). Если бы она была жива сегодня, она вполне могла бы адресовать свой совет тем из нас, кто тратит деньги на предметы роскоши, дорогие автомобили, шикарные дома, или ненужную одежду. 
3. Избегайте неправильного «текстового доказательства».
Всегда существует опасность вырывать высказывания Эллен Уайт из непосредственных литературных контекстов, незаконно соединяя их с высказываниями из других контекстов, получая нечто совершенно иное, нежели то, что они первоначально утверждали. Некоторые группы, отошедшие от церкви, наиболее виновны в этом, однако подобная опасность может подстерегать любого из нас.
В 1906 году Э. Уайт выразила озабоченность по поводу такого рода подхода к пониманию ее работ: «Те, кто не ходит во свете, могут находить заявления в моих произведениях, которые соответствуют их пониманию и согласуются с их человеческим суждением, и, вырывая их из литературного контекста, утверждать, что мои сочинения отстаивают то, что они на самом деле осуждают». (Письмо 208, 1906, в Рукописи № 760, «Целостность истины о святилище» (документ можно получить в Центре Наследия Эллен Уайт, с. 28).
Нет ничего плохого в поиске текстов и ссылок, подтверждающих другие тексты. 
Если утверждение в своем контексте поддерживает тот или иной вопрос, использование его в качестве доказательства является законным. При изучении Библии, в религиозных статьях и книгах в проповедях, в беседах и дискуссиях мы можем цитировать ключевые слова Писания, которые передают смысл темы без необходимости цитировать всю главу или отрывок.

 Когда мы говорим о «текстовом доказательстве» или о «методе текстового доказательства», мы обычно подразумеваем изолированный текст, который произвольно доказывает какую-то точку зрения, без учета того, поддерживает ли контекст эту точку зрения. Такой подход может привести к ошибочным выводам.
Вы, может быть, знаете историю о человеке, который решил воспользоваться таким методом в поиске Божьей воли относительно принятия важного решения в своей жизни. Не желая тщательно изучать Библию в ее историческом и грамматическом контексте, чтобы обрести основу для решения его проблемы, он решил закрыть глаза, открыть  Библию наугад, молитвенно приложить палец и получить рекомендации из любого стиха, который он откроет. С первой попытки он нашел текст, где было сказано: «Иуда пошел и удавился» (см. Мф. 27:5). Поскольку эти слова были непонятны, он решил попробовать еще и получил: «Иди, и ты поступай так же» (Лк. 10:37). В отчаянии он попытался еще раз; текст, который он нашел, гласил: «Что делаешь, делай скорее» (Ин. 13:27).
Остерегайтесь принимать на веру чью-то личную компиляцию трудов Эллен Уайт, которая может отражать собственные предубеждения этого человека, а не позицию Божьей вестницы.
Приведенная выше история вряд ли произошла на самом деле, но она точно иллюстрирует опасности, связанные с произвольным методом текстового доказательства. Вместо того чтобы серьезно рассматривать контекст данного отрывка, интерпретатор просто выбирает несколько ключевых фраз, которые совпадают с его проблемами, и строит учение, полностью отличающееся от того, что имела в виду в своих трудах Э. Уайт. Она выступила против такой тенденции по отношению к ее собственным сочинениям: «Я знаю, что многие берут свидетельства, данные Господом, и применяют их по своему усмотрению, выдергивая предложения из разных мест, отрывая их от должного контекста и используя для подтверждения своих идей. Тем самым они сбивают с толку бедные души; но если бы люди, которым все это преподносится, прочитали  все по порядку, что дано было Богом, они увидели бы истинное применение этих вестей и не были бы введены в заблуждение. Многое из того, что преподносится как весть от сестры Уайт, служит к неверному толкованию и обращает свидетельства на пользу взглядов, которые на самом деле не соответствуют ее суждениям». («Избранные вести», т. 1, с. 44).
То, что сказала Э. Уайт о слухах, касающихся ее учения, мы могли бы сказать и о несанкционированной коррекции текстовых сообщений: «Если вы желаете знать, что Господь открыл через нее [Эллен Уайт], читайте ее опубликованные труды» НЕ НАШЕЛ ЭТУ ЦИТАТУ (см. «Свидетельства для Церкви», т. 5, с. 696).
4. Разрешите ее произведениям интерпретировать самих себя.
В то время как большая часть трудов Эллен Уайт проста для восприятия и не требует специальной герменевтики для их понимания, есть некоторые высказывания, которые, возможно, трудно понять. Часто это связано с конкретными наставлениями в письмах к отдельным лицам или ее советами и свидетельствами для церкви. Во многих случаях мы не знаем всей ситуации. Чтение ее писем или советов в таких ситуациях подобно слушанию во время разговора по телефону: мы получаем представление о том, о чем идет речь, но не всегда можем получить полную информационную картину разговора. Что мы должны делать в таких случаях?
Вестница Господня подсказала нам решение: "Сами свидетельства будут тем ключом, который поможет объяснить данные Богом вести, подобно тому, как одни Писания помогают понять смысл других» («Избранные вести», т. 1, с. 42). Другими словами, если вы не уверены в том или ином вопросе, изложенном в данном месте, проверьте другие места в ее работах для получения дополнительной информации. Это то, что мы обычно делаем, когда сталкиваемся с «проблемными» текстами Библии - мы изучаем Писание «заповедь на заповедь, правило на правило, тут немного и там немного» (ср. Ис. 28:10). Таким же образом, если возникают вопросы во время чтения конкретного совета или письма, может быть, нам стоит прочитать подробное рассмотрение этого вопроса в ее общих работах. Мы должны позволить трудам Эллен Уайт интерпретировать самих себя [8].
5. Научитесь различать основные принципы.
Советы Э. Уайт часто касаются действий в конкретных ситуациях. Хотя эти ситуации могут отличаться от наших собственных, мы должны уметь отыскать в ее советах основополагающие принципы, которые могут быть применимы и к нам.
Например, в те времена, когда многие американцы жили на фермах, Эллен Уайт предложила ввести в школьную программу для девочек обучение навыкам управления лошадьми. Она писала: «И если девочки, в свою очередь, научились бы запрягать лошадь и ездить верхом, пользоваться пилой и молотком, а также граблями и мотыгой, они лучше бы подготовились к будущим житейским неожиданностям»  («Воспитание», стр. 216).
Основополагающий принцип в приведенном выше совете заключается в том, что девочки должны быть приготовлены «к будущим житейским неожиданностям». Действительно, контекст этого совета показывает, что она призвала представителей обоих полов обучаться полезным навыкам ведения домашнего хозяйства. Мальчикам она советовала: «Заправить постель, навести порядок в комнате, помыть посуду, приготовить еду, постирать и починить одежду — эти занятия не лишают мальчика мужественности, наоборот, они делают его счастливее и полезнее». А девочки также должны были научиться «запрягать лошадь и ездить верхом», не считая такое занятие только мужским.
Сегодня одним из способов применения принципа «быть готовыми к будущим житейским неожиданностям» для девочек и мальчиков в средней школе или колледже могут быть курсы по вождению и ремонту автомобиля. Но беспокойство Э. Уайт заключалось не только в подготовке к будущим житейским неожиданностям. Она хотела показать необходимость быть приспособленными к выполнению требований повседневной жизни, чтобы облегчать бремена друг друга в семье. Эти основополагающие принципы помогают нам применить ее советы к ситуациям, которые могут отличаться от тех, что побудили ее написать эти советы.
6. Будьте осторожны, не используйте советы Эллен Уайт таким образом, чтобы сложилось впечатление, что она противоречит Писанию.
Если в своем исследовании вы нашли в ее трудах некоторые советы, которые на первый взгляд противоречат Писанию, то либо ваше понимание Библии, либо понимание ее советов не является правильным. Потому что она была истинным пророком, вдохновленным тем же Духом, что и библейские писатели, и ее учения всегда пребывают в гармонии со Священным Писанием. Мы можем проиллюстрировать этот принцип на примере совета Эллен Уайт не использовать в пищу мясо. Она не раз в своих трудах  призывала вернуться к первоначальной диете - вегетарианской диете, которая была дана человеку в Эдемском саду. Например, она написала: «Мы должны питаться овощами, фруктами и злаками. Ни один грамм мяса не должен попадать в наш желудок. Употребление мясной пищи противоестественно. Нам нужно возвратиться к тому питанию, которое определил Господь человеку при его сотворении» («Основы здорового питания», стр. 380). В 1890 году она писала: «Те, кто ожидает пришествия своего Господа, в конечном итоге откажутся от употребления мяса; оно исчезнет из их рациона. Мы должны постоянно стремиться к этой цели, и стремиться неуклонно. Я не считаю, что употребляя в пищу мясо, мы следуем наставлениям, которые Богу было угодно дать нам» (там же, с 380, 381). Или, как она сказала в 1908 году: «Именно для блага Своего народа Господь советует Своей Церкви Остатка перестать употреблять мясо, чай, кофе и другие вредные продукты. Существует очень много полезных продуктов, которыми мы можем питаться» (там же, с. 381).
В то время как Эллен Уайт решительно выступает против употребления в пищу мяса, они призывает людей употреблять лучшую пищу. «В странах, где есть фрукты, злаки и орехи в изобилии, - писала она, - употребление мяса не является правильным(подходящим) питанием для народа Божьего» («Свидетельства для Церкви», т. 9, с. 159). Согласно ее позиции, члены церкви должны «избегать употребления мяса, не потому, что она считает это грехом, а потому, что это нездоровая пища». («Рукописи», т. 5, с. 401, курсив автора).
В данном случае ее главной заботой было здоровье, и связано это было с серьезным изменением состояния здоровья животных. Мясо, по словам Э. Уайт, никогда не было лучшей пищей для человека, и «его использование теперь вдвойне нежелательно, так как быстро распространяются болезни среди животных» («Служение исцеления», с. 313). Она утверждает: «Животные все чаще и чаще болеют, и недалеко то время, когда не только адвентисты седьмого дня, но и другие люди откажутся от употребления мясной пищи. Надо готовить здоровые блюда, поддерживающие жизнь, так чтобы никто не нуждался в мясе» («Свидетельства для Церкви», т. 7, с. 124). Сегодняшние переживания по поводу коровьего бешенства и ящура совместно с многочисленными доказательствами преимущества вегетарианской пищи над мясными продуктами, оказывают убедительную поддержку советам Эллен Уайт.
 Так, Эллен Уайт не противоречит Писанию по этому вопросу. Скорее, ее советы согласуются с наставлениями Библии, относящимися к заботе о нашем теле, которое является храмом Святого Духа (1 Кор. 3:16, 17; 6:19, 20). Для Эллен Уайт следование принципам здорового образа жизни означает отказ от всех вредных для организма действий и разумное использование того, что является полезным [9]. Оно также включает в себя «хождение во свете», который Бог дал для удовлетворения особых нужд в конце времени. Она суммирует свои советы таким образом:

«Хотя мы не считаем запрет на мясо неким критерием и никогда не принуждаем отказаться от его употребления, однако полагаем нашей обязанностью обратиться к служителям конференции с просьбой, чтобы никто из них не относился к этому легкомысленно и не противился вести о реформе… Если бы от мяса был толк, я не обращалась бы к вам с таким воззванием, но я знаю, что мясо вредно. Мясная пища угрожает физическому благополучию, и мы должны научиться обходиться без нее. Тот, кто имеет возможность питаться вегетарианской пищей, но предпочитает следовать своим вкусам, продолжая есть и пить, как ему нравится, постепенно станет безразличным и к остальным аспектами истины и даже утратит понимание того, что есть истина. Без всякого сомнения, подобные люди пожнут то, что сеяли». («Основы здорового питания», стр. 401-403).
7. Изучение для личного назидания.
Еще один принцип, который позволит нам понять труды г-жи Э. Уайт и извлечь из них пользу, заключается в том, что мы должны изучать ее труды, чтобы найти советы для своей собственной жизни, не доказывая свои выводы и не используя полученные знания в качестве кнута, истязающего других людей. Ложный дух часто омрачает наше восприятие истины.
 И даже правильная интерпретация может быть неправильно использована или понята, если человек лелеет в себе нехристианский дух.
Во время съезда Генеральной конференции в 1888 году, когда шла дискуссия о праведности по вере, Э. Уайт сделала комментарий, который показывает, как критический или антагонистический дух человека, интерпретирующего какое-либо высказывание, может повлиять на его интерпретацию. Она написала определенным лицам: «Я боюсь вашей интерпретации любого текста Писания в том нехристианском духе, какой вы проявили.... Я боюсь любого применения Писаний, которое будет осуществляться в подобном духе и принесет такие плоды, как ваши» (Письмо 83, 1890, Рукописи, т. 9, с. 330).
 Таким образом, если мы хотим правильно понимать труды Божьей вестницы, мы всегда должны подходить к исследованию со смиренным, готовым учиться и христоподобным духом. Наша цель - увидеть волю Божью в нашей жизни, чтобы мы могли точно применять ее на практике.
Выводы
Лучший способ суммировать принципы интерпретации - процитировать совет госпожи Уайт о том, как следует понимать Библию. Те же принципы применимы и к ее собственным трудам, так как и те, и другие были вдохновлены одним Духом: «Как пища поддерживает наше физическое существование, так Слово Божье поддерживает нашу духовную жизнь. И каждый должен одухотворить свою жизнь Словом Божьим. Подобно тому, как мы принимаем пищу, чтобы жить, точно так же мы должны принять Слово. Мы не должны принимать его от других людей. Мы должны сами внимательно изучать Библию, просить Бога о ниспослании Святого Духа, чтобы мы могли постичь Его Слово. Мы должны взять один стих и сосредоточить на нем все внимание, стремясь понять, что же Бог хочет сказать нам. Мы должны размышлять над содержанием его до тех пор, пока не постигнем суть и не узнаем, что "говорит Господь"» («Желание веков», с. 390).
Правильный подход как к Библии («большему свету»), так и к трудам Дара пророчества («меньшему свету») требует, чтобы мы предпринимали следующие шаги, описанные в вышеуказанном заявлении:

1. Возьмите на себя обязательство тщательно и подробно изучать вдохновенные вести от Бога.

2. Молитесь о просвещении Святым Духом ради правильного понимания этих вестей.
 3. Для ежедневного изучения всегда выбирайте один стих (или небольшой отрывок).
4. Сконцентрируйте свое внимание на вести от Бога (то есть, с молитвой размышляйте о ней).
5. Постарайтесь понять, что означает этот отрывок для вас в вашей конкретной ситуации.
6. Узнав то, «что говорит Господь», применяйте Его совет на практике, то есть повинуйтесь!
Примечания
НЕКОТОРЫЕ ЦИТАТЫ БЫЛИ ВЫРЕЗАНЫ, ПОЭТОМУ ИСПРАВЬТЕ НУМЕРАЦИЮ СНОСОК.
2. Самое последнее и подробное обсуждение соответствующих вопросов о трудах Эллен Уайт можно найти в книге Herbert E. Douglass's Messenger of the Lord: The Prophetic Ministry of Ellen G. White (Nampa, Idaho: Pacific Press Publishing Association, 1998). Полный текст книги доступен в Интернете на официальном веб-сайте Ellen G. White Estate: http://www.WhiteEstate.org.
 3. См., например, Roger L. Dudley and Des Cummings, Jr., "A Comparison of the Christian Attitudes and Behaviors Between Those Adventist Church Members Who Regularly Read Ellen White Books and Those Who Do Not," Andrews University Institute of Church Ministry, 1982.. См. выводы на стр. 41, 42.
5. Дуглас,  Г.  «Вестница Божья», стр. 13, 14.
7. Ридерз Дайджест, декабрь 1951 г. См. Дуглас, Г.  «Вестница Божья», сс. 398-399.
8. Нам также может быть полезна справочная информация о некоторых высказываниях Эллен Уайт. Я нашел следующие полезные книги: «Мой дорогой брат М.», Пол А. Гордон (книга описывает исторический и культурный контекст, в котором были написаны некоторые из свидетельств и писем); «Великие видения Эллен Уайт», Роджер У. Кун; «Вестница Божья», Герберт Э. Дуглас (автор занимается вопросами, которые часто поднимают критики). Существует также CD-диск, который содержит все опубликованные работы миссис Уайт.
9. Один богослов, тщательно изучавший труды Эллен Уайт, подвел итог основным принципам реформы здоровья, в которую верила Эллен Уайт и которую применяла на практике: «(1) Делайте наилучшее, что возможно при данных обстоятельствах, которые могут не зависеть от вас; (2) избегайте всего вредного, например, алкоголя, табака и наркотиков; (3) используйте с рассудительностью то, что приносит пользу здоровью. Контролируйте себя; (4) не предписывайте какого-либо строго определенного рациона, которому должен следовать каждый, потому что физические потребности людей или их возможности найти лучшую пищу разнятся; (5) Практикуйте принципы здорового образа жизни для улучшения своей умственной деятельности ради достижения духовных целей, а не для того, чтобы заработать одобрение от Бога (законничество); и (6) от причины - к следствию». (Г. Дуглас, «Вестница Божья», с. 400).
