Семинар 13

Духовные дары
Как их определить, развить и использовать

ВВЕДЕНИЕ
Представьте, что вы в гостях у подруги, с которой не виделись много лет. Вы переписывались с ней, посылали ей небольшие подарки, и вот, наконец, у вас появилась возможность побывать в ее доме. Вы встретились в аэропорту и крепко обнялись. По дороге домой в машине вы разговариваете, желая узнать все последние новости, и вскоре автомобиль останавливается возле ее дома. Распахивается парадная дверь, вы входите и оглядываетесь. Ранее вы пытались представить себе, как выглядит ее дом, но теперь у вас есть возможность увидеть все собственными глазами. Вы проходите через гостиную в кухню, заглядываете в спальню и восхищаетесь ее хорошим вкусом. Однако, оглядываясь по сторонам, вы замечаете, что ни одного из тех маленьких подарков, которые вы посылали ей, нигде не видно - ни серебряной рамочки, которую вы отправили ей к свадьбе, ни подушки, которую вы вышили к ее дню рождения... Ни одного из тех подарков, которые Вы так тщательно и заботливо выбирали и посылали ей на протяжении многих лет, нигде нет, и вам слишком больно, чтобы спросить о них.
Когда вы, наконец, заходите в свободную спальню и начинаете распаковывать свои чемоданы, рядом с гардеробом, в котором вы раскладываете свою одежду, вы замечаете шкаф со стеклянными дверцами. На полках лежат отправленные вами посылки, все еще завернутые в коричневую бумагу. Адрес на них был указан правильно. Все они благополучно доставлены, но ваша подруга была настолько безразлична к ним, что даже не открыла их, не говоря уже о том, чтобы пользоваться их содержимым. Что бы вы почувствовали? Обиду, душевную боль, разочарование, нелюбовь? Что в этой ситуации может сделать ваша подруга, чтобы убедить вас в своей любви к вам и в том, что она ценит вашу дружбу? 

Бог - Податель множества даров. Некоторые из них предназначены для удовлетворения наших повседневных нужд и для того, чтобы сделать нашу жизнь полноценной и счастливой. Например, дары семьи, дружбы, свободы, пищи и одежды. Каждый Божий подарок отражает Его глубокую любовь и заботу о нашем счастье. Это подарки, которые мы получили и открыли; мы наслаждаемся ими и благодарим Его за них. Но возможно ли такое, что Бог прислал нам подарки, а мы отнеслись к ним равнодушно? Подарки, которые мы, даже не открыв, сложили небрежно на полочке нашей жизни? Возможно, мы получили духовные дары, которые нас никогда не интересовали, а потому мы не развернули их и, тем более, не использовали? Или, возможно, мы развернули их, но не знали, что с ними делать, и они, в конечном итоге, оказались на полке в комнате для гостей? 
Духовные дары отличаются от других Божьих подарков тем, что мы, получив их, не можем пользоваться ими только для себя. Они даны нам с целью служения другим. Апостол Павел в своем первом послании, адресованном церкви в Коринфе, упоминая о духовных дарах, говорит об их прямой связи с Телом Христовым. Эдди Гиббс, развивая эту мысль, писал:
 «Церковь – нечто большее, чем организация, это организм. Павел, описывая церковь, часто использует метафору: «Тело Христово». Господь – ее глава, а мы органы и части тела, связанные друг с другом и с Ним. Именно через Его Тело, Церковь (тебя и меня) Христос продолжает Свои поиски, служение, труд по спасению»1.
Дары были даны Богом первым христианам для того, чтобы те могли созидать и развивать Церковь, а не пользоваться ими в личных целях. Христианам было дано все для того, чтобы Церковь росла здоровой и была сильна. Прежде чем изучать виды даров, нам необходимо понимать, что служение Святого Духа – многогранно.  Рой Нейден говорит об этом так: 
«Сосредоточить свое внимание только на дарах – то же самое, что смотреть на бриллиант и видеть только одну грань, а не всю красоту камня»2.
«Четырехгранное» служение Святого Духа. 

Рассмотрим четыре «грани» служения Святого Духа:
1. Святой Дух дарует  нам уверенность в нашем личном спасении.
2. Святой Дух дарует нам уверенность в том, что каждый из нас - особенный, и позволяет развить здоровую самооценку.
3. Святой Дух дарует нам уверенность в том, что мы можем приносить плод Духа, и побуждает нас к личностному росту.
4. Святой Дух наделяет нас особыми дарами, которые будут использоваться в нашем личном служении. 

1. Святой Дух дарует нам уверенность в нашем личном спасении.
Это очень важная часть Его служения. Только тогда, когда мы уверены в прощении наших грехов, мы будем ощущать «полноту». Сатана будет делать все возможное, чтобы попытаться лишить нас уверенности в спасении. Наверно, вы заметили: когда вы стараетесь оставить свои грехи, сатана находит их и снова приносит их вам. Он не хочет, чтобы вы забыли их. Он не желает, чтобы у вас была уверенность в прощении. Некоторое время назад мы с мужем посетили христианскую выставку и увидели там футболки с лозунгом, который запомнили навсегда. Он гласил: «Когда сатана напоминает вам о вашем прошлом, напомните ему о его будущем». Бог желает, чтобы мы были уверены в нашем спасении, независимо от нашего прошлого. Таким образом, первым аспектом служения Святого Духа является напоминание нам об уверенности  в спасении, и Он делает это, помогая нам постоянно сосредоточивать свое внимание на Иисусе. «Возврати мне радость спасения Твоего и Духом владычественным утверди меня» (Пс. 50:14).)
2. Святой Дух дарует нам уверенность в том, что каждый из нас - особенный, и позволяет развить здоровую самооценку.
  Если христиане считают, что, не постоянно напоминая себе о собственной никчемности, они не смогут понять и оценить любовь Божию, - это недоразумение. Если мы для того, чтобы чувствовать себя «скромными» и «святыми», должны разрушить свою собственную самооценку, то мы страдаем от «синдрома праведности», созданного человеком. Тезба Джонсон отмечает, что считать себя ничтожеством или вообще не ценить себя является «психотическим перекручиванием Евангелия». Важно, чтобы мы понимали: существует большая разница между осознанием нашей греховности и низкой самооценкой. Наша ценность в очах Божьих не уменьшается от того, что мы далеко отошли от Него. Поскольку мы являемся частью Его земной семьи, мы для Господа всегда ценны. Наша ценность не основана на нашем прошлом. Она основана на принятии Того, Кто заплатил вместо нас цену смерти и обрел нам ценное спасение.
Директор клиники, занимающейся проблемами предотвращения самоубийств, однажды сказал, что все люди, которые совершают самоубийство, делают это из чувства «беспомощности, безнадежности, и никчемности». Другими словами, они страдают от низкой самооценки. Как можно поверить в то, что Бог желает, чтобы мы рассматривали себя сквозь призму собственной никчемности? Все должно быть как раз наоборот! Благодаря нашей ценности в очах Божьих мы должны жить с уверенностью, а не с беспомощностью, с оптимизмом, а не с безнадежностью, и с чувством собственного достоинства, а не никчемности. Все эти позитивные факторы являются элементами здорового самоуважения, и именно его Святой Дух желает взрастить в нашей душе.
3. Святой Дух дарует нам уверенность в том, что мы можем приносить плоды, и побуждает нас к личностному росту.
Показателем того, поддаемся мы влиянию Святого Духа или нет, является ежедневное появление плода Духа в нашей жизни. «Связь корня с плодами очевидна не только в природе, но и в духовных вещах. Аспекты плода Духа, перечисленные Павлом, могут быть так же легко перечислены в качестве характеристик природы Бога. Бог, чтобы описать Себя Моисею, использует аспекты плода Духа. «Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный, сохраняющий милость в тысячи [родов], прощающий вину, и преступление, и грех»3. Христианское поведение, находящееся под влиянием Святого Духа, подобно Божественному поведению, и христианский характер отмечен печатью Божественного характера»4.

Мы не должны путать плод Духа с дарами Духа. Самый простой способ их различить – это помнить, что плоды Духа помогают определить, каков христианин. Дары Духа помогают определить, что христианин делает. Читая 1-е Послание к Коринфянам 13:8, мы видим другие различия между ними. Дары Духа являются временными. Они в один прекрасный день перестанут существовать, плод же Духа - вечен. 
Чтобы глубже проникнуть в суть плода Духа, необходимо гораздо больше времени, чем выделено для этого семинара. Но прежде чем мы закончим разбирать тему о плоде Духа, обратите внимание на следующее. Читая 1 Послание к Коринфянам, главы 12, 13, и 14, вы увидите, что коринфяне так хотели иметь духовные дары, а особенно дар говорения на языках, что важность получения даров полностью затмила плоды Духа. Это было неразумно с их стороны, и мы, читая главу 13, видим, как Павел пытался расставить приоритеты правильно, напоминая верующим в Коринфе, что даже если у них есть все духовные дары, но нет плода Духа, проявляющегося любви, то в глазах Божьих они не имеют ничего. Дары без плода, как автомобильные шины без воздуха, – все составляющие есть, но они ничего не стоят.
Итак, Святой Дух заверяет нас, что мы можем приносить плоды. Когда мы позитивно: откликаемся на голос Святого Духа, наш характер неизбежно становится подобным характеру Христа. Это подводит нас к четвертой составляющей служения Святого Духа.
4. Святой Дух наделяет нас особыми дарами, которые будут использоваться в личном служении.
Однажды днем, когда я читала, моя старшая дочь вошла в гостиную. Будучи сама человеком, любящим чтение, она посмотрела на название моей книги и произнесла: «Духовные дары.. М-м… А ты получила какой-нибудь из них?» Задав, на первый взгляд,  вполне простой вопрос, она, сама того не подозревая, затронула очень важную тему. Как мы можем обрести уверенность в том, что у нас - именно духовный дар, а не просто природный талант? Нам говорят, что только христиане обладают духовными дарами, и причиной тому является утверждение, что только те, кто имеет Духа Святого, могут получать дары от Духа (Рим. 8:9; 1 Кор. 12:4-11). Более того, мы знаем, что каждый христианин получает не менее одного духовного дара, а некоторые получают и больше. Но как определить, что такое духовный дар, и как отличить его от природного таланта?

Природный талант - это то, с чем мы рождаемся, например, музыкальные способности. Наши природные таланты полезны, но они связаны в первую очередь с внешней стороной жизни. Они не затрагивают важный вопрос нашего отношения к Богу. Мы можем развивать природные таланты без духовного роста.

Духовные дары отличаются от природных талантов в двух важных аспектах. Во-первых, в мотивации. Мотивация духовных даров основана на нашей любви к Богу и любви к другим. Во-вторых, у них разные цели. Цель человека, обладающего духовным даром, - привести людей к Христу и созидать Тело Христово. Мы не можем развивать духовный дар без духовного роста.

Позвольте привести пример. Человек с природным талантом преподавания может передать знания своим ученикам и сделать это в интересной форме – так, что знания понимаются и применяются. Талантливый преподаватель понимает, какие стили обучения предпочтительны в каждом конкретном случае и как личность ребенка влияет на выбор методов обучения, и использует знания, чтобы помочь ребенку расти интеллектуально. Мы говорим, что у него или нее есть природный талант к преподаванию. Учитель с духовным даром преподавания и соответствующим природным талантом будет делать то же самое, но с помощью и под влиянием Святого Духа сможет поднять своего ученика на одну ступень выше. Он сможет помочь ребенку применить эти знания в своей жизни и использовать их для духовного роста. Только человек с духовным даром преподавания сможет помочь ученику расти духовно.

Рик Йон говорит об отличиях природного таланта и духовного дара так:

«Природные таланты – это способности, которые мы получаем при рождении, и от мужчины (или женщины) зависит, как он (она) обнаружит, будет развивать и использовать свой талант. Духовный дар дается в тот момент, когда мы принимаем Христа, и христианин может обращаться к Святому Духу, чтобы выявить, каким даром он обладает, а также просить Его помочь использовать и развивать уже имеющийся дар»5 (1 Кор. 2:4, 5; Фил. 4:13; 2 Тим. 1:7).

Можно сказать, «природный талант  - это потенциальный духовный дар. В то же время мы должны признать, что дары, данные нам от Духа Святого, не обязательно относятся к нашим природным талантам. Святой Дух принимает активное участие не только… в  нашем духовном рождении, но и непрестанно трудится на протяжении всех лет христианского служения»6. С другой стороны, мы должны уметь различать духовные дары и христианское поведение. Когда мы начинаем изучать духовные дары, становится очевидным, что многие из даров являются описанием действий, которые ожидаются от всех христиан. Позвольте привести пример разницы между духовным даром и христианским поведением. Бог увещевает всех нас молиться. Этим преимуществом обладает каждый, и молитва – часть нашего христианского поведения. Это не означает, что мы все получили духовный дар молитвы. Человек, имеющий духовный дар молитвы, обладает особой способностью регулярно молиться в течение длительных периодов времени о конкретных потребностях других людей и часто видит конкретные ответы на свои ходатайственные молитвы. 

Как христиане, мы также должны быть гостеприимными. Это, опять же, не означает, что мы все получили духовный дар гостеприимства. Пригласить кого-то на обед или принять кого-то на ночлег - вот составляющие христианского поведения. Человек с духовным даром гостеприимства обладает особой способностью - оказывая помощь другому человеку, он завязывает с ним дружбу. У него всегда открыт дом, в котором каждого, кто нуждается в пище и месте для проживания, ожидает радушный прием. Он/она также делает все возможное, чтобы церковь была гостеприимным домом. Его/ее мотивация основана на любви к Богу и ближнему. Используя наши духовные дары и развивая их, мы также должны быть готовы делать все, что требуется от нас как от христиан, если в том будет необходимость.

Читая 12-ю главу 1-го Послания к Коринфянам, мы видим, каким изобилием духовных даров Бог благословил коринфскую церковь. Это было сделано по уважительным причинам. Во-первых, можно предположить, что ни у одной из христианских церквей в 1-м веке от Р. Х. не было полного набора свитков Ветхого Завета, потому что те были весьма редкими и дорогими, и тем более у церквей не было Нового Завета. Во-вторых, не было и достаточного числа служителей, а те, кто был, не имели опыта. Этот огромный дефицит в церкви Бог компенсировал богатой одаренностью членов церкви.

Оглядываясь назад, легко понять, почему Церкви первых веков необходимы были духовные дары. А как насчет церквей в двадцать первом веке, мужчин и женщин, членов этих церквей? Посылает ли нам Дух Святой дары? Нужны ли нам они? Быть может, эти дары устарели? Или они вписываются в нашу насыщенную жизнь? Ответ на этот вопрос -  громкое «Да»(что «да» - они устарели?). Мы нуждаемся в дарах, и они вписываются в нашу жизнь. Мы нуждаемся в них, потому что у Бога есть причины, по которым Он посылает нам дары. Основная причина заключается в оснащении каждой церкви инструментами для служения нуждам других людей - как в самой церкви посредством попечения (воспитания), так и в обществе посредством взаимодействия. Эти потребности церкви – заботиться и благовествовать - будут присутствовать до возвращения Христа.
Рассмотрим три наиболее актуальных для нас вопроса о духовных дарах.

 Что такое духовный дар?(
 Когда мы получаем духовные дары для своего служения?(
 Как определить наши дары? (

Что такое духовный дар?

Одним из лучших определений, будет, пожалуй, следующее: 

«Духовные дары – это сверхъестественные способности, данные христианам Духом Святым, чтобы те могли служить другим посредством попечения и евангелизации»6.

 
Пастор Джон Макартур говорит об этом так:
«Ни одна поместная община не сможет стать такой, какой она должна быть, такой, какой ее желает видеть Иисус, пока она не поймет важность духовных даров»7 . 


В 4-й главе Послания к Ефесянам мы читаем, что «...каждому же из нас дана благодать по мере дара Христова... (ст. 7), и что Святой Дух дал дары «к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова» (ст.12). Мы можем получить более одного дара, но все дары, которые мы получаем, предназначены для служения другим. Святой Дух не дает нам духовные дары с целью служения нашему собственному эго, но для того, чтобы мы служили Богу и друг другу. Если мы осознаем важность нашего духовного дара или даров, мы можем с уверенностью начинать наше личное служение, ибо мы знаем, что наделены всем необходимым, чтобы сделать нечто особенное для Бога. Важно, чтобы мы правильно понимали слово «наделены». Это не означает, что нас наделили полностью развитыми дарами. Это лишь означает, что мы наделены всем для того, чтобы начать использовать наш дар. Мы распоряжаемся своими духовными дарами и поэтому несем ответственность за их развитие. Я не верю, что наступит такой момент, когда мы сможем сказать, что исчерпали все возможности для своего развития. Одна из моих любимых цитат Эллен Уайт находится в книге «Воспитание». Автор пишет: 
«Тот, кто искренно и прилежно изучает Слово Божье, стремясь понять его истины, тот соприкасается с его Автором, и для него не существуют более…  ограничения для дальнейшего развития»8.
Современная наука утверждает, что 50% нашего интеллекта формируется в первые четыре года нашей жизни, а 80% - до семи лет. Но Бог говорит нечто иное. Он говорит, что если мы приблизимся к Нему и подчиним себя Его водительству и мудрости, то не будет никаких ограничений для нашего развития.
Когда мы получаем духовные дары для своего служения?
В 10-й главе Евангелия от Матфея мы читаем о том, что ученики получили много даров, когда впервые приняли Христа: дар исцелений, дар изгонять злых духов, дар творить чудеса. Другими словами, ученики получили дары во время своего нового, духовного рождения. Но мы также читаем во 2-й главе Книги Деяний, что они получили еще один дар  несколько лет спустя в день Пятидесятницы, а именно: говорение на языках. То же самое происходит и сегодня. Когда мы становимся частью Тела Христова, когда мы преображаемся, каждый из нас получает, по крайней мере, один духовный дар. Дух Святой способствует нашему обращению и наделяет нас духовными дарами. Одно не может произойти без другого. В то же время мы должны осознавать, что Святой Дух может даровать дополнительные дары в любое время для удовлетворения конкретных потребностей в деле Божьем и для Его славы. И последний, возможно, самый главный вопрос:
Как определить наши дары?
1. Молитесь об этом. Просите Святого Духа помочь вам найти и развить свой дар.
2. Принимайте участие в разных служениях. Вряд ли кто-то обнаружит все свои дары в начале своего христианского опыта. Иногда требуются особые обстоятельства для того, чтобы вы увидели свой дар. Прежде всего, важна ваша готовность работать в новых о сферах служения. Ваш духовный дар может быть подтвержден только конкретной ситуацией, в которой он будет использоваться. После приобретения значительного опыта вы вправе задать себе следующие вопросы: 

• Какие виды служения мне больше всего нравятся?
• В каких видах служения я видел положительные результаты?
• Какие духовные способности видят во мне другие?
• Какое служение меня попросили выполнять снова?
• Какие виды служения соответствуют моему темпераменту, данному Богом?
• Какие из моих регулярных ежедневных занятий могут иметь применение в служении (например, преподавание, вспоможение, администрирование)? 9
3. Мы можем сделать шаг в верном направлении, исследуя духовные дары. Существуют различные тесты для определения духовных даров. Они созданы для того, чтобы помочь нам обнаружить духовные дары. Но у всех тестов есть слабое место. Если мы отвечаем на вопросы не очень внимательно, может показаться, что мы обладаем неким даром, которого у нас нет, и наоборот. Я выбрала тест для определения духовных даров, предложенный Роем Нейденом10. С помощью этого теста мы обнаружим целый ряд даров. Каждый раздел состоит из 2-5 различных даров, которые тесно связаны друг с другом и часто «перекрывают» друг друга. Отвечая на вопросы, мы сможем определить степень нашей вероятной одаренности в каждой из областей.
Тест для определения духовных даров
(Ведущий раздает тест.) Участники семинара должны прочесть 20 утверждений и дать им свою оценку, максимально приближенную к реальности.
Рассмотрим ваши ответы с двух точек зрения: 

1. Степень истинности ваших заявлений. 
2. Ваше непосредственное участие в описанной деятельности. 

- Старайтесь поменьше ставить отметок «3». Если у вас их слишком много, вы не увидите истинной картины. 
- После оценки всех утверждений напишите числа, которые вы обвели,  в соответствующих квадратах.
- Заполните все пять столбиков. 
- Столбик с наибольшей суммой баллов представляет область вероятной Вашей одаренности.

РАБОЧИЕ ГРУППЫ 
[Разделите участников на небольшие группы в соответствии с их количеством баллов. Каждый, кто набрал самое большое число баллов в столбике 1 - группа преподавателей. Каждый, набрал самое высокое количество очков в столбике 2- группа пасторского /евангельского служения и т.д. Раздайте участникам семинара описание духовных даров и рабочий лист.] 

Описание даров и рабочий лист (раздаточный материал): 

1. Группа преподавания/наставления. 
2. Группа попечения/евангелизации.

3. Группа вспоможения.
4. Группа советников. 
5. Группа лидеров. 

Активная работа в группах (30 минут). 

(Работа выполняется в группах. Пусть каждая группа выберет или назначит лидера. Выдайте лидеру весь материал для группы.) 
• Лидер должен раздать «Описание духовных даров» членам группы. 
• Обсудите каждый духовный дар. Помогите каждому члену группы определить его дары. 
• Обсудите вопросы на бумаге.
• Когда время истечет, участники семинара должны снова объединиться в одну группу. 

Развитие наших даров
После того, как мы определили свои дары, нам необходимо сосредоточиться на них. Мы можем попросить Бога, чтобы Он открыл нам Свою волю или указал нам то или иное место, где мы можем служить, и где наш дар может развиваться. Мы можем посещать семинары, имеющие отношение к нашему дару. Мы можем искать наставников, с которыми мы будем работать и учиться. Духовные дары даются нам с целью служения другим, и это правда. Но, исходя из своего опыта, могу сказать, что используя и развивая наши дары, мы обретаем немало благословений, и в нашей жизни происходят положительные изменения.

1. Осознание того факта, что Господь приготовил для нас уникальный дар, укрепляет наше чувство собственного достоинства и наполняет нашу жизнь смыслом.
2. Поскольку все дары, как и виды служения, одинаково важны, то для конкуренции не остается места. 
3. Мы избавляемся от чувства вины. 
4. Мы совершаем служение с большим энтузиазмом, потому что служим в той области, в которой наиболее эффективно используется наш дар, а не пытаемся развивать то, чего нет. 

Осознание того факта, что Господь приготовил для каждого из нас уникальный дар, укрепляет наше чувство собственного достоинства и наполняет нашу жизнь смыслом. Наш духовный дар может помочь нам развивать здоровую самооценку и уверенность в том, что мы кому-то нужны – такова основная потребность человека. Мы должны чувствовать, что мы важны для нашей церковной семьи и что наш вклад необходим для ее роста. Рик Йон говорит:
«Я не верю, что единственной причиной неучастия является отсутствие посвященности. Многие христиане убеждены в том, что им нечего предложить»11. 

Бог посредством наших духовных даров наделил каждого из нас индивидуальностью. Все мы - одаренные мужчины и женщины, призванные выполнять божественную миссию, и мы можем быть уверены, что у каждого из нас есть что предложить, не потому, что мы так думаем, а потому, что Бог говорит нам это. Какое облегчение - знать, что мне нет нужды сравнивать себя с другими! Все, что мне нужно, – просто сосредоточиться на Божьем плане для моей жизни. 

Поскольку все дары, как и всякое служение, одинаково важны, в этом деле нет конкуренции. Мы все управители своих духовных даров. Некоторые из нас получили один талант (в древности – единица измерения веса) духовного дара. Другие, возможно, получили два таланта или пять талантов духовных даров. Размер нашего дара или природа нашего дара не имеют значения. Важно то, что мы используем и развиваем его. Святой Дух не дает дары для того, чтобы мы соревновались друг с другом. Дары даны для общего блага и единения церкви.

В этом случае мы избавимся от чувства вины. Так приятно смотреть на сестер во Христе, которые обладают даром гостеприимства и используют его, посещая больных каждую неделю, другие, используя свои дары, составляют красивые букеты или прекрасно проводят урок субботней школы. А мы начинаем чувствовать себя виноватыми и недостойными, потому что мы не такие, как они. Но Бог никогда не требовал от нас, чтобы мы были такими, как все. Предположим, Бог не дал вам духовный дар, который позволил бы вам писать. Вы никогда не писали книг и не будете их писать, но вы не должны чувствовать себя несчастными или виноватыми, потому что не написали книгу. Вы можете радоваться тому, что Бог дал этот дар другим мужчинам и женщинам, и что вы можете извлечь пользу из их даров. Когда мы признаем наш собственный дар и используем его, мы можем быть радоваться дарам, которые видим в других, без какого-либо чувства вины.

Мы будем совершать служение с большим энтузиазмом, потому что служим тем даром, которым наделены, а не пытаемся развивать то, чего нет. 
Бог никогда не просил нас делать то дело, для выполнения которого у нас нет возможностей или дара. Эту точку зрения прекрасно иллюстрирует притча,  напечатанная в бюллетене одной  из государственных школ Спрингфилда (штат Орегон, США):
«Однажды, давным-давно, животные решили сделать нечто значимое для мира. И поэтому они организовали школу. Они приняли учебную программу, в которую входили бег, скалолазание, плавание и полет. Чтобы легче было следовать учебной программе, животные должны были изучать все предметы. Утка была лучшей по плаванию – она плавала лучше, чем ее тренер. Что же касается полета, то за него она получила лишь проходной балл. Поскольку у нее были проблемы с бегом, она была вынуждена оставить плавание и тренироваться после занятий. В результате утка подвернула лапу, да и лапы были настолько изношены, что по плаванию она получила средний балл. Но и средний бал был вполне приемлем, так что никто не думал об ее исключении из школы.
Заяц начал с самого высокого балла в классе по бегу, но заработал нервный тик и весьма страдал от судорог в ногах, потому что много занимался плаванием. Белка была отличницей в скалолазании, но ее преследовали постоянные неудачи в летном классе, потому что учитель заставлял  ее начинать полет с земли, а не с верхушки дерева. От чрезмерного напряжения у нее развилась хроническая болезнь, и поэтому белка получила только «тройку» по скалолазанию и полету. Орел был трудным ребенком. Его жестоко наказывали за то, что он не хотел быть приспособленцем. На уроках скалолазания он сбивал всех остальных с вершин деревьев и настаивал на использовании своего собственного метода, чтобы взбираться туда…».
Мораль этой притчи проста: каждое существо имеет свой собственный набор возможностей, в котором он или она, естественно, талантливы, если только от них не будут ожидать чего-либо иного и не потребуют надеть «форму», не соответствующую размеру. Если это произойдет, то разочарование, уныние и даже чувство вины станут причиной посредственного результата или полного поражения. Утка – это утка и только утка. Она создана плавать, а не бегать и, конечно, не лазить по деревьям. Белка – это только белка. Лишить ее права лазить по деревьям и ожидать, что она будет плавать или летать, означает свести ее с ума. Орлы – прекрасны в полете, но не в беге. Заяц всегда одержит победу в беге, если, конечно, орел не проголодался.
«У всех нас есть дары, которые Бог дал нам, чтобы мы могли трудиться определенным образом. Если мы поступаем, как члены Тела Его, мы будем всегда живыми, как и любой другой орган. Важно то, что мы работаем гармонично, вместе, как члены одного организма, для славы Божией и продвижения Его Царства»12.

Знание и использование наших духовных даров изменяет наше отношение к служению, а также к полученным результатам. Я благодарна Богу за свои духовные дары и наслаждаюсь, используя и развивая их. Качества личности каждого из нас известны Святому Духу, и я верю, что Он в Своей мудрости дарует нам дары, соответственные нашей личности, потому что желает, чтобы мы наслаждались своими дарами и использовали их для служения. 

Чтобы понять, какую великую работу совершает Святой Дух, и обрести правильное понимание того, что же такое духовные дары, нескольких часов недостаточно. Я надеюсь, что эта лекция зародила в вас желание вернуться домой и начать самостоятельное изучение этой темы, отыскивая новые пути развития своих даров и улучшения своего служения.

 Gibbs, Eddie. Body Building Exercises for the Local Church. Falcon Books, 1979. 
2 Naden, Roy C. Your Spiritual Gifts. Making the Great Discovery. Berrien Springs, MI: IPD, 1989.

3 Книга Исход, 34:6, 7.

4 Briscoe, Stuart. The Fruit of the Spirit, p. 5. OM Publishing, 1993.

5 Yohn, Rick Yohn, Rick.  Discover Your Spiritual Gift and Use It.  Tyndale House Publishers.  1974.

6 Gibbs, Eddie, Body Building Exercises for the Local Church, pp. 66-67. Falcon Books. 1979.

7 MacArthur, John.  The Church — The Body of Christ.

8 White, Ellen.  Education.  Review and Herald. p. 125.  
9 Porter, Carol.  Hamel, Mike.  Women’s Ministries Handbook. p. 36. Victor Books. 1992.

10 Naden, Roy C. Your Spiritual Gifts. Making the Great Discovery. IPD. Berrien Springs, MI, 1989.

11 Yohn, Rick. Discover Your Spiritual Gift and Use It. Tyndale House.
12 Kubo, Sakae. The God of Relationships, p. 111, 112.


