
Время ли покидать 
корабль?

Тай Гибсон



Содержание

Предисловие
Вступление
Глава 1 
Горькое разочарование 
Глава 2 
Арена действия Божьей благодати
Глава 3 
Избранная Богом Церковь
Глава 4
Реформация или анархия? 
Глава 5
Общее дело 
Глава 6
Золотая середина 
Глава 7
«Ошибка» Эллен Уайт 
Глава 8
Либерал или консерватор? 
Глава 9
Тихий голос Духа

.......................................................3
..........................................................5 

 
...................................10

 
..............17

.............................29
 

.............................42

 .........................................................59

 ...............................................68

 ......................................80

 ..............................88

..............................................91



3

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Предисловие

Каждый год ко мне обращаются с многочисленны-
ми просьбами о написании предисловия к различным 
книгам. Так как у меня нет возможности читать все 
рукописи, поскольку большую часть своего времени я 
посвящаю программе «Так написано», менее настой-
чивые просьбы мне приходится отклонять. Тем не 
менее я прошу своих помощников пересказывать мне 
содержание всех книг. Получив рукопись книги «Вре-
мя ли покидать корабль?», автором которой явля-
ется мой друг Тай Гибсон, я попросил своего секрета-
ря придержать ее на некоторое время, чтобы позже 
прочитать ее. И такая возможность представилась 
мне во время одной поездки.

Тай обладает способностью писать интересно и убе-
дительно. У него есть что сказать другим, и делает он 
это неплохо. Будучи миссионером, посвятившим свою 
жизнь проповеди Евангелия нынешнему поколению, я 
очень обеспокоен тем, что некоторые люди пытаются 
внести в Церковь сумятицу, втянуть ее в богословские 
споры. Однако мы не можем сосредоточиваться на те-
ологических разногласиях, ибо вокруг нас погибает мир. 
Люди, не узнавшие об Иисусе, уходят в могилу без на-
дежды на воскресение. Многие богословские споры явля-
ются бесполезными для погибающих. 

Некоторые члены Церкви, вместо того чтобы на-
правлять людей к Христу, занимаются критикой 
руководства и организации Церкви. Другие умаля-
ют важность адвентистской вести для последнего 
времени. 



4

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
В своей книге Тай Гибсон подчеркивает: самые 

яростные удары силы зла всегда направляют про-
тив Церкви. Однако вопреки всем проискам врага она 
устоит, ибо ее основание — Иисус Христос. И имен-
но через Церковь Господь желает проявить полноту 
Своей любви. На основании Библии Тай показывает: 
как в прошлом, так и в настоящем Господь сохра-
няет Свой верный Остаток — Церковь, поручая ей 
представлять Его любовь перед Вселенной.

Читая книгу «Время ли покидать корабль?», вы, 
вероятно, откроете для себя в Библии и Духе проро-
чества нечто новое, утверждающее триумф Боже-
ственной Истины. Данная книга еще более убедила 
меня в важности адвентистской вести. Вы не смо-
жете остаться равнодушными к вопросам, рассма-
триваемым автором. Попросите Великого Учителя 
даровать вам вдохновение и проницательность.

Моя молитва о том, чтобы ваша убежденность в 
актуальности Божьей вести для последнего времени 
возрастала, чтобы вы еще больше удостоверились в 
истинности Церкви адвентистов седьмого дня как 
Божьей Церкви и с большим рвением посвятили себя 
провозглашению этой вести.

Марк Финли



5

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Вступление

Церковь по замыслу Божьему является храни-
тельницей сокровищ благодати Христовой, это 
Божья крепость, Его город-убежище в мятеж-
ном мире. Во все времена многовековых гонений, 
борьбы и мрака Бог поддерживал Свою Церковь. В 
эпоху духовной тьмы Церковь Божья была подоб-
на городу на холме. Из века в век на протяжении 
многих поколений в ее среде раскрывалось чистое 
небесное учение. Бог всегда особым образом за-
ботится о Церкви, несмотря на то что иногда она 
может казаться слабой и несовершенной. Это ме-
сто, где действует Его благодать и проявляется Его 
чудесная сила, преобразующая сердца (см. Э. Уайт. 
Деяния апостолов, с. 5-7).

На протяжении всей истории существования 
Церкви адвентистов седьмого дня дьявол пытал-
ся внести разделение в ее ряды, расколоть на не-
сколько отдельных течений. Подобная тенденция 
наблюдается во всех протестантских деномина-
циях. По теологическим и социальным признакам 
христианство делится на различные либеральные, 
консервативные и другие группы. Адвентисты 
седьмого дня на сегодня являются единственным 
протестантским течением, которое имеет единую 
организацию. Мы должны быть благодарны Богу 
за то, что в нашей Церкви существует одна структу-
ра, не допускающая беспорядка и самоуправления. 
Церковь АСД с огромной серьезностью подходит 
к вопросу единства, ибо считает себя остатком, 
о котором написано в книге Откровения. Будучи 



6

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
уверенными в том, что Господь призвал нас к вы-
полнению определенной миссии, мы осознаем, что 
являемся Божьей Церковью. Наша задача состо-
ит в том, чтобы проповедовать вечное Евангелие 
в свете Трехангельской вести всем народам, пле-
менам и языкам. Поэтому каждый адвентист по-
нимает, что разногласия в Церкви препятствуют 
сохранению нашей идентичности и выполнению 
нашей миссии. 

Руководители и члены Церкви встревожены 
тем, что в последнее десятилетие увеличилось ко-
личество независимых от церкви групп как либе-
рального, так и консервативного толка, по-своему 
интерпретирующих некоторые доктрины Церкви. 
Большинство групп считают себя соработниками 
Церкви, независимо от того, согласна ли с этим 
Церковь или нет. Другие же открыто выступают 
против деноминации, называя ее «тонущим ко-
раблем, который нужно покинуть как можно ско-
рее». Под именем Церкви эти группы выбрали сво-
их пасторов, построили и посвятили молитвенные 
дома, рукоположили миссионеров, принимая де-
сятинные средства и используя их для поддержки 
своих проектов.

Я лично присутствовал на одной из встреч, 
посвященной вопросу отделения от всемирной 
организации. Один из выступающих утверждал: 
деноминация так далеко ушла от истины, что 
верные и преданные Богу последователи обязаны 
взять на себя ответственность за провозглаше-
ние Евангелия независимо от церковной органи-
зации. Другой согласный с этим оратор заявил, 
что религиозный долг каждого — поддерживать 
десятиной независимые направления, дабы пре-
дотвратить злоупотребления десятиной в дено-
минации и иметь гарантию, что средства будут 



7

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

использованы для завершения работы. Прихо-
жане выразили свое согласие дружным «аминь», 
поддерживая рискованный план мероприятия.

Потом слово взял лидер весьма известной груп-
пы независимого служения. Его выступление было 
очень серьезным и заслуживало внимания. Когда 
он выстраивал линию своих умозаключений, в со-
брании царила тишина. Его предположения пока-
зались мне более логичными, нежели предыдущих 
ораторов. 

— Настало время создавать локальные Церкви, — 
говорил он властным голосом. — Мы нуждаемся в 
организации конференций и избрании руководи-
телей для работы в масштабах всего мира.

В комнате раздались возгласы одобрения. Далее 
последовало предложение отделиться от Церкви. 
Тут мнения разделились. Я никогда не забуду, как 
кто-то из зала сказал:

— Послушайте, практически мы уже организо-
вали новую церковь. У нас есть свои проповедни-
ки, миссионеры, периодические издания, средства, 
лагерные собрания и церковные мероприятия. К 
тому же мы уверены в отступничестве всемирной 
организации Церкви АСД. Почему же мы боимся 
выйти из нее и создать собственную церковь?

Превосходный вопрос! Но на него нет вразуми-
тельного ответа.

Подобные дискуссии проходят как в консерва-
тивных, так и в либеральных кругах. На съезде 
Генеральной конференции в 1995 году речь шла 
о различных объединениях, которые игнорируют 
постановление Церкви, запрещающее рукопола-
гать женщин. 

Итак, с разных сторон мы слышим голоса, при-
зывающие верующих к независимости от Церк-
ви. Поэтому возникают вопросы: останется ли 



Церковь адвентистов седьмого дня единой орга-
низацией или же распадется на множество мини-
течений? Правда ли, что Церковь как всемирная 
организация находится в заблуждении? Время ли 
«покинуть корабль»? Но параллельно с этими во-
просами возникает и другой: каков план Бога? В 
чем заключается Его воля относительно Церкви? 

Как бы мы ни представляли себе будущее Церк-
ви, все происходит по «изволению воли» Бога 
(см. Ефес. 1:11). Вне всякого сомнения, пророче-
ская миссия Остатка из книги Откровения будет 
выполнена именно Остатком. Зная это, было бы 
разумным искать познания Божьей воли посред-
ством молитвы, кропотливого изучения Библии и 
Духа пророчества. 

Я твердо убежден, что Господь открыл Себя на 
страницах Слова Божьего и Духа пророчества. Эти 
источники Божественной мудрости раскрывают 
нам волю Отца и отвечают на такие насущные во-
просы:

Какую Церковь на Земле Бог признает Своей?
Каково намерение Бога относительно Церкви?
Поручает ли Господь исполнить Его волю неза-

висимым объединениям?
Кого Он считает верными, а кого — неверными?
Как я могу быть уверен, что являюсь частью Бо-

жьего плана?
На все эти вопросы можно найти конкретные 

ясные ответы. 
Я не претендую на то, что каждый, прочитав мою 

книгу, разрешит для себя все сомнения, но из лич-
ного опыта могу с уверенностью сказать: усердные 
исследования помогли мне увидеть волю Бога от-
носительно Его Церкви. Поиски ответов на при-
веденные выше вопросы заняли у меня несколько 
лет. Даже если я и не помогу читателям утвердить-

8

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н



9

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

ся в Истине, я надеюсь, что книга побудит вас к 
размышлениям. Как и я, многие из вас пытаются 
понять волю Божью. Настало время во всем разо-
браться. Я молюсь, чтобы моя книга стала для вас 
отправным пунктом в поиске правильного пони-
мания вопросов относительно единства Церкви.



10

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н

Глава 1

Горькое разочарование

Март 1982 года. Я и моя очаровательная невеста 
приняли крещение во Имя Отца, Сына и Святого 
Духа. Каким торжественным был тот день! Мы не 
только стали христианами, но также присоедини-
лись к «Церкви Остатка», о которой говорится в 
библейских пророчествах. По воле великого Бога 
мы не впали в заблуждения, уводившие людей по 
ложному пути. Это была незаслуженная милость 
Бога к нам! Мы осознавали Его водительство в на-
шей жизни. 

Через несколько месяцев после крещения я заме-
тил, что нахожусь в зоне духовной войны, в кото-
рой в качестве оружия использовались цитаты из 
Духа пророчества и выдержки из Слова Божьего. 

Я не думал, что на новом пути встречусь с проб
лемами. Я не был человеком наивным, но проблем 
ожидал со стороны мира, а не Церкви. Евангелист, 



11

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

крестивший меня, предупреждал о возможных 
уловках сатаны. 

— Это великая борьба веры, — говорил он, де-
лая акцент на слове «вера». — Сатана приложит 
все усилия, чтобы отлучить тебя от любви Христа. 

И он был прав.
Из-за соблюдения субботы меня уволили с ра-

боты, некоторые друзья отвернулись от меня. Но 
самое горькое — моя мать умерла от рака. Сатана 
словно обезумел.

К счастью, я так сильно любил Бога, что эти ис-
пытания не казались мне слишком тяжелыми. 
Даже после смерти матери я был спокоен, осоз-
навая истину о смерти и воскресении. Я возлагал 
большие надежды на мою новую веру. А почему бы 
и нет? В конце концов, я находился среди Божьих 
святых (по крайней мере, я их считал таковыми). 
Но, к моему удивлению, далеко не все мои собра-
тья на Сионе оказались святыми (мой пастор мне 
ничего об этом не говорил). А некоторых вообще 
невозможно было назвать христианами. 

Я был в замешательстве. У меня начали появ-
ляться мысли, что в Церкви имеется множество 
изъянов. Но, несмотря на сомнения, я твердо осоз-
навал, что нахожусь в истинной Церкви, среди 
последователей Христа, уверовавших и живущих 
согласно тем принципам, о которых я узнал на 
евангельской программе. Я не слышал от собра-
тьев идею о «плевелах и пшенице», которая объ-
ясняла существующие в Церкви проблемы. Если 
бы я внимательнее изучал Слово Божье, меня не 
постигло бы горькое разочарование. 

Не прошло и года после моего крещения, как я 
начал понимать, что «духовный Израиль» не явля-
ется абсолютно святым. К какой бы сфере христи-
анской жизни я ни заглядывал, везде происходили 



12

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
дебаты по самым разным вопросам, например:

• теологические вопросы: природа Христа, при-
рода греха, последний суд и 1844 год, совершен-
ство характера, пересмотр толкования проро-
честв, пост, переводы Библии, Дух пророчества, 
соблюдение субботы;

• общие понятия: диета и принципы здорового 
образа жизни, одежда, развлечения, спортивные 
соревнования, украшения;

• церковное управление: структура, власть, ру-
коположение женщин, использование десятины, 
решение различных юридических вопросов, неза-
висимые собрания.

Все эти вопросы горячо обсуждались в Церкви в 
то время, когда я в возрасте 18 лет пришел из мира. 
Для членов Церкви со стажем не новость, что но-
вообращенные постоянно стараются найти от-
веты на свои «простые» вопросы и проверяют их 
правильность. Поэтому я умоляю вас: проявляйте 
терпение к недавно крещенным! Им предстоит во 
многом разобраться.

— Тс-с-с, — обратился ко мне один брат, — Цер-
ковь находится в заблуждении.

— Бог открыл нам новое понимание истины, — 
сказал другой. («Что же это за понимание?» — ду-
мал я.)

— Церковные лидеры неверно распределяют 
Божьи средства, — уверял третий. 

— На самом деле, — слышал я от четвертого, — 
истинная Церковь — это верные последователи 
Бога.

Нет необходимости говорить вам, как я запутал-
ся. Естественно, у меня возникло множество во-
просов. И поверьте, я получил множество ответов, 
причем большинство из них — от противников 
Церкви. Я поймал себя на мысли, что медленно, но 



13

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

уверенно отхожу от Церкви. Хотя я этого не осоз-
навал, мое отношение к руководству Церкви из-
менилось. Сатана перевел мое внимание с Христа 
и Его Евангелия на внутрицерковные проблемы. 
Прошло много времени, прежде чем я понял, что 
моя вера пошатнулась и это отразилось на моем 
отношении к Церкви.

Чем больше я отдалялся от Церкви, тем при-
ятнее мне было слышать плохие новости о ней и 
различные подозрения. В конце концов, люди, с 
которыми я общался, начали убеждать меня, что 
Церковь адвентистов стала частью Вавилона. 

С практической точки зрения я не был убежден-
ным приверженцем Церкви АСД, но все же про-
должал верить, что она является Божьей Церковью. 
Заявление о том, что она — Вавилон, казалось мне 
дерзким. Я чувствовал, что принимаю эту позицию, 
однако понимал: это неповиновение Божьей воле. 
Чем больше я задумывался над данной проблемой, 
тем сильнее во мне росла убежденность в том, что 
мои уста никогда не произнесут: «Церковь — это 
Вавилон». Однако факт заключался в том, что я, не 
выражая своих сомнений открыто, тем не менее, 
видел, как мое влияние распространяется на дру-
гих. В скором времени мне пришлось лицом к лицу 
столкнуться с последствиями такой позиции и вни-
мательно пересмотреть свои убеждения.

 Почти целый год мысли о Церкви не давали по-
коя моему сердцу. Разного рода брошюры твер-
дили мне, что Церковь стала Вавилоном. В моем 
офисе можно было найти множество видео- и ау-
диоматериалов на эту тему. Люди, которых я ценил 
и уважал, один за другим «покидали корабль». Что 
мне было делать?

С одной стороны, я поверил, что Церковь на-
ходится в отступничестве, а истинная Церковь 



14

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
состоит из верных последователей Бога. В таком 
случае было бы логичным оставить деноминацию 
и присоединиться к новому движению или же соз-
дать собственное. 

С другой стороны, что-то удерживало меня от 
подобных действий. В моем разуме еще не все ку-
сочки мозаики были сложены в одну целостную 
картину. Где-то глубоко в сердце я знал, что Цер-
ковь адвентистов седьмого дня является частью 
Божьего Плана искупления, но не мог понять, ка-
ким образом и почему.

Как раз во время моих размышлений над этим 
вопросом от Церкви откололась новая группа. 
Она называлась «Господь — наша праведность» 
и была организована несколькими пасторами. 
Они пришли к такому умозаключению: (1) те, кто 
покаялся, — безгрешны, они знают это и долж-
ны говорить об этом; (2) церковная организация 
АСД — Вавилон, истинные дети Божьи должны 
выйти из нее и присоединиться к новой церкви 
«Господь — наша праведность».

Меня заинтересовало это течение, и я начал из-
учать их постулаты. Собрав все материалы из Биб
лии и Духа пророчества по доктринам группы, я 
пришел к следующим выводам:

1. Истинно обращенный человек не должен про-
возглашать себя безгрешным и совершенным не 
потому, что это нескромно, а потому, что он тако-
вым не является.

2. Церковь АСД — не Вавилон и никогда им не 
будет. Поэтому Богу нет нужды создавать новое 
движение с учением, подобным адвентистскому.

Слава Богу, что я был твердо убежден в этих ис-
тинах. Однако спустя некоторое время осознал: 
недостаточно быть уверенным в том, что Церковь 
АСД не является Вавилоном. Кроме людей, от-



15

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

крыто заявлявших, что Церковь находится в за-
блуждении, были еще и те, которые тайно распро-
страняли идею об отступничестве Церкви, но не 
покидали деноминацию. Я был одним из них. И, 
наверное, единственной причиной, почему наша 
группа не вышла из Церкви, было доверие Духу 
пророчества, провозглашавшему адвентистов 
седьмого дня истинной Божьей Церковью. Поэто-
му мы не выступали открыто против Церкви, ина-
че нам пришлось бы покинуть ее ряды.

К удовлетворению некоторых, один из лидеров 
независимых объединений часто формулировал (и 
до сих пор это делает) свою позицию следующим 
образом: «Церковь — это не Вавилон. Но истин-
ная Церковь состоит из праведных Божьих детей, 
а Всемирная церковная организация находится в 
отступничестве».

На мой взгляд, это всего лишь запутанная игра 
слов и не более. 

Многое мне было непонятно. Я не мог найти ис-
тину относительно Божьей Церкви, но отчаянно 
искал ее. Слава Господу, вскоре я нашел ответ на 
свои животрепещущие вопросы. Я почти нашел 
ключ к разгадке. Господь открыл мой разум, гото-
вый к пониманию истины. Кусочки мозаики скла-
дывались в одну ясную картину.

Во-первых, я был твердо убежден, что Церковь 
АСД не является Вавилоном. Я нашел множество 
цитат, подтверждающих эту мысль.

Во-вторых, я обнаружил массу выдержек, гово-
рящих об адвентистском движении как об истин-
ном Божьем Остатке.

В-третьих, во многих цитатах Духа пророчества 
говорится о Божьей Церкви, в которой находятся как 
истинные, так и ложные последователи Господа. 

В-четвертых, в богодухновенных изречениях 



16

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
сказано, что каждому верующему Бог даровал вре-
мя для совершенствования характера, после чего в 
Церкви произойдет просеивание. Вследствие это-
го в ней останется только «пшеница».

Как только я разобрался в значении этих терми-
нов, Божий план стал мне понятен. Я начал осозна-
вать, что у Бога есть грандиозный, великолепный 
план относительно Его Церкви — план вселенско-
го вечного значения.

Я увидел, что враг человечества почти лишил 
меня преимущества быть частью этого великого 
плана, зародившегося в сердце Бога. Суть плана за-
ключается в том, чтобы с помощью верных Божьих 
детей явить миру Его безграничную любовь. Та са-
мая Церковь, в истинности которой я сомневался, 
была избрана Господом как арена действия Божьей 
благодати. 



17

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Глава 2

Арена действия Божьей 
благодати

С тех пор я постоянно встречал в Библии и Духе 
пророчества завуалированные отрывки, которые, 
казалось, призывали: «Исследуй это учение. Раз-
гадай эту тайну. Истина, скрывающаяся здесь, не-
обходима тебе». 

Я видел, что в таких отрывках содержится не-
что неведомое и таинственное. В них я старался 
рассмотреть скрытую от меня Божественную муд
рость. Вне сомнения, вы переживали нечто подоб-
ное в вашем духовном путешествии. 

Я никогда не забуду один волнующий вечер в 
Австралии, когда мое внимание было обращено 
на одну из таких богодухновенных цитат. Я ездил 
из города в город, проводя семинары по вопросам 
возрождения. Практически везде я встречал груп-
пы адвентистов, отделившихся от Церкви и про-
тивостоящих ей. Вновь и вновь мне приходилось 



18

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
вступать в полемику на тему: является ли Церковь 
Вавилоном? Будучи твердо уверенным в истин-
ности адвентистской деноминации как Божьей 
Церкви, я вооружился цитатами, подтверждаю-
щими мою позицию. Однако почему-то чувство-
вал, что упустил из виду нечто очень важное. И я 
не ошибся.

Конечно, нужно быть абсолютно слепым, что-
бы не увидеть в Духе пророчества высказываний 
о том, что Церковь АСД не является Вавилоном. 
Но почему, почему столь важно быть ее членом? 
Почему нельзя отделиться и создать собственную 
группу? Что делает Церковь ключевым орудием 
Божьего Плана спасения? Каковы намерения Бога 
относительно этой деноминации?

Я вырос не в Церкви, поэтому не до конца осоз-
навал ее значение для верующего человека. Я был 
уверен, что спасение дарует Христос, а не принад-
лежность к Церкви. Однако найденные мною ци-
таты убедили меня, что членство в Церкви необ-
ходимо. Моя проблема заключалась в том, что я не 
понимал почему.

Множество неясных вопросов побудило меня 
начать тщательное исследование, которое при-
несло обильные плоды. Ответы не заставили себя 
долго ждать.

Путешествуя в Квинсленде (Австралия) протоп-
танными кенгуру тропами, я сидел в повозке по-
зади местного проводника. Впереди нас ожидала 
долгая дорога и сильный зной. От жары я перио-
дически падал в обморок. На моих коленях лежала 
религиозная книга, которую я читал во время пу-
тешествия, один из моих пальцев служил заклад-
кой. В промежутках между обмороками я пытался 
читать книгу, но через несколько абзацев опять 
уходил в небытие. 



19

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

После нескольких часов чтения книги подобным 
образом я натолкнулся на слова, поразившие меня 
своей простотой и необъятной глубиной:

«Благодать Христа должна наполнить всю нашу 
сущность, и пока Небеса не увидят сострадания, 
христоподобной любви и праведных дел в поведе-
нии Божьих детей, мы не сможем победить» (Э. Уайт. 
Удивительная Божья благодать, с. 235). 

Я сразу же очнулся, выпил воды и принялся 
вновь и вновь перечитывать эти слова (думаю, вы 
поступили бы так же).

«Благодать Христа должна наполнить всю нашу 
сущность…». В этой строчке я не открыл для себя 
ничего нового. Я уже знал, что Божественная бла-
годать — это незаслуженная милость, оказываю-
щая на человека преобразующее воздействие. За-
тем я прочитал далее:

«…Пока Небеса не увидят… мы не сможем по-
бедить». Благодать Христа не только влияет на 
сердце человека, но также является необходимым 
средством в достижении победы над грехом, по-
беды не земных, а вселенских масштабов. Жите-
ли Небес наблюдают за Землей, ожидая триумфа 
Божьей благодати. Что за картина!

В чем же заключается этот триумф? «…Пока Не-
беса не увидят сострадания, христоподобной люб-
ви и праведных дел в поведении Божьих детей, мы 
не сможем победить».

Думаю, что вы, как и я, не ожидали подобно-
го ответа. Вся Вселенная — безгрешные ангелы 
и жители других миров — с нетерпением жела-
ют увидеть в Божьих детях проявление сострада-
ния друг к другу. Сострадание? Да, именно о нем 
идет речь. Небожители желают видеть в нас про-
явление «христоподобной любви» друг к другу и 
«праведных дел». Подобно сердцебиению, в нас 



20

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
должна постоянно пульсировать исходящая от 
Бога любовь!

Из приведенной богодухновенной цитаты мож-
но почерпнуть несколько важных идей. Вновь и 
вновь перечитывая ее, я начал осознавать, что 
Церковь Божья в духовном понимании являет-
ся ареной действия Божьей благодати и должна 
стать свидетельством перед Вселенной. И глав-
ное: взаимоотношения между членами Церкви 
выступают в роли видимого свидетельства о Бо-
жьем Плане спасения человечества. Невероятно, 
но факт: в Своей Церкви посредством тебя и меня 
Господь фактически открывает будущую славу 
Своего вечного Царства!

Позвольте мне привести еще одну цитату, под-
тверждающую эту истину:

«От начала план Господа состоял в том, чтобы 
Церковь отражала в мире Его совершенство и 
щедрость. Членам ее, которых Он вывел из тьмы 
в чудный Свой свет, надлежит являть Его славу. 
Церковь — хранительница сокровищ благодати 
Христовой, и через нее в конечном счете должна 
открыться даже “начальствам и властям на 
небесах” вся полнота любви Божьей (Ефес. 3:10)» 
(Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 9).

Потрясающе! Не пропустите ни одного слова из 
этого утверждения! У Бога есть План — это не но-
вость. Период действия Плана не ограничивается 
только последними тысячелетиями, он был всегда, 
«от начала». Намерение Бога состоит в том, что-
бы открыть «совершенство и щедрость» Своего 
характера, «являть Его славу», показать жителям 
Земли и безгрешным мирам «всю полноту» Своей 
любви. Далее следует еще более удивительное ут-
верждение: Господь желает совершить Свой побе-
доносный и славный подвиг «через Церковь». 



21

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Мои исследования привели меня к Павлу, кото-
рый подробно останавливается на данной теме. Для 
меня было захватывающим найти эту мысль в Духе 
пророчества, но еще более вдохновляющим — об-
наружить подтверждение ей в Библии. Эту идею 
можно проследить в Послании к ефесянам.

Апостол Павел пишет: «Он [Бог] избрал нас в 
Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы 
и непорочны пред Ним в любви, предопределив 
нас усыновить Себе чрез Иисуса Христа, по благо-
волению воли Своей» (Ефес. 1:4, 5). Из этих слов 
видно, что Бог в Иисусе Христе предопределил 
людей к спасению. Прежде создания мира, пре-
жде восстания Люцифера Бог предвидел великую 
борьбу между добром и злом. В Своем безгранич-
но любящем мудром сердце Господь задумал План, 
благодаря которому Он победит зло, План, в кото-
рый будут вовлечены Его Небесный Сын — Иисус 
Христос и Его земные дети — Церковь.

Падшее человечество «избрано» к спасению не за 
свои заслуги, а благодаря заслугам Христа. Соглас-
но Плану спасения, люди станут «святы и непороч-
ны пред Ним в любви». В верных Богу людях будет 
явлена святость, основанная на любви, а не на стра-
хе или духовном превосходстве. Совершая добро, 
Божьи дети будут руководствоваться не столько 
чувством долга, сколько абсолютной любовью. 

Святость без любви приравнивается к фари-
сейству. Люди, исповедующие святость без смяг-
чающего воздействия Божьей любви, становятся 
безумными и придирчивыми. Безумными — от 
собственных неудач, придирчивыми — от неосоз-
нанных попыток компенсировать недостаток свя-
тости. Господь не заинтересован в том, чтобы Его 
народ стремился к поверхностной святости. Не 
существует более короткого пути к духовной ката-



22

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
строфе, чем этот. Бог желает, чтобы мы, взирая на 
Голгофу, искренно полюбили Его и поклонялись 
Ему. И только после этого мы сможем жить святой 
жизнью для цели более возвышенной, чем только 
собственное спасение. Истинную святость можно 
увидеть только в свете креста. Именно на такую 
святость обращает наше внимание Павел. Он го-
ворит, что святость, основанная на любви, прине-
сет великие плоды.

В следующем стихе Павел сообщает, что Гос
подь осуществит Свой План «в похвалу славы 
благодати Своей, которою Он облагодатствовал 
нас в Возлюбленном» (стих 6). Проявление Богом 
благодати к грешникам показывает непревзой-
денную красоту Его характера. Сила благодати 
принесла Господу чудесную славу и хвалу. При-
нимая грешников посредством благодати и все-
ляя в них любовь, которая ведет к святости, Бог 
показывает, что Он достоин вечного поклонения 
и послушания. 

Далее в первой главе Послания к ефесянам Гос
подь открывает истину, которая касается всей Все-
ленной: «В Котором мы имеем искупление Кровию 
Его, прощение грехов, по богатству благодати Его, 
каковую Он в преизбытке даровал нам во всякой 
премудрости и разумении, открыв нам тайну Сво-
ей воли по Своему благоволению, которое Он пре-
жде положил в Нем, в устроение полноты времен, 
дабы все небесное и земное соединить под главою 
Христом; в Нем мы и сделались наследниками, 
бывши предназначены к тому по определению Со-
вершающего все по изволению воли Своей, дабы 
послужить к похвале славы Его нам, которые ра-
нее уповали на Христа» (Ефес. 1:7-12).

В этом отрывке можно выделить следующие 
мысли Павла:



23

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

• Господь искупил нас кровию Своею по богат-
ству благодати Своей (стих 7);

• поскольку мы приняли Его благодать, Он даро-
вал нам ее в преизбытке во всякой премудрости и 
разумении (стих 8).

С какой целью? 
• Чтобы объединить все небесное и земное под 

главою Христом (стих 10);
• чтобы искупленные послужили к похвале сла-

вы Бога.
Великая борьба между добром и злом началась с 

того, что Люцифер выступил против характера и 
правления Бога. Поэтому Господу пришлось пой-
ти на крайние меры в борьбе с восстанием. Только 
представьте себе, какой была бы реакция наблюда-
ющей Вселенной, если бы Бог уничтожил человека 
сразу же после того, как тот вступил в союз с са-
таной. Непревзойденные мудрость и предвидение 
подсказали правильный выход: конечно, справед-
ливость восторжествует, но только после того, как 
все увидят контраст между характером Бога и ха-
рактером сатаны. Бог проявил к нам Свою милость, 
поэтому будет вознагражден нашей преданностью 
и покажет жителям Небес, что Он является Богом 
безграничной любви. Решая проблемы греха по-
средством благодати, Господь приобретет доверие 
Вселенной, которого Он справедливо заслуживает. 
Бог желает «все небесное и земное, — пишет Па-
вел, подразумевая разумных существ со свободой 
выбора, — соединить под главою Христом» в одно 
Царство мира, где правят святые принципы Иего-
вы.

В стихе 18 апостол вновь обращает наше вни-
мание на окончательное намерение Бога: мы мо-
жем познать, «в чем состоит надежда призвания 
Его, и какое богатство славного наследия Его для 



24

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
святых». Господь желает спасти нас не только для 
того, чтобы обеспечить нам вечную жизнь. Он 
призывает нас, спасенных благодатью грешников, 
стать каналом, посредством которого Он обретет 
богатство славы. То есть Бог обретает славу по-
средством благодати, проявленной через «святых». 
И для Бога, и для нас вопрос спасения очень ва-
жен. Благодаря избранному Им методу спасения 
будет достигнута стабильность Божьего Царства и 
оправдан Его милостивый характер. 

Первая глава Послания к ефесянам заканчивает-
ся сравнением Церкви с телом, состоящим из мно-
гих членов. Через Свою Церковь Христос проявит 
Свой характер: «И все покорил под ноги Его, и по-
ставил Его выше всего, главою Церкви, которая 
есть тело Его, полнота Наполняющего все во всем» 
(Ефес 1:22, 23).

Христос как Спаситель заслужил звание Веч-
ного Правителя Вселенной. Отец все подчинил 
Ему. Между Христом и Церковью была учрежде-
на особая, знаменательная взаимосвязь. Христос 
есть Глава, а Церковь — Его тело. Подобное срав-
нение свидетельствует о полном единстве между 
Христом и Его народом. Глава, или разум, — это 
могучая правящая сила в человеческом естестве. 
Тело — воплощение этой силы. Церковь является 
«телом», посредством которого Христос осущест-
вляет Свою волю и проявляет Свою славу. В ре-
зультате, по словам Павла, Церковь станет кана-
лом, через который проявится «полнота» славы 
Христа. Использованное здесь греческое слово 
«pleroma» (полнота) означает завершенность, за-
конченность, заполнение пропусков, дополнение. 
Павел старается передать мысль, что Церковь 
является дополнительным проводником славы 
Христа. Будучи Главою, Христос обитает в Церк-



25

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

ви и являет через нее полноту Своей славы.
Церковь сама по себе не имеет славы, посред-

ством которой может явить миру Христа. Толь-
ко Иисус достоин имени «Наполняющий все во 
всем». Он — полнота славы, проявившейся во вся-
кой добродетели. Он — Первоисточник всего, до-
стойный хвалы. Следовательно, Церковь — это не 
«фабрика» по производству различного рода сла-
вы, с помощью которой возвеличен Христос. На-
против, Церковь выступает в роли канала, посред-
ника этой славы, источником которой является 
Христос. Он выбирает нас не потому, что нужда-
ется в тех, кто явит Его славу, а потому, что любит 
нас и хочет быть рядом с нами. Мы имеем великое 
преимущество, заключающееся в принятии пред-
лагаемого Им дара.

Предвидя окончательный триумф Церкви, 
Эллен Уайт писала: «Христос рассматривает 
Свой народ, достигший чистоты и совершенства, 
как награду за Свои страдания, смирение, любовь 
и благодать. Христос является величайшим цент
ром, излучающим всю славу» (Библейский ком-
ментарий АСД, т. 4, с. 1180).

Вы когда-нибудь размышляли над тем, что Хрис
тос считает вас и вашу Церковь Своей «наградой», 
«наследием», «явлением Своей славы»? Воистину 
великое преимущество!

Во второй главе своего Послания Павел продол-
жает мысль о том, что Господь спасает грешников 
через Христа, «дабы явить в грядущих веках пре
изобильное богатство благодати Своей в благости 
к нам во Христе Иисусе» (стих 7).

Созерцая далекое будущее, Господь рассматри-
вает благодать, проявленную к падшему человече-
ству, как неоспоримое доказательство Своей доб
роты и любви. 



26

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
Просвещенный Святым Духом, Павел продол-

жает раскрывать перед нами тайну чудесной Бо-
жественной благодати: «Ибо благодатию вы спасе-
ны чрез веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, 
чтобы никто не хвалился. Ибо мы — Его творение, 
созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые 
Бог предназначил нам исполнять» (Ефес. 2:8-10). 
Из этих текстов можно понять, почему благодать 
является для Бога безграничным источником Его 
славы. Благодать — это черта характера Бога, кото-
рая убеждает нас в том, что Он достоин почитания, 
нашего полного посвящения и самого искреннего 
прославления. Что же представляет собой это каче-
ство Божественного характера, которое мы называ-
ем благодатью?

Благодать — это подлинная сущность Бога, аб-
солютно святого во всех Его путях; Бога, Закон Ко-
торого требует совершенного послушания; Бога, 
Который одним словом может уничтожить все и 
сотворить заново. По благодати Бог прощает лю-
дей, которые восстали против Его Закона, отвергли 
Его правление и пренебрегли Его волей. По благо-
дати Бог пожертвовал Своим миром, комфортом и 
жизнью из-за нашего мира, комфорта и жизни. Он 
совершил это не по принуждению, а по любви. Не 
по нашим заслугам, а по Своему желанию. Не из-за 
наших стараний, а по Своей безграничной мило-
сти, даровавшей нам вечную радость.

Когда мы начинаем понимать, что же такое на 
самом деле представляет собой Божественная 
благодать, тогда по-новому воспринимаем харак-
тер Бога, Его совершенную красоту. Осознав силу 
благодати, мы сразу желаем испытать ее на себе. 
Спасенные по благодати, мы становимся каналом, 
через который проявляется слава Божественного 
характера. Павел называет нас «Его творением, 



27

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

созданным во Христе Иисусе на добрые дела» 
(стих 10).

Он — Творец, мы — Его творение.
Он — Художник, мы — Его шедевр.
Он — Композитор, мы — Его симфония.
Он — Поэт, мы — Его поэма.
 Павел уверяет нас, что мы спасены не благодаря 

делам, а по благодати, поэтому становимся шедев-
рами Божественной славы. Итак, все созидается 
по благодати Бога, и в нашем спасении заключает-
ся Его преизбыточная слава.

Давайте вернемся к затронутому ранее вопросу: 
благодаря чему Церковь является важной частью 
Божьего Плана?

Господь избрал Церковь (не отдельную частицу, 
не множество разбросанных частиц, не независи-
мые атомы, а единое тело), чтобы она явила Его 
славу как на Земле, так и перед Вселенной.

Церковь — это арена действия Божественной 
любви, преобразующей наш мир. «Церковь Христа, 
какой бы слабой она ни казалась, является един-
ственным местом на Земле, где Господь особенно 
проявляет Свою любовь и заботу. Церковь — арена 
действия Божественной благодати, где Господь на-
деляет человеческое сердце милосердием. Его Пред-
ставитель, Святой Дух, производит такие чудесные 
изменения, что ангелы Божьи удивляются и вос-
хищаются. Небеса ликуют, когда люди сострадают 
ближним и любят друг друга, как и Христос возлю-
бил их» (Э. Уайт. Особые свидетельства Церкви в 
Баттл-Крике, с. 18, 19).

• Церковь — это арена действия Божественной 
благодати.

• Господь использует Церковь как «мастерскую» 
для проявления преобразующей силы Своей ми-
лости в человеческих сердцах.



28

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
• Милость Бога изумляет даже ангелов.
• Когда члены Церкви с любовью относятся друг 

к другу, жители Небес радуются.
Посредством Церкви Бог открывает Свой ха-

рактер перед жителями Земли и Неба. Он желает, 
чтобы мы видели в Нем милосердного Бога и рас-
сказали об этом другим.

Нас спасла незаслуженная милость Бога, поэто-
му Он желает, чтобы мы смотрели друг на друга 
глазами милосердия. 

Его всепрощающая любовь уводит нас от греха 
и приводит к Христу. Господь хочет, чтобы именно 
эта любовь покорила весь мир.

Теперь я понимаю, почему Церковь играет та-
кую важную роль в Божественном Плане. Теперь 
я понимаю, почему Господь столь терпелив к ее не-
совершенствам. Все это происходит по Божествен-
ной благодати, все это — благодать. 



29

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Глава 3

Избранная Богом Церковь

Пожалуй, наиболее опасной ошибкой человека 
является умозаключение, сделанное на основании 
недостаточного количества фактов. Опасность 
усугубляется еще и тем, что такие умозаключе-
ния в основном навязываются другим и потом их 
очень трудно искоренить. Даже если у нас появят-
ся весомые контраргументы, человек, осознавший 
собственную ошибку, будет еще упорней доказы-
вать свою правоту, чтобы не упасть лицом в грязь. 
Типичным примером такой позиции было поведе-
ние одного брата, которого я назову Брайан.

Когда я впервые встретил Брайана, он показался 
мне искренним посвященным адвентистом. Как и 
я, он был новообращенным и старался разобрать-
ся в вопросах истинности Церкви.

— Я буду тщательно исследовать эту тему, — 
сказал мне Брайан.



30

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
И он делал это, но лишь отчасти. Через несколь-

ко месяцев мы встретились с ним вновь.
— Тай, я нашел истину относительно Церкви.
— В самом деле? В чем она заключается? — по-

интересовался я.
— Я прочел несколько цитат Духа пророчества, 

которые четко объясняют волнующий нас вопрос.
В то время я очень желал разобраться в вопросе 

истинности Церкви, поэтому изучал все попадавши-
еся мне богодухновенные высказывания на эту тему.

— Покажи мне их, Брайан.
— Одна из них записана в книге Эллен Уайт «Дея

ния апостолов». Послушай: «От самого начала вер-
ные души были основой Церкви» (с. 11). Здесь же 
ясно написано, Тай. Только верные люди должны 
быть в Церкви. А вот еще более конкретная цита-
та: «У Бога есть Церковь. Это не собор, не государ-
ственное учреждение и не различные деноминации. 
Это люди, которые любят Христа и соблюдают Его 
Заповеди… Где несколько смиренных людей со-
браны во Имя всемогущего святого Бога, там при-
сутствует Христос. Это и есть Церковь» (Э. Уайт. 
Взгляд вверх, с. 315). Ты не найдешь более точного 
утверждения, — самоуверенно продолжал Брай-
ан. — Нет деноминации, которую можно считать 
Божьей Церковью. Это касается и адвентистов. 
Истинная Церковь — это люди, которые любят Бога 
и соблюдают Его Заповеди. Именно об этом гово-
рит Дух пророчества — и точка.

Да, эти слова действительно записаны в Духе 
пророчества, но об этом ли они говорят?

Всего за несколько месяцев Брайан собрал все 
цитаты, которые только смог найти, подтвержда-
ющие идею о том, что Церковь состоит из верных 
последователей Бога. В его компиляцию входила 
также хронологически выстроенная цепочка ут-



31

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

верждений, с помощью которой он доказывал, что 
Церковь АСД отступила от Истины и присоедини-
лась к Вавилону. Брайан издал книгу по данному 
вопросу и продал тысячи ее экземпляров. Впослед-
ствии он начал ездить по миру, рекламируя свою 
книгу и призывая людей выйти из Церкви.

Если для Брайана компиляции цитат было до-
статочно, чтобы поверить в эту теорию, то для 
меня — нет. Раньше я уже сталкивался с этими ци-
татами, но также читал и другие, в которых про-
слеживалась другая мысль. Например: 

«Хотя в Церкви есть пороки и они останутся до 
конца мира, в эти последние дни Церковь должна 
быть светом для мира, оскверненного и развра-
щенного грехом. Какой бы слабой, несовершенной, 
нуждающейся в обличениях, предостережениях 
и советах ни была Церковь, она дороже всего для 
Христа» (Э. Уайт. Свидетельства для проповедни-
ков, с. 49).

Та же писательница, которая утверждала, что 
Церковь — это верные Богу люди, сообщала: «Хотя 
в Церкви есть пороки и они останутся до конца 
мира…» На первый взгляд кажется, что Эллен 
Уайт противоречит сама себе. Как могут в Церкви, 
состоящей исключительно из праведников, при-
сутствовать пороки? Однако, тщательно изучая 
труды Духа пророчества, можно найти гармонич-
ную связь между этими, казалось бы, противоре-
чивыми высказываниями. 

Слово «Церковь» в Духе пророчества употребля-
ется в двух значениях: видимая и невидимая Цер-
ковь. Кроме того, иногда Эллен Уайт отождествляет 
Церковь с верными последователями Бога — как 
отдельными личностями, так и нацией или дено-
минацией в целом. Брайан обратил внимание на 
цитаты, подтверждающие именно эту мысль. Но 



32

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
Бог смотрит на Церковь не так, как мы, ибо Он 
Всеведущий, читает каждое сердце: «Познал Го-
сподь Своих» (2Тим. 2:19). 

Давайте внимательно прочитаем следующие 
слова:

«Хотя церкви, представляющие собой Вавилон, 
погружены в духовный мрак и далеки от Бога, в 
их среде еще много истинных последователей Хри-
ста» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 390).

С точки зрения Бога, множество Его истинных 
последователей являются членами различных церк-
вей. По этой причине Он нежно именует их «Мой 
народ», призывая их выйти из Вавилона (см. Откр. 
18:4). Нашими человеческими глазами мы не можем 
различить, кто есть кто. Только Господь видит Сво-
их истинных поклонников по всему лицу Земли. В 
этом смысле можно сказать, что у Господа есть не-
видимая Церковь, ныне скрытая от нашего взора. 

Однако это не полная картина Божьей Церкви, об-
наруживаемая в Духе пророчества. В то время как 
Эллен Уайт говорит о невидимой Церкви, состоящей 
из праведников, она также упоминает «видимую 
Церковь» (Свидетельства для Церкви, т. 4, с. 16). 

Кто же входит в видимую Церковь?
Нет необходимости заниматься спекуляциями. 

Исследуя контекстуальное значение слов Эллен 
Уайт, мы четко понимаем, что она обращается к 
видимой Церкви на Земле:

«…Членам Церкви Христовой следует объеди-
ниться в одно гармоничное тело, подчиненное ос-
вященному разуму целого». 

«Распространение влияния Церкви замедляется 
из-за неверного поведения ее членов. Вступление 
в Церковь, хотя это важно и необходимо, само по 
себе не делает человека христианином и не гаран-
тирует ему спасения. Мы не сможем заслужить 



33

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

право на вечность, если наши имена внесены в 
церковную книгу, а сердце остается отчужденным 
от Христа». 

«У нас возвышенное исповедание. Будучи адвен-
тистами, соблюдающими субботу, мы по испове-
данию исполняем все Божьи Заповеди и ожидаем 
Пришествия нашего Искупителя».

«Нам следует осознать свою личную ответствен-
ность как членов видимой Церкви и работников в 
винограднике Господнем».

«Бог выводит Свой народ, чтобы он стоял как 
одно целое, на фундаменте вечной Истины. Хрис
тос отдал Себя миру, чтобы “очистить Себе народ 
особенный, ревностный к добрым делам”. Цель это-
го процесса — очистить Церковь от всякой неправ-
ды, от духа разногласий и соперничества, дабы она 
созидала, а не разрушала, и сосредоточила бы все 
силы и энергию на предстоящей великой работе».

«Многие члены Церкви не сознают святости цер-
ковных взаимоотношений и не желают подчинять-
ся ограничениям и дисциплине. Своим поведени-
ем они показывают, что ставят свое мнение выше 
единого мнения Церкви, они не контролируют себя 
и не угашают в себе дух сопротивления ее голосу. 
Братья, занимающие в Церкви ответственные по-
сты, могут, как и прочие люди, допускать оплошно-
сти и ошибаться в своих суждениях, но, несмотря 
на это, Церковь Христа на Земле наделила их полно-
мочиями, которыми не следует пренебрегать».

«К членству в Церкви нельзя относиться легко-
мысленно, однако когда так называемым последо-
вателям Христа кто-либо переходит дорогу или к их 
голосу не прислушиваются таким образом, как им 
того хотелось бы, они грозятся уйти из Церкви».

«Каждому верующему следует всем сердцем це-
нить свою связь с Церковью. Его в первую очередь 



34

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
должно интересовать ее процветание, и если он не 
осознает свой священный долг — ставить интере-
сы и благо Церкви перед своими личными интере-
сами, Церкви без него будет намного лучше… Они 
охотно пользуются всеми преимуществами своего 
членства, но предпочитают, чтобы по счетам пла-
тили другие… Им нужно научиться подчинять 
свое личное мнение постановлениям Церкви».

«Пусть личное мнение подчиняется авторитету 
Церкви» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 4, 
с. 16-19). 

Согласно контексту приведенного отрывка, ви-
димая Церковь — это:

• Церковь, членом которой может стать каждый 
человек;

• Церковь, некоторые члены которой отличают-
ся «неверным поведением»;

• Церковь, в которой имеется «церковная книга»;
• Церковь «адвентистов, соблюдающих субботу»;
• Церковь, которую Бог хочет «очистить от всякой 

неправды, от духа разногласий и соперничества»;
• Церковь, наделенная полномочиями устанав-

ливать «дисциплину» и «ограничения» посред-
ством «единого мнения» ее членов;

• Церковь, в которой некоторые члены занима-
ют «ответственные посты»;

• Церковь, из которой можно «уйти», потеряв 
членство;

• Церковь, в которой нужно «платить по счетам»;
• Церковь, члены которой должны «подчинять 

свое личное мнение постановлениям» организации.
Что же Эллен Уайт подразумевает под «видимой 

Церковью»? Вне всякого сомнения, она говорит о 
всемирной Церкви АСД, которая действует соглас-
но небесным принципам порядка и дисциплины. 

Видимая Церковь является таковой потому, что 



35

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

это определенная организация с четко обозначен-
ными структурой и порядком, имеющая право 
принимать и исключать членов. Она избирает ру-
ководство, выполняет предназначенную ей мис-
сию и носит имя, благодаря которому ее узнают 
в мире. Видимая Церковь состоит из «пшеницы и 
плевел», то есть истинных и ложных поклонников 
Бога. Принадлежность к Церкви не спасает чело-
века, однако верующий должен относиться к член-
ству серьезно, воспринимая его как великое пре
имущество, ибо видимая Церковь — это великая 
сокровищница Божественной Истины. 

С другой стороны, невидимая Церковь являет-
ся таковой, поскольку только Господь знает, кого 
можно считать истинно верной душой. Об этой 
Церкви нельзя говорить как об организованном 
движении. Вы не сможете стать ее членом, не бу-
дете записаны в церковную книгу, она не имеет 
земного руководства, миссии, дисциплины. Неви-
димая Церковь состоит исключительно из «пше-
ницы», без единого «плевела».

Эти два понятия можно изобразить следующим 
образом:

Из данной иллюстрации видно, что невидимую 
Церковь составляет только «пшеница», тогда как 
видимая состоит из «пшеницы» и «плевел». Два 
круга пересекаются, поскольку множество «пше-

не
ви
ди
ма
я 
це

рко
вь

П
ш
ен
иц

а
видимая церковьПшеница

Плевелы



36

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
ницы» рассеяно по всему миру в различных церк-
вах и народах, а часть «пшеницы» находится в ви-
димой Церкви. Как мы увидим далее, Бог очистит 
видимую Церковь от ложных последователей, а на 
их место приведет верных представителей невиди-
мой Церкви. В конечном итоге видимая Церковь 
будет состоять исключительно из праведных, все-
цело преданных Богу людей. 

Чтобы понять, каким образом будет проис-
ходить этот процесс, следует ознакомиться с до-
полнительной терминологией. Внимательно про-
читайте приведенные ниже цитаты, обращающие 
наше внимание на различия между «Церковью во-
инствующей» и «Церковью торжествующей».

«Неужели у Бога нет живой Церкви? У Него есть 
Церковь, но эта Церковь воинствующая, а не тор-
жествующая. Мы сожалеем, что в ней состоят чле-
ны, имеющие недостатки. В то время как Господь 
приводит в Церковь истинно обращенных, сатана 
проталкивает необращенных людей. Христос сеет 
доброе семя, сатана же бросает плевелы. На чле-
нов Церкви постоянно оказывают действие две 
противоположные силы. Одно влияние трудится 
для очищения Церкви, а другое — для развраще-
ния народа Божьего» (Э. Уайт. Свидетельства для 
проповедников, с. 50).

«Церковь на Земле не является совершенной. 
Церковь воинствующая — это не Церковь тор-
жествующая. Земля — это не Небеса. В Церкви 
присутствуют люди, имеющие недостатки, и они 
должны прилагать великие усилия, дабы приучить 
себя к самоотверженному труду в этой жизни и за-
тем получить венец славы и вечность в жизни гря-
дущей» (Э. Уайт. Рукописи, т. 9, с. 154).

Итак, в этих богодухновенных отрывках Церковь 
представлена в таких важных образах, как Церковь 



37

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

воинствующая и Церковь торжествующая.
В настоящее время мы видим Церковь воинствую-

щей, так как она вовлечена в духовную борьбу. Христос 
приводит в Церковь истинно обратившихся людей, в 
то время как сатана привлекает лицемеров. В резуль-
тате  в Церкви действуют два противоборствующих 
влияния: одно развращает, другое — очищает. Но за-
метьте: несмотря на конфликты, это истинная Цер-
ковь — видимая, воинствующая, всемирная органи-
зация АСД, которую Господь поставил быть «светом 
миру». Именно эта Церковь, в которой соседствуют 
«пшеница» и «плевелы», «является единственным 
объектом на Земле, к которому Христос проявля-
ет Свое наивысшее внимание» (Э. Уайт. Избранные 
вести, т. 2, с. 396). Об этом говорят многочисленные 
цитаты Духа пророчества. 

Сегодня многих людей удивляют грехи христи-
ан, находящихся в видимой Церкви. Они счита-
ют, что в былые времена, например, во дни Эллен 
Уайт, в Церкви отсутствовало влияние зла. Поэто-
му проблемы современной Церкви они рассматри-
вают как верный признак того, что настало время 
отделиться и создать истинную Божью Церковь.

Однако Дух пророчества объясняет, что в Церк-
ви воинствующей зло будет наличествовать до тех 
пор, пока она не станет Церковью торжествующей. 
Предвидя подобные проблемы, Эллен Уайт пре
дупреждала, чтобы мы не путали две стадии суще-
ствования Церкви на Земле:

«Те, кто считает воинствующую Церковь торже-
ствующей, допускают великую ошибку. Воинствую
щая Церковь восторжествует, но она также будет 
бороться со злом, все более утверждаясь в вечной 
Истине. И каждый из нас должен стать на единую 
позицию с Церковью» (Взгляд вверх, с. 152).

Итак, в какое время и при каких обстоятельствах 



38

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
Церковь станет торжествующей?

Эллен Уайт вводит термин «Церковь торжеству-
ющая», чтобы описать состояние Церкви в буду-
щем, когда она явится перед миром как «видимая» 
и «верная». До этого времени в видимой Церкви 
будут находиться как истинные, так и ложные хри-
стиане. Невидимая Церковь, в которой находятся 
лишь праведники, была скрыта от мира. Но придет 
время, и Господь явит торжествующую Церковь 
для свидетельства пред всей Вселенной.

Однако видимая Церковь не сможет стать Цер-
ковью торжествующей без борьбы. Обратите вни-
мание, каким образом это произойдет:

«Может показаться, что Церковь вот-вот падет, 
но этого не случится. Она уцелеет, хотя на Сионе 
грешники будут просеяны и мякина отделена от 
доброго зерна. Это страшное испытание, но его 
надо будет пройти. Только победившие кровью 
Агнца и словом своего свидетельства будут най-
дены верными и истинными, без пятна и порока, 
без лукавства в устах. Мы должны избавиться от 
самоправедности и облечься в праведность Хри-
стову» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 2, с. 380).

«Как только приблизится буря, многие, уверо-
вавшие в Трехангельскую весть, но не освятившие
ся через послушание Истине, откажутся от своих 
взглядов и пополнят ряды ее врагов» (Э. Уайт. Ве-
ликая борьба, с. 608).

Сегодня существует мнение, что истинные по-
следователи Бога выйдут из видимой всемирной 
организации Церкви АСД. Такое предположение 
можно принять, лишь отринув Божье водитель-
ство. Вышеизложенные и многие другие цита-
ты конкретно сообщают о том, как произойдет 
«просеивание» в последние дни. Неверные про-
явят свою настоящую сущность и присоединятся 



39

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

к противникам. Именно неверные станут иници-
аторами отделения от видимой Божьей Церкви. 
Праведные останутся в Церкви. Просеивание ока-
жется настолько суровым, что Церковь будет на-
ходиться на грани уничтожения. Но она выстоит 
и приготовится к тому, чтобы стать Церковью тор-
жествующей. 

 Каким же будет завершение истории Церкви?
«Члены воинствующей Церкви, которые дока-

жут свою верность, станут членами торжествую-
щей Церкви» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 707). В это 
время к видимой Церкви, состоящей теперь уже 
из одной «пшеницы», присоединятся праведники 
из невидимой Церкви. «Множество людей примут 
веру и присоединятся к армии верующих» (там же, 
с. 700). Под руководством Святого Духа все Божьи 
дети присоединятся к истинным последователям 
Христа. Весть последнего времени, весть третьего 
ангела, превратит в прах всю человеческую славу 
возвеличиванием Господа как единственной на-
дежды на спасение; она отделит лицемеров и объ-
единит истинных поклонников Иисуса. 

В приведенных ниже иллюстрациях мы попыта-
емся изобразить истины, о которых говорит Дух 
пророчества.

Настоящее время
Сегодня никто из людей не может определить, 

кто именно является праведником. Видимая Цер-
ковь состоит из верных и неверных последовате-
лей Бога. 



40

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н

не
ви
ди

ма
я це

рковь торжествую
щ
ая

не
ви
ди
ма

я ц
ерков

ь

Переходный период
Неправедные («плевелы») проявят свою сущ-

ность в видимой Церкви и выйдут из нее.

Итог борьбы 
Праведники из невидимой Церкви присоеди-

нятся к Божьим детям видимой Церкви, и вместе 
они составят видимую Церковь торжествующую.

Вы еще помните Брайана, о котором мы гово-

не
ви
ди
ма
я ц

ерк
овь видимая церковь

видимая церковь

Пшени­ца

Оставшие-
ся верными 
в видимой 
Церкви

Пшени­ца

Праведни-
ки из неви-
димой Церк-
ви, присое-
динившиеся 
к видимой 
Церкви

П
ш
ен
иц

а

П
ш
ен
иц

а

Плевелы

Плевелы
Пшеница

Пшеница



41

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

рили в начале главы? Собрав несколько цитат, до-
казывающих его теорию, он отделился от Церкви 
АСД и призвал других последовать его примеру. 
Разобравшись в вопросах относительно истинно-
сти Церкви, я поделился своими исследованиями 
с Брайаном. В наших дебатах приведенные мною 
цитаты ясно доказывали, что всемирная деноми-
нация АСД является истинной видимой Церковью 
Бога. Брайан замолчал и побледнел. Слезы хлыну-
ли из его глаз. Он признал свои доводы безоснова-
тельными, противоречащими Библии и Духу про-
рочества. Я был безгранично счастлив, наблюдая 
за покаянием брата. Но следующие слова Брайана 
поразили меня:

— Я признаю, что твоя теория — истинная, но 
не могу ее принять. Я издал множество книг, дока-
зывающих, что Церковь АСД является Вавилоном. 
Как я объясню своим читателям, что был неправ?

Затем он быстро овладел собой и начал настаи-
вать на своих умозаключениях. Я умолял Брайана 
прекратить это представление, но бесполезно. Он 
попал в очень опасную ловушку, которая называ-
ется «гордость». А все началось с поверхностного 
исследования трудов Духа пророчества. Исполь-
зуя несколько цитат, Брайан провозгласил свою 
теорию неопровержимой истиной. Поняв свою 
ошибку, он мог последовать по одному из двух пу-
тей: либо исповедать свой грех пред Богом и людь-
ми, либо прислушаться к голосу своего «я» и пре-
небречь Божьим призывом.

С болью в сердце я должен констатировать, что 
Брайан избрал второй путь. 



42

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н

Глава 4

Реформация или анархия?

Многие считают, что реформация приводит к 
анархии, поэтому отождествляют эти явления. Но 
в действительности это совершенно разные по-
нятия. Реформа подразумевает изменение образа 
жизни, основанное на положительных принципах. 
Словарь Вебстера так объясняет значение сло-
ва «реформа»: «Положить конец злу посредством 
введения лучших методов» (Webster’s Ninth New 
Collegiate Dictionary). Анархия же основана на по-
рочных принципах. Тот же словарь дает ей такое 
определение: «Действия беззакония или полити-
ческий беспорядок, приводящий к уничтожению 
государственного правления». Словарь четко раз-
граничивает эти два понятия. Однако анархия ни-
когда открыто не провозглашает себя таковой. И 
именно в этом заключается трудность. Раскрыв 
свои подлинные цели, анархия вряд ли завоевала 
бы последователей. Чтобы достичь желаемых ре-



43

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

зультатов, она должна провозгласить себя рефор-
мацией!

Большинство адвентистов согласится с тем, что 
Церковь нуждается в возрождении и реформации. 
Дух пророчества также говорит об этом:

«Возрождение среди нас истинного благоче-
стия — величайшая и наиболее насущная наша 
потребность. Стремиться к этому — наша первей-
шая задача» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 1, с. 121).

«В нас должны произойти возрождение и рефор-
мация под влиянием Святого Духа» (там же, с. 128).

Эллен Уайт призывает к возрождению и рефор-
мации, но также предупреждает о возможных 
«случаях анархии и непостоянства» в Церкви, ко-
торые «появятся среди адвентистов седьмого дня» 
(Письмо 40а, 1897). Другими словами, со стороны 
внутренних сил будет предпринята попытка на-
рушить единство Церкви АСД и уполномоченного 
Богом авторитетного руководства. Дух независи-
мости поставит под угрозу единство Церкви, что 
может привести к разделению деноминации на 
множество течений. Члены Церкви будут сомне-
ваться, является ли эта всемирная организация 
Божьей Церковью. 

Знакома ли вам такая ситуация?
Эллен Уайт пишет, что дух независимости мо-

жет привести к анархии:
«Если мир видит, что в Церкви Божьей суще-

ствует совершенное согласие, оно становится для 
людей убедительным доказательством в поль-
зу христианской религии. Разногласия, раздоры, 
расхождения во мнениях и мелочные церковные 
склоки бесчестят нашего Искупителя. Всего этого 
можно избежать, если наше «я» покорится Богу и 
последователи Христа будут повиноваться голосу 
Церкви. Неверие внушает нам: чем мы независимее, 



44

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
тем якобы более важное место занимаем в обще-
стве, а поступиться своими представлениями о том, 
что правильно и справедливо, в угоду Церкви — оз-
начает проявить слабость; но если у нас будет такое 
видение и такие чувства, мы лишимся безопасно-
сти и рискуем скатиться в анархию и хаос... Пусть 
личное мнение подчиняется авторитету Церкви» 
(Свидетельства для Церкви, т. 4, с. 19).

Этот отрывок адресован непосредственно неко-
торым мнимым реформаторам. И я осмелюсь ска-
зать: они вряд ли признают, что Эллен Уайт могла 
написать подобные слова. «Повиноваться голосу 
Церкви»? Будучи независимыми, мы «рискуем ска-
титься в анархию и хаос»? «Пусть личное мнение 
подчиняется авторитету Церкви»? Неужели Эллен 
Уайт могла написать такие слова? Да, и если вы 
думаете, что вышеприведенная цитата ничего не 
доказывает, то позвольте мне процитировать еще 
более весомые слова: 

«Спаситель не одобряет работу религиозного 
направления, если она осуществляется независи-
мо от организованной и признанной Им Церкви» 
(Очерки о жизни Павла, с. 31).

Если бы я высказал эти мысли как свои соб-
ственные, не подтвердив их богодухновенным ис-
точником, многие посчитали бы такое мнение не-
демократичным. Но эти слова следует принять во 
внимание именно потому, что они были написаны 
Божьей вестницей под водительством Святого 
Духа. 

У Бога на Земле есть видимая всемирная Цер-
ковь, которую Он наделил определенной властью. 
Это неопровержимый факт. Все, кто доверяет Духу 
пророчества, не могут не согласиться с подобным 
утверждением. Христос не одобряет работу рели-
гиозного направления, осуществляемую независи-



45

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

мо от Церкви и открывающую путь к анархии. Я не 
говорю о маловажных вопросах. Еще раз проана-
лизируйте слова:

«Спаситель не одобряет работу религиозного 
направления, если она осуществляется независи-
мо от организованной и признанной Им Церкви» 
(Очерки о жизни Павла, с. 31).

Дух независимости, ведущий к созданию новых 
независимых служений, опасен. Но прежде чем вы 
поймете, к чему я веду, прочитайте, пожалуйста, 
далее. Не подумайте, что я осуждаю независимые 
объединения. Это было бы неправильно с моей 
стороны, поскольку я сам некогда возглавлял не-
зависимое служение. 

В течение долгого времени я не мог разобрать-
ся в вопросах независимости некоторых групп и 
истинности Церкви. Полная независимость на-
шей группы от Церкви практически привела нас 
к анархии. Мы не понимали принципов, изложен-
ных в рассмотренных нами цитатах. Мы считали 
нашу независимость властью. На самом же деле 
она была нашей слабостью. Осознав опасность, в 
которой находились, мы изменили отношение к 
Божьей Церкви и подчинились ее богодухновен-
ному руководству. 

Сразу же после принятия такого решения я на-
чал замечать различия между реформацией и 
анархией. Истинная реформация, которую хочет 
произвести Бог, не ведет к развалу Церкви на неза-
висимые «атомы» и не призывает к созданию но-
вого движения. Эллен Уайт ясно говорит об этом:

«Я знаю, что Господь любит Свою Церковь. 
Она не должна распадаться на множество от-
дельных частиц. В этом нет логики, и мы не име-
ем свидетельства, что это произойдет» (Церковь 
Остатка, с. 53).



46

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
«Мы не можем отвергать то основание, которое 

учредил Бог. Мы не можем вступать в какую-либо 
иную организацию, это означало бы отступление 
от Истины» (Избранные вести, т. 2, с. 390).

«У Бога есть на Земле Церковь; это Его избран-
ные, соблюдающие Его Заповеди» (Ревью энд Ге-
ральд, т. 3, с. 82).

В ответ на высказывание Эллен Уайт независи-
мые объединения заявляют, что эти слова Духа 
пророчества не относятся к современной всемир-
ной Церкви. Они утверждают, что Божья проро-
чица не написала ни слова о том, что Церковь АСД 
будет Божьей Церковью до конца земной истории. 
Но в действительности она оставила нам пророче-
скую весть относительно будущего Церкви:

«Мне велено сказать адвентистам седьмого дня 
по всему миру: Бог призвал нас как народ, чтобы 
мы являли собой Его бесценное достояние. Он 
предначертал, чтобы Его Церковь на Земле пребы-
вала в совершенном единстве Духа и твердо стоя-
ла в совете Господа воинств до конца времен» (Из-
бранные вести, т. 2, с. 397).

«В Слове Божьем не содержится никаких указа-
ний или санкций для тех, кто верит, будто Трех-
ангельская весть дает им основание отделиться от 
остальных. Поступив так, вы постоянно должны 
будете бороться с собой. Только неосвященный ум 
станет ратовать за разобщенность… Не должно 
быть никаких разделений в это великое испытую-
щее время» (Избранные вести, т. 3, с. 21). 

Эти цитаты ясно говорят: Божественное наме-
рение состоит в том, что организация, к которой 
принадлежала Эллен Уайт, останется Его особым 
сокровищем до «конца земной истории». Нет нуж-
ды отделяться от нее. На это нет воли Бога. Чтобы 
подтвердить свою мысль, Божья вестница добави-



47

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

ла: «Только неосвященный ум станет ратовать за 
разобщенность».

Я знаю, что некоторые, читая изложенный выше 
материал, могут быть озабочены кажущейся ус-
ловностью, содержащейся в цитатах. К примеру, 
израильтяне также были избранным Божьим на-
родом. Бог обещал, что они вечно будут Его на-
родом, однако они пренебрегли Его заветом. Тогда 
Господь организовал христианское движение, но 
оно со временем отошло от Истины, что послужи-
ло причиной отделения протестантизма от офи-
циальной церкви. Но и это движение не оправда-
ло Божьих надежд. И тогда Он объединил Своих 
верных детей в Церковь АСД. Логичным было бы 
предположить, что, согласно такой исторически 
сложившейся модели, Церковь АСД падет и веру-
ющие люди вновь отделятся. Однако Божий окон-
чательный план подразумевает абсолютно другое.

Описанная выше цикличность (Бог создает Цер-
ковь, она отступает, Бог выводит из нее Своих ис-
тинных детей и создает новую Церковь) должна 
прийти к своему завершению до окончания вели-
кой борьбы между добром и злом. Разумеется, у 
Бога должен быть народ, победивший с помощью 
Евангелия и оставшийся в рядах Церкви. В конце 
земной истории у Бога будут люди, которые не па-
дут. Богодухновенная весть сообщает, что переход 
от греховности к праведности произойдет именно 
в адвентистском движении. 

Давайте вместе поразмышляем об этом.
Господь назвал израильтян Своим народом, но 

Он также предусмотрел для них определенные 
условия, выполняя которые они могли оставать-
ся Его детьми. В тексте Дан. 9:24 обозначен срок 
в 70 недель, данный Израилю как испытательный. 
Пророк Даниил предвозвестил, что Пришествие 



48

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
Мессии станет последним испытанием для иудеев. 
Отвержение Христа и преследование Его последо-
вателей стало причиной отвержения Богом иудеев 
как избранного народа. Испытательный срок для 
Израиля закончился, и эстафету приняла новоза-
ветная Церковь. Падение израильского народа не 
было для Бога неожиданностью. Он предсказал это 
в пророчествах. Однако ни в Библии, ни в трудах 
Духа пророчества мы не находим предсказания 
о падении адвентизма и возникновении другого 
движения. Последняя книга Библии, Откровение, 
сообщает:

•	 Апостольская Церковь заменит Израиль 
(Откр. 12:1, 2).

•	 Под видом христианства восстанет другое 
движение, которое будет преследовать ис-
тинных детей Божьих (Откр. 12:6, 12-15).

•	 Церковь Остатка появится в Америке, и дра-
кон будет преследовать ее (Откр. 12:16, 17).

•	 Церковь Остатка переживет Великое разоча-
рование, однако перерастет в могучее движе-
ние, которому Бог поручает проповедовать 
всем языкам и народам (Откр. 10 гл.).

•	 Церковь Остатка провозглашает Трехангель-
скую весть, в это время весь мир подвергает-
ся испытанию (Откр. 13, 14 гл.).

•	 Жатва Земли собрана. Происходит Второе 
пришествие Иисуса (Откр. 14:14-20).

Такую последовательность событий открывают 
нам пророчества. Вы не найдете сообщений о том, 
что Божий план относительно Церкви является ус-
ловным и что в последнее время восстанет другое 
движение.

Подобную мысль подтверждают и ранние про-
рочества о семи церквах. Каждая церковь символи-
зирует определенный исторический этап развития 



49

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

всемирной Божьей Церкви. Ефес сравнивается с 
Ранней апостольской Церковью; Пергам и Фиатир 
символизируют возникновение и развитие пап-
ства; Сардис представляет зарождение и падение 
протестантизма; Филадельфия — зарождение ад-
вентизма и начало Божьего суда на Небе. И, нако-
нец, Лаодикия изображает теплое состояние Церк-
ви АСД, которое постигнет ее в последнее время. 
Господь ставит Свой диагноз и предписывает лече-
ние. Он обещает вознаградить всех, кто выдержит 
испытание Лаодикии. Но мы не находим, что Бог 
ставит Своей Церкви какое-то условие, за наруше-
ние которого Он отвергнет ее и создаст другую.

В Откровении описаны не восемь, а семь церк-
вей. Число семь — пророческое число полноты, 
которое означает, что Господь осуществит Свой 
План искупления в пределах периода существова-
ния семи церквей. Нет необходимости вызывать 
восьмую. Цикл восстания и падения церквей оста-
новится на Лаодикии. Кто-то выдержит последнее 
испытание, кто-то — нет, но Бог не воздвигнет но-
вого движения.

Дух пророчества отождествляет Церковь Остатка 
(Откр. 12 гл.) и лаодикийскую Церковь (Откр. 3 гл.) 
со всемирной организацией АСД. И именно эта Цер-
ковь останется Божьей до конца земной истории. 

Умозаключения, противоречащие этой истине, 
ставят под сомнение Божьи пророчества о послед-
нем времени. Они также приводят к неправильно-
му пониманию Божьего Слова и призывам создать 
новое движение, о котором не говорится в бого-
духновенных высказываниях. Тот, Кто знает конец 
от начала, не допустит создания нового движения: 
«Ибо Господь ничего не делает, не открыв Своей 
тайны рабам Своим, пророкам» (Амоса 3:7).

Меня часто спрашивают: «Как же можно ми-



50

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
риться с внутрицерковными проблемами — ком-
промиссами, спорами, богословскими дебатами? 
Как Бог может спасать людей с помощью такой 
Церкви?»

Господь отвечает нам и на этот вопрос. Божий 
план подразумевает отделение. Но это будет иное 
отделение, отличное от других. Ранее Господь вы-
зывал Остаток, чтобы отделить праведных от не-
праведных. Инициативу проявляли праведные, 
организовывая новое движение. В последнее время 
должно произойти нечто иное. Вместо того чтобы 
отделить верных от неверных, Господь допустит 
просеивание в Церкви, в результате которого не-
верные покинут ее ряды. В этом и заключается ос-
новное отличие между двумя методами отделения.

«Должно произойти просеивание семян. Пле-
велы должны быть со временем отделены от пше-
ницы. По причине процветания беззакония во 
многих охладеет любовь. Настанет время, когда 
Истина займет сильную позицию. Произойдет от-
деление от нас тех, кто не ценит свет и не ходит во 
свете» (Э. Уайт. Письмо 46, 1887).

Что означает «просеивание»? «Плевелы» (не-
верные, которые до сих пор оставались в Церкви) 
будут отделены от «пшеницы» (верных, которые 
находятся в Церкви). Именно неверные выйдут из 
Церкви, а не верные!

«Как только приблизится буря, многие, уверо-
вавшие в Трехангельскую весть, но не освятившие
ся через послушание Истине, откажутся от своих 
взглядов и пополнят ряды ее врагов» (Э. Уайт. Ве-
ликая борьба, с. 608).

Кто откажется от Истины и пополнит ряды вра-
гов? Неверные!

«Вскоре народ Божий подвергнется огню страш-
ных испытаний, и большинство из тех, кого те-



51

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

перь мы считаем настоящими искренними детьми 
Божьими, окажутся низкопробным металлом. Вме-
сто того чтобы укрепиться и утвердиться под на-
тиском преследования, угроз и оскорблений, они 
трусливо перейдут на сторону притеснителей».

«Стать на защиту Истины и праведности, в то 
время как большинство оставит нас; вести бит-
вы Господа, когда воинов так мало, — это и будет 
нашим испытанием. В это время мы должны из-
влекать теплоту из холодности других, мужество 
— из трусости, верность — из их измены и пре-
дательства» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 
5, с. 136).

Кто кого оставит? Неверные — верных!
«Может показаться, что Церковь вот-вот падет, но 

этого не случится. Она уцелеет, хотя на Сионе греш-
ники будут просеяны и мякина отделена от добро-
го зерна. Это страшное испытание, но его надо будет 
пройти» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 2, с. 380). 

Падет ли Церковь? Нет! Кого Бог «просеет»? 
«Плевелы»!

Люди, явно или скрытно провозглашающие 
идею отделения от Церкви, противоречат Божьему 
Плану уничтожения греха. Они думают, что защи-
щают и возрождают Истину. На самом же деле они 
отрицают ее. В последней битве великой борьбы 
каждый член Церкви будет призван приготовить-
ся к великому испытанию, которое покажет его 
настоящую сущность. Церковь — арена действия 
Божьей благодати, где Господь явит Свою победу в 
великой борьбе.

Пожалуйста, внимательно прочитайте следую-
щее высказывание:

«Хотя в наших церквах, заявляющих о своей 
вере в открывающуюся истину, находятся пороч-
ные и заблуждающиеся люди, как и плевелы среди 



52

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
пшеницы, Бог терпелив и долготерпелив. Он пори-
цает и предостерегает заблуждающихся, но Он не 
уничтожает тех, кто медленно усваивает уроки, ко-
торые Он им преподает. Он не выдергивает плеве-
лы из пшеницы. Плевелы и пшеница растут вместе 
до жатвы. Когда пшеница полностью созреет и ее 
соберут, тогда она будет полностью отличаться от 
плевел» (Э. Уайт. Свидетельства для проповедни-
ков, с. 45, 46). 

Принцип, лежащий в основе деяний Господа, та-
ков: Он позволяет как праведным, так и неправед-
ным оставаться в Церкви. Те и другие вовлечены 
в процесс жатвы, которая покажет, кто есть кто. 
Конфликты, теологические споры, проблемы вну-
три Церкви фактически представляют собой хоро-
шую возможность для формирования характера.

•	 Одни постепенно приспосабливаются к 
миру, поступаясь принципами и содействуя 
неверию в Божье Слово.

•	 Другие находят в Церкви грехи, лелея дух 
осуждения и самоправедности. В то же время 
сами они не хотят расстаться с излюбленны-
ми грехами и полностью посвятить себя Богу.

•	 Несмотря на все конфликты и неурядицы, 
некоторые отказываются подчиниться гре-
ху, не обвиняют и не осуждают других. Они 
поддерживают Истину и праведность в духе 
Христа.

Вскоре настанет время великого испытания. 
Всякое основание будет потрясено, обнаруживая 
тайные грехи и злую природу людей. Господь уста-
новил это особое время испытания, чтобы отде-
лить «пшеницу» от «плевел». 

«Недалеко то время, когда каждая душа будет 
испытана. Начертание зверя станут навязывать 
нам силой. Люди, шаг за шагом уступавшие требо-



53

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

ваниям мира и сообразовывавшиеся с мирскими 
обычаями, скорее не затруднятся сделать уступку 
власть предержащим, нежели подвергнуть себя из-
девательствам, насмешкам, тюремному заключению 
и смерти. Главная борьба происходит между Запо-
ведями Божьими и заповедями человеческими. В 
то время золото в Церкви отделится от шлаков» (Э. 
Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 81). 

Согласно цитате, отделение золота от примеси 
будет происходить в Церкви во время принужде-
ния нас к принятию начертания зверя. А до этого 
времени члены Церкви, независимо от того, знают 
они об этом или нет, встанут либо на сторону по-
бедителей, либо на сторону побежденных. Отны-
не можно будет отличить «пшеницу» от «плевел». 
Любая попытка произвести отделение от Церкви 
до установленного Богом времени не даст положи-
тельных результатов, ибо верных невозможно бу-
дет отличить от неверных. При досрочной «жатве» 
существует опасность вместе с «плевелами» выдер-
нуть и драгоценную «пшеницу». Поэтому новое 
независимое объединение вскоре обнаружит, что 
оно является не чем иным, как очередной группой 
верующих, состоящей из «пшеницы» и «плевел». 
Независимая церковь, созданная человеческими 
усилиями, обречена на провал, потому что не вхо-
дит в Божий план. Бог предназначил для нас опре-
деленное время, в конце которого нам предстоит 
пройти последнее испытание на верность. Отделе-
ния от Церкви, произведенные ранее установлен-
ного Богом времени, являются не чем иным, как 
делом сатаны.

Сегодня в Церкви есть люди, которые открыто 
ратуют за отделение. Они делают это публично, не 
скрываясь. Их весть звучит так:

«В настоящее время Церковь АСД является 



54

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
частью Вавилона, и все истинные последователи 
Бога должны либо выйти из нее, либо погибнуть».

Свою позицию они строят на основании ложной 
интерпретации некоторых цитат из Духа пророче-
ства. Но они упустили важную деталь: Эллен Уайт 
до самой смерти была членом Церкви АСД! Дан-
ная историческая реальность побуждает нас сде-
лать такой вывод: если Эллен Уайт принадлежала 
к Церкви, то как могла призывать людей покинуть 
эту организацию? Компиляции трудов Э. Уайт, соз-
данные отделившимися от Церкви людьми и при-
зывающие к отделению, противоречат ее членству 
в такой Церкви. Применение ее цитат с такой це-
лью равносильно использованию слов Моисея 
для доказательства того, что израильтяне не были 
избраны Богом. Но Моисей продолжал вести Бо-
жий народ по пустыне, тем самым доказывая, что 
Израиль был избран Богом.

При жизни Эллен Уайт человек по имени Стэн-
тон провозгласил Церковь Вавилоном и призывал 
людей выйти из нее. В поддержку своей теории он 
цитировал слова Духа пророчества. Эллен Уайт 
написала ему письмо:

«Дорогой брат Стэнтон! Позволь мне написать 
тебе несколько строк. Я не одобряю позицию, ко-
торую ты занимаешь; ибо Господь мне показал, что 
этой позиции придерживаются те, кто находится в 
заблуждении…

Мой брат, я слышала, что ты придерживаешься по-
зиции, будто Церковь адвентистов седьмого дня — 
это Вавилон и все спасенные выйдут из нее. Ты не 
один, кого сатана обманул подобным образом. За 
последние сорок лет появляются все новые и но-
вые люди, утверждающие, что Господь послал их с 
такой вестью. Но позволь сказать тебе, как я гово-
рила и им, что эта весть исходит от сатаны, кото-



55

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

рый пытается посеять раздор в церквах. Мой брат, 
ты стоишь на ложном пути…

Мой брат, если ты учишь о том, что Церковь 
адвентистов седьмого дня является Вавилоном, то 
ты ошибаешься. Бог не давал тебе повеления пере-
дать эту весть. Сатана использует каждого чело-
века, к которому имеет доступ, чтобы изобретать 
новые теории, вводящие в заблуждения; таким об-
разом он уводит души от Истины…

Не пытайся неверно толковать, трактовать и ис-
кажать свидетельства с целью подтвердить одну из 
этих ложных вестей. Многие пошли таким путем 
и причинили немало вреда. А поскольку другие с 
огромной ревностью начали провозглашать эту 
весть, я должна была показать, что она ложная» 
(Ревью энд Геральд, т. 3, с. 82).

Из всего выше сказанного следует, что люди, 
использующие Дух пророчества с целью разделе-
ния, — либо нерадивые студенты, либо безнрав-
ственные толкователи, сознательно искажающие 
смысл трудов Эллен Уайт. 

До сих пор мы говорили о тех, кто открыто вы-
сказывается за отделение от Церкви. Но существу-
ют и другие, ведущие эту работу скрытно, не при-
зывая к полному отделению. Их можно назвать 
сепаратистами. Теоретически они признают, что 
Церковь АСД является Божьей, но практически 
отделяются от нее. Они заявляют:

«Церковь АСД — истинная Божья Церковь. Она 
не является Вавилоном. Нет нужды полностью от-
деляться от нее». 

Однако: «Хотя это Божья Церковь, мы должны 
организовывать независимые домашние церкви».

«Это Божья Церковь, но мы не можем поддержи-
вать ее».

«Это Божья Церковь, но ее лидеры не имеют 



56

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
права на власть и авторитет».

«Это Божья Церковь, но мы не можем сотрудни-
чать с ней».

«Это Божья Церковь, но наша задача — осуж-
дать ее отступнический дух».

Такие люди считают себя реформаторами Церк-
ви. Однако их реформация больше похожа на не-
зависимость, которая рано или поздно приведет 
к анархии. Об этом предупреждает Дух пророче-
ства. Почему же эти люди не считают своей зада-
чей провозглашать такие вести?

«Несомненно, Господь идет с каждым человеком 
по жизненному пути, но Он также сопровождает  
народ, а не несколько отделившихся людей в раз-
ных частях мира, исповедующих каждый свою ис-
тину. Ангелы Божьи совершают порученную им ра-
боту. Третий ангел сопровождает и очищает людей, 
поэтому они должны тесно сотрудничать с ним…

Дух отделения и отрицания организации царит 
повсюду. Некоторые считают организованность 
опасной — нарушением личной свободы, папиз-
мом. Они провозглашают, что не подчинятся ни-
какому человеческому авторитету и не примут 
никакое человеческое руководство. Мне было ска-
зано, что в интересах сатаны — убедить людей в 
том, что Бог одобряет их отделение от братьев…

О, как бы радовался сатана, если бы ему удалось 
проникнуть в среду этих людей и дезорганизо-
вать работу, в то время как хорошая организация 
так необходима нам; она стала бы мощной силой 
в борьбе с ложным возрождением и утверждени-
ями, противоречащими Священному Писанию. 
Мы должны делать нашу работу в соответствии с 
организацией, установленной мудрыми руково-
дителями. Не следует давать разрешение на ра-
боту, которая разрушает организацию и порядок.



57

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Некоторые распространяют идею о том, что в 
последнее время дети Божьи будут действовать не-
зависимо от какой-либо церковной организации. 
Но Господь сказал мне, что нет Его воли в том, что-
бы люди совершали труд независимо от Церкви…

Народ Господа должен объединиться, чтобы Его 
работа совершалась благословенно…

Если люди не будут действовать сплоченно в 
великом труде спасения душ, произойдет замеша-
тельство. Если люди отказываются объединяться с 
братьями и предпочитают действовать самостоя
тельно — это плохой признак. Вместо того чтобы 
отделяться, пусть они объединятся с товарищами 
по работе. Если они этого не сделают, их работа 
не будет иметь успеха и будет совершаться не-
правильными методами. Они действуют вопреки 
воле Бога, таким образом, их труд имеет худшие 
последствия, чем если бы они вообще не труди-
лись» (Э. Уайт. Свидетельства для проповедников, 
с. 488-490). 

Данному совету возражают: «Мы пытались со-
трудничать с Церковью, но ее заблуждение столь 
велико, что мы не можем проповедовать Истину в 
пределах церковной организации. Ее руководите-
ли и члены не хотят слушать нас».

Было время, когда и для меня подобное утверж-
дение звучало достаточно убедительно. Но потом 
Господь открыл мне, что оно в лучшем случае яв-
ляется надуманным, а в худшем — оправданием 
непослушания богодухновенным изречениям.

Позвольте мне поделиться своим опытом. В 1992 
году совет Сообщества носителей света (ныне одна 
из организаций, поддерживающих Церковь), где я 
являлся директором, принял решение отказаться 
от финансовой поддержки, получаемой нами от 
членов Церкви, однако все же сотрудничать с Цер-



58

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
ковью. После тщательного исследования и усерд-
ных молитв мы поняли, что Господь ожидает от 
нас служения, выполняемого совместно с мисси-
ей и советом Церкви. Наше желание мы должны 
были подчинить богодухновенным словам, при-
зывающим нас занять скромную позицию в цер-
ковном служении. 

Другие независимые течения были шокированы 
нашим решением. Они предупреждали нас, что 
церковные лидеры будут контролировать наше 
служение, миссионерскую работу и даже теологи-
ческие убеждения. Однако все, что мы ощутили и 
услышали со стороны церковных лидеров, — это 
уважение, поддержка и просьбы продолжить нашу 
издательскую и проповедническую деятельность.

Конечно, мы рады, что предсказания независи-
мых объединений не сбылись. Господь помог нам. 
И сейчас мы имеем великое преимущество вместе 
с лидерами и другими членами Церкви участво-
вать в великом деле спасения душ и преобразова-
ния Церкви. 

Преобразование — это нужда Церкви, а анар-
хия — опасность.

Я приглашаю вас объединиться в молитвах о 
преобразовании и призываю вас быть осторожны-
ми, чтобы не пойти путем анархии.



59

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Глава 5

Общее дело

Почти все адвентисты седьмого дня верят, что 
мы живем во время, которое символически можно 
представить древнееврейским Днем искупления. 
Однако некоторые адвентисты, считающие себя 
избранными, увидели в этом подтверждение их 
стремления отделиться от Церкви. Свои убежде-
ния они строят на таких умозаключениях:

«Сейчас мы живем в торжественный День ис-
купления. В этот день израильтяне должны были 
удалить из своей среди всякий грех и пригото-
виться к окончательному искуплению. Церковная 
организация не в состоянии произвести очищение 
от греха. В стане присутствует грех, поэтому нам 
необходимо выйти из стана и следовать за Госпо-
дом самостоятельно».

В подобных рассуждениях я нахожу, по крайней 
мере, одну неточность: День искупления не был 
днем искупления отдельной личности. Это было 
общее дело. Позвольте мне объяснить, что я имею 



60

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
в виду.

Служение в земном святилище состояло из двух 
стадий: ежедневной и ежегодной. Ежедневное слу-
жение являлось индивидуальным. Изо дня в день 
израильтяне приносили свои жертвы в святилище 
ради искупления личных грехов. Каждый грешник 
переживал собственный опыт покаяния и испове-
довал свои грехи. Это было покаяние отдельной 
души, а не всего еврейского общества.

Акценты же Дня искупления были иными. В 
этот торжественный день весь израильский народ 
приходил пред лицо Господа как единое общество. 
Теперь приносили жертву не за каждого человека 
в отдельности, а одну жертву за весь народ. Не-
сомненно, каждый человек анализировал свою 
жизнь при подготовке к этому дню, однако в День 
искупления все переживали за общее дело. 

Пророк Иоиль помогает нам понять, как это 
происходило:

«Вострубите трубою на Сионе, назначьте пост и 
объявите торжественное собрание. Соберите на-
род, созовите собрание, пригласите старцев, собе-
рите отроков и грудных младенцев; пусть выйдет 
жених из чертога своего и невеста из своей горни-
цы. Между притвором и жертвенником да плачут 
священники, служители Господни, и говорят: “по-
щади, Господи, народ Твой, не предай наследия 
Твоего на поругание, чтобы не издевались над ним 
народы! Для чего будут говорить между народами: 
где Бог их?” И тогда возревнует Господь о земле 
Своей и пощадит народ Свой. И ответит Господь, 
и скажет народу Своему: вот, Я пошлю вам хлеб и 
вино и елей, и будете насыщаться ими, и более не 
отдам вас на поругание народам. И пришедшего от 
севера удалю от вас и изгоню в землю безводную и 
пустую, переднее полчище его — в море восточное, 



61

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

а заднее — в море западное, и пойдет от него злово-
ние и поднимется от него смрад, так как он много 
наделал зла. Не бойся, земля: радуйся и веселись, 
ибо Господь велик, чтобы совершить это. Не бой-
тесь, животные, ибо пастбища пустыни произрас-
тят траву, дерево принесет плод свой, смоковница и 
виноградная лоза окажут свою силу. И вы, чада Си-
она, радуйтесь и веселитесь о Господе Боге вашем; 
ибо Он даст вам дождь в меру и будет ниспосылать 
вам дождь, дождь ранний и поздний, как прежде… 
И до сытости будете есть и насыщаться и славить 
имя Господа Бога вашего, Который дивное соделал 
с вами, и не посрамится народ Мой во веки. И уз-
наете, что Я — посреди Израиля, и Я — Господь Бог 
ваш, и нет другого, и Мой народ не посрамится во 
веки» (Иоиля 2:15-19, 21-23, 26, 27).

Внимательное исследование слов пророка про-
ливает свет на Божье намерение относительно Дня 
искупления. Иоиль также открывает, каким обра-
зом этот день указывает на наши дни.

Я бы хотел выделить три важных момента:

1. Призыв объединиться, а не отделиться
Согласно словам пророка, труба Истины вос-

трубит «на Сионе», а не отдельные посланцы будут 
разрозненно вопиять в разных частях мира. Весть 
Господа звучит в Церкви, провозглашаемая людь-
ми, составляющими единое тело. Иоиль также ясно 
говорит, что мы услышим звук трубы Истины, ко-
торая будет призывать Церковь «собраться», объ-
единиться в служении Богу, а не разделиться на не-
зависимые группы.

Цель подобного объединения — «освятить со-
брание». Это собрание не отдельных личностей, а 
всей Церкви. Для достижения Своей великой цели в 
борьбе между добром и злом Господу недостаточно 



62

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
рассеянных повсюду посвященных людей. Он при-
зывает их объединиться с единой целью — явить 
преобразующую силу Божественной благодати.

2. Дух заступничества, а не осуждения
В тексте 17 говорится об отношениях, которые 

должны царить в христианской среде в День ис-
купления. Пророчество Иоиля сообщает, что Цер-
ковь умоляет Бога о пощаде. Оно призывает нас 
проникнуться духом заступничества от имени 
Церкви. Заступническая молитва является Боже-
ственным средством изменения существующей 
ситуации. Иоиль призывает нас исполниться ду-
хом милосердия и сострадания, чтобы рыдать и 
умолять о помиловании ошибающегося народа, а 
не духом осуждения его грехов. 

Люди, исполненные духом заступничества, 
осознают, что речь идет о чести великого Бога. Их 
главнейшая задача заключается в том, чтобы не 
дать повода неверующим насмехаться над ними, 
говоря: «Где их Бог?» Ибо если Церковь грешит, 
она порочит перед всем миром Имя Бога, Его Ис-
тину, Закон и План спасения. 

3. Победоносное будущее, а не поражение
Пророчество Иоиля исполнено надежды. Со-

гласно богодухновенному слову, «Господь поща-
дит Свой народ», если в Церкви будет царить дух 
заступничества. Он не только пощадит народ, но 
и благословит его «хлебом и вином и елеем», ко-
торые являются символами духовного изобилия. 
«Господь велик, чтобы совершить это» для Свое-
го возлюбленного народа. Благодаря Ему, Церковь 
«принесет плод свой… и окажет свою силу». Она 
испытает на себе возрождение и получит долго-
жданное излитие Духа Святого в виде «позднего 



63

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

дождя». Господь сотворит чудеса в Своей Церкви, 
и она «будет славить имя Господа Бога». Церковь 
поднимет знамя, исполнится Божьим присутстви-
ем и никогда «не посрамится».

Однако мы не должны забывать, что Бог спасает 
нас не как деноминацию, а каждого в отдельности 
на основании личных взаимоотношений с Христом. 
«Не название деноминации заслужит для нас благо-
воление Бога. Бог спасает каждого в отдельности 
по вере в Господа Иисуса Христа» (Э. Уайт. Ревью 
энд Геральд, 10 февраля 1891 г.). Будучи адвенти-
стами, живущими в День искупления, мы долж-
ны заботиться не только о том, чтобы попасть на 
Небо. Наша задача — прославить Имя Бога, явить 
Его истинный характер. Поэтому единое обще-
ство людей, объединенных любовью Спасителя, 
является самым сильным свидетельством славы 
Божьей, которое только мы можем дать миру.

Молитва Христа, записанная в 17-й главе Еван-
гелия от Иоанна, показывает, насколько единство 
Церкви важно для Бога. Эта молитва имеет чрезвы-
чайно важное значение в День искупления Церк-
ви, ибо наш Ходатай возносит ее сейчас к Своему 
Небесному Отцу. «Эта молитва является приме-
ром ходатайства Спасителя, которое Он будет воз-
носить за завесой после того, как совершится Его 
жертва за людей» (Библейский комментарий АСД, 
т. 5, с. 1145). Иисус молился этой молитвой перед 
Своими страданиями, ходатайствуя за нас пред 
Отцом.

В начале Своей молитвы Христос говорит о про-
славлении Бога: «Я прославил Тебя на земле, совер-
шил дело, которое Ты поручил Мне исполнить… Я 
открыл имя Твое человекам» (Иоан. 17:4, 6). Великая 
цель, ради которой наш Спаситель пришел в этот 
мир, заключалась в том, чтобы явить истинный ха-



64

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
рактер Бога и приобрести славу Его Имени. Иисус 
осуществил эту цель, прожив безгрешную жизнь, 
исполненную бескорыстной любви, и доброволь-
но пострадав за наше восстание против Бога. Его 
жизнь и смерть доказали, что Бог — воистину лю-
бящий Господь, каким Он Себя провозглашает. 

Но заметьте: Христос молится не для того, чтобы 
сообщить Отцу о скором завершении Своей мис-
сии, Его молитва отражает славу, которая исходит 
от всех совершенных Им дел. 

«Я о них молю… и Я прославился в них» (сти-
хи 9, 10), — говорит Христос о Своей Церкви. Как 
Христос был посредником славы Отца, так и Его 
Церковь является посредником славы Сына. «Я 
уже не в мире — продолжает Он, — но они в мире, 
а Я к Тебе иду. Отче Святый! Соблюди их во имя 
Твое, тех, которых Ты Мне дал, чтобы они были 
едино, как и Мы» (стих 11). Молитва Спасителя 
открывает нам практическую сторону отображе-
ния славы Бога в нашем мире. Осознавая, что Он 
скоро оставит Землю, Иисус молит Отца соблюсти 
Своих верных детей «во имя Твое», то есть благо-
даря познанию истинного характера Бога, явлен-
ного Христом. Далее Он говорит, что посредством 
этого знания Церковь обретает благословение, вы-
раженное в единстве: «Чтобы они были едины, как 
и Мы». По словам Христа, именно единая Церковь 
явит миру славу Бога.

Христос продолжает молиться: «Да будут все 
едино; как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они 
да будут в Нас едино, — да уверует мир, что Ты по-
слал Меня» (стих 21). Слова «да уверует мир» явля-
ются ключевыми в молитве Христа. Иисус провоз-
глашает, что единство Церкви имеет великую силу, 
побуждающую неверующих признать Его своим 
Спасителем. Но почему единство Церкви является 



65

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

таким сильным свидетельством? Ответ на этот во-
прос мы находим в заключительных словах Спа-
сителя: «Мир Тебя не познал; а Я познал Тебя, и 
сии познали, что Ты послал Меня; и Я открыл им 
имя Твое и открою, да любовь, которою Ты возлю-
бил Меня, в них будет, и Я в них» (стихи 25, 26). 
Иисуса более всего огорчает то, что мир не знает 
истинного характера Бога. По этой причине Земля 
находится в рабстве сатаны, в рабстве греха и эго-
изма. Именно неправильное представление людей 
о Боге позволяет дьяволу контролировать жизнь 
своих жертв. 

И здесь Иисус предлагает альтернативное реше-
ние: «…А Я познал Тебя» (стих 25). Мир не знает 
Отца, однако Иисус знает. До прихода на Землю 
Он жил в абсолютном единении со Своим Отцом. 
Если кто и знает характер Бога, так это Иисус. И 
Его Пришествие на нашу Землю с целью открыть 
любящий характер Бога является великим благо-
словением для нас. Иисус уверен: если падшее че-
ловечество познает истинное величие и красоту 
характера Бога, оно не сможет остаться равнодуш-
ным к Нему. Но каким образом мир сможет узнать 
Бога? «Да любовь, которою Ты возлюбил Меня, в 
них будет, и Я в них» (стих 26). 

Понимаете ли Вы, дорогой друг, что хотел ска-
зать Христос? Только благодаря явлению практи-
ческой любви Бога в Церкви Христос будет воз-
величен в этом мире. Мир не столько нуждается в 
теоретических знаниях, сколько в практическом слу-
жении милосердия.

Перемены в сердцах людей производят не столь-
ко захватывающие евангельские программы, сколь-
ко христоподобная жизнь последователей Христа.

Убеждают людей в необходимости сделать Хри-
ста Руководителем их жизни не столько привлека-



66

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
тельные книги и журналы, сколько приятный ха-
рактер Божьих детей.

Дорогой друг, послушайте: мир желает увидеть 
проявление Божьей любви в Вас и во мне, в нашей 
Церкви. Люди жаждут ощутить любовь, которая 
объединяет грешных, падших, эгоистичных людей 
и преображает их в подобие Христа.

Возможно, Вы скажете: «Аминь». Если так, тогда 
я приглашаю Вас присоединиться к адвентистам 
седьмого дня, которые с радостью осознают и при-
нимают всемогущую силу Божественной любви. 
Истина, которую Христос вручил Своей Церкви, 
заключается в спасении человечества посредством 
безграничной любви, явленной в жизни и смерти 
Божьего Сына.

А теперь давайте вернемся к главной теме, за-
тронутой в этой главе, — теме объединяющей при-
роды Дня искупления.

День искупления является общим делом, а не 
индивидуальным покаянием, поскольку слово 
«искупление» в данном контексте означает «быть 
едиными». Поэтому искупление, дарованное все-
му миру, означает примирение падших людей с 
Богом и друг с другом. 

Дух искупления — это осознание каждой лично-
стью собственного греха, который несет проклятие 
всей Церкви. Мы не должны просить: «Спаси меня, 
а их оставь» или: «Я святой, а они грешные». Каж-
дый член Церкви должен понимать: «Я нуждаюсь в 
Божьей милости так же, как и все остальные».

Дух искупления объединяет всех членов Церк-
ви, предстоящих пред Богом и ходатайствующих 
как за свои грехи, так и за грехи своих братьев и 
сестер. Это означает, что сильный поддерживает 
слабого, мудрый с кротостью и терпением настав-
ляет безрассудного.



67

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Дух искупления — это не только забота о лич-
ном спасении, но также сосредоточение на славе 
Бога и спасении ближних. 

В более широком понимании искупление пред-
назначено для того, чтобы «все небесное и земное 
соединить под главою Христом». «Дабы ныне со-
делалась известною чрез Церковь начальствам и 
властям на небесах многоразличная премудрость 
Божия» (Ефес. 1:10; 3:10). 

 Единство Церкви и плоды верности Христу (это 
неоспоримое свидетельство пребывания любви 
Спасителя в Его народе) не только убедят многих 
грешников в падшем мире, но также эхом отзовут-
ся во Вселенной. Жители Небес, с интересом на-
блюдающие за жителями Земли, увидят во Христе 
и Его народе проявление многоразличной прему-
дрости Бога и благодаря искуплению получат за-
верение в том, что падшее человечество больше 
никогда не восстанет против Бога. 

Ликующие сердца небесных и земных обитателей 
будут биться в унисон и с радостью провозгласят:

«Один Господь — добрый любящий Отец всех 
сотворенных существ!

Одно Царство — Церковь Христа на Земле и 
огромная небесная семья непавших миров!

Одно желание — поклоняться Единому Богу, до-
стойному любви и восхищения!»

Будет ли слышен Ваш голос в этом многочислен-
ном хоре?



68

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н

Глава 6

«Золотая середина»

Если внимательно посмотреть на окружающий нас 
мир, то можно увидеть, как много крайних взглядов 
исповедуют окружающие нас люди. Иногда создается 
впечатление, что люди притягиваются к противопо-
ложным полюсам мнений, чтобы потом рьяно отстаи
вать их друг перед другом. Но это и неудивительно. 
Дух пророчества ясно говорит: «Человеческая приро-
да обладает естественной склонностью — бросаться 
из одной крайности в другую» (Э. Уайт. Свидетель-
ства для Церкви, т. 5, с. 305).

Искать «золотую середину» — не означает идти 
на компромисс. Дело в том, что в потоке дебатов и 
споров представителей крайних позиций истина на-
столько может измениться, что перестанет быть ею.

Желанием моего (верю, что и вашего) сердца яв-
ляется исполнение слов, записанных в Исаии 30:21: 
«…И уши твои будут слышать слово, говорящее по-
зади тебя: “вот путь, идите по нему”, если бы вы укло-
нились направо, и если бы вы уклонились налево». 
Именно в этом нуждаются все ищущие Господа!



69

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

 Я не склонен идеализировать историю нашей 
Церкви. Необходимо всегда помнить, что во все 
времена членами нашей Церкви были люди, а не 
ангелы. Это были простые люди со своими недо-
статками, проблемами, трудностями и пережива-
ниями. Но не только это было частью их жизни. 
Как и мы, они радовались в Господе и надежде на 
вечную жизнь, славили Бога на субботних бого
служениях, жертвовали, молились и трудились на 
Его ниве. 

Сегодня многие люди представляют историю 
нашей Церкви как непрерывные богословские 
прения и дискуссии, бесконечные доктринальные 
сложности, неоднозначные Генеральные конфе-
ренции… Неужели это все, что можно сказать о 
Божьей Церкви?  

Теперь должно наступить время «золотой сере-
дины», время, когда мы больше будем обращать 
внимание на добрые опыты с Господом и Его води-
тельство в жизни каждого из нас и нашей Церкви. 
Конечно, это не означает, что мы должны закрывать 
глаза на некоторые проблемные вопросы. Нет, вни-
мательно рассмотрев их, мы должны искать ответ, 
ведущий к примирению и единству на твердом ос-
новании — Слове Божьем. 

Дух пророчества свидетельствует: «Бог призы-
вает людей, отличающихся постоянством и целеу-
стремленностью; людей, на которых можно поло-
житься в минуту опасности и испытаний и которые 
так же твердо укоренены и утверждены в истине, 
как вечные горы и скалы; людей, которые не кло-
нятся то вправо, то влево, но идут прямо вперед и 
всегда стоят на стороне истины. Есть и такие, кото-
рые во время религиозного замешательства и не-
разберихи почти всегда перебегают во вражеский 
стан; если они и оказывают какое-то влияние, 



70

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
то самое что ни на есть худое. Они не чувствуют 
нравственного долга отдать все свои силы Истине, 
которую исповедуют. Таковые получат награду по 
делам своим» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, 
т. 4, с. 75). 

Проходит время, появляется очередной харизма-
тический лидер, обладающий умением убеждать, и 
старые споры получают новое начало. Но как часто в 
этих дискуссиях мы теряем христианские принципы 
уважения и любви к людям! Обращая внимание на 
ошибки и недостатки, мы не замечаем труд и посвя-
щение многих руководителей, членов Церкви, пасто-
ров и миссионеров, с помощью Божьей проделавших 
огромную работу, чтобы возвестить Трехангельскую 
весть и послужить окружающим. 

Церковь адвентистов седьмого дня прошла слож-
ный путь к настоящему пониманию Истины. Каж-
дая деноминация в свое время переживала периоды 
теологических исследований. И я твердо убежден, 
что баланс, отсутствующий в христианстве на про-
тяжении веков, в конечном счете будет представлен 
внутри системы адвентистских теологии и вести. На 
протяжении всей истории адвентизма Истина по 
кусочкам была собрана в одну полную картину, от-
крывающую миру чудесную реальность. Веками ис-
следуемая Истина объединилась в одном времени, 
одном движении, чтобы явить красоту характера 
Христа и силу спасающей благодати, доселе в пол-
ной мере не явленную человечеству. Полнота Исти-
ны, рассматриваемая во свете Голгофского креста и 
воплощенная в адвентизме, призвана открыть Бо-
жественную любовь во всей ее неподражаемой про-
стоте и красоте. Чудесный свет, дарованный Церк-
ви АСД, должен воссиять.

Что же мы видим сегодня? Группы людей, ко-
торые скептически и придирчиво исследуют путь 



71

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Церкви на каждом этапе, обвиняя в регулярных 
отступлениях от истины, вместо того чтобы на-
блюдать, как Господь шаг за шагом вел грешных, 
несовершенных людей к лучшему пониманию Его 
характера.

Конечно, мы не можем представить возникнове-
ние нашей Церкви и деятельность пионеров адвен
тизма без анализа миллеритского движения, а 
также религиозной, политической и экономиче-
ской ситуации в Америке в начале ХIХ столетия. 
Дух пророчества говорит о миллеритском дви-
жении как о возрождении апостольской веры. 
Люди, примкнувшие к Миллеру, были выходцами 
из самых разных церквей, носителями различ-
ных богословских и философских идей, которыми 
было пропитано американское общество. Поэто-
му весьма неубедительными являются попытки 
некоторых исследователей «законсервировать» 
убеждения середины и конца ХIХ столетия, что-
бы представлять их сегодня как «истинную адвен-
тистскую веру» и призывать вернуться к ней. Идеи 
анабаптистов, реставрационистов (в том числе 
«Христианской связи»), методистов и «Движения 
святости» не могли не оказывать влияния на мыс-
лящих людей того времени. Более того, они были 
тесно связаны с укладом жизни и бытом, традици-
ями и образом мышления жителей Нового Света. 
Некоторые из этих идей были пересмотрены толь-
ко во время мировых войн, под влиянием великих 
политических и экономических потрясений, что 
свидетельствует о значимости и глубине проник-
новения этих идей в сознание общества. 

После Великого разочарования мы видим груп-
пы людей, которые, даже будучи объединены 
адвентистской вестью, продолжали нести боль-
шой груз своих убеждений и вероисповедания. 



72

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
Даже само понимание событий 1844 года очень 
разнилось, многие отстаивали «теорию закрытой 
двери». Именно здесь следует отметить три клю-
чевых момента, помогающих разрешить многие 
недоразумения в нынешнее время: 

1. Пионеры адвентизма признавали, что Истина 
имеет динамичный характер и не стоит на месте. 
Поэтому они призывали к активному исследованию 
сложных вопросов и совместному их обсуждению.

2. Учитывая разобщенность мнений и взглядов 
на большинство положений христианской веры, 
существование Церкви сегодня свидетельствует 
о водительстве Божьем и не было бы возможным 
без поддержки и помощи Господа.

3. Особое, уважительное отношение к Слову 
Божьему, с самого начала формировавшееся в сре-
де нашей Церкви, стало залогом ее успеха в даль-
нейшем и является гарантией того, что мы стоим 
на твердом основании. 

В одной из своих статей Джеймс Уайт писал: 
«Каждый христианин обязан воспринимать Биб
лию как совершенное правило веры и долга. Ему 
следует горячо молиться о содействии Святого 
Духа, когда он исследует Писание, стремясь по-
знать истину и свой долг… Слово должно быть на 
переднем плане, и взоры Церкви должны быть со-
средоточены на нем как на путеводителе и источ-
нике мудрости, из которого мы познаем долг “во 
всяком добром деле”» (Ревью энд Геральд, 21 апре-
ля 1851 г., с. 70).

Я верю, что в последнее время народ Божий так-
же объединится вокруг Слова, но не с целью чер-
пать идеи для критики и споров, а для того чтобы 
получить «благодать для благовременной помощи».

Четыре ключевых убеждения положили начало 
адвентистскому объединению, чтобы позже была 



73

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

создана организация и окончательно сформиро-
вано особое движение, несущее последнюю весть 
предостережения миру. Это было учение о види-
мом возвращении Иисуса Христа, предваряющем 
тысячелетнее царство, о двухфазном служении 
Христа в Небесном святилище, вечном характере 
седьмого дня, субботы, и условном бессмертии.

Многие пытаются обвинить пионеров адвентиз-
ма в том, что они не проповедовали о благодати 
и спасении по вере. Но такие критики забывают, 
что весть об отличительных библейских истинах 
звучала в протестантском обществе, ее слышали 
люди, имевшие обыкновение посещать церковь и 
знавшие основание христианской веры (в отличие 
от многих так называемых христиан сегодня). С 
момента формирования адвентизма открытие от-
личительных библейских истин, ставших частью 
молодой Церкви, поставило ее в положение само-
защиты. 

Так как наши представления были библейски 
обоснованы, стало популярным и даже доставля-
ло удовольствие вступать в споры с менее укоре-
ненными в Библии протестантами. Адвентистское 
проповедование включало в себя искусное пред-
ставление базовых текстов в форме, приводящей 
к доктринальным дебатам. Именно на этом фоне 
звучало предупреждение Эллен Уайт проповедни-
кам того времени: «С одной стороны, верующие 
отделили Закон от Евангелия, в то время как поч-
ти то же самое сделали люди, придерживающиеся 
противоположной точки зрения. Мы [адвентисты] 
не представили перед слушателями праведность 
Христа и истинный смысл Его Плана искупления. 
Мы оставили в стороне Христа и Его несравнен-
ную любовь, пытаясь представить ее в теориях и 
доказательствах, и проповедовали спорные рас-



74

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
суждения…» (Э. Уайт. Вера и дела, с. 15). Не за-
бывайте, что даже во времена Эллен Уайт Церковь 
составляли люди, а не безгрешные существа, и они 
тоже могли ошибаться в выборе методов провоз-
глашения вести. Действительно, очень часто про-
поведь имела дискуссионный характер и не до-
стигала цели — возрождения сердец и раскрытия 
характера Бога.

Особые споры кипят сегодня вокруг событий 
1888 года… В этот момент истории развития Церкви 
АСД Господь вызвал двух людей, которые установи-
ли связь между Законом и Евангелием. «По Своей 
великой милости самую драгоценную весть Своему 
народу Господь послал через пасторов Ваггонера и 
Джоунса. Эта весть должна еще ярче представить 
перед миром возвышенного Спасителя, Жертву за 
грехи всего мира. В этой вести представлено оправ-
дание по вере в Поручителя. Она предлагает при-
нять праведность Христа, которая проявляется в 
послушании всем Божьим Заповедям. Многие люди 
потеряли из виду Иисуса. Они нуждаются в том, 
чтобы направить свой взор на Божественную Лич-
ность, Его заслуги, Его неизменную любовь к чело-
веческой семье. В Его руках — вся сила, посредством 
которой Он раздает щедрые благословения людям, 
наделяя беспомощных человеческих существ бес-
ценным даром Его собственной праведности. Эту 
весть Бог повелел передать миру. Это весть третьего 
ангела, и она должна быть провозглашена громким 
голосом, ее должно сопровождать излитие Святого 
Духа в обильной мере» (Э. Уайт. Свидетельство для 
проповедников, с. 91, 92).

Эллен Уайт назвала весть Ваггонера и Джоун-
са началом полночного крика и Позднего дождя. 
Она призывала людей принять послание от Бога. 
Но сестра Уайт, как никто другой, понимала, что 



75

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

сатана будет вмешиваться и искажать весть о пра-
ведности по вере, как он делает это и сейчас, пы-
таясь разъединить адвентистов по всему миру. 
Также она понимала, что человек несовершенен, и 
нужно время, чтобы эта глубочайшая истина до-
стигла сознания христиан. Эллен Уайт посвятила 
свою жизнь тому, чтобы направить наш взгляд на 
Христа и Его Евангелие. Такие ее труды, как «Путь 
ко Христу», «Желание веков», «Мысли с горы Бла-
гословений» и многие другие книги и статьи, стали 
результатом постоянных усилий пророка в этом 
плане. 

Вестница Господня не вступала в жаркие споры, 
не пыталась отделиться от тех, кто не понимал и 
не принимал эту истину. Она верила, что превоз-
несение Христа в жизни, явление живой веры в 
повседневных делах — это истинная проповедь о 
праведности по вере. Вот один из предложенных 
ею аргументов, почему следует стремиться к сба-
лансированной точке зрения в современных бого-
словских дискуссиях: «Существуют две опасности, 
которых дети Божьи, и особенно те, кто только 
начал доверяться Его благодати, должны остере-
гаться. Во-первых… не следует думать, что согла-
сия с Богом можно достичь посредством своих дел. 
Пытающиеся достичь святости через соблюдение 
Закона своими силами обрекают себя на неудачу. 
Все, что человек делает без Христа, осквернено эго-
измом и грехом. Только благодать Христа, получае-
мая через веру, может сделать нас святыми.

Не менее серьезно заблуждение, будто вера во 
Христа освобождает человека от необходимо-
сти соблюдать Закон Божий и что, поскольку мы 
становимся причастниками благодати Христовой 
только по вере, наши дела не имеют никакого от-
ношения к нашему искуплению» (Э. Уайт. Путь ко 



76

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
Христу, с. 59, 60). 

Пытаясь переубедить людей, споря и критикуя, 
можно выпустить из виду саму весть или впасть 
в одну из крайностей. Божий Закон и библейская 
доктрина не должны быть отодвинуты на послед-
ний план как не имеющие значения, однако их не 
следует противопоставлять Евангелию, умаляя 
его. Посмотрите, насколько сбалансированной и 
мудрой была позиция вестницы Господней! Каким 
добрым примером для нас является ее неустанная 
деятельность по возвеличиванию Христа и пра-
ведности по вере в духе Христа. 

Публикации, видео- и аудиоматериалы из все-
возможных источников заполонили Церковь, вы-
зывая дискуссии по различным доктринальным 
вопросам:

•	 Какова природа естества Христа?
•	 Необходимо ли совершенство характера и во-

обще возможно ли оно?
•	 Действительно ли на Небе проходит след-

ственный суд и играет ли дата «1844 год» в 
этом какую-либо роль?

•	 Было ли искупление на кресте завершенным?
•	 Что можно сказать о греховной природе чело-

века: он грешен, поскольку родился таковым, 
или из-за своих плохих поступков?

•	 Мы спасаемся исключительно по благодати 
через веру, или же наши поступки тоже име-
ют значение?

•	 Какова степень богодухновенности Духа про-
рочества? На каком месте стоит Библия в дан-
ном понимании вопроса?

•	 Обязательно ли следовать реформе здоровья?
•	 Что можно сказать об одежде, украшениях, 

косметике, телевизоре, спортивных соревно-
ваниях, театрах, ритмичной музыке, художе-



77

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

ственной литературе и других житейских во-
просах? Что можно, а чего нельзя?

Позвольте мне сделать здесь паузу, чтобы не пе-
реутомлять вас. Я думаю, вы поняли, что я имею в 
виду. Если мы смиренно склонимся перед Христом 
в поисках познания, нашему взору откроется со-
вершенно иная картина. 

«Накануне судного дня будет выявляться пра-
ведность всех характеров, и станет ясно, кто к ка-
кой группе принадлежит» (Э. Уайт. Свидетельства 
для Церкви, т. 1, с. 100).

В настоящее время мы не можем с точностью 
сказать, кто есть кто. Мы не должны судить о том, 
кто является мудрым, а кто неразумным. «Не су-
дите никак прежде времени» (1 Кор. 4:5). Мы еще в 
процессе формирования характера. Одни развива-
ют в себе дух осуждения, другие — христоподоб-
ную любовь. В конечном итоге станет очевидно, 
кто принадлежит Христу, а кто отдал себя в руки 
противника, который лишился Небес из-за своей 
гордости и зависти.

Христианские мужество и смирение отодвинут 
все разногласия на последний план. Во главу все-
го будет поставлен Христос. Евангелие Царства 
наполнит сердца верных подобно восходящему 
солнцу. Любовь и послушание, вера и дела, спра-
ведливость и милость, Закон и благодать объеди-
нятся в их опыте.

С другой стороны, люди, исполненные духа 
осуждения и порицания, станут преследовать 
Христа, угнетая Его истинных последователей. 
Дух самоправедности послужит для них объеди-
няющей силой. 

А теперь остановитесь и подумайте. Поразмыс-
лите глубоко, честно и здраво. Во время ваших 
личных размышлений отбросьте все посторонние 



78

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
мысли, навязываемые теми или иными взглядами. 
Проверьте свою подлинную сущность и ответьте 
себе на некоторые сокровенные вопросы.

Подлинная сущность: На Небе будет много лю-
дей, которые не знали всех доктрин, однако были 
исполнены духа Христа. И на Небе не будет ни од-
ного человека, который следовал всем доктринам, 
но воспитывал в себе дух неправды, осуждения и 
критики.

Сокровенный вопрос: В то время как я желаю 
знать истину и ничего кроме истины, стремлюсь 
ли я к любви Христовой и уважаю ли мнения лю-
дей, которые думают не так, как я?

Подлинная сущность: Внешнее поведение и 
интеллектуальные достижения могут быть само-
обманом. Человек может достичь показательной 
праведности собственными усилиями. При этом 
он будет верить в истину, не являясь на самом деле 
истинным последователем Христа.

Сокровенный вопрос: Какой я христианин? 
Побывал ли я в действительности на Голгофе и об-
рел ли любовь Христа? Или же я просто верю «в 
истину»?

Подлинная сущность: Не имеет значения мое 
исповедание веры и щепетильность в убеждениях, 
если во мне гнездится дух осуждения людей (осо-
бенно моих религиозных врагов) и я не изменяюсь 
под влиянием Божественной всепрощающей силы. 
Отношение к людям определяет степень присут-
ствия Божьей любви во мне.

Сокровенный вопрос: Считаю ли я других лю-
дей Божьими врагами только потому, что чувствую 
их враждебное отношение к моим взглядам? Воз-



79

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

можно, я говорю о них с ноткой презрения и нена-
висти? Или же я признаю их искренними людьми 
и молюсь за них?

Когда же будет разрешен последний теологиче-
ский спор?

Когда каждый человек окончательно сформиру-
ет характер, основанный на любви или ненависти?

Когда закончится просеивание в Церкви?
На какой стороне окажетесь вы и я?

Как бы мне хотелось, чтобы все мы стали на 
сторону Христа!



80

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н

Глава 7

«Ошибка» Эллен Уайт

Я уверен, что название этой главы привлекло 
ваше внимание. Этих нескольких слов достаточно, 
чтобы вызвать возмущение у самого смиренного 
адвентиста. Я даже слышу, как кто-то из моих чи-
тателей спрашивает: «Минуточку! Эллен Уайт яв-
ляется пророком. Как же вы можете употреблять 
по отношению к ней слово «ошибка?»

Прежде чем вы возмутитесь, позвольте мне объяс-
нить, что я имею в виду. Или же пусть сама Э. Уайт 
расскажет об этом:

«Как же мне хочется, чтобы пришел Иисус и на-
вел здесь порядок. Я все более убеждаюсь, что де-
лаю ошибку, указывая на недостатки моих братьев. 
Многие принимают на себя обязательство посту-
пать строго с согрешающими, тем самым разрушая 
в них всякое мужество и надежду на то, что они 
станут праведными. Это неправильное обращение 
погубит душу. Зная, что я говорила, они препод-
носят мои слова неверно, не так, как это сделала 
бы я. В дальнейшем мне следует быть более преду



81

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

смотрительной. Я не стану доверять братьям рабо-
ту по исправлению душ, если Господь мне простит 
мою ошибку. Я умоляю всех отвратить взгляд от 
меня, от человеческого, от ошибочного представ-
ления людей и направить его на Иисуса. Моли-
тесь дорогому Господу, меньше слушайте других и 
больше молитесь… Я желаю, чтобы мы исполни-
лись духа Христа и меньше обращали внимание на 
человеческие мнения. Давайте ошибаться лучше в 
сторону милости, нежели в сторону осуждения и 
грубости» (Письмо 16, 1887; частично напечатано 
в «Рукописях» 449, с. 28-30).

Вот в чем Эллен Уайт видит свою «ошибку».
А теперь нам следует быть очень внимательными!
Надеюсь, приведенная цитата не поколебала 

вашей уверенности в пророческом даре Э. Уайт. 
Нет, она не ошибалась, провозглашая Библей-
скую Истину, которой ныне обладает адвентист-
ская Церковь. Она также не ошибалась, давая 
практические наставления Церкви. Но она со-
жалела о том, что совершала ошибку, «указывая 
на недостатки» братьев. Почему? Не потому, что 
высказывала собственные мысли по поводу чьих-
либо недостатков. Не потому, что не было особой 
нужды в исправлении этих недостатков. Но по-
тому, что «многие принимают на себя обязатель-
ство поступать строго с согрешающими, тем са-
мым разрушая в них всякое мужество и надежду 
на то, что они станут праведными».

Эллен Уайт не сожалела о попытке исправить не-
достатки, которые видела. Но ей было больно смо-
треть, как ее слова использовали другие. Многие 
превратно понимали ее слова, поступая «строго с 
согрешающими». «Неправильное обращение» — 
вот как назвала Э. Уайт подобное использование 
ее писем. Слова, которые она писала в одном духе, 



82

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
преподносились совершенно в другом. «Зная, что 
я говорила, они преподносят мои слова неверно, 
не так, как это сделала бы я», — писала вестница 
Господня. То есть правильное или неправильное 
обращение с вестью, данной Богом Э. Уайт, зави-
сит от настроя и духа, с какими эта весть пере-
дается людям. По словам Э. Уайт, неправильное 
обращение с ее рукописями выражается в осуж-
дении других и использовании при этом ее авто-
ритета в поддержку своих действий. 

Очевидно, Эллен Уайт была настолько обеспо-
коена неправильным использованием ее трудов, 
что чувствовала себя отчасти виноватой в этом 
и даже просила у Господа прощения. Благодаря 
этому в ее сознании зазвучали слова, которые от-
ражают принцип Небесного Царства: «Если уж 
ошибаться, так лучше в сторону милости, нежели 
в сторону осуждения и грубости». Она обозначила 
этот принцип как «дух Христа» и призвала нас ис-
полниться этим духом. 

Пророк Михей прекрасно представил это поня-
тие в таких словах:

«О, человек! Сказано тебе, что — добро, и чего 
требует от тебя Господь: действовать справедливо, 
любить дела милосердия и смиренномудренно хо-
дить пред Богом твоим» (Михея 6:8).

Много лет я читал и цитировал данный текст, 
но только недавно понял его значение. Михей рас-
крывает суть фундаментального правила поведе-
ния человека по отношению к самому себе и дру-
гим людям.

•	 Мое отношение к самому себе должно заклю-
чаться в следующем: «действовать справед-
ливо». Господь призывает меня испытывать 
самого себя, строго оценивать свои поступ-
ки, осознавая ответственность перед Ним за 



83

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

свои действия.
•	 Главным правилом моего обращения с дру-

гими людьми должна быть милость: «любить 
дела милосердия». Господь желает, чтобы я 
постоянно проявлял сочувствие и милосер-
дие к окружающим и прощал ошибающихся. 
Однако все это не позволяет пренебрегать 
справедливостью.

Жить такой жизнью — значит «смиренномуд
ренно ходить пред Богом». Но, обладая греховной 
природой, мы склонны к эгоизму. Для нас наибо-
лее естественно проявлять милосердие по отноше-
нию к самому себе, а справедливость — к другим. 
Поэтому мы ходим пред Богом не смиренному-
дренно, а самоправедно и горделиво. Осуждая 
другого человека, мы стараемся подтвердить свою 
невиновность, но на самом деле отвергаем Божий 
дар прощения. Однако среди людей нет праведно-
го ни одного. Наша воображаемая праведность — 
не что иное, как иллюзия, рожденная осуждением 
других. 

Тем не менее мы неизбежно будем сталкиваться с 
ошибками, совершаемыми нашими братьями и се-
страми. Вы увидите поражения и ошибки тех, кто 
носит имя Христа. Иногда даже потребуется наше 
вмешательство. Если вы почувствуете, что должны 
что-то предпринять, я предлагаю вам прежде все-
го задать себе сокровенный вопрос: «Какова моя 
цель: выставить напоказ и осудить согрешившего 
или же помочь ему вернуться к Богу и покрыть его 
грехи?» 

Мотив, побуждающий вас исправлять других, 
определит, правильный ли у вас дух. Чтобы обли-
чить человека, не осудив его, последуйте следую-
щему совету:

«Заблудшего брата нельзя вывести на правиль-



84

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
ный путь иначе, как только в духе кротости, мяг-
кости и нежной любви» (Э. Уайт. Свидетельства 
для Церкви, т. 2, с. 52).

«Человека невозможно вернуть с ложного пути 
посредством критики и упреков; но многие из-за 
этого наоборот уходят от Христа и отворачивают-
ся от своих убеждений. Кроткий дух, нежность и 
усердие могут спасти заблуждающегося и покрыть 
множество грехов. Откровение Христа, присущее 
вашему характеру, будет оказывать преобразующее 
влияние на всех, с кем вы сталкиваетесь» (Э. Уайт. 
Правила счастливой жизни, с. 128, 129).

Тот же самый принцип действует и по отноше-
нию ко всей Церкви:

«Не стоит метать молнии в воинствующую Цер-
ковь Христа, ибо сатана делает все, чтобы преус
петь в этом деле. Те, кто провозглашает себя 
Остатком народа Божьего, не должны помогать 
ему, обвиняя, осуждая и проклиная других. Ста-
райтесь ободрить, а не поносить, разочаровывать 
и оскорблять людей» (Ревью энд Геральд, т. 6, с. 
516).

«Пусть каждый, кто старается жить христиан-
ской жизнью, помнит, что Церковь воинствующая 
не является Церковью торжествующей. В Церкви 
будут находиться и люди, помышляющие о зем-
ном. Они нуждаются скорее в сочувствии, а не в 
порицании. Не следует осуждать Церковь в том, 
что она защищает подобных людей, оставляя их в 
своих рядах… Иисус видел добрые и злые поступ-
ки в Церкви и говорил: “Оставьте расти вместе то 
и другое до жатвы”» (Э. Уайт. Основы христиан-
ского образования, с. 294, 295).

«Господь хочет, чтобы Его народ использовал 
разные методы, только не осуждение заблужде-
ния, даже если осуждение это будет справедли-



85

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

вым. Он хочет, чтобы мы делали нечто большее, 
чем опровергали обвинения наших врагов, ибо это 
оттолкнет их еще дальше от Истины. Дело, кото-
рое Христос пришел совершить в нашем мире, за-
ключалось не в том, чтобы возводить преграды и 
постоянно говорить людям, что они неправы.

Тому, кто рассчитывает просвещать обманутых 
людей, необходимо сблизиться с ними и трудиться 
для них с любовью. Он должен стать центром свя-
того влияния» (Э. Уайт. Свидетельства для Церк-
ви, т. 6, с. 121, 122). 

Не думайте, что эти цитаты не относятся к наше-
му времени. Под мантией защиты истины сегодня 
в наших рядах может проявляться дух осуждения 
и порицания. Церковь в настоящее время столк
нулась с целым движением, специализирующим-
ся на пояснении и критике ее грехов. Некоторые 
даже считают себя профессиональными критика-
ми. С точки зрения финансового процветания, это 
довольно-таки выгодное дело. Один «профессио-
нальный критик» иронично заметил: «Когда я кри-
тикую и обличаю Церковь, приношения увеличи-
ваются. Но если я стараюсь просто проповедовать 
Евангелие, они сразу же уменьшаются». 

Я догадываюсь, что подумают некоторые чита-
тели по поводу данной главы. Все, с кем я делился 
своими размышлениями, реагировали таким об-
разом: «Да, все, что ты говоришь, верно… по от-
ношению к некоторым людям, но мы все разные 
и проповедуем по-разному. Одни просто говорят 
все, что знают, пытаясь посеять семена, где только 
возможно. Не все обладают мягким характером. 
Кто-то предпочитает говорить прямо, и если чело-
век не воспринимает, то это его проблема. Неко-
торые из нас похожи на Илию, Иоанна Крестителя 
или кого-то из протестантских реформаторов».



86

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
Должен признаться, мне никогда не нравились 

картины, изображающие Иоанна Крестителя со 
сдвинутыми бровями, взъерошенными волоса-
ми, стиснутыми от гнева зубами и указывающим 
на что-то пальцем. Честно говоря, я очень рад, 
что Библия не говорит о том, что художества ре-
лигиозного толка являются богодухновенными. В 
Библии записаны только слова Иоанна, мы же по 
своему усмотрению интерпретируем тон его голо-
са, взгляд, выражение лица. То же самое мы можем 
сказать и об Илии. А что касается упомянутых ре-
форматоров, Эллен Уайт говорит следующее:

«Резкие и излишне строгие люди часто оправ-
дывают или пытаются оправдать отсутствие хри-
стианской вежливости тем, что некоторые рефор-
маторы трудились в таком же духе, и эти люди 
утверждают, что дело Божье в наше время якобы 
тоже нуждается в подобном духе; но это не так. 
Даже в самой грубой компании, да и вообще в лю-
бом месте спокойный и рассудительный дух пред-
почтительнее. Пламенное негодование никому не 
приносит пользы. Бог избрал реформаторов не 
потому, что они были властными, резкими людь-
ми. Он принимал их такими, какие они были, не-
взирая на эти черты характера. Но Он возложил 
бы на них в десять раз больше обязанностей, если 
бы они обладали смирением и кротостью и всегда 
подчиняли свои чувства разуму» (Свидетельства 
для Церкви, т. 4, с. 486).

Если Эллен Уайт, богодухновенный пророк, 
переживала о том, что допустила ошибку, «указы-
вая на недостатки», то насколько внимательными 
следует быть нам по отношению к согрешающим 
людям. И если она переживала, что ее наставления 
передают в духе осуждения, то насколько осто-
рожными должны быть мы сегодня, цитируя слова 



87

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Духа пророчества. 
Я молюсь, чтобы мы все научились жить по 

принципу, о котором писала Э. Уайт: «Если уж 
ошибаться, так лучше в сторону милости, нежели 
в сторону осуждения и грубости». 



88

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н

Глава 8

Либерал или консерватор?

Я хочу рассказать притчу об одном человеке, ко-
торый удивил всех. Невозможно сказать, к какой 
группе он принадлежит.

Консерватор? Пожалуй, да. Но вроде бы и нет. 
Вероятнее всего, нет. Хотя…

Либерал? Кажется, да. Пожалуй, нет. Ах, конеч-
но же, да. Но с другой стороны…

Этот человек ввел в недоумение всех, кто пытал-
ся разобраться, к какому течению он принадлежит. 
Когда на улице одного города он заговорил с ре-
лигиозными людьми, все были поражены неорди-
нарностью его взглядов. 

— Да вы просто перебегаете из одного лагеря в 
другой, — в конце концов выразил всеобщее мне-
ние один из слушателей. Но другой житель города 
увидел что-то особенное в его поведении. 

— Я думаю, его жизнь достойна похвалы, — пы-
тался он поделиться своими размышлениями с 
друзьями. Но те только грубо ответили ему: 



89

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

— Ни в коем случае! Надеемся, ты не превра-
тишься в такого же чудака, как он? Будет лучше, 
если ты перестанешь так внимательно присматри-
ваться к нему.

Но он продолжал размышлять: «Я долгое время 
наблюдал за этим человеком. Он очень серьезен в 
своих отношениях с Богом. Он постоянен в молит-
вах, ревностен в вопросах веры, терпелив в труде 
и благоразумен в поступках. Но он весьма снисхо-
дителен к грехам окружающих. В то время как дру-
гие постоянно осуждают ближних, он защищает и 
прощает их. К себе он относится справедливо, но 
к другим проявляет милость. Ревностен в покло-
нении Богу, однако прощает тех, кто не является 
таким же, как он. Да, я уверен, что его жизнь ис-
полнена огромного смысла. Почему этого никто не 
замечает? Он действительно очень хороший чело-
век. Я думаю, если бы мы были похожи на него, то 
стали бы намного добрее».

Вскоре жители города так сильно возмутились 
против «либерально-консервативного» образа жиз
ни того Человека, что распяли Его…

На фоне консервативных фарисеев Иисус казал-
ся либеральным. Фарисеи порицали грешников. 
А Он прощал их. Они превозносили себя перед 
людьми, считая простой народ нечистым и бо-
ясь даже дышать с ним одним воздухом, чтобы не 
оскверниться. Христос же не брезгал сидеть за од-
ним столом с этими людьми, всегда поддерживая и 
ободряя их. Фарисеи проклинали каждого, кто не 
соблюдал их постановлений. Иисус даровал всем 
надежду и благословения, даже Своим врагам. 

Однако Христос не был похож на либеральных 
саддукеев. Они не очень уважали Священное Пи-
сание, разве что отрывки, которые можно было 



90

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
использовать в политических целях. Иисус посто-
янно цитировал Писания, провозглашая их бого-
духновенным Словом. Саддукеи любили, когда им 
прислуживали люди. Спаситель служил каждому 
нуждающемуся. Они стремились к власти и бла-
годенствию. Он оставил престол на Небесах, а на 
Земле не имел где преклонить голову.

Фарисеи и саддукеи представляли два край-
них религиозных течения: одни были слишком 
консервативными, другие — слишком либераль-
ными. Они постоянно враждовали между собой, 
не имея согласия в различных теологических во-
просах. У них было одно лишь общее: они нена-
видели друг друга. Поэтому можно сказать, что 
они были исполнены одним духом. Это и объе-
диняло их в борьбе с Христом. Они видели в Нем 
то, чего так не хватало им, — баланс между нена-
вистью ко греху и любовью к грешнику. У них же 
все было наоборот: они ненавидели грешников и 
любили грех. 

Глубоко в сердце фарисеи и саддукеи понимали, 
что должны быть такими, как Иисус. Но роковое 
сочетание гордости и тайных грехов привело их к 
тому, что они распяли Сына Божьего. 

Вы слышите? 
  
 



91

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

Глава 9

Тихий голос Духа

Тс-с-с... Тише… Прислушайтесь... Послушайте. 
Что слушать? Послушайте голос Бога. Познайте 
скрытое значение, более глубокий смысл Истины. 

Это не такая уж простая задача на сегодняшний 
день. Множество различных голосов привлекают 
наше внимание. Мы слышим их отовсюду. Одни 
зовут пойти путем послушания, святости, высоких 
моральных принципов. Другие приглашают после-
довать стезей веры, любви и милосердия. Некото-
рые призывают нас контролировать свою жизнь. 
Иные — не сосредоточиваться на себе. 

На какой же стороне Господь?
А Господь призывает нас прислушаться к друго-

му, не похожему на остальные голосу. Он не такой 
громкий, не навязчивый, подобен шепоту. Шепот 
не потому, что слабый, а потому, что его должны 
услышать только те, кто будет прислушиваться в 
тишине. О чем же этот голос говорит? Может, он 
призывает нас избавиться от грехов, как консер-



92

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
вативно настроенные люди? Или же умоляет нас 
быть милосердными к людям, как либералы?

Прислушайтесь в тишине к этому голосу:
«И уши твои будут слышать слово, говорящее 

позади тебя: “вот путь, идите по нему”, если бы вы 
уклонились направо, и если бы вы уклонились на-
лево» (Исаии 30:21).

«Смотрите, поступайте так, как повелел вам Гос
подь, Бог ваш; не уклоняйтесь ни направо, ни на-
лево» (Втор. 5:32).

Не уклоняйтесь ни направо, ни налево. Идите 
прямо. Не превозносите ни справедливость, ис-
ключая милость, ни милость, исключая справед-
ливость. Не фокусируйте свое внимание на одном 
из двух аспектов — Божьем Законе или Божьей 
любви, пусть в вашей жизни присутствуют оба. 

Тихий голос нас призывает 
•	 К любви, основанной на послушании (Иоан. 

14:15).
•	 К преобразующей благодати (Титу 2:11-16).
•	 К действующей вере (Гал. 5:5,6).
•	 К всеобъемлющему прощению (Иоан. 8:8-11).
Прислушайтесь внимательно к этому голосу. Он 

не приказывает нам повиноваться, как голос спра-
ва. Но и не склоняет нас к сентиментальной люб-
ви, как голос слева. 

Этот голос настолько уникален, что его невоз-
можно спутать с каким-либо другим. Тихий голос 
Духа предлагает нам любовь, способную зажечь в 
наших сердцах послушание воле Божьей ради са-
мой любви. Этот голос не будет настаивать, чтобы 
мы жили праведной жизнью с целью получения 
одобрения от Бога. «Потому что делами закона не 
оправдается пред Ним никакая плоть; ибо законом 
познается грех» (Римл. 3:20). «Так и вы по наруж-



93

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

ности кажетесь людям праведными, а внутри ис-
полнены лицемерия и беззакония» (Матф. 23:28). 
Вы также не услышите, чтобы голос Духа призы-
вал вас исповедовать веру без дел. «Но хочешь ли 
знать, неосновательный человек, что вера без дел 
мертва?» (Иак. 2:20).

Голос Божий не требует строгой реформы образа 
жизни без влияния Божественной любви и не на-
деляет дешевой благодатью, которая сотрудничает 
с грехом. Он предлагает обильную многогранную 
благодать, причем бесплатно, так что принимаю-
щий ее будет изменен под ее действием.

Человек, ВЕЛИКИЙ ЧЕЛОВЕК, однажды тихим 
голосом обратился к людям. Исцеляя проблему 
греха, удаляя из сердца вину, Иисус так просто 
предлагал прощение, что принимающие его полу-
чали полное освобождение от греха и душевных 
мук. Женщине, осужденной за прелюбодеяние, Он 
принес Благую весть: «Я не осуждаю тебя, иди и 
впредь не греши» (Иоан. 8:11). 

Я не осуждаю тебя, кем бы ты ни была и что бы 
ни сделала. 

Я не осуждаю тебя, хотя ты не делаешь добра и 
даже не испытываешь желания творить его. 

Я не осуждаю тебя не потому, что ты заслужива-
ешь Моей милости, а потому, что люблю тебя. 

И теперь, озаренная Моей любовью, получив-
шая великий дар прощения, ощутившая великую 
силу Моей благодати, иди и больше не греши. 

Мы все чувствуем некоторые сомнения, когда 
слышим голоса то справа, то слева. Когда консер-
вативно настроенный проповедник призывает 
нас к добрым делам и святой жизни, мы говорим: 
«Да, я должен быть более упорным». Когда же ли-
берально настроенный оратор говорит о Божьей 
благодати, мы думаем: «Да, это то, что я хотел ус-



94

В
ре

м
я 

ли
 п

о
ки

д
ат

ь 
ко

ра
б

ль
?

Т
ай

 Г
и

б
со

н
лышать». Это вовсе не запутанная ситуация. На-
учитесь поступать правильно. Господь не призы-
вает к выбору между:

•	 законом и благодатью;
•	 любовью и послушанием;
•	 прощением и победой;
•	 верой и делами.
Христианин в некотором роде похож на кана-

тоходца. При каждом шаге он может упасть либо 
направо, либо налево. В ваших руках находится 
жезл, помогающий держать баланс, и это — Би-
блия. Как только вы наклоняетесь вправо, Слово 
Божье напоминает вам о всепрощающей любви Го-
спода. При наклоне влево вы начинаете понимать, 
что Божья любовь ведет к послушанию. 

Цель Закона Божьего — указать вам на ваш грех 
и открыть вашу нужду в Божьей благодати. Если 
мы осознаем эту функцию Закона, он поведет нас 
к принятию Божьей благодати. Но как только мы 
начинаем превозносить Закон, представляя его 
единственным путем избавления от греха, мы по-
падаем в ловушку гордости и самоправедности. 

Цель благодати — освободить нас от осуждения 
Закона и направить наш взгляд на Божью всепро-
щающую любовь. Понимая эту функцию, мы ис-
полняемся духом благодарности и верой, которая 
приводит нас к добровольному послушанию. Но 
если мы воспринимаем благодать как средство, ос-
вобождающее нас от Закона, тогда мы становимся 
лицемерами и беззаконниками. 

Божья благодать, явленная в Иисусе Христе, на-
много превосходит осуждение Закона. Сын Божий 
отдал Себя в жертву из любви к нам, чтобы прими-
рение с Богом стало возможным. Прощение нам 
дается посредством Его доброты, а не в ответ на 
наше послушание. Именно Иисус, наш Спаситель, 



95

В
рем

я ли
 по

ки
д

ать ко
раб

ль?
Т

ай
 Г

и
б

со
н

дарует нам желание быть послушными Его Запо-
ведям. 

Я услышал голос Святого Духа, когда остановил-
ся и прислушался в тишине. Возможно, вы также 
слышите его. Если нет, уединитесь и побудьте не-
много в тишине, где не звучат никакие другие го-
лоса. Откройте вашу Библию с молитвой. И слу-
шайте...

Я думаю, вы ощутите, что «когда смолкают все 
посторонние голоса и мы в тишине замираем в 
ожидании перед Богом, молчание души делает го-
лос Бога более отчетливым» (Э. Уайт. Служение 
исцеления, с. 58).

Тс-с-с...



Директор издательства: Василий Джулай
Главный редактор: Лариса Качмар

Перевод: Андрей Дымань, Марина Становкина 
Богословская экспертиза: 

Владимир Лукин, Максим Крупский
Корректоры: Елена Белоконь, Инна Джердж

Дизайн и верстка: Юлия Смаль
Ответственная за печать: Тамара Грицюк

Время ли покидать 
корабль?

Тай Гибсон


