Луис Р. Торрес
Как приводить людей к решению принять Христа
Практическое руководство

Посвящение
Из всех людей, которые оказали влияние на мою жизнь, никто не повлиял больше, чем следующие четыре женщины.
Моя мать Эльза,
которая ушла из жизни год назад. У нее были ограниченные возможности ввиду недостатка образования, а также ввиду физических недугов. Но в одном у нее не было ограниченных возможностей: она знала, как говорить с Богом. Молитвенная жизнь поддерживала ее, когда она растила шестерых сыновей в самом сердце гетто.
Моя жена Кэрол,
с которой мы уже тридцать лет вместе, несмотря на трудности. Ее неукротимый дух вдохновлял меня упорно идти дальше, когда другие думали, что у меня нет будущего. Ее по праву можно назвать успешным завоевателем душ. Многие заслуги, которые приписывают мне, на самом деле принадлежат ей.
Моя дочь Талита,
 папина дочка, которая выросла и стала матерью четверых детей. Ее сильная вера в меня и постоянная поддержка дали мне возможность продолжать идти вперед и вверх.
Моя дорогая теща Беатрис Райнке
(больше известная как бабушка), женщина глубоко духовная, обеспокоенная спасением душ. Она всегда вдохновляла меня своей любовью и твердой приверженностью к Святому Слову.
Этим четырем королевам я посвящаю эту книгу.
Содержание
Глава 1. Завоевание душ приносит обоюдное благословение
Глава 2. Трудиться для душ – непростая задача
Глава 3. Наука о завоевании душ
Глава 4. Распределение кандидатов по группам
Глава 5. Осознание греховности ‒ самый важный элемент
Глава 6. Библейские примеры
Глава 7. Примеры различных признаков 
Глава 8. Работу совершает Дух, а не инструмент 
Глава 9. Что нужно и чего нельзя делать при принятии решения
Глава 10. Как побудить принять решение в пользу истины
Глава 11. Публичный призыв
Глава 12. Факторы, влияющие на принятие решения
Глава 13. Подготовка кандидата
Глава 14. Библейские тексты о принятии решения

Глава 1
Завоевание душ приносит обоюдное благословение
Мы с братом Джином вышли из дому с рыболовными снастями, направляясь к мосту Фар Рокавей. Прибыв на место, мы достали наживку и открыли сумку с приманкой. Будучи мальчиком из бруклинского гетто, я мало знал о рыбалке. Однако присутствие моего большого брата давало мне уверенность в том, что я пройду наилучший курс обучения этому искусству. С наживкой на крючке и грузилом я последовал его примеру и  забросил удочку в воду. Через несколько мгновений я взволнованно воскликнул и стал тянуть то, что, наверно, было самой большой рыбой на свете! Водоросли – вот и все. Я снова забросил удочку и снова потянул, но лишь обнаружил, что отсутствует наживка. Пока я забрасывал удочку много раз, пошел дождь. Мы спрятались под зонтом, который взяли «на всякий случай», и ждали, пока дождь утихнет. Когда же он усилился, брат решил вытащить леску и оставить ее свободно болтаться над водой.
Как только дождь прекратился, Джин смотал удочку, чтобы снова ее забросить. Когда он посмотрел вниз с моста, чтобы узнать, как далеко была его леска, то весело рассмеялся. Брат и не знал, что на крючок попалась большая рыба. Он поймал ее совершенно случайно.
Как и мой брат, многие искренние христианские работники осмеливаются «ловить» людей, зная об этом столь же мало, как и мы с братом о рыбной ловле. Несомненно, какую-то рыбу можно поймать случайно, но ведь намного лучше, если перед рыбалкой человек может приобрести соответствующие навыки, чтобы возвращение домой было исполнено радости от «принесенных снопов».
Для многих рыбалка – это увлекательное времяпрепровождение, но восторг, который испытывает человек, приводя души ко Христу, намного превосходит любое другое удовольствие. Этот опыт приносит христианину большое удовлетворение. Радость от того, что человек принимает Христа, можно сравнить со счастьем матери, которая мучится в родах и рождает в мир младенца. Об Иисусе сказано: «На подвиг души Своей Он будет смотреть с довольством» (Ис. 53:11) (в англ. переводе Библии короля Иакова вместо слова «подвиг» употребляется выражение «родовые муки» ‒ прим. переводчика). Христос был готов претерпеть трудности, чтобы «взыскать … погибшее» (Лк. 19:10). Он больше всего радовался, когда видел завоеванные души. Апостол Павел писал: «Взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия» (Евр. 12:2). «Он так высоко ценит Свое вознаграждение, что забывает, каких мучений Ему стоило искупить падшего человека».[endnoteRef:1] Иисус испытывал и до сих пор испытывает всепоглощающую тревогу о спасении душ. Именно это безмерное беспокойство о погибающем грешнике заставило Сына Божьего покинуть небо. Все находящиеся в небесных дворах разделяют и Его радость. «Так, говорю вам», ‒ сказал Иисус, – «бывает радость у Ангелов Божиих и об одном грешнике кающемся» (Лк. 15:10). [1:  Библейский комментарий АСД. Комментарии Э. Уайт, т. 5, с. 1146.] 

Такое же бремя ответственности и последующая за этим радость рождаются в сердце того, кто принимает Христа как своего личного Спасителя. Желание трудиться для спасения душ проявляется в добровольном действии, побуждающем верующего делать то же, что и его Господин. «Наиболее ценная работа ‒ это работа по спасению душ. Такое же сильное желание спасения душ, какое отмечало жизнь Спасителя, отмечает и жизнь Его истинных последователей. У христианина нет желания жить для себя. Он находит удовольствие в том, чтобы посвятить все, что у него есть, и самого себя на служение Господу. Он движим невыразимым желанием завоевывать души для Христа. Тем, у кого нет такого желания, стоит побеспокоиться о своем собственном спасении. Пусть они молятся о духе служения».[endnoteRef:2] [2:  Эллен Уайт. Отчет Австралийской унионной конференции, 15 августа 1902 г.] 

Когда человек трудится для спасения окружающих, вечные благословения изливаются не только на тех, ради кого он служит, но и на него самого. Пророк Даниил писал: «И разумные будут сиять, как светила на тверди, и обратившие многих к правде – как звезды, вовеки, навсегда» (Дан. 12:3). Иисус утверждал: «Жнущий получает награду и собирает плод в жизнь вечную, так что и сеющий и жнущий вместе радоваться будут» (Ин. 4:36). «Обильные благословения приготовлены для тех, кто полностью подчиняется Божественному призыву. Когда такие работники будут стараться завоевывать души для Иисуса, они обнаружат, что многие из тех, кого никогда не удалось бы достичь никаким иным способом, готовы откликнуться на разумные личные усилия».[endnoteRef:3] [3:  Эллен Уайт. Деяния апостолов, с. 158.] 

Царь Давид понимал, что его духовная жизнь напрямую связана с его эффективностью в завоевании душ. Он молился: «Окропи меня иссопом, и буду чист; омой меня, и буду белее снега. Дай мне услышать радость и веселие, ‒ и возрадуются кости, Тобою сокрушенные. Отврати лице Твое от грехов моих, и изгладь все беззакония мои. Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня. Не отвергни меня от лица Твоего, и Духа Твоего Святого не отними от меня» (Пс. 50:9-13). Обычно люди останавливаются на этом тексте во время чтения Священного Писания в церкви. Однако обратите внимание на два следующих стиха. Давид продолжает: «Возврати мне радость спасения Твоего, и Духом владычественным утверди меня. Научу беззаконных путям Твоим, и нечестивые к Тебе обратятся» (стихи 14, 15) (в англ. переводе Библии короля Иакова – «Тогда научу беззаконных» ‒ прим. переводчика). Иными словами, получение ответа на его молитву дает ему возможность завоевывать души. Вот почему он завершает ее такими словами: «Тогда научу беззаконных». Это естественный результат истинной молитвы. Преимущества завоевания душ по своей природе обоюдны: когда вы принимаете истину, вы отдаете ее другим, а отдавая, вы взамен получите благословения.
Такое сотрудничество человека с Господом ради спасения душ – это одно из избранных Богом средств для восстановления характера Христова в Его детях. Несомненно, «Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову. Чтобы радоваться вместе с Ним каждой новой искупленной душе, мы должны участвовать в работе нашего Спасителя».[endnoteRef:4] Это повеление Господа. Нам сказано: «Когда характер Христа будет в совершенстве отображен в Его народе, тогда Он придет, чтобы заявить Свои права на них».[endnoteRef:5] Христоподобный характер – это необходимое условие для вечной жизни, и развития именно такого характера Христос ожидает от Своих последователей прежде, чем Он сможет возвратиться на землю. Если это правда, тогда насколько жизненно важно для нас принимать участие в деле спасения душ? Возможно ли уподобляться Христу, не участвуя в этой работе? Ответ очевиден. Работа по приобретению душ для Бога обеспечивает необходимый элемент для духовного роста, который ведет к развитию Христоподобного характера. Это подобно питанию – каждый витамин необходим для здоровья. Витамины E, C и D обеспечивают питание, которое не может обеспечить витамин B, но это не делает витамин B менее важным. Как каждый витамин должен присутствовать в пище, чтобы организм был здоров, так и различные элементы христианства – включая активное свидетельство – должны присутствовать, чтобы христианин достиг духовного здоровья. [4:  Эллен Уайт. Желание веков, с. 142 (курсив автора – прим. переводчика).]  [5:  Эллен Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 69.] 

«Те, кто наиболее активно и верно служит делу завоевания душ для Иисуса Христа, имеют наиболее развитую духовность и посвящение. Их активная деятельность стала для них средством духовности».[endnoteRef:6] Следовательно, «единственный способ возрастать в благодати – бескорыстно совершать именно ту работу, которую Христос поручил нам, – участвовать в меру своих способностей в помощи и благословении тех, кому нужна поддержка. Сила приходит от тренировки; деятельность – это необходимое условие жизни. Те, кто стремится сохранить христианскую жизнь пассивным принятием благословений, которые приходят по благодати, и ничего не делает для Христа, просто пытаются жить, кушая, но не работая. А в духовном мире, как и в природе, это всегда приводит к упадку и разложению. Человек, который не желает приводить в движение части своего тела, вскоре потеряет всякую способность пользоваться ими. Так и христианин, не желающий использовать данные ему Богом силы, не только не сможет возрастать во Христе, но утратит и ту силу, которую имел».[endnoteRef:7] «Один из Божественных планов для роста – это перераспределение. Христианин обретает силу, укрепляя других. "Кто напояет [других], тот и сам напоен будет". Это не просто обетование; это Божественный закон, закон, который Бог установил так, что потоки благодати, подобно водам великой бездны, находятся в постоянном круговороте, возвращаясь к своему истоку. В исполнении этого закона ‒ секрет духовного роста».[endnoteRef:8] В результате «мы становимся победителями, помогая другим победить, кровью Агнца и словом свидетельства своего».[endnoteRef:9] Обетование гласит: «Сеявшие со слезами будут пожинать с радостью. С плачем несущий семена возвратится с радостью, неся снопы свои» (Пс. 125:5, 6). [6:  Эллен Уайт. Евангелизм, с. 356.]  [7:  Эллен Уайт. Путь ко Христу, с. 80, 81.]  [8:  Эллен Уайт. Знамения времени, 12 июня 1901 г.]  [9:  Эллен Уайт. Письмо 236, 1908 г.




Глава 2

Трудиться для душ – непростая задача
 
Приводить души ко Христу – не самая простая задача, за которую можно взяться. Если бы это было так просто, тогда каждый член Церкви исполнился бы радости и Божья работа, наверно, уже завершилась бы. А поскольку это требует времени, способностей и энергии, большой процент верующих не участвует в ней. Есть те, кто попытался проповедовать людям просто из чувства долга, но испытал разочарование из-за неудачи. Часто те, кто «попробовал свои силы» в завоевании душ и потерпел поражение, приходят к заключению, что это занятие нужно оставить для обученных пасторов или евангелистов, имеющих специальное образование. Однако «работа по спасению душ поручена не только уполномоченным служителям. Каждому человеку Бог дал свою работу. У каждой просвещенной души есть работа, которую надо совершить, миссия, которую надо исполнить. Каждый должен прилежно трудиться, используя таланты, вверенные его попечению. Обратившись, христианин должен представить другим людям истину, какой она есть в Иисусе, и завоевывать души для Христа».1
«Поручение Спасителя ученикам относится ко всем верующим. Оно распространяется на всех верующих во Христа до конца времен. Роковая ошибка думать, что спасение душ – дело только рукоположенного служителя. Всем, кого посетило небесное вдохновение, доверено и Евангелие. Все, получившие жизнь во Христе, призваны трудиться во имя спасения своих ближних. Для этого создана Церковь, и, взяв на себя ее священные обеты, мы тем самым обещаем стать соработниками Христа».2 «Каждый истинный ученик становится миссионером для Царства Божьего. Тот, кто пьет живую воду, сам становится источником жизни. Тот, кто получил, начинает отдавать. Христова благодать в душе человека подобна источнику в пустыне, который бьет ключом, чтобы освежать всех и пробуждать у погибающих желание пить воду жизни».3 «Каждый член Церкви должен считать своей особой обязанностью трудиться для тех, кто живет рядом с ним. Изучайте, как вы можете наилучшим образом помочь тем, кто не испытывает никакого интереса к религии. Посещая своих друзей и соседей, проявите интерес к их духовному, а также к временному, земному благополучию. Представьте Христа как прощающего грех Спасителя… Пусть члены Церкви учатся делать эту работу. Это столь же необходимо, как и спасать находящиеся во мраке души в других странах».4 «Все должны представлять Христа в активных, ревностных усилиях спасти гибнущие души».5

Проповедь во времена апостолов совершалась рядовыми членами Церкви
В ранней Церкви рядовые члены несли основную ответственность за распространение Евангелия за пределами Иерусалима. Вопреки общему мнению, не апостолы выполняли всю работу. Писание подтверждает: «Между тем рассеявшиеся ходили и благовествовали слово» (Деян. 8:4). Нам надо найти ответ на вопрос: кто были эти рассеявшиеся, которые ходили повсюду, проповедуя? В Деяниях апостолов мы читаем: «Савл же одобрял убиение его [Стефана]. В те дни произошло великое гонение на церковь в Иерусалиме; и все, кроме Апостолов, рассеялись по разным местам Иудеи и Самарии» (8:1). Апостол Павел здесь упоминается как «Савл». Очевидно, что он еще не участвовал в распространении Евангелия. Поскольку в этом стихе говорится «кроме Апостолов», мы можем сделать вывод, что проповедовали именно рядовые члены Церкви. К тому же человек по имени Филипп, упоминаемый далее в этой главе, который встретил евнуха Ефиоплянина и крестил его, ‒ это диакон Филипп, а не апостол Филипп.
Тот факт, что проповедовали рядовые члены Церкви, вполне соответствовал повелению, данному Христом. Иисус сказал: «Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари» (Мк. 16:15). В Его дни верующие считали, что это повеление относится ко всем. Их понимание слова «проповедовать» сильно отличалось от того определения, какое люди приписывают ему сегодня. Представление первых верующих о проповедовании не сводилось только лишь к провозглашению еженедельной вести из-за кафедры. Филипп нашел евнуха Ефиоплянина путешествующим на колеснице, и именно там он «проповедовал», то есть делился с ним истиной. А Петр провозглашал весть в день Пятидесятницы на улицах Иерусалима, а позднее он делился надеждой на спасение в доме сотника. Проповедь не была ограничена узкими рамками, как многие думают сегодня. Иисус проповедовал на рынке, в домах людей, в местных синагогах, у деревенских колодцев, на поросших травой склонах холмов и на берегу моря. Такую библейскую проповедь можно осуществлять на заправочной станции, на фабрике, в классной комнате, у камина и т. д. Иными словами, любой человек может в любом месте делиться Благой вестью о спасении.
Слово «проповедовать» в библейском контексте может иметь несколько разных значений. Вот его определения: «говорить», «произносить речь», «восклицать или провозглашать», «принести или рассказать Благую весть» и «тщательно оповещать».6 Внимательное исследование Писания показывает, что слово «проповедовать» даже не встречается в трех списках духовных даров, упоминаемых в Новом Завете. Один из этих списков гласит: «Одному дается Духом слово мудрости, другому слово знания, тем же Духом;
иному вера, тем же Духом; иному дары исцелений, тем же Духом; иному чудотворения, иному пророчество, иному различение духов, иному разные языки, иному истолкование языков» (1 Кор. 12:8-10). В Послании к римлянам 12:6-8 говорится: «И как, по данной нам благодати, имеем различные дарования, [то имеешь ли] пророчество, [пророчествуй] по мере веры; [имеешь ли] служение, [пребывай] в служении; учитель ли, ‒ в учении;  увещатель ли, ‒ увещевай; раздаватель ли, [раздавай] в простоте; начальник ли, [начальствуй] с усердием; благотворитель ли, [благотвори] с радушием». Третий список сообщает нам: «И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями» (Еф. 4:11).
Почему здесь нет слова «проповедовать»? Потому что все верующие наделены этим даром ‒ с рвением делиться Благой вестью. Человек обретает способность говорить о Боге, как только в его сердце зарождается любовь к Иисусу. Женщина, встретившая Христа у колодца, побежала распространять Благую весть в своем селении. Освобожденный от одержимости бесами мужчина пошел домой и рассказал своим друзьям и родным, что сотворил с ним Господь (см. Мк. 5:19). Слепой, после того как прозрел, красноречиво проповедовал об Иисусе фарисеям. Иоанн, написавший книгу Откровение, утверждает: «И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет прииди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром» (Откр. 22:17). Обратите внимание, что тот, кто откликается на призыв, должен не только прийти, но также сказать: «Приди». Особое преимущество каждого верующего – участвовать в провозглашении этого приглашения.
Не все будут проповедовать одинаково, но всем дано повеление делиться любовью Христа. Возможно, у кого-то есть особый дар евангелизма и он может провозглашать весть более эффективно, но другим будут даны иные таланты. Писание говорит: «Одному дается Духом слово мудрости, другому слово знания, тем же Духом; иному вера, тем же Духом; иному дары исцелений, тем же Духом; иному чудотворения, иному пророчество, иному различение духов, иному разные языки, иному истолкование языков» (1 Кор. 12:8-10). Однако, независимо от данного каждому дара, все являются каналами, через которые осуществляется проповедь. Учитель может проповедовать тем, кому никогда не сможет сказать слова истины механик, а механик будет общаться с людьми, с которыми никогда не встретился бы пастор. Нам дано наставление «приглашать соседей к себе домой и читать с ними из драгоценной Библии и книг, которые объясняют ее истины. Приглашайте их объединиться с вами в пении и молитве. В этих небольших собраниях будет присутствовать Сам Христос, как Он обещал, и сердца преобразит Его благодать».7
Однажды в одной из общин я заметил вывеску, которую пастор повесил на доске объявлений. Она гласила: «Мало кто приходит в церковь, чтобы принимать участие в ее деятельности; мало кто остается в церкви, если не принимает участия». Я верю, что приглашать других и делиться Словом, чтобы привести людей ко Христу, ‒ это то, что каждый из нас может и должен делать. Это возможно, потому что «каждый истинный ученик становится миссионером для Царства Божьего. Всякий, пьющий живую воду, сам становится источником жизни. Тот, кто получил, начинает отдавать. Христова благодать в душе человека подобна роднику в пустыне: бьет ключом, чтобы освежать всех и пробуждать в гибнущих душах страстное желание испить воды жизни».8 Ибо «все, кто принимает весть Евангелия в сердце, будут страстно желать провозглашать ее. Рожденная с неба любовь Христа должна проявить себя».9
«Итак, Христос дал Своим ученикам поручение. Он наделил их всем необходимым для предстоящей работы, взяв на Себя ответственность за ее успех. До тех пор, пока они будут руководствоваться Его словом и трудиться вместе с Ним, они не потерпят неудачу. Идите ко всем народам, призывал Он, идите в самые отдаленные уголки, где только живут люди, но знайте, что Я буду и там. Трудитесь с верой и упованием, потому что Я никогда не оставлю вас».10 Какое драгоценное обетование для всех, кто желает взять на себя бремя вместе со Христом!

1 Эллен Уайт. Ревью энд Геральд, 12 декабря 1893 г.
2 Эллен Уайт. Желание веков, с. 822 (курсив автора – прим. переводчика).
3 Эллен Уайт. Христианское служение, с. 9.
4 Эллен Уайт. Служение благотворительности, с. 190.
5 Эллен Уайт. Свидетельства для проповедников, с. 163.
6 Полная симфония Стронга.
7 Эллен Уайт. Христианское служение, с. 112.
8 Эллен Уайт. Желание веков, с. 195.
9 Эллен Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 125.
10 Эллен Уайт. Желание веков, с. 822.


Глава 3

Наука о завоевании душ

Завоевание душ – это наука. Для нас, христиан, жизненно важно рассмотреть этот аспект. Как и любая другая научная дисциплина, наука о завоевании душ имеет свои правила и законы, которые способствуют ее успешному применению. «Из всех наук самой важной и необходимой является наука о завоевании душ. Она включает в себя очень многое. Занимающим ответственный пост необходимо больше узнать об этой науке, ведь вам надлежит оказывать преобразующее влияние на всех, с кем вы имеете дело. И чтобы выполнять эту работу наилучшим образом, вам надо прежде всего научиться у Христа».1 Чтобы участвовать в этой работе, мы должны ознакомиться с основными правилами этой науки, и наоборот, узнав, как не нужно делать, мы сможем избежать многих распространенных ошибок, совершенных другими.
Как вести людей к принятию решения
Чтобы привести человека к принятию решения в пользу Евангелия, нужно сделать несколько шагов. При этом один из самых важных моментов, на которые необходимо обратить внимание, ‒ это личный опыт человека. Люди находятся на разных стадиях и этапах жизни. У каждого свои нужды, поэтому мы должны «познакомиться с людьми у них дома. Узнайте их духовный пульс».2
Таким образом, необходимо, чтобы тот, кто стремится привести других ко Христу, мог различить, каков личный опыт человека. Стоит прилагать усилия, чтобы выяснить, на каком отрезке духовного пути он находится. Для этого нам надо сблизиться с людьми. Мы призваны посетить каждую семью и узнать ее духовное состояние. «Везде, где есть церковь, все ее члены должны активно участвовать в миссионерской работе. Они должны посетить каждую семью, живущую по соседству, и узнать ее духовное состояние. Если бы называющие себя христианами занялись этой работой с того времени, как их имена были впервые записаны в церковной книге, не было бы такого всеобщего неверия, такой бездны беззакония, такого беспрецедентного нечестия, которые наблюдаются в мире в настоящее время. Если бы каждый член Церкви стремился просветить окружающих, тысячи тысяч стояли бы сейчас с народом Божьим, соблюдающим Его заповеди».3 Когда мы знакомимся с духовным состоянием человека, это дает нам возможность лучше помочь ему.

1 Эллен Уайт. Материалы 1888 года, т. 4, с. 1788.
2 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 142.
3 Эллен Уайт. Служение благотворительности, с. 71, 72.

Глава 4

Распределение кандидатов по группам

Когда мы определили уровень духовного состояния человека, нам нужно выяснить, к какой категории он относится. Это ни в коем случае не означает, что он всегда будет к ней прикован. Люди находятся в состоянии непрерывного изменения. Однако такое распределение по группам помогает проповедующему более эффективно направлять свои усилия. Это также дает возможность составить соответствующий план и выработать правильный подход.
Для этой цели мы разделим потенциальных кандидатов на три группы. Они могут частично совпадать, но хотя это иногда случается, большинство людей можно определенно отнести к одной из основных категорий:
Посев.
Взращивание.
Жатва.
К категории посев относятся люди, в разум которых нужно посеять семя Слова Божьего, ведь они никогда его не слышали. Удивительно, что, хотя мы и живем в обществе, пронизанном религией, все еще есть люди, которых никогда не учили библейским истинам. Я встречал многих людей, которые выросли в нерелигиозных семьях. Их познание о Боге часто извращено или они вообще не имеют ни малейшего представления о Его существовании.
Ко второй категории относятся люди, которых необходимо взращивать и питать. Они слышали Евангелие, но им нужно больше информации и больше духовного роста. Эти люди могут принадлежать к какой-либо церкви или религиозной организации, или, возможно, они ищут Бога самостоятельно. Тем не менее им нужно возрастать в благодати, чтобы перейти на следующий уровень. Это приведет их к третьей категории.
Эта группа состоит из тех, кого нужно собрать как жатву. Они получили достаточно информации, но еще не приняли решения всецело посвятить себя Христу. Их еще не привели к стадии посвящения или они не поняли, как применить на практике и воплотить в жизнь те истины, которые они познали.
Мы будем говорить об этих трех категориях в последующих главах. Я также постараюсь объяснить вам, как распределить по категориям людей, с которыми вы общаетесь, и что делать потом. Однако спешу предупредить вас: не старайтесь всецело полагаться на навыки или специальные приемы. Хотя общие указания могут помочь, они не заменят вашу потребность в развитии восприимчивости. Проницательность имеет большое значение и поможет оценить людей, когда вы будете работать с ними.
Из следующих примеров вы поймете, насколько важно выяснить уровень духовного развития человека. Предположим, вы встречаете атеиста. Побуждать его посвятить свою жизнь Христу как своему Спасителю, когда он даже не верит в существование Бога, бесполезно! Это верно и в отношении людей, которые нуждаются в посеве. Попытки взрастить посвящение там, где не было посеяно семя, несомненно, окажутся напрасными усилиями. Верно и обратное. Если вы будете проводить время с тем, кто уже слышал и верит в истину, и тратить его лишь на посев, то это приведет вас к разочарованию и, возможно, обидит человека. Это все равно, что решать простые математические примеры с тем, кто уже освоил алгебру.
Невозможно переоценить необходимость развития личной проницательности. Эта способность чувствовать людей появляется в результате постоянного роста личных взаимоотношений с Господом. Исследование Библии, опыт и много молитвы – вот основные факторы развития этой способности. Необходимо быть настроенным на действие Духа Божьего в сердцах людей. Специальные приемы и методология имеют свое место, но они не могут заменить личной встречи со Христом. Когда вы почувствуете и поймете, как действует Бог в вашей жизни, то лучше сможете различать Его действия в жизни других людей. Это то, что каждому из нас необходимо развивать. Хотя нам доступно много методов и средств для работы с людьми, нельзя полагаться только на механический подход. Ничто не может заменить дар чуткой проницательности и сердца, наполненного теплотой Иисуса. Помните: работу совершает не инструмент, а человек, который должен научиться владеть этим инструментом.

Применение категорий

Рассмотрим, как это применить на практике. Разговаривая с человеком, вы понимаете, что он созрел для принятия решения. Если он находится на таком уровне личного опыта, когда его можно побудить сделать определенные шаги, тогда следует использовать необходимые методы жатвы. Однако если человек не был знаком с истиной Христовой, тогда нужно воспользоваться соответствующими приемами посева. Если же он знаком с духовными истинами, но еще не готов полностью посвятить свою жизнь Господу, тогда надо применять соответствующие программы или процессы, стимулирующие дальнейший рост.
На странице 27??(вставить номер страницы после верстки) находится схема, четко описывающая то, о чем мы говорим. Обратите внимание на программы под заглавием посев. Церковь разработала большинство программ в этой категории для посева семян. Семя, конечно же, является Словом Божьим (см. Лк. 8:11). Каждая программа, сеющая семя, рассчитана на то, чтобы достичь сердец людей в соответствии с нуждами, которые они имеют. Многие никогда бы добровольно не переступили порог церкви. Однако они могут чувствовать себя вполне уютно на семинаре по здоровью, проводимому церковью на нейтральной территории. Следовательно, эти программы предоставляют возможности найти подход к кандидатам, чтобы посеять семя, в комфортной обстановке. Когда через эти программы, помогающие наладить контакты, было посеяно семя, его нужно взращивать. Это следующая часть нашей схемы.
Обратите внимание, что количество взращивающих программ меньше, чем тех, которые перечислены в категории посев. Так же обстоит дело и с программами жатвы. Обычно процесс завоевания душ в конечном итоге сводится к контакту один на один. Именно Слово Божье, однажды посеянное и взращенное в душе, приносит плод обращения. Слово должно стать плотью. Поскольку это конечная цель, кандидата необходимо в какой-то момент привести к изучению самого Слова. Нужно перенести акцент с удовлетворения нужд на потребность человека в духовном обновлении и на важность принятия спасения. Это можно сделать посредством программ, направленных на взращивание.
Иногда программы посева, такие как семинары для тех, кто хочет бросить курить, можно использовать для взращивания. Например, обычно среди посетителей моих евангельских программ есть курящие люди. Зная об этом, на второй неделе я предлагаю им отдельную программу, которая поможет оставить эту привычку. Они не понимают, зачем я предлагаю им это, но я знаю, что предоставляю им помощь, которая даст возможность избавиться от курения, а также поможет им возрастать в благодати. Им нужно преодолеть греховную привычку, чтобы быть свободными и полностью посвятить себя Богу, когда я сделаю призыв к принятию решения. Если они одержат победу силой Христа, им будет гораздо легче победить и в других сферах. Итак, программа, которая обычно используется для посева, превращается в средство взращивания.
ПОСЕВ						
Программы «Как бросить курить»
Кулинарные классы				ВЗРАЩИВАНИЕ
Программы по снижению массы тела		Изучение Библии			ЖАТВА
Программы по борьбе со стрессом		Семинары по Откровению		Евангельские программы
Литература				               Семинары по книге Даниила		Один на один
Радио- и телепрограммы			Радио и телевидение 
Помощь пострадавшим от стихийных 
бедствий	                                                          Литература
Курсы иностранных языков
Дружба
В фазе жатвы нет более эффективных способов сбора урожая, чем изучение Библии или евангельские программы. Все это в конечном итоге перерастает в подход «Один на один». Снова напоминаю, вам надо определить духовное состояние человека. Когда же вы установили его уровень интересов, используйте соответствующие методы, чтобы далее выполнять порученную вам Богом задачу ‒ завоевывать души для Христа.
Необходимость наблюдать
Нашей конечной целью всегда является приведение человека к принятию решения. Чтобы сделать это эффективно, нужно наблюдать и замечать. Однако если вы уже отнесли своего кандидата к определенной категории, почему нужно продолжать внимательно наблюдать? Потому что люди могут мгновенно измениться. Рассмотрим следующий сценарий.
Некий человек – атеист. У него все хорошо. Он финансово обеспечен, имеет прекрасный дом и занимает хорошую должность. Однажды человек приходит домой и находит на кухонном столе короткую записку. Прочитав ее, он обнаруживает, что жена его бросила. Что с ним происходит дальше? Внезапная травма пробуждает его к реальности, человек сознает, что в его жизни чего-то не хватает. Он начинает думать, что, возможно, ему на самом деле нужен Бог, что, может быть, существует Высшая Сила – и так он ищет нечто большее, на что можно опереться.
Вот второй пример. Я проповедовал в церкви в среду вечером на молитвенном служении, когда с улицы привели бездомного. Приехавший заранее член церкви ждал, когда откроются двери Молитвенного дома, и увидел, как тот споткнулся и упал. Выскочив из машины, он поднял его из сточной канавы. Пока мужчина раздумывал, что же делать дальше, двери церкви открылись. Проникнувшись состраданием, он решил помочь незнакомцу. Однако вначале нужно было посетить молитвенное служение, и ему пришлось взять бездомного с собой – так он привел его на богослужение. В тот вечер я сделал призыв, попросив подняться тех, кто желает посвятить свою жизнь Христу. Этот бездомный первым откликнулся, и это был последний случай, когда он употреблял алкоголь. Хотя ранее его десять раз госпитализировали и выводили из запоя, он всегда возвращался к своей старой привычке. Однако первая встреча со Христом изменила всю его жизнь.
Подобная ситуация произошла на другом молитвенном служении. После проповеди ко мне подошел посетитель и попросил уделить ему несколько минут. Сказав, что это его первое посещение церкви за 50 лет, он поведал, что две недели назад скончалась его жена. Ее смерть была для него настолько большим горем, что он осознал свою духовную пустоту и решил искать Бога.
Несомненно, люди могут меняться. И это изменение может произойти за одну ночь! Следовательно, мы должны быть наблюдательными. Внимательно наблюдайте! Наблюдайте постоянно! Нам сказано: «Вы должны наблюдать и видеть, есть ли интерес у того или иного человека».1 В этом суть евангелизма! Возможно, вы спросите: «Зачем следует наблюдать?» Чтобы научиться различать действие Духа Божьего! Это действие определяется выражением «осознание своей греховности». Чрезвычайно важный фактор, за наличием которого нужно внимательно наблюдать, ‒ это свидетельство осознания человеком своей греховности.

1 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 185.

Глава 5

Осознание греховности ‒ самый важный элемент

Самый важный элемент, необходимый для принятия истинного духовного решения, ‒ это элемент осознания человеком своей греховности. Если Бог не убедит человека, что он грешен, никого не получится привести к истинному посвящению Господу. Осознание греховности – это средство, помогающее грешникам увидеть свое истинное состояние, это Божественная сила, которая побуждает сердце к действию. Она пробуждает чувства и бередит душу. Евангелие от Иоанна демонстрирует важность осознания греховности: «И Он, придя, обличит [убедит в греховности] мир о грехе и о правде и о суде» (16:8). Дух Божий – это та сила, которая убеждает нас в греховности, праведности и суде, то есть Он привлекает наше внимание к тому, что неправильно в нас (грех), что правильно в нас через Иисуса (праведность), и к необходимости сделать выбор между этими двумя (суд).
Убеждение в греховности – это голос Божий, обращающийся к совести. Таким образом, крайне необходимо, чтобы каждый, кто трудится для спасения душ, на собственном опыте приобрел познание о влиянии Святого Духа. Спросите себя: «Убедил ли меня Дух Божий в моей греховности? Что я чувствовал? Каким был мой отклик?» Тогда, если вы испытали Его влияние, это поможет вам увидеть влияние Святого Духа в жизни других людей. Это личное познание даст вам возможность помочь другим людям распознать это в их сердцах и побудить их принять соответствующее решение. Если мы обладаем этой чувствительностью и способны замечать ее в других людях, то будем знать, что следует предпринять, чтобы эффективно способствовать созреванию в человеке решения посвятить свою жизнь Христу. Если вы не знаете об осознании человеком его греховности, ваши усилия могут оказаться тщетными. Вы можете тянуть водоросли, думая, что поймали большую рыбу. Без личного осознания греховности вы просто не будете знать, когда призвать к принятию решения. Любой человек, ставший христианином, в тот или иной момент осознал свою греховность. Если вы, читатель, испытали это побуждение в своей жизни, тогда лучше сможете распознать его в тех, кому свидетельствуете. И если вы однажды заметили это в своей жизни, то сможете чутко служить другим.

Феномен убеждения в греховности
 Однажды к Иисусу пришел посетитель. «Между фарисеями был некто, именем Никодим, [один] из начальников Иудейских. Он пришел к Иисусу ночью и сказал Ему: Равви! мы знаем, что Ты ‒ Учитель, пришедший от Бога; ибо таких чудес, какие Ты творишь, никто не может творить, если не будет с ним Бог. Иисус сказал ему в ответ: истинно, истинно говорю тебе: если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия. Никодим говорит Ему: как может человек родиться, будучи стар? неужели может он в другой раз войти в утробу матери своей и родиться? Иисус отвечал: истинно, истинно говорю тебе: если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Ин. 3:1-5).
Никодим не понял, поэтому Христос продолжил: «Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух. Не удивляйся тому, что Я сказал тебе: должно вам родиться свыше. Дух дышит, где хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит: так бывает со всяким, рожденным от Духа» (стихи 6-8). В этих текстах Господь дает нам представление о том, как действует Святой Дух. «Подобно ветру, который невидим, однако его воздействие ощутимо, так и Святой Дух действует на сердце человека. Эта сила, невидимая для человеческого глаза, рождает новую жизнь в душе; она создает нового человека по образу Божьему. Хотя Дух действует тихо и незаметно, Его воздействие очевидно».1 Ветер никто не видит, однако о его присутствии мы можем узнать по его воздействию на объекты. То же самое с действием Святого Духа в людях. Верно, что никто не видит, как Дух действует на сердце человека, но Его присутствие можно наблюдать по внешним проявлениям в человеке. Если дерево качается, мы знаем, что дует ветер. Если дерево неподвижно, верно обратное – ветра нет. Ветер символизирует Духа, а дерево – человека под влиянием Духа. В Пс. 1:3 мы читаем: «И будет он как дерево, посаженное при потоках вод, которое приносит плод свой во время свое, и лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, успеет». Исследуя Писание, мы можем сделать вывод, что действие Святого Духа, несомненно, заметно.
«Христос – источник всякого правильного побуждения. Он Единственный, Кто может насадить в сердце вражду ко греху. Стремление к истине и чистоте и осознание собственной греховности свидетельствуют о том, что Святой Дух действует в наших сердцах».2 «Таким образом, всякое телесное проявление осознания греховности имеет Божественное происхождение».3 Если это проявление, значит мы можем его увидеть. Обратите внимание на следующее высказывание: «Хотя мы не видим Духа Божьего, но знаем, что люди, которые были мертвы через преступления и грехи, осознают свою греховность и обращаются под Его действием. Беспутные и беззаботные становятся серьезными. Жестокосердные раскаиваются в своих грехах, а неверующие обретают веру. Игроки, пьяницы и распутники становятся уравновешенными, трезвыми и целомудренными. Непокорные и упрямые становятся кроткими и уподобляются Христу. Наблюдая эти изменения в характере, мы убеждаемся, что преобразующая сила Божья полностью изменила человека. Мы не видели Святого Духа, но видели свидетельства Его работы над измененным характером тех, которые раньше были ожесточенными грешниками. Как ветер обрушивает свою силу на могучие деревья и ломает их, так и Святой Дух работает над человеческими сердцами, и ни один смертный человек не может ограничить деяния Бога».4
Наблюдая за теми, кто проводит уроки по изучению Библии, я заметил тенденцию – основной акцент делается на распространении информации. Это происходит потому, что их не научили наблюдать за действием Духа Божьего. Они думают, что вся их задача сводится к прохождению 24 уроков, и поэтому непреднамеренно концентрируются только на этом. Соответственно, они ожидают, что по завершению курса изучавший уроки немедленно спросит: «Где баптистерий?». Однако обычно так не происходит. В большинстве случаев изучавший выражает благодарность за уделенное ему время, но не принимает решения придерживаться учения, которое он узнал. В результате тот, кто проводил уроки, остается разочарованным. Это часто заставляет таких людей задуматься, следуют ли они своему призванию. Они могут по ошибке решить, что изучавший просто отвергает истину. Итак, очевидно, что сосредоточенность на информации, вместо надежды на водительство Духа Святого, часто приводит к потраченным впустую усилиям.
«Проповедь Слова не принесет пользы без постоянного присутствия и поддержки Святого Духа. Только Он является действенным Учителем Божественной истины. Лишь когда Сам Дух откроет истину сердцу, она пробудит совесть и преобразит жизнь. Человек может искусно излагать Слово Божье, он может досконально знать все повеления и обетования, но если Святой Дух не доведет истину до сознания, ни одна душа не упадет на Камень и не разобьется (см. Мф. 21:44). Без участия Духа Божьего никакое образование, никакие преимущества, как бы велики они ни были, не могут сделать человека носителем света. Семя Евангелия не даст всходов, если роса небесная не вдохнет в него жизнь».5
Этот принцип соответствует законам природы. Во многих пустынях семена находятся в состоянии покоя до тех пор, пока ливень не напоит их своей живительной влагой. И вскоре пустыня покрывается великолепными цветами. То же самое верно и в отношении земледелия. Для роста семян требуется влага, чтобы они принесли плод для жатвы.
Таким образом, чтобы иметь больше успеха в завоевании душ, нам надо научиться сотрудничать со Святым Духом и наблюдать за Его действием, поскольку Его влияние проявляется соответствующим откликом слушающего. О Христе сказано: «Иисус с глубокой серьезностью наблюдал за изменением выражения лиц Своих слушателей. Лица, выражавшие интерес и радость, доставляли Ему великое удовольствие. Когда стрелы истины пронзали душу, проникая через барьеры эгоизма, и приводили к искреннему раскаянию и в конце концов к благодарности, это радовало Спасителя».6 «Он говорил непосредственно к разуму каждого человека и обращался к каждому сердцу. Он наблюдал за лицами Своих слушателей, отмечал просветлевшие лица, быстрый, откликающийся взгляд, который говорил о том, что истина достигла души; и в Его сердце звучал в ответ аккорд радости, исполненной сочувствия».7
Мне пришлось усвоить этот урок еще в начале своего служения. Сначала я был сосредоточен в основном на том, чтобы передать правильную информацию. Поскольку я не отрывал глаз от заметок, то не мог наблюдать за своей аудиторией. Правильное восприятие – это умение, оттачиваемое практикой и опытом, и чем скорее те, кто передает библейские истины, научатся наблюдать за своими слушателями, тем быстрее будет повышаться их эффективность. Проповедуя весть или изучая библейские уроки, вы должны наблюдать за языком тела тех, с кем вы общаетесь. Признаки, которые можно увидеть, являются показателем наличия осознания греховности. Понимание этого придаст вам, работнику, больше уверенности. Когда вы знаете, что Святой Дух активно действует в сердце кандидата, это дарит восторг и надежду. Это, конечно, поможет вам говорить с большей убедительностью и послужит сильным побуждением сделать призыв.

Видимые признаки осознания греховности
Теперь давайте рассмотрим некоторые конкретные признаки осознания греховности. Когда на людей влияет Святой Дух, они склонны демонстрировать Его присутствие как через негативную, так и через позитивную реакцию. Обратите внимание на схему типичных реакций.
Позитивные признаки						Негативные признаки
1. Радость.							1. Печаль.
2. Желание рассказать другим.                                                          2. Отвержение.
3. Личное применение.					3. Спор.
4. Слезы.							4. Слезы.
5. Невозможность остаться в стороне.				5. Желание избежать встреч.
6. Просветление на лице.					6. Злость.
7. Проявление дружелюбия.					7. Сопротивление.
8. Вопросы.							8. Возражения.
9. Изучение.							9. Отказ от изучения.
10. Позитивные изменения в отношениях.			10. Негативные изменения в отношениях.
11. Изменения в образе жизни.				11. Бунт.
12. Возмещение ущерба.					12. Отказ.
13. Мир.							13. Беспокойство.
14. Молитвы.						               14. Раздражительность.

Обратите внимание, как по-разному люди реагируют на убеждение в греховности. В большинстве случаев они полагают, что существует только позитивный ответ Святому Духу. Конечно, результат может быть положительным, однако негативные реакции также часто проявляются. Как наблюдатель, я должен следить, чтобы увидеть, раскачивается ли «дерево» на ветру. Есть ли позитивная или негативная реакция? Каковы признаки присутствия Святого Духа? Вы должны спросить себя: вижу ли я физические проявления? Какие эмоциональные проявления имеют место? Есть ли смущение, нервозность, злость или страх? Воплощается ли новое учение в жизни кандидата? Понимает ли он его и применяет ли на практике? Человек молчит или плачет, избегает встреч или торгуется? Пытается ли он оправдаться? Испытывает радость или печаль? Делится ли тем, что узнал, с другими? Видны ли в нем признаки нового мира и делает ли он какие-либо попытки перестать грешить?
Точно распознавать эти разнообразные реакции так же необходимо, как и знать разницу между тем, когда рыба клюет или когда течение уносит крючок. Следующие утверждения подкрепляют эту идею. «Дух Божий проявляет Себя по-разному в разных людях. Один под действием Его силы будет трепетать перед Словом Божьим. Его осознание греховности настолько глубокое, что в его сердце бушует ураган и он ощущает смятение чувств, и все его естество повергнуто ниц перед обличающей силой истины. Когда Господь дает прощение кающейся душе, она полна энтузиазма, полна любви к Богу, полна рвения и энергии; и животворный Дух, который она обрела, невозможно угасить».8 Вот еще одно утверждение, демонстрирующее обратное. «Не все люди одинаковы. Не все обращения одинаковы. Иисус действует на сердце, и грешник рождается для новой жизни. Часто души были привлечены ко Христу без жесткого обличения, без терзаний души, без мук раскаяния. Они взглянули вверх на вознесшегося Спасителя и обрели жизнь. Они увидели нужду своей души; они увидели способность Спасителя удовлетворить все их нужды, а также увидели Его требования; они услышали Его голос, говорящий: "Следуй за Мной", встали и пошли за Ним. Их обращение так же истинно, а религиозная жизнь так же бесспорна, как и тех, кто пережил всю агонию этого мучительного процесса».9
«Какой огромный контраст между поведением Феликса и стражника темницы в Филиппах! Слуг Божьих привели в узах к стражнику, как и Павла к Феликсу. Данное ими свидетельство подкреплялось Божественной силой, их радость среди страданий и бесчестия, их бесстрашие, когда земля поколебалась от землетрясения, и их Дух Христова прощения убедили сердце стражника, и он с трепетом исповедал свои грехи и получил прощение. Феликс трепетал, но не раскаялся. Стражник с радостью впустил Духа Божьего в свое сердце и в свой дом; Феликс попросил Божьего вестника удалиться. Один избрал стать дитем Божьим и наследником небес; другой избрал себе участь с делающими беззаконие».10

1 Эллен Уайт. Путь ко Христу, с. 57.
2 Там же, с. 26.
3 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 284.
4 Там же, с. 288.
5 Эллен Уайт. Желание веков, с. 671, 672.
6 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 295.
7 Там же.
8 Там же, с. 288, 289.
9 Там же, с. 287, 288.
10 Эллен Уайт. Деяния апостолов, с. 426.

Глава 6

Библейские примеры

Как Ветхий, так и Новый Заветы полны примеров разных откликов и реакции на действие обличения. Рассмотрите эти библейские иллюстрации.

Прокаженный Нееман
«И прибыл Нееман на конях своих и на колеснице своей, и остановился у входа в дом Елисеев. И выслал к нему Елисей слугу сказать: пойди, омойся семь раз в Иордане, и обновится тело твое у тебя, и будешь чист. И разгневался Нееман, и пошел, и сказал: вот, я думал, что он выйдет, станет, и призовет имя Господа, Бога своего, и возложит руку свою на то место, и снимет проказу. Разве Авана и Фарфар, реки Дамасские, не лучше всех вод Израильских? Разве я не мог бы омыться в них и очиститься? И оборотился и удалился в гневе» (4 Цар. 5:9-12). Слуги обратились к здравому смыслу Неемана. Последовавшее в результате этого физическое и духовное восстановление произошло после того, как он оставил свои гордость и гнев и откликнулся на действие обличения в его сердце.

Давид
«И сказал Давид Нафану: согрешил я пред Господом. И сказал Нафан Давиду: и Господь снял [с тебя] грех твой; ты не умрешь» (2 Цар. 12:13). Ответом царя было немедленное раскаяние, сопровождавшееся готовностью принять последствия грехов.

Навуходоносор
«И сказал царь Даниилу: "истинно Бог ваш есть Бог богов и Владыка царей, открывающий тайны, когда ты мог открыть эту тайну!"» (Дан. 2:47). Царь, будучи впечатлен новым светом, покорился кроткому откровению Даниила.

Женщина у колодца
Ее убеждение проявилось, когда она сказала: «Господи! вижу, что Ты пророк» (Ин. 4:19). Затем Иисус призвал ее к решению признать Его Мессией (стих 21). И она перешла к действию ‒ соответствующему решению (стих 28).

Ученики
«Бывшие же в лодке подошли, поклонились Ему и сказали: истинно Ты Сын Божий» (Мф. 14:33). Изумленные увиденным чудом, ученики поклонились Ему.

Богатый юноша
«Когда выходил Он в путь, подбежал некто, пал пред Ним на колени и спросил Его: Учитель благий! что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную? Иисус сказал ему: что ты называешь Меня благим? Никто не благ, как только один Бог. Знаешь заповеди: не прелюбодействуй; не убивай; не кради; не лжесвидетельствуй; не обижай; почитай отца твоего и мать. Он же сказал Ему в ответ: Учитель! всё это сохранил я от юности моей. Иисус, взглянув на него, полюбил его и сказал ему: одного тебе недостает: пойди, всё, что имеешь, продай и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах; и приходи, последуй за Мною, взяв крест. Он же, смутившись от сего слова, отошел с печалью, потому что у него было большое имение» (Мк. 10:17-22). Хотя Господь обличил юношу, но он не покорился, потому что плата, требуемая от него Христом, была больше, чем его желание.

Петр
«Тогда Господь, обратившись, взглянул на Петра; и Петр вспомнил слово Господа, как Он сказал ему: прежде нежели пропоет петух, отречешься от Меня трижды. И, выйдя вон, горько заплакал» (Лк. 22:61, 62). Петр был так поражен, что охватившее его осознание своей греховности едва не уничтожило его.

Иудеи в день Пятидесятницы
«Слыша это, они умилились сердцем и сказали Петру и прочим Апостолам: что нам делать, мужи братия? Петр же сказал им: покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов, ‒ и получите дар Святого Духа» (Деян. 2:37, 38). Этот мощный призыв тронул сердца людей и побудил их к немедленному действию.

Евнух Ефиоплянин
«Евнух же сказал Филиппу: прошу тебя [сказать]: о ком пророк говорит это? о себе ли, или о ком другом? Филипп отверз уста свои и, начав от сего писания, благовествовал ему об Иисусе. Между тем, продолжая путь, они приехали к воде, и евнух сказал: вот, вода; что препятствует мне креститься? Филипп же сказал ему: если веруешь от всего сердца, можно. Он сказал в ответ: верую, что Иисус Христос есть Сын Божий» (Деян. 8:34-37). Это человек посмотрел на доказательства и пробудился к новой жизни.

Корнилий, римский сотник
«В следующий день пришли они в Кесарию. Корнилий же ожидал их, созвав родственников своих и близких друзей. Когда Петр входил, Корнилий встретил его и поклонился, пав к ногам его. Петр же поднял его, говоря: встань; я тоже человек. И, беседуя с ним, вошел [в дом], и нашел многих собравшихся» (Деян. 10:24-27). Сотник уже был обличен и откликнулся, продемонстрировав готовность принять небесного вестника.

Римский стражник
«Он потребовал огня, вбежал [в темницу] и в трепете припал к Павлу и Силе, и, выведя их вон, сказал: государи [мои]! что мне делать, чтобы спастись? Они же сказали: веруй в Господа Иисуса Христа, и спасешься ты и весь дом твой» (Деян. 16:29-31). Его отклик очевиден – события той ночи привели его к мгновенному обращению.
Из этих примеров можно ясно увидеть, что не все откликнулись одинаково. Некоторые покорились влиянию Духа; другие полностью отвергли Его водительство. Одни откликнулись позитивным отношением; у других была крайне негативная реакция. «Некоторые из тех, кто был обличен, отказываются изменить свой образ жизни, потому что это означало бы признать, что они были неправы. Для них обличение бесполезно. Они не позволяют ему произвести в них истинное преобразование».1 Однако, независимо от окончательного отклика, все испытали влияние Святого Духа и были свободны избирать свой путь. В большинстве случаев какой-нибудь человек помогал кандидату откликнуться должным образом. В случае Неемана это были его слуги. В случае Давида – пророк. Для иудеев в день Пятидесятницы это был Петр, побуждаемый Духом сделать красноречивый призыв. В случае сотника это был пример истинного обращения Павла и его христианское поведение, когда он страдал от жестокого обращения и несправедливости.
Здесь мы находим еще один важный принцип. Обычно в процессе принятия решения участвует какой-то человек как посредник. Эта обязанность – Божественная привилегия и прекрасная возможность для всех верующих. Хотя Бог способен совершить эту работу самостоятельно, Он радуется нашему участию. Нам сказано: «Все, что вы можете сделать, чтобы привести людей к познанию истины, дает возможность сиять свету, свету славы Божьей, как она сияет в лице Иисуса Христа. Направляйте разум к Тому, Кто всем управляет и все контролирует. Христос будет манной и небесной росой для этих новообращенных душ. В Нем нет никакой тьмы. Когда мужи, обладающие духовным разумением, изучают с людьми Библию, рассказывая, как покориться силе Святого Духа, чтобы они были твердо укоренены в истине, тогда будет явлена сила Божья».2
«Когда проповедуется истина, необходимы мудрые, понимающие работники, мужчины и женщины, которые общаются с Богом, которые черпают мудрость из Источника всякой силы, чтобы приложить личные усилия для тех, кто осознает свою греховность».3 «Учитель истины должен следить, как он преподает Писание. Он должен произносить каждое слово отчетливо, с искренним убеждением, которое наполняет сердца слушателей».4 Первые ученики «рассказывали миру свой опыт с уверенностью, которая несла с собой убеждение в том, что с ними Бог».5 Их активная роль в стремлении завоевать сердца людей является необходимым элементом в развитии их собственного характера. Когда человек осознает, какое это великое преимущество, он будет более ревностно стремиться сотрудничать со Христом.
«Необходимо посещать души, находящиеся под убеждением истины, и трудиться для них. Грешники нуждаются в особой работе, совершаемой для них, чтобы они могли обратиться и принять крещение».6 «Пусть веские основания нашей веры будут представлены из Слова Божьего, пусть истина в ее освящающей силе растопит путь к сердцам и умам тех, кто осознает себя грешником. Когда помощники проводят библейские чтения в домах людей, Господь так же работает над умами, как и во время общественных богослужений».7 Если бы медики-христиане понимали как следует эту концепцию, было бы гораздо больше обращений, чем есть сейчас. «В медицинскую миссионерскую работу нужно привнести больше сильного желания спасать души. Именно это желание наполняло сердца тех, кто основал наше первое медицинское учреждение. Христос должен быть представлен в комнате больного, наполняя сердце врача благоуханием Его любви. Если его жизнь такова, что Христос может пойти вместе с ним к постели больного, придет убеждение, что здесь присутствует Он, сострадательный Спаситель, и это убеждение сделает многое для восстановления здоровья больного».8

1 Эллен Уайт. Рукописи, т. 6, с. 120.
2 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 284.
           3 Эллен Уайт. Рукописи, т. 3, с. 15.
4 Эллен Уайт. Голос в речи и пении, с. 39.
5 Эллен Уайт. Деяния апостолов, с. 46.
6 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 306, 307.
7 Там же, с. 489.
8 Эллен Уайт. Медицинское служение, с. 40.


Глава 7
 
Примеры различных признаков

Признак 1: злость
Давайте рассмотрим несколько признаков осознания греховности. Это поможет нам получить более четкое представление о том, как они показывают наличие убеждения в греховности. Во-первых, рассмотрим индикатор гнева. Несколько лет назад, проводя серию встреч в одной из общин Флориды, я проповедовал на тему христианских стандартов. По завершении встречи, когда я направлялся к выходу, меня остановила Кэти, одна из участниц. Ее переполняла хвала и благодарность за весть, которую я только что провозгласил. Она бурно выразила свою благодарность за избавление, которое испытала, услышав эту весть.
У меня есть привычка после проповеди идти прямо в конец зала и прощаться с людьми, когда они расходятся. Это дает мне возможность почувствовать, как они отреагировали на весть. Однако в этот раз я остался, чтобы выслушать свидетельство Кэти. Когда я наконец вышел в фойе церкви, библейский работник воскликнул: 
‒ Ух! Я так рад, что вы не вышли раньше. Миссис Т. была разгневана! Она тут вышагивала взад-вперед, ожидая, пока вы выйдете, чтобы дать вам пощечину. Назвать миссис Т. злой означало существенно преуменьшить ее реакцию. До этого момента она все воспринимала с большим энтузиазмом. Она говорила другим, как сильно ей нравятся эти вести. Женщина не только сама приходила каждый вечер, но и пригласила свою сестру с мужем, а также своего мужа. И вот вдруг такая перемена в ее отношении. Судя по ее реакции, как мне описал библейский работник, я знал, что ее гнев – это признак острого осознания своей греховности. И чем сильнее убеждение в греховности, тем сильнее проявляется реакция.
‒ Значит, ‒ сказал я, ‒ завтра мне надо с ней встретиться. На следующий день я пришел посетить миссис Т., дверь мне открыл ее муж. Когда я объяснил, что хочу увидеть его жену, он отнесся к этому скептически.
‒ Вы с ума сошли? Вы точно хотите зайти в дом?
‒ Да!
‒ Ладно, как знаете. Мужчина отошел в сторону, чтобы впустить меня, и затем быстро удалился.
Едва увидев меня, миссис Т. закричала с искаженным от злобы лицом: 
‒ Вы!
‒ А что я сделал? ‒ спросил я.
‒ Как вы посмели поставить меня в неловкое положение перед всеми этими людьми, ‒ крикнула она мне в ответ.
‒ А как я поставил вас в неловкое положение?
‒ Вы знали, что только на мне были ювелирные украшения! ‒ выпалила она.
‒ Неужели? ‒ удивился я.
‒Вы это знали! ‒ резко ответила женщина.
После этих ее слов у меня было конкретное доказательство, что она пребывает под действием обличающей силы Божьей. Когда Святой Дух говорит к сердцу, даже если человек находится среди сотен других людей, он чувствует, как будто его выделили среди окружающих. Поэтому я продолжил говорить с ней: 
‒ Нет, не только на вас были украшения. В зале было много людей с украшениями.
‒ Неужели? ‒ спросила она.
‒ Да, ‒ ответил я. – К тому же миссис Дж. подошла ко мне и поблагодарила за то, что я рассказал.
‒ Правда? ‒ снова спросила миссис Т.
‒ Да, миссис Дж. поведала мне, что у нее полная шкатулка драгоценностей. Кроме того, она сказала: «Я так благодарна вам за эту весть. Мне нравились украшения, но до этого вечера я не осознавала, как сильно к ним привязана. Теперь я понимаю, что Господу не угодна моя слепая одержимость ими. Однако у меня есть проблема, ‒ продолжала она. – Как раз сегодня муж подарил мне бриллиантовое колье. Молитесь, чтобы Бог дал мне мудрость сказать ему, что, хотя я и ценю его подарок, больше не собираюсь его носить».
Изумленная ответом другой женщины, миссис Т. спросила: 
‒ Вы шутите?
‒ Нет, я пришел к вам, потому что почувствовал, что в вас происходить борьба. Я так благодарен, что Дух Божий обращается к вашему сердцу. 
Когда я объяснил ей, какими методами действует Святой Дух, она успокоилась. Миссис Т. осознала, что имеет дело не с человеком, но с Самим Богом. Хотя во время моих встреч она не приняла окончательного решения, но впоследствии крестилась.
Миссис Т. и миссис Дж. отреагировали прямо противоположно на действие Духа. Одна была рада, а другая – зла. Именно здесь необходимо подчеркнуть еще одну мысль. Многие люди не знают, как действует Дух Божий. Обычный человек с улицы не знает ничего о процессе осознания своей греховности или даже о самом факте существования такового. В Библии мы находим отличный пример, иллюстрирующий эту мысль. Книга Деяния апостолов повествует нам о том, как с этим столкнулся Павел. «Во время пребывания Аполлоса в Коринфе, Павел, пройдя верхние страны, прибыл в Ефес и, найдя [там] некоторых учеников, сказал им: приняли ли вы Святого Духа, уверовав? Они же сказали ему: мы даже и не слыхали, есть ли Дух Святой. Он сказал им: во что же вы крестились? Они отвечали: во Иоанново крещение» (Деян. 19:1-3). Заметьте, что это были ученики – верующие люди. Если они, будучи крещены крещением покаяния, не знали, что существует Святой Дух, чего можно ожидать от тех, у кого нет религиозного опыта? Подобно Никодиму, они совершенно не осознают действия Бога через Святого Духа.
   Соответственно, когда осознание греховности проникает в сердце и разум человека, из-за своего незнания он взваливает всю вину на того, кто, как ему кажется, его обличил. Это, конечно, работа сатаны. Если враг заставит вас поверить, что это всего лишь человек, тогда существует вероятность того, что вы просто отвергнете обличение. Обычно человек чувствует вину, отсутствие покоя или страх преследования. Вот почему так необходимо распознавать действия Бога в жизни других людей. Ощутив Его присутствие, человек поймет, как Бог действует на сердце. Тогда его можно побудить сделать то, что от него зависит, покорившись и сотрудничая с Господом.
   Необходимо объяснить кандидату, что происходит на самом деле. Таким образом, вы сможете возвратить в сферу святости то, что враг человеческих душ хочет сделать обыденным. Поэтому вы должны трудиться, чтобы помочь кандидату понять, что его совесть мучает не человек, а Господь. Позвольте привести еще один библейский пример. Ахав, нечестивый царь Израиля, однажды сказал пророку Илии: «Ты ли это, смущающий Израиля?» (3 Цар. 18:17). Он обвинил пророка в том, что тот привел царя и его народ к такому уровню понимания, который был им неудобен. Хотя верный пророк был инструментом, именно Бог обличал их.
   Какова наша роль в этом процессе? Если мы умеем распознавать действия Господа, то должны выполнить свою часть работы, чтобы помочь кандидату осознать, что происходит в его сердце. Мы должны научить его понимать, как Бог обращается к совести, как Он обличает, а также обычным моделям реагирования. Необходимо дать библейские примеры действия Святого Духа на других людей и их реакции. Человека надо наставлять относительно Его роли в нашем спасении. Как только люди придут к осознанию и принятию этих фактов, более вероятно, что они захотят сотрудничать с Богом, вместо того чтобы сопротивляться Ему. Если мы не выполняем свою роль, то кандидату будет угрожать большая опасность. Нам дано наставление: «Когда мужи, обладающие духовным разумением, изучают с ними Библию, рассказывая, как покориться силе Святого Духа, чтобы они были полностью и твердо укоренены в истине, тогда будет явлена сила Божья».1
   Можно поставить под угрозу духовную жизнь людей, если оставить их с пониманием, что это человек виноват в их бедах. Если позволить им прийти к такому ошибочному заключению, будет легче отвергнуть влияние Святого Духа на грешное сердце. Однако если удастся привести их к пониманию, что действует именно Бог, если они по-настоящему искренни, то будут осторожно относиться к возрастающей убежденности в своей греховности. Это раскроет для них реальность великой борьбы, которая идет за обладание душей человека, и послужит сильным стимулом покориться Господу.

Признак 2: желание избежать встреч
Теперь в качестве еще одного примера рассмотрим желание избежать встреч. Я проводил евангельскую программу в городе Росуелл, штат Нью-Мексико. Годом ранее я провел свои первые встречи в близлежащем городке Риодосо, крестив троих человек. Одна из этих троих, впоследствии ставшая библейским работником, пригласила молодых людей на программу в Росуелл. Ей настолько понравилась проповедь, что она каждый вечер приходила вместе со своими друзьями-хиппи. Тогда программа проходила каждый вечер без выходных. Каждый день они ехали 74 мили в одну сторону. Поскольку я не мог посетить их, они задерживались до полуночи, чтобы задать вопросы перед тем, как отправиться домой. Молодые люди вставали в 5 утра, работали до 5 вечера, затем по очереди подвозили друг друга на программу. Эти жертвы с их стороны красноречиво свидетельствовали о том, насколько им интересно.
Среди них был интересный молодой проповедник пятидесятников по имени Аллен. Я обнаружил, что целью его посещений было привить этим людям свои собственные религиозные убеждения. Поэтому он сопровождал их на каждую встречу, а затем по пути домой опровергал то, чему я учил. Но однажды вечером проповедь, казалось, задела и его. Поэтому он, хотя продолжал ездить с этой группой, программу больше не посещал. Вместо этого он проводил вечер у соседа в доме напротив, а затем возвращался домой с молодежью.
В первый вечер, когда он это сделал, я в уме отметил его отсутствие. Все остальные были, кроме Аллена. Когда я спросил молодых людей о его местопребывании, они ответили: 
‒ Ну, сегодня он не захотел войти.
‒ Где же он? ‒ спросил я.
‒ В доме напротив.
Отсутствие Аллена на протяжении нескольких вечеров говорило мне о том, что он избегает встреч. Поэтому на третий день я сказал группе: 
‒ Давайте пойдем через дорогу. Я должен его увидеть.
Когда мы постучали в дверь, вышла хозяйка и прошептала: 
‒ Он в доме.
Я решил сидеть и ждать на крыльце. «Когда-нибудь он выйдет», ‒ подумал я. Поэтому я ждал и ждал, и ждал еще немного. Он не собирался выходить, пока я здесь. Около полуночи со стороны дома послышался шум. Заглянув за угол, я увидел показавшуюся из окна ногу мужчины. Это был Аллен, он убегал через окно. Он выпрыгнул и направился к заднему двору. Я быстро перепрыгнул через перила и побежал за ним, стараясь не отставать, когда он пробирался между припаркованными машинами. Поскольку Аллен был курящим, я знал, что рано или поздно он будет вынужден остановиться. Наконец он больше не мог бежать. Теперь Аллен тяжело дышал. Притворившись удивленным, как будто не знал, что я его догоняю, он сказал: 
‒ Что вы здесь делаете?
‒ Аллен, я просто хочу, чтобы ты понял одну вещь. Ты убегаешь не от меня. Ты убегаешь от Господа – именно Он обращается к тебе. Мужчина пытался возражать. Однако я продолжал настаивать, а затем предложил ему попросить Бога дать ему сердце, готовое покориться.
Позже я узнал, что у Аллена была борьба. Он с детства мечтал стать служителем. Теперь, когда его мечта осуществилась, он опасался, что принятие нового учения вынудит его оказаться от стремления всей жизни. Во время моей программы он не крестился, но примерно через год мне позвонили в два часа ночи. 
‒ Угадайте, кто звонит! Это Аллен. Я просто звоню сообщить вам, что теперь я ‒ адвентист седьмого дня. Я занимаюсь миссионерской работой в Мексике для нашей Церкви.
Каково было самое большое препятствие для Аллена? Он чувствовал обличение, но пытался его избежать. В его случае беспокойство доставлял именно проповедник. Моей обязанностью было развеять это заблуждение в его разуме – несмотря на то, что это означало охотиться за ним в чужом доме среди ночи. Что я хочу сказать? Вы должны внимательно наблюдать за признаками духовного обличения. Если кандидат приходит, приходит, приходит, а затем вдруг исчезает, не думайте, что ему или ей стало неинтересно. В этой ситуации что-то не так, и единственный надежный способ – это оставаться с заинтересованным человеком до тех пор, пока его проблема не решится.
Помните, когда вы представляете истину, в умах людей возникает много проблем. Часто на вас может обрушиться их гнев. Однако не принимайте это на свой счет – они просто реагируют на неизвестное. Вот почему так важно тем, кто понимает, что происходит, и знает, как помочь обеспокоенной душе, побудить переживающих кандидатов сделать шаг к подчинению своей жизни Богу. Иногда люди, используя рациональный подход, пытаются разрешить противоречия, возникающие у них под влиянием Святого Духа и вызывающие внутреннюю борьбу. Часто они встречают препятствия, которые кажутся непреодолимыми. В такие моменты жизненно важно присутствие человека, обладающего проницательностью и умением.
Теперь я хочу коснуться еще одного чрезвычайно важного вопроса. Когда Господь действует на сердце человека, дьявол всегда старается запутать его. В большинстве случаев враг душ использует неосведомленность людей о нем. Вот пример из моего личного опыта обращения. Будучи молодым музыкантом, я впервые столкнулся с христианством. Я играл с Биллом Хейли и группой The Comets и вернулся домой в перерыве между гастролями. Мой брат незадолго до этого стал адвентистом седьмого дня и начал мне свидетельствовать. Я понял, что надо делать выбор между Богом и карьерой. Однако следующая мысль испугала меня: «Если я стану христианином, то не смогу развлекаться и веселиться». Является ли это правдой? Типичный христианский ответ: «Нет!». Однако это правда, если посмотреть с моей точки зрения. Единственные «развлечения», которые я знал, ‒ это разврат, наркотики и связанный с этим образ жизни. Конечно, как христианин, я не могу развлекаться подобным образом. Поскольку я не знал истинной радости и чистых развлечений, доступных христианам, я чуть было не отказался следовать за Христом. Так происходит с грешником, погибающим в своих беззакониях. «Многие имеют неверное представление о том, что представляет собой вера, и не позволяют себе пользоваться своими преимуществами. Они путают чувства и веру, а их разум постоянно встревожен и смущен, поскольку сатана использует все преимущества их невежества и неопытности».2

Признак 3: молчание
На протяжении своего служения я встречал многочисленные разновидности реакции на обличение. Вот еще один пример, иллюстрирующий молчание. Я проводил программу в Балтиморе и после первой недели пошел, как обычно, посещать людей. Среди них был молодой афроамериканец, очень веселый человек. Однако во время каждой проповеди он молчал. Когда я пришел к нему домой, то заметил, что на полу в гостиной были стопки видеокассет, но ничего не сказал об этом. Я просто перешагнул через них, сел и начал с ним беседовать. В подходящий момент я спросил: 
‒ Кстати, а что вы делаете со всеми этими видеокассетами на полу?
‒ Ну, ‒ сказал он, ‒ я не могу их больше смотреть.
Его ответ был интересным. На программе я ничего не говорил о видео. 
‒ Почему? ‒ спросил я его.
‒ Господь недоволен, что я смотрю такое, ‒ ответил он.
Сам того не осознавая, что он открыл мне относительно уровня своей посвящения? Его ответ показал мне, что действует возрождающая сила Святого Духа. Когда я услышал, как он произнес эти слова, я знал, что если он будет продолжать посещать встречи и слушать голос Божий, то примет крещение. И он крестился!

1 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 284.
2 Эллен Уайт. Наше высшее призвание, с. 77.

Глава 8

Работу совершает Дух, а не инструмент

Во многих общинах служители предпринимают попытки вовлечь членов Церкви в проповедь Евангелия и завоевание душ. Опасаясь, что члены Церкви будут избегать всего слишком сложного, пасторы говорят: «Все, что вам надо сделать, это взять диапроектор, поставить его в гостиной, и пусть люди смотрят. Это так просто!»
Обычно имеется в виду, что если рядовой член Церкви настойчив и будет показывать видео или слайды достаточно часто, тогда слушатель обратится. Хотя это иногда работает (по милости Божьей к грешникам), в большинстве случаев это неэффективно. Это плохо, когда новообращенному приходится зависеть от механических методов приведения душ ко Христу. Повторяю: не инструмент должен выполнять работу. Он создан, чтобы быть использованным для работы! Необходимо прилагать усилия, чтобы наладить контакт от сердца к сердцу с людьми. Диапроектор не может определить глубину эмоций, которые способен уловить человеческий глаз. Необходимо внимательно следить, присутствует ли убеждение в греховности; иногда это может произойти на втором уроке по изучению Библии, а не на 24-м! Иными словами, убеждение в греховности может произойти тогда, когда вы меньше всего его ожидаете.  Вы не можете ограничить действия Духа Божьего. Когда Он решит сделать так, чтобы плоды созрели, мы должны быть готовы их собрать.
Завися от метода или инструмента, человек думает, что его единственная задача – провести кандидата по 24-м урокам. Акцент смещается на передачу информации. Хотя изучение доктрин необходимо, оно не может заменить роль заботливого человека как посредника. Это неверное представление о работе для завоевания душ является одной из главных причин распространенных в настоящее время неудач в личном благовестии. Неутомимый работник ждет завершения 24-х уроков, чтобы призвать к решению. В конце член Церкви ожидает, что произойдет некое чудо. Однако убеждение в греховности может произойти на пятом, шестом или десятом уроке и оказаться незамеченным. Из-за того, что это осознание греховности сразу не поддерживается, оно часто умирает. И к тому времени, когда пройдены все уроки, происходит просто обмен идеями, который зачастую плода не приносит.
Есть много рядовых членов Церкви, которые проводят уроки по изучению Библии. Они пытаются провести человека по всему курсу уроков, как будто их единственная цель – просто убедить изучающих в доктринах. Однако осознание греховности не приходит исключительно на основании фактов. Более того, слишком часто заинтересованного человека приводят к принятию фактов, но обращения он так и не испытал. Это те, кто чаще всего становятся христианами-законниками. А если человек не принимает учения, то в конце он говорит: «Большое спасибо. Вы были так добры ко мне». И наставник считает, что он не заинтересовался. Однако на самом деле это не так. Наставник должен задать себе более глубокие вопросы: каких сигналов я ожидал? Смог ли я распознать момент осознания человеком его греховности?
Если бы инструкторы знали, чего ожидать, и были проницательны в своих наблюдениях, они смогли бы раньше увидеть основные показатели духовного состояния человека. Помните! Вы ожидаете осознания греховности! Это может произойти когда угодно; и когда это произойдет, вы должны быть готовы распознать это состояние.
Разве вы не слышали, как люди, познав Слово Божье, восклицают: «Это замечательно!»? Затем они идут к своим друзьям и говорят: «А вы знаете, что не надо делать…?». Их энтузиазм побуждает их рассказывать другим о новых знаниях. Когда вы посещаете их дома, они восклицают: «Это потрясающе! И где я раньше был? Почему мне раньше никто об этом не сказал?». Если вы прозорливый инструктор, о чем это говорит вам? Присутствует ли убеждение в греховности? Да! И какова теперь ваша задача? Вы должны взрастить семена, пока не сможете собрать урожай. Я обнаружил, что причина провалов со стороны людей и обучающих программ заключается в том, что они не на том акцентируют. Студентов обычно не учат, как распознать, присутствует ли желание избежать встреч, или наблюдать, как Святой Дух действует в сердцах. Однако это именно то, что работник должен научиться делать. Действует ли Дух? Происходят ли изменения? Если да, то вы можете ожидать плодов от своего труда. Если же никакой реакции не наблюдается, не пытайтесь «притянуть» кандидата к принятию решения. Нет внутреннего посвящения, на которое можно было бы опереться.
Один евангелист приобрел современное оборудование, а затем позвонил мне, чтобы узнать, может ли он провести серию встреч. Он был в восторге от своей новой программы и искал удобного случая, чтобы ее опробовать. Когда начались встречи, никто не сомневался в том, что оборудование и программа были самыми современными. Кроме того, проповеди были записаны на пленку и прекрасно синхронизированы со слайдами. Когда мы приближались к концу встреч, он выразил свое беспокойство. Никто не двигался: не было ни решений, ни посвящения, ни откликов. Наконец он спросил: 
‒ Что мне делать?
‒ Проповедовать! ‒ ответил я. – Вы полагались на вашу замечательную программу и новейшие технологии, чтобы они выполнили за вас вашу работу. Однако если вы хотите достичь каких-либо результатов, вам придется начать проповедовать и делать призывы.
Евангелист признался, что настолько полагался на успех этого подхода, что уже уничтожил все свои проповеди. Я дал ему свои проповеди, и он начал проповедовать; несколько человек приняли решение и крестились. К сожалению, многие люди похожи на этого евангелиста. Они либо никогда не имели, либо утратили способность различать признаки действия Святого Духа.
Однажды моей задачей было курировать и обучать евангелистов. Я отправился посетить одну евангельскую программу. Евангелист убедительно проповедовал. У него были все объективные факты и самая современная статистика текущих событий, но решения никто не принимал. Он разочарованно сказал мне: 
‒ Не знаю, что не так. Думаю, я правильно проповедую.
‒ Да, вы правильно проповедуете, но одного не хватает. Вы не пытаетесь проповедовать к сердцу. В результате не появляется осознание греховности. А если на программе не планируется осознание греховности,  нечего будет взращивать дома. Людям дома приходится достигать то, чего вы не делаете на программе. Однако существует одна проблема. У вас не будет ни такой же атмосферы, ни столько времени у людей дома, как на программе.
Как только появилось убеждение в греховности, вам надо призывать к решению. Если нет убеждения в греховности, не будет и решения. И помните: «Ваш успех будет зависеть не столько от ваших знаний и достижений, сколько от вашей способности найти путь к сердцу».1
На следующий день я пошел с этим евангелистом посетить некоторых из заинтересованных. Во время посещений стало очевидно, что они знали информацию, но им не хватало побуждения следовать ей. Не было сожаления о грехе, не было возрастания в благодати и признаков того, что действует Дух Божий. Один человек сказал: 
‒ Надо же, я никогда ничего подобного раньше не слышал. Однако я не планирую присоединяться к какой-либо церкви. Меня и так все устраивает.
‒ Когда человек говорит нечто подобное, как вы считаете, присутствует ли убеждение в греховности? ‒ спросил я евангелиста.
‒ Нет! ‒ ответил он. К счастью, этот служитель понял, в чем дело.
При всей важности точного интерпретирования признаков необходимо добавить одно предостережение: не думайте, что если человек в ярости, то он находится под убеждением в греховности. Не думайте, что если вы стучите в дверь, а кто-то захлопнул ее перед вашим носом, это равняется осознанию в греховности. Однако если вы работали с человеком и вдруг видите перемену, что происходит? Осознание греховности! Вы проповедуете Евангелие и в этот момент видите слезы. Что происходит? Осознание греховности! Как только вы увидели, что происходит осознание греховности, то должны действовать, чтобы привести человека к положительному решению.

Куйте железо, пока горячо
У каждой души есть критический момент, когда необходимо действовать завоевателю душ. Следующие слова это подтверждают. «Многие осознают свою греховность и ощущают нужду в прощающем грех Спасителе; но они просто не удовлетворены своими стремлениями и целями, и если не будет решительного применения истины к их сердцам, если в нужный момент не будут сказаны слова, не будет сделан призыв к решению в пользу уже представленных важных доказательств, убежденные в грехе проходят мимо, не отождествив себя со Христом. Золотые возможности уходят, а они не покорились и удаляются от истины, удаляются от Иисуса, и никогда не станут на сторону Господа».2 Насколько важно распознать осознание греховности! Призывы к принятию решения не просто важны, они крайне необходимы. Если вы не распознаете и не призываете к принятию решений в подходящий момент, эти люди уходят. Как ужасно!
 «Если человека, испытывающего осознание греховности, не привести к принятию решения как можно раньше, существует опасность, что оно постепенно исчезнет».3 Обратите внимание на следующую цитату. «Наш долг – заботиться так же о заинтересовавшихся [кандидатах] после лагерного собрания, как и о заинтересовавшихся сейчас, поскольку в следующий раз, если они осознали свою греховность, но не покорились этому убеждению, будет труднее произвести впечатление на их разум, и вы не сможете достучаться до них».4 Лагерное собрание, о котором здесь говорится, ‒ это евангелизационное собрание. В то время, когда проводились лагерные собрания, люди собирались и предпринимали духовный штурм города и окружающей территории. Вначале посылали «морскую пехоту» (литературных евангелистов). Тех, кто заинтересовался, передавали библейским работникам для личного изучения Библии. И в конце приезжал евангелист и проводил евангельскую программу. По ее завершении команда оставляла группу людей, чтобы продолжить работу с заинтересованными. Зачем продолжать работу? Они знали, что необходимо привести к принятию решения остальных заинтересованных, которые пребывали в нерешительности под действием обличения. Если бы они не поддерживали контакт с этими людьми, в следующий раз, когда была бы представлена истина, существовала опасность, что их уже не удастся достичь. Вот почему посвященные евангелисты всегда начеку, чтобы привести человека к принятию решения «сейчас». Это понимание побуждает их делать решительные шаги, когда они видят, как Бог действует в жизни кандидатов.
К сожалению, есть много общин, которые этого не понимают. Они критикуют евангелиста, считая, что его интересует только количество. Такие люди часто становятся помехой на пути евангелизации, препятствуя эффективному служению. Когда отошли околоплодные воды, несведущие члены Церкви из лучших побуждений пытаются остановить процесс рождения. Не понимая этого, они пытаются ограничить действие Святого Духа.
Подумайте, как это досаждает евангелисту и затрудняет его работу! Присутствуют все признаки осознания греховности. Возможно, человек борется, но вы знаете, что время дорого. Вы знаете, что решается вечная участь этой души. Вы испытываете побуждение действовать. Вы умоляете человека как тот, кому надлежит дать ответ в день суда. Трудясь вопреки сопротивлению сторонних наблюдателей, вы ведете человека к решению, и он принимает крещение. Поскольку этот новый младенец во Христе родился преждевременно, члены Церкви должны создать ему тепличные условия для развития. Однако большинство членов Церкви не принимает активного участия в завоевании душ, поэтому они не понимают всей динамики, которую мы только что упомянули. Поскольку они не выполняют свою часть работы, поскольку не предоставляют благоприятную атмосферу для развития, новообращенный духовно умирает. А как реагируют те, кто так и не понял процесса обращения? Они только упрекают: «Все, что он сделал, ‒ это только намочил кандидата!»
Недостаточно провозглашать весть или даже убеждать людей, что доктрины верны. Цель проповедования истины – привести человека к ее принятию. Господь повелел нам не просто предупредить окружающих, но делать учеников из всех народов, делать христиан.
Это значит, что, как завоеватель душ, я не просто иду проповедовать; я иду делать учеников. «Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод, и чтобы плод ваш пребывал, дабы, чего ни попросите от Отца во имя Мое, Он дал вам» (Ин. 15:16). В великом поручении Иисус провозглашает: «Дана Мне всякая власть на небе и на земле. Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать всё, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века. Аминь» (Мф. 28:18-20). Мой долг – пойти и побудить войти. Долг Святого Духа – обратить этих людей.

1 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 437.
2 Там же, с. 283.
3 Там же, с. 229.
4 Там же, с. 293.

Глава 9

Что нужно и чего нельзя делать при принятии решения

Как только мы увидели наличие убеждения в греховности, чрезвычайно важно понимать, что нужно и чего нельзя делать, проводя человека через процесс принятия решения. В разуме того, кто осознал свою греховность, есть препятствия, которые, кажется, трудно преодолеть. Они могут стать причиной разочарования и помехой в продвижении к заключительному шагу. Поэтому важно понимать, как помочь ему сосредоточить свое внимания на том, что Бог может и что Он сделал для него, представляя доказательства, что призывает именно Господь, а не человек.
 Прежде чем мы будем обсуждать то, что нужно и чего нельзя делать, стоит обратить внимание на еще один важный элемент – способность «просить». Если вы не попросите принять решение, оно не будет принято. Есть те, кто считает, что это надо предоставить исключительно Святому Духу. Однако пример Иисуса и Его последователей в этом вопросе достоин подражания. Христос прямо сказал: «Следуй за Мной». В другом месте Он призвал народ: «Еще на малое время свет есть с вами; ходите, пока есть свет, чтобы не объяла вас тьма, а ходящий во тьме не знает, куда идет» (Ин. 12:35).
Здесь Иисус призывает слушателей двигаться вперед. Его пример показывает, что недостаточно просто представить истину, нужно побудить людей принимать решения в своей жизни. Христос не только проповедовал и жил по этому примеру, но и ясно сообщил, чего Он ожидает от тех, кто слушал Его.
Закхею, нечестному сборщику налогов, Он сказал: «Закхей! сойди скорее, ибо сегодня надобно Мне быть у тебя в доме» (Лк. 19:5). Богатый юноша также не был оставлен с раздвоенными чувствами, недоумевая, что же следует делать относительно учения Иисуса. Ему Он сказал: «Еще одного недостает тебе: все, что имеешь, продай и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах; и приходи, следуй за Мною» (Лк. 18:22).
Апостол Петр, многому научившийся, наблюдая за работой своего Учителя, очевидно, хорошо усвоил эту концепцию. Когда его спросили: «Что нам делать, мужи братия?», он ответил: «Покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов, ‒ и получите дар Святого Духа; ибо вам принадлежит обетование и детям вашим и всем дальним, кого ни призовет Господь Бог наш. И другими многими словами он свидетельствовал и увещевал, говоря: спасайтесь от рода сего развращенного» (Деян. 2:37-40). Отклик на его призыв был чудесным. Писание повествует: «Итак охотно принявшие слово его крестились, и присоединилось в тот день душ около трех тысяч» (стих 41).
Вначале вам может быть неуютно от этой мысли. Однако если вы хотите добиться решения, то должны пригласить человека его принять! Многие так и не посвятили себя Богу, многие не приняли решения просто потому, что никто не призвал их к этому.
Однажды я работал с молодым специалистом, который не верил, что завоевание душ – его призвание. Хотя он не хотел, я убедил его провести серию встреч. Мужчина согласился, хотя и думал, что это напрасная трата времени и сил. К концу программы я пришел посмотреть, как у него получается. Он сказал очень трогательную проповедь. Наблюдая за аудиторией, я видел, что люди были тронуты. Я ожидал призыва из-за кафедры, но его не было. Когда все разошлись, я спросил: 
‒ Боб, почему ты не сделал призыв?
‒ Зачем? ‒ резко спросил он.
‒ Несколько человек были под действием обличения. Я думаю, если бы ты сделал призыв, они бы приняли решение, ‒  ответил я. ‒ Так почему же ты не сделал призыв?
‒ Я боялся спросить, потому что не знал, откликнется ли кто-нибудь. Я не хотел выглядеть глупо.
‒ Завтра я буду здесь снова, ‒ сообщил я ему. – Я хочу, чтобы ты сделал призыв.
‒ Что? ‒ в его голосе не было энтузиазма. – Я не знаю, как это делать.
‒ Я напишу тебе призыв, ‒ успокоил я его. – Все, что тебе надо будет сделать, ‒ это прочитать его. Если не сработает, ответственность за последствия я возьму на себя.
‒ Ладно, ‒ нервничая, согласился он.
Я пришел на следующий вечер. Он снова проповедовал потрясающе. Однако когда наступил момент сделать призыв, Боб вел себя, как начинающий пилот, пытающийся посадить самолет после первого учебного полета. Он подошел прямо к призыву, но в последний момент испугался и ушел от темы. Когда я начал молиться, служитель снова подошел к призыву. Однако вновь уклонился и ушел от этой темы.
«Господи, ‒ молился я, ‒ помоги ему сделать это». Чувствуя себя немного неловко, он, наконец, снова подошел к этому вопросу. На этот раз Боб решил «прыгнуть», даже если разобьется о землю. Когда он бормотал свой призыв, его нервозность сменилась изумлением, поскольку четыре человека откликнулись и приняли решение креститься. Боб был тронут до слез. Он приобрел своих первых кандидатов для Божьего Царства!
Благодаря этому тяжелому испытанию Боб усвоил очень ценный урок. Он обнаружил, что есть души, над которыми работает Святой Дух, но человек редко принимает решение в пользу истины, если его не призвать к этому. С тех пор Боб изменился. Когда ему дали первый пасторский район, всего через несколько недель он снова попросил мое оборудование, чтобы провести программу. Делая свой первый, заранее написанный призыв, Боб почувствовал сильное желание завоевывать души для Христа. Он также смог понять, как важно иметь смелость сделать призыв.
Кажется, многие парализованы страхом. Однако давайте рассмотрим это парализующее чувство, которое испытывают многие из тех, кто, если бы не эта проблема, был бы силой на добро. Этому молодому пастору, Бобу, хотя он и был очень талантлив, препятствовала эта слабость. То же самое происходит со многими пасторами и рядовыми членами Церкви. Обратите внимание на следующее утверждение: «Когда души впервые обращаются к истине, их нужно наставить относительно того, что Христос ожидает от них искреннего служения, что Он приглашает их быть работниками в Его винограднике. Какими бы трепещущими от страха ни были их усилия, каким бы несовершенным ни был их труд, к ним нужно быть снисходительными с терпением и любовью; ибо если они кроткие и смиренные сердцем, Господь может превратить то, что кажется поражением, в блестящую победу. Каждая душа, родившаяся от Духа Божьего, должна возрастать во Христе. Учась у Христа, те, кто называет себя Его именем, должны стать способными учениками, сотрудничая с небожителями в привлечении душ ко Христу. Каждому Господь дал свою работу».1
Мы должны доверять не тому, чего сами можем достигнуть, а тому, что может сделать Бог! «Бог может и желает использовать тех, кто не получил образования в учебных заведениях, основанных людьми. Сомневаться в Его силе – значит проявлять неверие; это закрывает путь для безграничной силы Того, для Кого нет ничего невозможного. О, если бы было меньше таких бесполезных опасений! Они оставляют так много сил церкви незадействованными. Они закрывают дорогу, и Святой Дух не может использовать людей; они держат в праздности тех, кто желает и стремится трудиться для Христа; они лишают мужества взяться за работу многих людей, которые стали бы эффективными тружениками вместе с Богом, если бы им дали возможность».2
 Несомненно, всегда существует вероятность того, что люди не откликнутся ни на личный, ни на публичный призыв. Даже Иисусу пришлось испытать отвержение, но это ни в коем случае не препятствовало Ему делать как публичные, так и личные призывы. Он понимал следующий принцип: «Тем, кто ищет истину, нужно вовремя сказать слова правды, ибо сатана постоянно искушает их. Если вы встретите отпор, пытаясь помочь душам, не обращайте на это внимания. Если будет казаться, что от вашей работы мало толку, не разочаровывайтесь. Продолжайте трудиться; будьте благоразумны; знайте, когда говорить, а когда молчать; блюдите души как те, кому надлежит дать отчет, и остерегайтесь ухищрений сатаны, чтобы он не увел вас от вашего долга. Не позволяйте трудностям лишать вас мужества или запугивать вас. С твердой верой, с бесстрашной решимостью встречайте и преодолевайте эти трудности. Сейте семя с верой, не жалея сил».3
 Эта проблема характерна не только для нас сегодня. Пророки древности также встречались с подобными трудностями. Испытывать страх – это нормально. Именно страх позволяет нам избежать опасности, прислушаться к предостережениям и спастись. Из-за греха на этой земле мы осознаем, как важно учить своих детей мерам предосторожности. Слово Божье говорит нам, что страх Господень – начало мудрости. Обратите внимание на следующее утверждение: «"Посему будем опасаться (в англ. переводе – «бояться» ‒ прим. переводчика), чтобы, когда еще остается обетование войти в покой Его, не оказался кто из вас опоздавшим" (Евр. 4:1)... Господь желает, чтобы Его народ доверял Ему и пребывал в Его любви, но это не означает, что у нас не будет страха или опасений. Некоторые думают, что если у человека есть здравый страх перед судом Божьим, то это доказывает, что ему недостает веры; но это не так. Страх Божий, вера в Его предостережения, приносит мирный плод праведности, заставляя трепещущую душу бежать ко Христу. Многим сегодня надлежало бы обратиться к Господу с искренним раскаянием, ибо Бог дал так много ужасных предостережений, произнес такие суровые суды в Своем Слове не просто для того, чтобы они были там записаны. Он на самом деле имеет в виду то, что говорит. Некто сказал: "Ужас овладевает мною при виде нечестивых, оставляющих закон Твой". Павел говорит: "Зная страх Господень, мы вразумляем людей" (2 Кор. 5:11)».4
Из этого утверждения мы видим, что бояться – это нормально. Страх – это необходимый элемент на нашей «заминированной» грехом земле. Однако то, как вы направляете свой страх, влияет на вашу эффективность. В той или иной степени все, кто выступает на публике, имеют определенный уровень страха, но благодаря опыту они научились направлять эту энергию для достижения позитивных результатов.
Из опыта Иеремии мы видим, что он боялся. Однако он твердо решил повиноваться голосу Божьему, а не голосу страха. Обратите внимание на следующие слова: «И было ко мне слово Господне: прежде нежели Я образовал тебя во чреве, Я познал тебя, и прежде нежели ты вышел из утробы, Я освятил тебя: пророком для народов поставил тебя. А я сказал: о, Господи Боже! я не умею говорить, ибо я еще молод. Но Господь сказал мне: не говори: "я молод"; ибо ко всем, к кому пошлю Я тебя, пойдешь, и все, что повелю тебе, скажешь. Не бойся их; ибо Я с тобою, чтобы избавлять тебя, сказал Господь. И простер Господь руку Свою, и коснулся уст моих, и сказал мне Господь: вот, Я вложил слова Мои в уста твои. Смотри, Я поставил тебя в сей день над народами и царствами, чтобы искоренять и разорять, губить и разрушать, созидать и насаждать» (Иер. 1:4-10).
История Моисея – еще один пример преодоления страха. Он открыто выразил Богу свою неуверенность в способности исполнить то, к чему Он его призвал. Некогда обученный в царских палатах египетского двора, теперь он был застенчив и неуверен в себе. Когда Бог обратился к нему, Моисей ответил: «Кто я, чтобы мне идти к фараону и вывести из Египта сынов Израилевых?» (Исх. 3:11). Позднее, когда Господь воодушевил его, он все еще боялся, что подумают о его усилиях люди, и чувствовал, что не подходит для этой работы. Моисей сказал: «А если они не поверят мне, и не послушают голоса моего, и скажут: "не явился тебе Господь"?... О, Господи! человек я не речистый, [и таков был] и вчера и третьего дня, и когда Ты начал говорить с рабом Твоим: я тяжело говорю и косноязычен» (Исх. 4:1, 10). Несмотря на все протесты Моисея, Бог дал ему обетование, чтобы воодушевить на исполнение новых обязанностей. «Итак пойди», ‒ сказал ему Господь, ‒ «и Я буду при устах твоих, и научу тебя, что тебе говорить» (стих 12).
Помните: «Ибо дал нам Бог духа не боязни, но силы и любви и целомудрия» (2 Тим. 1:7).

1 Эллен Уайт. Домашний миссионер, 1 сентября 1892 г.
2 Эллен Уайт. Христианское служение, с. 24.
3 Эллен Уайт. Служители Евангелия, с. 188, 189.
4 Эллен Уайт. Ревью энд Геральд, 21 октября 1890 г.

Глава 10

Как побудить принять решение в пользу истины

Привести человека к решению принять Христа не так уж сложно, если работник внимателен и наблюдателен. В этом наблюдении внимание должно быть направлено на духовный рост кандидата. На этом этапе было бы хорошо разделить сферы деятельности между тем, кто проводит евангельскую программу, и тем, кто изучает Библию с людьми на дому. Если вы проводите евангельскую программу, рано или поздно надо будет сделать призыв. Если присутствующих пригласили принять Христа, следует ожидать, что те, кто откликнулся, будут демонстрировать принятие. Однако не думайте, что человек понимает или знает, как принять Иисуса. Многие из тех, кто откликается на публичный призыв, делают это, испытывая обличение и нужду во Христе. Однако даже если они испытывают влияние Иисуса на их сердце и выходят вперед, рыдая, то обычно не понимают, что должны сделать в процессе принятия решения. Вот где работник играет ключевую роль. Собираясь сделать призыв, проповедник и⁄или его команда должны иметь наготове карточки принятия решения. Когда люди начинают откликаться на призыв и либо выходят вперед, либо встают, либо поднимают руку, эти карточки надо дать им немедленно, как только они откликнулись. В них стоит предложить несколько утверждений, дающих отвечающему возможность указать подробности своего решения. Там также должно быть место, где человек пишет свое имя, фамилию и другие личные данные.
Вот пример такой карточки:
Я желаю принять Христа как своего Спасителя.
Я желаю принять крещение по примеру моего Господа.
Мне надо решить некоторые проблемы; пожалуйста, молитесь за меня.
Я хотел бы, чтобы меня посетил пастор.
Объяснив людям, что нужно отметить на карточке пункт, соответствующий их решению, соберите их. Обязательно кратко помолитесь за этих людей. В подходящее время и в подходящем месте каждая карточка должна быть оценена, чтобы определить, какое решение принял каждый кандидат.
Предположим, человек отметил первый пункт. Необходимо, чтобы работник договорился о встрече с кандидатом как можно скорее. Когда вы придете к нему, помните, что вы имеете определенную цель – провести человека через процесс принятия Христа как своего Спасителя.
Обменявшись обычными приветствиями, сразу переходите к основной теме. С Библией в руке сядьте напротив кандидата. Вы можете сказать: «Джон, вчера вечером я был так рад, что вы откликнулись на призыв Господа». (Это утверждение очень важно. Вы должны убедиться, что человек понимает, что он откликнулся на призыв Бога, а не проповедника.) «Я заметил, что вы отметили первый пункт в карточке решения, поэтому пришел помочь вам. Можно с вами помолиться?» (Пусть молитва будет краткой, но направленной на намеченную цель.) В молитве могут быть такие слова: «Дорогой Господь, благодарю Тебя за желание Джона принять Тебя как своего Спасителя. Пожалуйста, благослови нас сейчас, чтобы приблизиться к Тебе. Во имя Христа, аминь». Если у кандидата есть Библия, вы можете сказать: «Откройте вместе со мной 3-ю главу книги Откровение». (Дайте человеку время, чтобы он нашел это место в Священном Писании. Если у него нет Библии, пусть он прочитает из вашей.) «Давайте найдем стих 20. Можете его прочитать?» «Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему и буду вечерять с ним, и он со Мною».
Когда кандидат прочитает этот текст, скажите: «Обратите внимание: здесь говорится "стою у двери и стучу". Кто стучит?» (Пусть кандидат ответит.) Обычно все отвечают: «Господь».
Вы говорите: «Правильно!». Затем вы можете спросить: «Почему Он стучит?» Если кандидат ответит: «Потому что хочет войти», скажите, что ответ верный. Если человек не понимает сути вопроса, разъясните ему.
Теперь вы можете сказать: «Подойдя к вашему дому, я постучал в дверь. Когда вы услышали стук, то посмотрели в окно, чтобы увидеть, кто пришел. А теперь важный вопрос. То, что вы увидели и поняли, что я у двери, дало ли мне возможность войти в ваш дом?» Подождите ответа. Обычно все говорят: «Нет».
Затем вы комментируете: «Так и многие люди верят, что Бог существует, и только. Если спросить их, верят ли они в Бога, большинство ответит: "Да". Но верить в Бога недостаточно. Обратите внимание, что Бог желает не просто признания Его существования. Ин. 15:5 говорит: "Я есмь Лоза, а вы ветви". Если Господь желает войти в ваше сердце, что вы должны сделать помимо признания Его существования?»
Снова подождите ответа. «Открыть дверь», ‒ возможно, скажет человек.
«Да, это верно, ‒ соглашаетесь вы. ‒ Есть много людей, которые открыли дверь; у них есть стремление к Богу. Они хотели бы знать Его, но, к сожалению, одного желания недостаточно; оно не дает возможности войти. Я стучал во многие дома, где двери были открыты, но мне не удалось войти. Итак, что вы должны сделать, чтобы Господь мог войти?» Если ответ правильный, вы можете сказать: «Правильно. Вы должны пригласить Его! Господь никогда не врывается силой. Он ждет приглашения». Следующий вопрос, который нужно задать: «Что мешает вам пригласить Его в свое сердце?». В этот момент вы должны дать кандидату время подумать. Вы прошли с ним процесс оценивания мотивов. Поэтому этот важный вопрос надо задать сейчас. После этого нужно дать кандидату время для ответа. Если человек говорит: «Ничего», тогда пригласите его склониться с вами на колени. Теперь побудите кандидата пригласить Господа в свое сердце. Сообщите ему, что после него помолитесь и вы. Если человек скажет: «Я не знаю, что сказать», спросите: «Что вы сказали, чтобы я мог войти в ваш дом? Это просто. Господь желает, чтобы вы выразили то, что у вас на сердце». Затем дайте ему возможность помолиться.
Предположим, что когда вы задали вопрос: «Что мешает вам отдать свое сердце Господу?», человек говорит: «У меня проблема с курением». Тогда вы должны узнать, желает ли он ее преодолеть. Если ответ положительный, то вы должны задать вопрос: «Пытались ли вы бросить курить до этого?». Если ответ: «Да», тогда следующий вопрос ‒ ключевой: «Можете ли вы бросить курить своими силами, без Господа?» Если человек ответил: «Нет», то вы должны обратить его внимание на тот факт, что только с Богом он сможет обрести свободу. И снова надо вернуться к вопросу: «Что теперь вам мешает?». Если ответ: «Ничего», предложите в молитве пригласить Господа.
В большинстве случаев это очень трогательный момент для человека. Вы привели его лицом к лицу к Господу, и теперь он делает переход, который направит его к спасительным взаимоотношениям со Христом. Необходимо, чтобы вы запечатлели это решение молитвой. Когда человек помолится, выразите свою радость и благодарность за этот момент в его жизни. Вы должны в молитве поблагодарить за принятое решение. Нужно привести человека к пониманию того, что это новое посвящение произошло между ним и Богом. Также необходимо в вашей молитве выразить его потребность возрастать в познании Господа и Спасителя. Вам ни в коем случае нельзя оставить человека с представлением о том, что теперь он совершенен. Нет, нет! Вам надо, чтобы человек понял, что он рожден, чтобы продолжать расти.
Когда вы закончите совместную молитву, далее следуют объятия или рукопожатие (в зависимости от человека и ситуации). Теперь время выразить свою радость по поводу принятия человеком решения. Далее вы должны уйти и оставить человека наедине с Господом. Как только он принял решение, следующий шаг – помочь ему расти в познании истины и более глубоких взаимоотношениях с Господом до тех пор, пока он не будет готов принять крещение. Помните, нельзя оставаться для дальнейшего общения. Вам надо оставить человека в торжественной атмосфере.

Глава 11

Публичный призыв

В этой главе мы рассмотрим публичные призывы. Делать публичные призывы так же необходимо, как и вытягивать удочку, как только рыба попалась на крючок, или собирать фрукты, когда они поспели. Следующие утверждения подчеркивают важность этого элемента проповедования. 
«В конце каждой встречи нужно призывать к решению».1
«Ибо секрет нашего успеха и силы как народа, проповедующего прогрессивную истину, будет заключаться в прямых личных призывах к заинтересованным, непоколебимо полагаясь на Всевышнего».2
«Любовь к Богу в сердце приведет их служителей к искренним призывам, чтобы предостерегать, умолять и обличать. Если этой работой пренебрегать, души будут продолжать грешить, утвержденные в своем неправильном поведении теми, кто говорит им только приятное».3 «В каждой беседе должен быть сделан призыв к людям оставить грехи и обратиться ко Христу».4 «Людей надо побуждать к решению прямо сейчас быть на Божьей стороне».5
Однако есть предостережение, на которое следует обратить внимание. Не рассматривайте призыв как приложение к вашей проповеди. Вся ваша проповедь должна быть составлена как призыв к сердцу. Тогда и только тогда призыв к решению может быть по-настоящему эффективен. Сделайте все, что в ваших силах, чтобы рассматривать каждую тему как призыв к пониманию истины, как она есть во Христе, связанной с практическим благочестием. С сердцем, исполненным обличающей силой Святого Духа, стремитесь направлять своих слушателей к желанию следовать за вашим милосердным Спасителем в истине независимо от того, насколько доктринальная или пророческая у вас тема. Если вы будете это делать, призыв к решению будет восприниматься естественно.
Существуют также крайности, которых следует избегать.
«Уклоняться от проповедования всей воли Божьей (см. Деян. 20:27)».6 Иногда мы думаем, что если сказать всю истину, это разочарует кандидатов. Верно, не следует перенасыщать человека информацией. Не нужно также забегать вперед – давать информацию раньше, чем кандидаты готовы ее воспринять. Однако нельзя вводить их в заблуждение, чего-то не договаривая. Есть много случаев, когда у людей создавалось представление, что они крестились только во Христа, и лишь в день крещения обнаруживали, что присоединяются к Церкви. Такой подход вызывает у людей ощущение, что их обманули.
«Использование в работе элемента, который пробуждает чувства, но оставляет сердце неизмененным».7 Чувства будут затронуты, если работа совершается надлежащим образом в гармонии с Божественными принципами. Однако существует опасность, что мы можем манипулировать чувствами, оставляя жизнь кандидата без преобразующего влияния Святого Духа. «Следует опасаться религии чувств, так как, если человек однажды испытал это, будет очень трудно дать ему понять, что нужно нечто более глубокое, чем просто эмоции, нужно истинное благочестие».8
«Грубо, не по-христиански вести себя с людьми или раздраженно говорить с ними».9 Когда вы делаете призыв к решению, использование духовного шантажа или словесной силы никогда не сделает то, что может сделать Святой Дух. Вам нужно проявлять сочувствие, нежность и дух Христовой любви!
 
 Создание атмосферы убеждения
Как я уже призывал, наблюдайте! Помните, «каждое новое действие убеждения благодати Божьей на души неверующих исходит от Бога».10 «Вы должны наблюдать и видеть, есть ли интерес у того или иного человека».11 Как молодой пастор, я был в основном сосредоточен на точности содержания и передачи информации. Однако по мере углубления своего опыта я обнаружил, что более важно сосредоточиться на наблюдении за действием Святого Духа в сердцах моих слушателей. «Когда вы представляете испытующую истину, часто спрашивайте, указывая на долг, кто желает теперь, когда они услышали слова Божьи, посвятить свое сердце Христу».12
Любовь Христа должна быть частью каждой беседы!
Должно быть «практическое применение… к их сердцам».13
Делайте «горячие призывы, которые достигнут их сердец».14
Проповедуя, наблюдайте за реакцией слушателей. О Христе сказано: «Он говорил прямо к разуму каждого и взывал к сердцу каждого. Он наблюдал за лицами слушателей, отмечая просветление, быстрый, откликающийся взгляд, который говорил о том, что истина достигла души».15 «Иисус с глубоким интересом наблюдал за изменением лиц слушателей… Когда стрелы истины пронзали душу, пробиваясь через барьеры самолюбия и производя искреннее раскаяние, Спаситель радовался».16
Когда проповедник говорит весть, «он не распустит собрание, не представив им Иисуса Христа, единственное прибежище грешников, делая горячий призыв, который достигнет их сердец».17 Я знаю, что некоторые боятся следовать этому совету. Один человек сказал мне: «А если я сделаю призыв, но никто не откликнется? Боюсь, что я буду выглядеть глупо». Эти страхи многим не позволяют добиться успеха в публичных выступлениях. Однако если делать лишь вялые попытки, можно с уверенностью ожидать отсутствия результатов. А если научиться делать искренние призывы, эти страхи окажутся лишь бесполезными опасениями.
Чтобы делать трогательные призывы, надо «развивать искренность и уверенность в обращении к людям».18 Некоторые могут, прочитав это утверждение, остаться убежденными в том, что это не их черта характера. Может быть, в этом и есть корень проблемы. Есть такие люди, которые проходят «духовный тест», чтобы определить свои дары или таланты. И они полагаются на его результаты, показывающие их статические способности. Однако давайте поразмышляем над следующими словами: «Не ждите, пока какая-нибудь человеческая проверка объявит вас компетентными для работы, но идите по дорогам и изгородям и начинайте трудиться для Бога».19 «Бог может и желает использовать тех, кто не получил образования в учебных заведениях, основанных людьми. Сомневаться в Его силе – значит проявлять неверие; это закрывает путь для безграничной силы Того, для Кого нет ничего невозможного. О, если бы было меньше таких бесполезных опасений! Они оставляют так много сил церкви незадействованными. Они закрывают дорогу, и Святой Дух не может использовать людей; они держат в праздности тех, кто желает и стремится трудиться для Христа; они лишают мужества взяться за работу многих людей, которые стали бы эффективными тружениками вместе с Богом, если бы им дали возможность».20
Послушайте! «Когда воля человека сотрудничает с волей Божьей, она становится всемогущей. Все, что делается по Его повелению, может быть совершено Его силой. Давая Свои повеления, Он также дает и силу их исполнить».21
Если Бог повелел: «Идите и проповедуйте», то это не тест, определяющий наши способности, а слово Господа. Если вы доверитесь Его повелениям, то сможете проповедовать и делать призывы. «Причина, почему так мало силы среди исповедующих истину, заключается в том, что они не используют способность, данную им Богом. Очень многие зарыли свой талант в землю. Именно от применения таланты умножаются».22 «Ваши таланты будут умножаться через завоевание душ».23 «Мы должны ценить их таланты как дар Божий, развивать, улучшать и отдать их на служение Богу. Таланты были доверены нам в соответствии с нашей способностью применять и развивать эти дары. Используя свои силы, мы увеличим способность применять их и таким образом, чтобы совершить высочайшее служение. Мы сможем мудро употребить свои таланты; но если мы не используем эти качества ума и тела, данные нам Богом, какими бы ценными они ни были, они утратят свою ценность».24
Чтобы быть успешным в любой сфере, нужно следовать определенным правилам. Если вас лично не трогает весть, которую вы проповедуете, будет трудно тронуть других и побудить их положительно откликнуться на призыв.
«Ваша тема может быть превосходной и соответствовать нуждам людей, но было бы хорошо, если бы вы объединили уверенность с убедительной просьбой».25 «Пусть ваша проповедь будет краткой и по существу, а затем в подходящее время сделайте призыв к решению. Не представляйте истину формально, но пусть сердце наполнится живительной силой Духа Божьего и пусть ваши слова будут сказаны с такой уверенностью, что те, кто их слышит, узнают, что истина для вас реальна».26
Хотя проповедник может, делая призыв впервые, испытывать страх, на самом деле это не так сложно. Если Господь доверил вам проповедовать весть, то призыв должен делаться не так, как будто он исходит от вас, но как будто он исходит из уст Самого Бога. Именно Он призывает, не вы. С этой уверенностью вы можете делать призыв прямо к сердцам слушателей.
Однако обратите внимание на несколько моментов. Я считаю, что эти пункты необходимы, чтобы призыв имел силу. Некоторые могут посчитать их поверхностными, но именно они определяют успех или провал призыва. Давайте рассмотрим три необходимых элемента успешного публичного призыва. Помните, что они должны стать неотъемлемой частью вашего мыслительного процесса при каждом призыве.
Что: Что я прошу этих людей сделать? Вы представили весть. Что вы хотите, чтобы они с ней сделали? Если тема о рае, вы, вероятно, пригласите их стремиться попасть туда.
Как: Как я попрошу их проявить свое решение? Должны ли они поднять руку, встать, выйти вперед или заполнить карточку решения? Вам надо сделать так, чтобы люди поняли, каким образом проявить свое решение. В противном случае они будут в недоумении, не зная, какого проявления вы от них ожидаете.
Когда: В какой момент призыва я ожидаю от них проявления решения? Например: «О, друг, не пора ли тебе полностью отдать свое сердце Иисусу? Если это ваше желание, поднимите сейчас руку прямо там, где вы находитесь».
Вот два примера призывов. Первый – это общий призыв. Второй – конкретный призыв, оканчивающийся общим призывом. Пусть Господь благословит вас, когда вы будете трудиться, делая свою весть как можно привлекательнее под руководством Святого Духа!

Общий призыв (использовать после темы «Рай»)
«Какое это изумительное место – рай! Желаете ли вы поднять руку вместе со мной, чтобы сказать: "Да, я тоже хочу там быть"? Поднимите руку. Да, просто поднимите руку прямо сейчас. С поднятой рукой переходите к молитве. Отец, Ты видишь наши поднятые руки. Пожалуйста, помоги нам правильно расставить приоритеты. И помоги каждому из нас быть готовыми пребывать с Тобой, чтобы могло исполниться желание наших сердец. Мы с нетерпением ждем этого. Спасибо за то, что Ты сделал это возможным через Иисуса Христа, нашего Господа и Спасителя. Аминь».

Конкретный призыв (использовать после важной темы, такой как «Начертание зверя»)
«Для некоторых из вас эта тема стала по-настоящему шокирующей. Возможно, вам потребуется время, чтобы основательно изучить ее и молиться Богу о силе следовать открытому Им слову. Но для других присутствующих сегодня это стало прекрасным откровением, недостающей частью пазла, светом, который открывает путь Господа. Вы слышите голос Божий, говорящий вам: "Сын Мой, дочь Моя, станешь ли ты на Мою сторону? Будешь ли ты стоять за истину? Посвятишь ли ты свою жизнь тому, чтобы быть примером чистой религии, неоскверненной человеческими изобретениями и традициями?"
Друг, если ты слышишь голос Божий, зовущий тебя, просто поднимись и встань на Его сторону.
Если кто-то сразу откликнулся на призыв Пусть Господь благословит вас. Есть ли еще желающие? Да, пусть благословит вас Господь. Есть ли еще желающие стать на сторону Христа? Мы подождем и помолимся. Подождите в молитвенном состоянии. Есть ли еще желающие? Спасибо, Господи. Теперь переходите к молитве или общему призыву.
Если никто пока не откликнулся Я знаю, что это очень серьезное решение. От него зависит многое. Каждый из нас должен ответить на вопрос: этого ли ожидает от меня Христос? Это ли Его путь? Если да, друзья, то он верен. Иисус поможет вам; Он будет вести вас, Он будет укреплять вас. Однако вы должны принять решение. Готов ли кто-то из вас сказать: "Да, Господи, вот я. Ты можешь на меня рассчитывать"? Если вы готовы так сказать, пожалуйста, встаньте».
Если кто-то откликнулся, возвращайтесь к пункту 1. Если никто так и не откликнулся, переходите к общему призыву.

Общий призыв
«Есть еще две группы людей, которых я хотел бы включить в этот призыв. Поскольку тема серьезная, возможно, есть те, кто пока не имеет силы сделать это посвящение, но желает попросить у Бога особой помощи. Это первая группа.
Вторая группа, я уверен, включает многих из вас. Сегодня вечером здесь присутствуют те, кто раньше посвятил свою жизнь тому, чтобы жить в полной гармонии с открытой им Божьей волей, но сегодня ваши сердца были необычайно тронуты и вы хотели бы сказать: "Господи, можешь на меня рассчитывать – обещаю стоять за Тебя и Твою истину".
Если вы принадлежите к одной из этих групп, вам нужна сила, чтобы встать на сторону Бога. Если вы хотели бы заново посвятить свою жизнь Богу и Его истине, встаньте вместе со мной на сторону Христа». Если кто-то уже откликнулся ранее, скажите: «Желаете ли вы присоединиться к тем, кто уже стоит?»

Молитва
«Отец, вот мы стоим, Твои дети. Приготовь нас к битве, приготовь нас к победе! Ты знаешь, что среди стоящих здесь сегодня есть те, кто еще не имеет силы сделать шаг вперед к Твоей истине. О, Боже, приблизься к ним. Направляй их мысли, воодушевляй их трепещущие сердца, а мы будем хвалить и славить Тебя. А тех, кто впервые встал сегодня, кто откликнулся на этот призыв, пожалуйста, сохрани верными и дай им силу воли, которая нужна, чтобы двигаться вперед со Христом от победы к победе. Когда Ты придешь, Отец, пусть это будет скоро, пусть все мы – каждый стоящий здесь сегодня – будем найдены верными Тебе и готовыми встречать Тебя с миром. Об этом молю Тебя во имя Христа. Аминь».

Примеры фраз, которые можно использовать в призыве
(Они побуждают задуматься!)
Будете ли вы готовы?
Это план Божий. Позволите ли вы Ему включить вас в этот план?
Какая прекрасная весть надежды. Есть ли у вас эта надежда?
Составьте свой список призывных фраз, слушая других проповедников и проводя личное время наедине с Божьим Словом.

1 Эллен Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 65.
2 Эллен Уайт. Ревью энд Геральд, 30 августа 1892 г.
3 Эллен Уайт. Служители Евангелия (1892), с. 448, 449.
4 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 280.
5 Эллен Уайт. Письмо 29, 1890.
6 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 281.
7 Там же.
8 Эллен Уайт. Рукописи, т. 17, с. 101.
9 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 281.
10 Там же, с. 284.
11 Там же, с. 285.
12 Там же.
13 Там же, с. 280.
14 Там же.
15 Эллен Уайт. Воспитание, с. 231.
16 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 295.
17 Там же, с. 280.
18 Там же, с. 296.
19 Эллен Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 7, с. 281.
20 Эллен Уайт. Христианское служение, с. 24.
21 Эллен Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 333.
22 Эллен Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 3, с. 57.
23 Эллен Уайт. Свидетельства для Южной Африки, с. 65.
24 Эллен Уайт. Молодежный руководитель, 6 февраля 1896 г.
25 Эллен Уайт. Евангелизм, с. 296.
26 Там же.

Глава 12

Факторы, влияющие на принятие решения

Ниже приводится список того, чего не следует делать, побуждая человека принять решение. Важно следовать этим советам, и они помогут вам избежать некоторых типичных ошибок, совершенных другими проповедниками.
Не приступайте к призыву без подготовки сердца и молитвы. Это духовный вопрос, поэтому не пытайтесь привести человека к принятию решения, если вы не уверены, что Господь с вами.
Не обвиняйте человека в грехах его прошлой жизни, но дайте надежду на будущее. На одну из моих евангельских программ зашел человек, который просто проезжал мимо. Он был похож на знаменитого Мистера Чистюлю – карикатурного персонажа одной из реклам – длинные усы, подкрученные вверх, лысый, мускулистый. На третьей встрече я сделал призыв. Этот огромный человек вышел вперед, рыдая. После того как все разошлись, он со своей женой поджидал меня, чтобы поговорить.
‒ Может ли Бог простить меня? ‒ спросил он.
‒ Да! Бог может простить любого человека.
‒ Но вы не понимаете, ‒ возразил мужчина. – Вы не знаете, что я совершил.
‒ Тогда расскажите мне, что вы совершили, ‒ сказал я.
‒ Я убил 3500 человек. И он с грустью рассказал о том, как был во Вьетнаме.
Что делать, когда человек с удовольствием убил так много людей? Нужно дать ему надежду на будущее! Поэтому я прочитал ему обетование из 1 Ин. 1:9: «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды». Он спросил: 
‒ Неужели это правда?
Я заверил его в этом. Мы оба склонились на колени, и со слезами, струящимися по его лицу, он молил Бога о прощении, полагаясь на Его обетования.
Не выходите из себя и не спорьте. Если вы выйдете из себя или начнете спорить, у человека создастся впечатление, что он имеет дело только с вами, а не с Богом. Вы никогда не должны сводить Евангелие к уровню обыденности.
Не перебивайте человека, когда он выдвигает честное противоречие. Каждый дорожит своим мнением. Считайте все возражения честными, если не будет очевидно обратное. Однажды я пришел к человеку, чья жена, будучи христианкой, умоляла меня встретиться с ним. Он постоянно посещал программу. В начале визита я вежливо попросил его жену оставить нас наедине. (Часто тому из супругов, который противится, необходимо высказаться без присутствия другого.) После обычных приветствий я поблагодарил его за то, что он посещал мою программу, и спросил, понравилась ли она ему.
‒ Да, ‒ ответил он.
‒ Как долго вы являетесь членом Церкви? ‒ спросил я, хотя и знал, что он им не является.
‒ Я не член Церкви, ‒ ответил он.
‒ А вы были крещены? 
‒ Да! ‒ ответил он.
‒ Когда? ‒ поинтересовался я.
‒ Когда был младенцем, конечно.
‒ О, так вы, должно быть, покаялись, ‒ сказал я.
‒ Покаялся? ‒ резко спросил он.
‒ Да, Библия говорит: «Покайтесь, и да крестится каждый из вас».
‒ Но я был слишком маленьким, чтобы что-нибудь знать. Кроме того, мне не надо креститься. Разбойник на кресте не был крещен, но Иисус пообещал ему вечную жизнь.
‒ Что говорит Библия? ‒ спросил я его. Открыв третью главу Евангелия от Иоанна, я вслух прочитал: «Иисус сказал ему в ответ: истинно, истинно говорю тебе: если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия. Никодим говорит Ему: как может человек родиться, будучи стар? неужели может он в другой раз войти в утробу матери своей и родиться? Иисус отвечал: истинно, истинно говорю тебе: если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (стихи 3-5).
Он молчал.
‒ Дон, есть ли у вас проблемы с грехом, например, курением или алкоголем? ‒ спросил я.
‒ О, нет! ‒ ответил он.
‒ Есть ли какой-нибудь тайный грех? ‒ настаивал я.
‒ Нет, ‒ сказал он.
Я задал свои диагностические вопросы. Он не курит, возвращает десятину, верит в Библию и посещает церковь по субботам. «Что же ему мешает?» ‒  я терялся в догадках. 
‒ Дон, вы боитесь воды? ‒ наконец спросил я.
‒ Кто вам сказал? ‒ он был удивлен.
Вот в чем проблема! Затем Дон признался, что в детстве попал в наводнение. Он чуть не утонул и был так напуган, что панически боялся даже наполненной водой ванны. Работа над этой проблемой и помощь в преодолении страха через молитву и библейские обетования позволили ему одержать победу. В день крещения по тому, как он теребил свою одежду, было видно, что он испытывал тревогу. Поднимаясь из воды после крещения, Дон воскликнул: «Ох! Если бы я знал, что это так легко, давно бы уже это сделал!» Через год Дон умер. Я благодарен Богу за то, что он тогда принял решение.
Не считайте, что проблемы данного человека – ничто по сравнению с другими. Помните, что именно тот, кто мешает пищу в котле, знает, что там готовится. Другими словами, тяжесть бремени определяется тем, кто его несет. Поэтому рассматривайте каждую проблему как требующую помощи Всемогущего. Признайте проблему человека. Затем с Божьей помощью приведите кандидата к ее разрешению.
Не будьте нетерпеливы к человеку, который кажется медленным. Я 25 лет работал с одним из моих братьев и молился за него. Мои продолжительные усилия и терпение были вознаграждены. Он, наконец, принял крещение.
Не применяйте подход «хотите ‒ принимайте, хотите ‒ нет». Бог никогда не говорил: «Если не хочешь, то не надо». Напротив, Он всегда предлагает: «Примите».
Не пытайтесь вести кандидата быстрее, чем он может идти. Некоторые плоды созревают раньше других. Все люди разные и реагируют с различной скоростью: некоторые медленнее, некоторые быстрее. Писание говорит: «И сказал: Царствие Божие подобно тому, как если человек бросит семя в землю, и спит, и встает ночью и днем; и как семя всходит и растет, не знает он; ибо земля сама собою производит сперва зелень, потом колос, потом полное зерно в колосе. Когда же созреет плод, немедленно посылает серп, потому что настала жатва» (Мк. 4:26-29). Тяните удочку только тогда, когда вы вполне уверены, что рыба попалась на крючок; собирайте плоды только тогда, когда вы уверены, что они поспели к жатве.
Не говорите с человеком о присоединении к Церкви в присутствии его друзей. Никогда не пытайтесь привести человека к принятию решения в присутствии тех, кто не испытал влияния истины. Обычно окружающие оказывают огромное влияние на процесс принятия решения. Иногда кандидат недостаточно духовно зрелый или сильный, чтобы сделать признание прилюдно. Если давить на него, он может отвергнуть призыв, и это навсегда закроет для него дверь.
Никогда не побуждайте слишком настойчиво и не создавайте впечатления, что вы оказываете давление. Иногда человек может испытывать пресыщение истиной. Из-за этого создается впечатление, что он уходит, проявляя вполне нормальную реакцию на давление. Однако в этот момент кандидату нужнее всего, чтобы давление ослабело. Ревностно молитесь, чтобы Сам Святой Дух добавил мягкое побуждение, насколько это необходимо.
Не создавайте впечатления, что вы спешите. Это относится к вашему посещению кандидата с целью побудить его принять решение. Не допускайте, чтобы человек чувствовал, что он должен спешить сделать выбор. Наоборот, работая над принятием решения, дайте ему столько времени, сколько нужно, чтобы комфортно выбрать ход действия.
Не оставайтесь, чтобы попробовать предложенное угощение после принятия решения. Как только человек пришел к принятию решения, нужно, чтобы созданная вами атмосфера оставалась в доме как можно дольше. Хотя кандидат может предложить вам какое-нибудь угощение, скажите ему, что просто хотите, чтобы он провел время с Господом, размышляя о своем решении.

Факторы, влияющие на духовные решения
Кроме незнания методов Святого Духа, существует еще много факторов, препятствующих принятию эффективных решений. Они сосредоточены на страхах людей, на кажущихся неразрешимыми проблемах и кажущихся непреодолимыми препятствиях, которые дьявол расставляет на их пути. Необходимо помнить, что это новая дорога для человека, начавшего подниматься духовно; он по ней еще не ходил. Требуется время, чтобы развить достаточно веры для путешествия к небесам. Поэтому необходимо воодушевить людей и помочь разрешить возникающие проблемы.
Ниже приводится список различных социальных, экономических и духовных факторов, которые часто становятся помехой для человека, который желает принять решение в пользу Христа или испытывает потребность в воодушевлении на пути к этому шагу.

Экономические факторы
Предлагаю вашему вниманию некоторые из экономических факторов.
«Я хотел бы последовать вашему учению, но это будет стоить мне работы». В таком случае сочувственно заверьте человека, что понимаете его и что Бог также его понимает. Вы можете поделиться Божьим советом для подобных обстоятельств из Мф. 6:25-33. В этот момент можно эффективно использовать укрепляющие веру свидетельства, личный опыт и Писание.
«Мой муж угрожает перестать меня обеспечивать, если я пойду в вашу Церковь». В такой ситуации не критикуйте ее мужа, а тактично напомните, что верность Богу должна стоять на первом месте. Подходящие тексты в такой момент – это Пс. 26:10 и Мф. 10:37-39. Этой женщине нужно сказать, что ее послушание поможет мужу понять истину, поскольку его противление, несомненно, проистекает из недопонимания.
«Не могу себе позволить соблюдать субботу, ведь я могу потерять работу, а у меня много долгов». Напомните кандидату, что Бог – Податель всех благих даров и все, что у него уже есть, дано ему Господом. Подойдут такие тексты: Втор. 8:18, 28:3-6 и Мф. 16:26. Поделитесь с человеком воодушевляющими словами из Писания, такими как Пс. 36:25, а также опытом других людей.
«Если я должен буду возвращать десятину, когда присоединюсь к Церкви, то не смогу прожить на оставшиеся деньги». Попросите кандидата прочитать Мф. 3:6-8. Подчеркните, что если человек честен с Богом, Господин не подведет его. Он умножит то, что осталось. Благодарный будет верен в своих даяниях. И снова помогут истории из опыта других людей. Однако самым сильным свидетельством будет ваш личный опыт.

 Социальные факторы
Противостояние друзей. Подойдут тексты: Лк. 6:22, 23; Притч. 18:24. Помогите кандидату понять, что, к несчастью, такое часто случается. Мк. 3:21 показывает, как друзья Иисуса подумали, что Он сошел с ума. Помогите человеку осознать, что прежде всего нужно дорожить дружбой с Иисусом.
Противостояние в семье. Сделайте акцент на обетовании, записанном в Мф. 19:29. Отнеситесь к этому возражению с тактом и осторожностью. Мф. 10:34-37 ясно говорит об этом. Однако всегда помните, что голос крови не заглушить и что эта концепция должна привести работника к проявлению чрезвычайной осторожности в этом вопросе.
«Не думаю, что мне надо посещать церковь. Я могу поклоняться Богу дома». Текст для исследования: 1 Ин. 2:15. Это может свидетельствовать о том, что человек еще не вполне убежден в этом вопросе. Прочитайте, о чем Бог просит его в Евр. 10:25 и Лев. 23:1, 3. Заверьте кандидата, что он найдет удовольствие и поддержку в общении с народом Божьим. Помогите человеку понять, что следовать за Иисусом – значит следовать Его примеру и посещать церковь (см. Лк. 4:16).

Духовные факторы, влияющие на решение
«Думаю, это неправильно оставить церковь, куда я хожу с детства». Подойдут тексты: Деян. 2:37-41 и Откр. 18:4. Приведите пример Иисуса, Который после 30 лет оставил Свой дом. Побудите человека последовать примеру Христа (см. Мф. 7:21, 22).
«Не уверен, что смогу удержаться. А если уйду, будет стыдно». Помогите кандидату понять, что к другим сферам жизни мы обычно относимся иначе. Просто подумайте о тех вещах, которые мы каждый день начинаем, не зная, сможем ли закончить. Мы устраиваемся на работу, не зная, будем ли продолжать там работать. Когда мужчина и женщина вступают в брак, уверены ли они, что будут вместе через 10 лет? Ответ очевиден. Но на их стороне вера и любовь ‒ этого для начала достаточно. Прочитайте такие тексты: Флп. 1:6; Рим. 8:37-39; Иуд. 24; 1 Пет. 1:7.
«Я планирую присоединиться к Церкви, но хочу несколько недель попробовать, чтобы быть уверенным, что смогу так жить». Тексты для исследования: Мк. 4:19, 20; Лк. 9:59, 60. Вы не сможете так жить. Христос должен жить в вас. Укажите на текст Гал. 2:20. Вам будет хорошо в церкви, где есть поддержка со стороны других верующих и исполненных Святым Духом вестей из-за кафедры.
«Я не могу принять решение, хотя знаю, что это учение от Бога». Помогите человеку понять, как действует Святой Дух и как важно покориться Его обличающей силе (см. Ин. 14:16, 26; 16:7-11). Проблема заключается в неспособности подчиниться. Помогите кандидату осознать, что происходит битва за обладание его душой и что единственная защита – покориться Господу (см. 1 Пет. 5:8; Лк. 22:31, 32).
«Разве я не могу жить по вашему учению в своей церкви?» Трудно плыть против течения. Вам, несомненно, будет тяжело сохранить свою новую веру. Как вы можете следовать учению Христа в том месте, где не придерживаются Его учения? Там, где учат иной вере, давление всегда будет уводить вас в неверном направлении. По этой причине записаны предостережения в 2 Кор. 6:14-17 и Откр. 18:4. Вы не сможете иметь двойственный религиозный опыт и в то же время преуспевать духовно.
«Моя прежняя жизнь осуждает меня. Я разочарован, поскольку был таким большим грешником». Пусть кандидат прочитает 1 Ин. 1:9 и Ин. 8:11. Помогите ему осознать, что прощение и спасение были единственной целью Первого пришествия Христа. Он пришел, чтобы освободить нас от сил зла, очистить от прошлых грехов. Также прочитайте Рим. 6:3-7; 1 Тим. 1:15-17 и Рим. 3:23. В Библии есть много драгоценных обетований, которые нас ободряют. Ис. 44:22; Притч. 28:13 и многие другие тексты заверяют нас, что Бог вычеркнет наше греховное прошлое, когда мы посвятим Ему свою жизнь.

Глава 13

Подготовка кандидата

Цель всего вышеупомянутого – помочь человеку принять Христа и стать Его учеником. Поэтому крещение должно быть логическим продолжением, как и взаимоотношения любви в конечном итоге увенчиваются свадебной церемонией. Писание говорит: «Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело» (1 Кор. 12:13). А в Еф. 1:22, 23 мы читаем: «И все покорил под ноги Его, и поставил Его выше всего, главою Церкви, которая есть тело Его, полнота Наполняющего все во всем». Итак, человек принимает Иисуса и Его истину, а затем крестится в Его тело, которое есть Церковь.
Возникает естественный вопрос: какие шаги способствуют успешному браку? Давайте рассмотрим несколько аспектов, необходимых для достижения этого союза. Важно понимать, что должны присутствовать все упомянутые в предыдущих главах элементы. Другими словами, кандидату нужно подать истину, наполненную Святым Духом. У него должно присутствовать осознание греховности, проявляемое показателями, о которых уже говорилось ранее. Как фруктовое дерево приносит плод, так же должен быть виден плод в жизни того, на кого влияет Святой Дух.
Перед крещением необходимо привести человека к принятию Христа как своего личного Спасителя. Об этом уже говорилось в предыдущей главе. Если это еще не произошло, нужно привести его к осознанию своей потребности в принятии Христа как личного Спасителя. Как только эта потребность осознана, наставник должен провести человека через процесс принятия Христа. Когда он будет продолжать изучать и возрастать в понимании (во время евангельской программы или уроков по изучению Библии), придет время, когда следует преподнести тему о крещении, его значении и необходимых условиях. Обычно используются тексты Рим. 6:1-6; Ин. 3:1-3.
В соответствующее время должен быть сделан призыв к совершению обряда крещения. К этому нужно призывать как к публичному исповеданию внутреннего опыта взаимоотношений со Спасителем. Человек должен желать, чтобы его грехи были омыты, и быть готовым пройти за Иисусом весь путь христианской жизни. Если в ответ на призыв (публичный или личный) кандидат принимает решение следовать за Христом, то его надо готовить к крещению.
Подготовка
У наставника должна быть анкета для крещения. В ней содержатся основные принципы вероучения адвентистов. Они находятся также на обороте свидетельства о крещении или их можно найти в «Церковном руководстве» адвентистов седьмого дня. Иногда их печатают на обложке церковных бюллетеней. Надо постараться найти эти принципы перед посещением заинтересованного человека. И помните: подготовка человека к крещению может осуществляться рядовым членом Церкви. Другими словами, этим не обязательно заниматься пастору.
Рассмотрим, какие шаги надо сделать, чтобы провести кандидата через этот процесс. Предположим, человек откликнулся на публичный призыв к крещению и либо указал свое желание на карточке решения, либо поднятием руки. Как только решение принято, всегда утвердите его молитвой. Например, если решение принято дома, помолитесь с человеком, признавая тот факт, что он сделал этот выбор с Божьей помощью. Если люди откликнулись на публичный призыв, произнесите молитву, в которой поблагодарите Бога за то, что они покорились Его чудесному Духу.
Следующий шаг – встреча с человеком. Наставник должен быть приготовлен к этой задаче. У него должна быть Библия, карточка решения и предварительная личная подготовка сердца. Придя, сразу скажите о цели своего визита. То есть после обычного приветствия наставник должен сказать: «Джон, я так рад вашему решению следовать за Господом». (Всегда подчеркивайте тот факт, что решение было принято между ним и Господом. Это очень важно.) «Я пришел помочь вам подготовиться к этому чудесному моменту». Найдите место, где вы можете провести время с кандидатом наедине и в тишине. (Следует быть осторожным с противоположным полом – если вы одни, будьте на виду у людей. Однако всегда хорошо брать с собой кого-то, кто знаком кандидату и с кем он чувствует себя комфортно). Затем, глядя на человека, скажите: «На карточке принятия решения, которую вы отдали вчера вечером (два дня назад и т. п.), вы отметили, что хотите принять крещение. Это прекрасно! Вы когда-либо раньше принимали крещение полным погружением в воду?»
Если ответ: «Нет», тогда продолжайте: «Одно из прекраснейших библейских установлений, данных Богом, – это крещение. Как вы помните, оно символизирует смерть, погребение и воскресение Иисуса Христа, а также омытие всех ваших грехов. Правда, это прекрасно?» Подождите ответа. «Чтобы помочь вам подготовиться, я хотел бы повторить некоторые положения христианской веры. Я хотел бы также объяснить, как проходит обряд, чтобы вы могли спокойно и уверенно принимать в нем участие.
Я держу в руке список вопросов, которые надо повторить. Однако прежде давайте помолимся». Склоните голову и помолитесь. В молитве упомяните о радости за решение Джона, поблагодарите Бога за то, что Он обращался к его сердцу, и попросите Божьего благословения на время вашего общения. Эта молитва должна быть краткой и по существу.
Теперь с карточкой в руках начинайте задавать кандидату вопросы. Подчеркните, что вы хотите убедиться, что ему все понятно. Если, отвечая на 14 вопросов, у человека обнаружатся проблемы всего лишь с двумя из них, он будет воодушевлен тем, что очень близок к цели. Если что-то неясно и это не ключевой вопрос, объясните его. Если это ключевой вопрос, поставьте напротив него галочку и скажите кандидату, что более подробно объясните позднее. За один раз проходите только четыре пункта. По первым пунктам вероучения у большинства христиан и нехристиан обычно проблем не возникает, если они проходили библейские уроки или посещали евангельскую программу.
Пройдя первые четыре пункта, спросите кандидата: «Джон, мы рассмотрели эти четыре пункта. Вам все понятно?» Дождитесь ответа. В большинстве случаев человек испытывает облегчение от того, что это ключевые вопросы. Подтвердите, что у него хорошо получается, а затем совершите заключительную молитву, поблагодарив Бога за шаги, которые делает Джон, и попросив продолжать вести его, когда он будет готовиться к обряду крещения.
В следующий раз, когда вы встретитесь, упомяните решение Джона в молитве, тем самым напомнив ему об этом. Затем продолжайте рассматривать вопросы на карточке. Снова пройдите четыре или пять вопросов. Это, конечно, зависит от кандидата и от того, сколько он узнал ранее в процессе подготовки. В некоторых случаях эти вопросы можно разобрать гораздо быстрее, если кандидат уже прошел уроки по изучению Библии и выразил принятие учения Христа. В других случаях, таких как евангельская программа, это может происходить немного медленнее.
Когда все вопросы пройдены, спросите следующее: «Джон, какая дата крещения вам больше подходит?» На этом этапе его не надо спрашивать, желает ли он креститься. Это решение уже было принято раньше. Вы должны знать, когда планируется следующее крещение или когда для этого подходящее время. Затем предоставьте человеку выбрать дату крещения.
Теперь пора передать карточку кандидату и попросить его заполнить ее. Там должно быть место для имени и фамилии, адреса, даты рождения и выбранной даты крещения. Когда карточка заполнена, попросите разрешения взять ее с собой, объяснив, что она будет использована для составления свидетельства о крещении.
Далее объясните, как проходит обряд. Если возможно, проведите тренировку с кандидатом, чтобы он чувствовал себя комфортно на самой церемонии. Потом сообщите, что ему надо взять с собой сменное белье (если церковь предоставляет халаты и полотенца для крещаемых). Попросите кандидата взять с собой сменную одежду. Иногда надо попросить его принести носовой платок или салфетку, если церковь этого не предоставляет. Четко скажите, где и когда будет проходить этот обряд. Если необходимо, предоставьте карту с пояснениями, как добраться. В таком случае будет неплохо предложить кандидату подвезти его, чтобы он прибыл вовремя. Все это помогает снять тревогу перед неизвестностью и убрать все страхи, которые могут возникать у человека перед таким важным шагом.
Желательно всегда сообщать служителю, который будет совершать крещение, о прогрессе и решении человека. Иногда пастор может изъявить желание кратко побеседовать с кандидатом. Это приемлемо, поскольку именно совершающий крещение служитель должен быть уверен, что человек полностью готов сделать этот шаг.

Устраняя возражения
Враг всегда атакует людей, на которых действует обличающая сила Божья. Соответственно, дьявол всегда будет создавать проблемы, чтобы сделать их препятствием для искренне ищущего человека. Из-за этого наставник должен быть всегда готов помочь. Позвольте пояснить это на следующем примере.
Жена потенциального кандидата подошла ко мне и спросила, могу ли я посетить ее мужа, который не был членом Церкви. Придя, я сделал обычные шаги знакомства. Лучше всего познакомиться можно, задавая вопросы, на которые люди любят отвечать. Эти вопросы касаются работы, семьи и общих увлечений, а также, возможно, детства. Например, вы можете спросить: «Вы выросли в этом городе?» и т. п. Затем в подходящий момент разговор надо перевести на духовную тему. Этот процесс я называю диагностические вопросы. Как врач пытается выявить проблему, задавая вопросы, так и мы должны спрашивать, пытаясь добраться до глубины духовного заболевания.
Итак, я спросил: 
‒ Сай, как давно вы посещаете церковь? (Жена сообщила мне, что он регулярно ходит в церковь).
‒ Около десяти лет.
‒ Вам, должно быть, нравится эта церковь.
‒ Да, ‒ был его ответ. Это дало мне понять, что он позитивно относится к церкви и ее порядкам.
‒ Когда вы стали ее членом? ‒ спросил я. (Я знал, что он не член Церкви, но мне было важно ничего не предполагать. Также важно использовать эти наводящие вопросы, чтобы понять, что человек думает.)
‒ Я не являюсь членом Церкви.
‒ Есть ли что-нибудь такое, что мешает вам стать им? ‒ спросил я.
В этот момент важно выслушать возражения. Я ждал ответа. Сай начал резко: 
‒ Не верю, что моя мама поклонялась дьяволу!
Вот это возражение! Честно говоря, эти слова мне ни о чем не говорили, поэтому пришлось переспросить, чтобы лучше понять. 
‒ Что вы имеете в виду?
Теперь он открылся и спросил меня: 
‒ Разве вы не учите людей, что зверь из книги Откровение – это Католическая церковь? И что за ней стоит дьявол, верно?
‒ Да, ‒ не без колебаний ответил я.
‒ Если я приму это учение, тогда мне придется согласиться, что моя мама молилась дьяволу, а я не могу этого сделать. Она была благочестивой женщиной, ‒ сказал он.
Вот это признание! Вот в чем заключается возражение. Теперь моей задачей было устранить его, чтобы я мог возвратиться к первому ключевому вопросу.
‒ Скажите, о чем она молилась? ‒ поинтересовался я.
‒ Она молилась о многом, особенно обо мне, ‒ ответил он.
Когда Сай сказал это, я заметил, как его глаза наполнились слезами. 
‒ Она за вас переживала? ‒ спросил я.
‒ Да, ‒ ответил он. – Я был алкоголиком, и это очень ее огорчало.
‒ Вы до сих пор алкоголик?
‒ Нет! ‒ победоносно ответил он.
‒ Ну, ‒ спросил я, ‒ а кто ответил на эту молитву?
Сай встревожено посмотрел на меня и затем сказал: 
‒ Бог. 
Я начал объяснять ему, что на молитвы его матери ответил Тот, Кому она молилась. Я также сообщил, что, по моему мнению, если бы его мама была жива, она бы радовалась, что Бог ответил на ее молитву.
Это возражение было устранено, и я возвратился к ключевому вопросу. 
‒ Есть ли что-нибудь такое, что мешает вам стать членом Церкви? На это он сказал мне, что у него проблемы с работой по субботам. Я заверил его, что Бог, ответивший на молитву его матери, может решить эту проблему. Мы вместе помолились, и я ушел. После этого он попросил свое начальство сделать субботу выходным днем. Через две недели Бог ответил на молитву, и преграда Сая была устранена. Я снова задал ключевой вопрос.
‒ Есть ли теперь что-нибудь такое, что мешает вам стать членом Церкви?
‒ Нет! ‒ ответил он. После нескольких недель подготовки Сай принял крещение.
Пожалуйста, не забывайте непрестанно искренно молиться. Часто враг делает все возможное, чтобы помешать человеку осуществить свое решение. Если возникают трудности, наставнику следует приложить все силы, чтобы помочь кандидату преодолеть их. Всегда делайте все возможное, чтобы устранить препятствие, а затем возвращайтесь к ключевому вопросу: Есть ли что-нибудь такое, что мешает вам…? Как только человек увидит, что его путь расчищен, это всего лишь дело времени, когда на небесах будет радость об одном грешнике кающемся. А самая большая награда будет дана тому, кто трудился, чтобы привести этого кающегося грешника ко Христу.




Глава 14

Библейские тексты о принятии решения

В помощь завоевателю душ предлагается список текстов, которые можно использовать, помогая кандидату принять решение. Было бы неплохо сделать копию этого списка и поместить ее в Библию.
Необходимость немедленно принять решение
Пс. 17:45; 118:60
Мф. 4:19, 20
Деян. 22:16
Евр. 4:7

Опасно откладывать решение
Мф. 19:16-22
Мф. 13:45, 46
Лк. 14:33
Ин. 12:35
2 Кор. 6:2
2 Кор. 8:9-11

Как принять Христа как своего личного Спасителя
Ин. 3:16
Ин. 1:12, 13
Гал. 2:20
Откр. 3:20

Как обрести прощение
Пс. 31:5
Притч. 28:13
Ис. 1:18
1 Ин. 1:9

Поддерживающая сила Христа
Пс. 36:23, 24
Флп. 1:6
Иуд. 24

Как одержать победу
2 Пар. 32:7, 8
Ин. 1:12
1 Кор. 15:57
Флп. 4:13
1 Ин. 5:4

Уверенность в принятии
Ис. 1:19, 20
Ин. 5:24
Ин. 6:37
2 Кор. 8:12

Должен прийти больший свет
Притч. 4:18
Дан. 12:4
Ин. 12:35, 36

Побуждение святить субботу
Ис. 56:1-6; 58:13, 14
Иез. 20:20
Откр. 22:14

КАК ОТВЕТИТЬ НА ВОЗРАЖЕНИЯ ТЕКСТАМИ ИЗ СВЯЩЕННОГО ПИСАНИЯ
«Я не могу оставить свою церковь»
Ин. 12:26, 27, 42, 43
Откр. 18:4
Мф. 7:22, 23

«Я не смогу прожить, если буду соблюдать субботу»
Мф. 6:33
Пс. 36:3
Ис. 65:13, 14
Пс. 36:25

«Я потеряю работу, если буду соблюдать субботу»
Мф. 16:25, 26
1 Тим. 4:8

«Доктрина о соблюдении субботы неудобна»
Мф. 16:24, 10:38
Евр. 7:25
Ис. 1:18

«Я слишком большой грешник»
1 Тим. 1:15

«Боюсь, что я не устою»
Иуд. 24

«Я не могу жить по истине»
1 Кор. 10:13
2 Кор. 8:12
Ин. 1:12

«Я недостаточно хорош»
2 Кор. 8:12

«Люди будут судачить обо мне»
Ин. 17:14
Лк. 22: 23, 26
Притч. 29:25

«Друзья будут смеяться надо мной»
Ин. 15:19
Мк. 8:34
Иак. 4:4

«Мой муж (жена, отец, мать, брат, сестра и т. д.) восстанут против меня»
Мф. 10:36, 37
Лк. 14:26, 27

«Мой пастор и друзья отговаривают меня»
3 Цар. 13:1-26
Деян. 4:19; 5:29

«Если я приму это учение, оно приведет к раздору в моей семье»
Лк. 12:49-53
3 Цар. 18:17, 18

«Есть то, что я не могу оставить (украшения, сигареты и т. п.)»
Мф. 19:16-22; 6:24
Лк. 14:33
Мф. 13:45, 46
1 Кор. 8:13

«Нет, не сейчас»
Притч. 27:1
2 Кор. 6:2
Евр. 3:13
Быт. 6:3
Ис. 55:6

«Я подожду своего мужа (жену, друга и т. д.), чтобы мы вместе приняли истину»
Иез. 14:20
Иез. 18:20
Рим. 14:2

«Я подожду, пока у меня появятся правильные чувства»
Ис. 48:18
1 Ин. 2:3

Помните, что не все покорятся и посвятят свою жизнь Господу. Сам Спаситель испытывал скорбь от того, что избранные отвернулись (см. Ин. 6:66). Тем не менее это не помешало Ему продолжать трудиться, чтобы достичь сердец тех, кто мог бы в конечном итоге откликнуться и принять Его как Господина их жизни. Радость, которая приходит, когда одна душа обращается к Господу, описана в следующем тексте: «Сказываю вам, что так на небесах более радости будет об одном грешнике кающемся, нежели о девяноста девяти праведниках, не имеющих нужды в покаянии» (Лк. 15:7). И еще Христос говорит: «Так, говорю вам, бывает радость у Ангелов Божиих и об одном грешнике кающемся» (стих 10).
Хотел бы вам напоследок привести слова, сказанные Эллен Уайт в конце одной из встреч: «Конец близок. Готовы ли вы встречать Христа, когда Он явится? Скажет ли Он нам: "Придите, благословенные Отца Моего; войдите в город воротами!"? Видя великую награду, приготовленную верным, наши сердца должны гореть для окружающих, чтобы они приняли свет. Вы не знаете, как много сердец на самом деле жаждут воды жизни! Что вы сделаете? Поступите ли вы как мужчины и женщины, ожидающие Пришествия Господа? Будете ли вы обладать живой верой и непрестанно молиться? Будете ли бороться с Богом, как Иаков боролся с Ним – «не отпущу Тебя, пока не благословишь меня»? И когда на вас почиет Господне благословение, вы будете стремиться, чтобы помочь другим получить его».1

1 Эллен Уайт. Рукописи, т. 19, с. 139.




] 

