
Ігор КорещукІгор Корещук

СВЯТА БОЖА СВЯТА БОЖА 
ТРІЙЦЯ:ТРІЙЦЯ:

ХРИСТИЯНСЬКИЙ МІФХРИСТИЯНСЬКИЙ МІФ
ЧИ БІБЛІЙНА ІСТИНА?ЧИ БІБЛІЙНА ІСТИНА?

Київ                   2013



ЦЦя книга присвячується пам’ятія книга присвячується пам’яті
мого духовного наставника –мого духовного наставника –
Володимира Віталійовича Володимира Віталійовича 

ПРОЛІНСЬКОГО,ПРОЛІНСЬКОГО,
який постійно спонукував служителів який постійно спонукував служителів 

до поглибленого та вдумливого до поглибленого та вдумливого 
вивчення Біблії.вивчення Біблії.

ПОДЯКАПОДЯКА
Висловлюю щиру подяку Висловлюю щиру подяку 
секретареві-референтові секретареві-референтові 

Олександрі ОбревкоОлександрі Обревко
за набір тексту з мого за набір тексту з мого 
жахливого почерку,жахливого почерку,

Віктору Вятосі Віктору Вятосі тата Віталію Обревку  Віталію Обревку 
за допомогу в питаннях, пов’язаних за допомогу в питаннях, пов’язаних 
з нюансами давньоєврейської мови,з нюансами давньоєврейської мови,
богословським та літературним богословським та літературним 

експертам, експертам, 
котрі значно удосконалили котрі значно удосконалили 

мій текст, а також мій текст, а також 
видавництву «Джерело життя»видавництву «Джерело життя»

за надання можливості за надання можливості 
цій книзі побачити світ.цій книзі побачити світ.

ÁÁÊ 86.376
 Ê 39

Êîðåùóê ².

Ê 39 Ñâÿòà Áîæà Òð³éöÿ: õðèñòèÿíñüêèé ì³ô ÷è Á³áë³éíà 
 ³ñòè íà? — Êè¿â: «Äæåðåëî æèòòÿ», 2013 — 160 ñ.

© 2013 âèäàâíèöòâî «Äæåðåëî æèòòÿ»

ÁÁÊ 86.376



5

ПРОЛОГ .......................................................................................... 6

Частина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ ... 7ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ ... 7
Розділ 1. Розділ 1. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ЗАГАЛЬНИЙ ОГЛЯД ................ 8
Розділ 2. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ХИБНІ ВЧЕННЯ .................... 16
Розділ 3. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ЄРЕТИЧНІ ВЧЕННЯ .............. 21
Розділ 4. РОЗВИТОК ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ В АДВЕНТИЗМІ ... 25

Частина IIЧастина II. БІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ ....... 33
Розділ 5. БІБЛІЙНІ АРГУМЕНТИ НА ЗАХИСТ ІСТИНИ ПРО ТРІЙЦЮ .. 34

Частина III. ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ ......................... 49Частина III. ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ ......................... 49
Розділ 6. Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТА ................................. 50
Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ 
   БОЖЕСТВЕННІСТЬ ХРИСТА ........................................... 72

Частина IV.Частина IV. БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА .................. 93
Розділ 8. ОСОБИСТІСНА ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХА ..................... 94
Розділ 9. ДОСЛІДЖЕННЯ АРГУМЕНТІВ, ВИСУНУТИХ ПРОТИ 
  ОСОБИСТІСНОЇ ПРИРОДИ СВЯТОГО ДУХА ................. 107
Розділ 10. БОЖЕСТВЕННА ПРИРОДА ОСОБИ СВЯТОГО ДУХА .... 118

Частина V. Частина V. «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Псал. 47:11) . 131
Розділ 11. СКІЛЬКИ Ж ІМЕН У БОГА? ......................................... 132
Розділ 12. СПАСИТЕЛЬНЕ ІМ’Я .................................................. 145
Розділ 13. УЗАГАЛЬНЕННЯ ТА ВИСНОВКИ ................................ 154

Бібліографія ............................................................................... 159

ЗМІСТ

ПЕРЕКЛАДИ БІБЛІЇ

У цій книзі використовується 

п’ять українських перекладів, які по-

значаються в посиланнях після біблій-

ного тексту такими скороченнями: 

УПК – український переклад Біблії 

П. Куліша, І. Нечуя-Левицького, 

І. Пулюя (1903);

УПО – український переклад Біблії 

І. Огієнка (1962);

УПХ – український переклад Біблії 

І. Хоменка (1963); 

УПГ – український переклад Біблії 

О. Гижі (2006);

УПТ – український переклад Біблії 

Р. Турконяка (2011). 



6

Уже минуло понад десять років з дня страшного теро-
ристичного нападу, коли вранці 11 вересня 2001 року 

терористи спрямували чотири літаки на «башти-близнюки» 
Всесвітнього торгового центру (ВТЦ) та інші об’єкти в Нью-
Йорку та Вашингтоні. Фінансові збитки сягнули понад 80 міль-
ярдів доларів. Але найбільші втрати полягали не в цьому. 
Під уламками було поховано майже 3000 людських життів. 
З плином часу від дня цієї жахливої трагедії дослідники зна-
ходять нові факти, які мали місце того страшного дня. Усі ди-
вувалися, чому 500-метрові башти впали від удару не вбік, 
подібно до дерева, а склалися, як картковий будиночок, – 
всередину будівлі. Виявляється, що терористи спрямовува-
ли літаки на ВТЦ не навмання, а це був вивірений, завчасно 
спланований інженерами удар, метою якого було вразити 
такі місця будівлі, які б спричинили її цілковите падіння.

Коли сьогодні «всесвітній терорист» – сатана – намага-
ється своїми атаками розхитати «будівлю» Божої Церкви, 
він, як правило, віддає перевагу не локальним поверхне-
вим ударам. Диявол намагається спрямувати свою атаку на 
засади християнської віри, щоб завдати якомога сильнішого 
удару споруді Христовій – Церкві.

Фундаментальною темою Святого Письма є істина про 
Бога. Якщо сатані вдасться викривити правду про те, яким є 
наш Господь, то зруйнуються і всі інші правильні доктрини, 
і сама віра. Тому варто поставити собі вкрай важливі запи-
тання: Хто такий Бог? Який Він? Чи насправді Господь є лю-
бов? Бог – це одинична самотня небесна Істота чи Трійця? Чи 
насправді це так важливо для практичного християнського 
життя? Саме про це йтиметься в нашому дослідженні.

Частина IЧастина I

ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД 
РОЗВИТКУ РОЗВИТКУ 

ДОКТРИНИ ТРІЙЦІДОКТРИНИ ТРІЙЦІ

ПРОЛОГ



8 9

Час, у який ми живемо, особливий з усіх поглядів: духов-
ного, морального та науково-технічного. Буквально за 

півтора століття людство в технічному плані змінилося біль-
ше, ніж за попередніх майже 6000 років. Усе, що для нас 
таке звичне та знайоме, було відкрите не так давно.

Відкривши силу пари та електрики, за два покоління 
людство почало долати за день такі відстані, на які раніше 
треба було б витратити десятки років. Із 1800 по 1950 рік 
були винайдені: пароплав, друкарський прес, залізниця, те-
леграф, вулканізація, фотографія, анестезія, телефон, грамо-
фон, електрична лампочка, паливний двигун, автомобіль, 
кінозйомка, безпровідний телеграф та телефон, радіо, теле-
бачення. Згодом став реальним запуск штучних супутників 
на орбіту, і, нарешті, апогей – вихід людини в космос! 

12 квітня 1961 року з космодрому Байконур уперше у 
світі стартував космічний корабель «Восток» з пілотом-кос-
монавтом Юрієм Гагаріним на борту. Коли людина подола-
ла силу тяжіння і вийшла в космічний простір, то реакція на 
цей факт була різною: наприклад, Юрій Гагарін (дехто при-
писує цей вислів космонавту Андріану Ніколаєву), повер-
нувшись з польоту, промовив: «Ми були в небі й не бачили 
Бога!» А ось через вісім років, 16 липня 1969 року, Ніл Арм-
стронг, уперше в історії людства ступивши ногою на Місяць, 
зачитав перший вірш Біблії: «На початку Бог створив небо та 
землю»! (УПТ, Бут. 1:1). Чому один в небі побачив Господа, 
а інший – ні? 

На це є щонайменше дві причини: по-перше, кому-
ніст Гагарін там і не шукав Господа; по-друге, аби побачити 
Бога, недостатньо фізичних очей, бо Невидимого бачать 
лише очі віри.

Людина, не долетівши навіть до найближчої зірки 
Проксими Центаври (бо для цього знадобилися б понад 14 
мільйонів життів тривалістю 70 років), стверджує: «Я там 
Бога не бачив!», – не відаючи, що Його можуть щоденно 
бачити лише чисті серцем.

У багатьох людей постає проблема, оскільки вони, за-
вантажуючи розум знаннями, залишають неосвіченими 
серце й душу. Їхній розвинутий, але неосвячений розум стає 
винахідливим на зло. Проте істинно освічені люди розумі-
ють свою обмеженість та необізнаність у багатьох питаннях. 
Чимало науковців усвідомлюють: якщо багато з того, що 
створене Богом, є таким загадковим та таємничим, то на-
скільки більш неосяжним є Той, Хто все це створив!

1. Зˮ˘˽˟ˮˮ̆ ˙˯˛˯˱˧ˣˮ˘ˮˮ̆ ˞ˬ̆ ˳˱˘˳˧ˮˮ̆
Що з приводу богопізнання повідомляє Біблія? Обсяг 

цієї книги не дає змоги дослідити увесь біблійний мате-

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

ДОКТРИНА 
ПРО ТРІЙЦЮ: 
ЗАГАЛЬНИЙ 

ОГЛЯД 
11

Розділ 1.Розділ 1. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ЗАГАЛЬНИЙ ОГЛЯД



10 11

ріал, але навіть якщо взяти лише одну невеличку книгу 
Осії, представника так званих малих пророків Старого Заві-
ту, то відкриються цікаві речі. 

По-перше, ми виявимо, що не може бути справжнього 
розуміння Божественної істини і милосердя, якщо відсутній 
процес пізнання Бога, бо ці чинники тісно та нерозривно 
пов’язані між собою: «Слухайте слово Господнє, сини Ізраї-
ля; бо суд у Господа з мешканцями цієї землі, тому що немає 
ні істини (тут і далі в книзі: курсив та підкреслення авто-
ра), ні милосердя, ні богопізнання на землі» (УПГ, Осії 4:1).

По-друге, ми дізнаємося, що пізнавати характер і при-
роду Бога та постійно духовно зростати ми зможемо тоді, 
коли станемо частиною Божої Церкви через хрещення: 
«Одружу тебе зо мною в вірності, й спізнаєш, що я – Гос-
подь» (УПК, Осії 2:20). 

По-третє, ми побачимо основну перешкоду для бого-
пізнання: «Справи їхні не дають їм навернутися до Бога 
свого, бо дух блуду всередині їх, і Господа вони не пізнали» 
(УПГ, Осії 5:4).

І, нарешті, якщо ми мріємо бути серед тих, хто отри-
має силу Пізнього дощу Святого Духа в останні часи та зу-
стрічатиме Христа, то нам слід докладати максимальних зу-
силь для щоденного пізнання Спасителя: «Отак спізнаємо, 
будемо прагнути пізнати Господа; як вранішня зоря – з’ява 
Його, і Він прийде до нас, як дощ, мов пізній дощ, зросить 
землю» (УПГ, Осії 6:3). Еллен Уайт влучно зазначає: «Той, 
чиє серце відгукнулося на Божественний дотик, буде 
прагнути поглибити своє пізнання Бога» (Е. Уайт. Бажан-
ня віків, с. 468).

Від правильного розуміння Бога залежить не лише те, 
де ми проведемо вічність, а й навіть якість земного життя. 
Адже яким буде в нашому уявленні та переконанні Бог, та-
ким буде й наше ставлення до чоловіка чи дружини, до ді-

тей, до своїх ближніх, і відповідним чином ми будемо ста-
витися до Церкви та до праці. Якщо ми вважаємо Його суво-
рим чи навіть жорстоким, то такими будемо й ми самі. Крім 
того, майже всі теологічні питання тісно пов’язані з нашим 
розумінням природи та характеру Бога. Наприклад, якщо, 
на чиюсь думку, для Нього важливі лише пожертви, а не 
наше серце, то в такому віровченні процвітатимуть релігій-
ні комерсанти. Ви, напевно, знаєте, що атеїзм зародився на 
ґрунті неправдивого християнства, яке сповідувало спотво-
рений Божий образ, і тому багато хто стверджував: «Якщо 
Бог справді такий, то ми не бажаємо мати з Ним справи!»

Теологія (у перекладі з давньогрецької: Тео́с – Бог, ло-
гос – слово) – це наука, яка спонукає читачів Біблії зосере-
джувати свою увагу не стільки на історії, біографії її пер-
сонажів та підрахунках дат, скільки на центральній осо-
бистості Біблії – Богові Отцеві, Синові та Святому Духові. 
Лише тоді, коли ми намагатимемось збагнути сутність та 
характер Бога, наше розуміння Святого Письма буде зба-
лансованим і правильним.

2. К˲˘˥ˮ˯˿˧ ˿˯˞˯ ˱˧ˣˮ˘ˮˮ̆ Т˚˯˲˻̆
Під час пізнання Бога, Його сутності та природи Його ха-

рактеру людина стикається з важливими запитаннями: хто 
Він? який Він? І тут на «допомогу» часто приходить сатана, 
який від самого початку намагався втрутитися в процес бо-
гопізнання та нав’язати людям декілька хибних позицій.

2.1. Позиція байдужості
Люди запитують: «Навіщо пізнавати Бога? Навіщо мені 

це знати? Яка різниця, Хто такий Бог і який Він?» 
У чому небезпека позиції байдужості щодо пізнання Бога? 
Наприклад, фарисеї надзвичайно суворо та ретельно 

дотримувалися біблійних принципів. Чому ж тоді Хрис-

Розділ 1.Розділ 1. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ЗАГАЛЬНИЙ ОГЛЯД Частина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



12 13

тос запевняє: «Бо, кажу вам, якщо праведність ваша не 
п еревершить праведности книжників та фарисеїв, то ви 
в жодному разі не увійдете до Царства Небесного» (УПГ, 
Матв. 5:20)? Виявляється, що основною помилкою фари-
сеїв було те, що вони сплутали інструмент для досягнення 
цілі з кінцевою метою. Наприклад, якщо взяти дотриман-
ня суботнього дня, то невже це є самоціллю? Адже мета 
спокою в суботу глибша, ніж просто утримання від праці 
упродовж 24-х годин? Читаємо у Святому Письмі: «І свя-
тіть суботи Мої, і вони стануть знаком поміж Мною та 
між вами, щоб пізнати, що Я – Господь, Бог ваш!» (УПО, 
Єзек. 20:20). Виявляється, якщо людина використовує час 
суботнього спочинку не для богопізнання, а з будь-якою 
іншою метою, то субота не сприятиме духовному зростан-
ню, а призведе до деградації.

2.2. Втручання в неосяжне
Інша крайність у процесі пізнання сутності Бога – це 

бажання обмеженого людського розуму суто раціональ-
ним шляхом пояснити Його таємничу природу. 

Що ж про спробу людини повністю пізнати Бога по-
відомляє Святе Письмо? У книзі Йова звучить риторичне 
запитання: «Чи ти Божу глибінь дослідиш, чи знаєш ти аж 
до кінця Всемогутнього? Вона вища від неба, – що зможеш 
зробити? І глибша вона за шеол, – як пізнаєш її?» (УПО, 
Йова 11:7, 8).

А Давид, «муж по серцю Божому», стверджує: «Вели-
кий Господь і прославлений вельми, і недослідиме величчя 
Його!» (УПО, Псал. 145:3). 

А можливо, богопізнання було обмеженим лише в 
Старому Завіті, а повнота духовного світла Нового Завіту 
дозволить осягнути таємниці Божої природи? Мало хто з 
людей знав Господа краще й глибше, ніж той, кому Сам 

Христос зустрівся дорогою в Дамаск (див. Дії 9:1–5), хто за-
снував силою Святого Духа багато християнських Церков в 
Азії та в Європі, вчений, богослов, автор більш ніж полови-
ни богонатхненних канонічних книг Нового Завіту – апос-
тол Павло. Кому, як не йому, достеменно знати Господа? 
Та він повторює аналогічну думку: «О глибино багатства, 
премудрості й знання Божого! Які незбагненні Його суди і 
недослідимі Його дороги!» (УПТ, Римл. 11:33).

Спроби обмеженої у своїх можливостях смертної лю-
дини здобути вичерпні знання безмежного й вічного Бога 
можна порівняти зі спробами малої дитини, яка сидить на 
березі океану й намагається наперстком вичерпати всю 
воду. Хтось правдиво зауважив: «Якщо ти повністю опи-
шеш Бога, то сам станеш Богом!» З такою думкою можна 
погодитися, бо лише дещо вище й мудріше може пояснити 
щось нижче й простіше.

Окрім цього, є ще один важливий аспект. Необізнаній 
людині може здаватися, що айсберг, який вона бачить на 
поверхні води, це і є він весь. А насправді 9/10 його об’єму 
перебуває під водою, тому для неозброєного ока ця час-
тина залишається невидимою. Це ж саме можна сказати і 
про «айсберг» істини. За неписаним земним законом, чим 
менше ми знаємо, тим більше нам інколи здається, що ми 
володіємо повнотою. Насправді ж нам відкрито все лише 
частково, і богослови, глибоко досліджуючи біблійний 
текст, розуміють це. 

Можна вказати щонайменше дві причини, здатні ви-
кликати бажання пізнати неосяжне: 

1) необізнаність людини щодо безмежності Бога; 
2) гординя, яка звикла покладатися лише на власний 

розум та судження як на останню непомильну інстанцію.

Розділ 1.Розділ 1. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ЗАГАЛЬНИЙ ОГЛЯД Частина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



14 15

2.3. Заперечення неосяжного
Деякі люди, говорячи про природу Бога, стверджу-

ють: «Я не вірю в те, чого не розумію». Але вони не помі-
чають, що таке твердження не відповідає реальності. Нам 
слід бути послідовними до кінця. Що мається на увазі? Хто 
з нас не користується електроенергією? А чи кожен з нас 
може розписати всі формули та схеми електропостачання? 
Ми використовуємо комп’ютери та мобільні пристрої, не 
знаючи їхньої внутрішньої будови. Утім, це знає принаймні 
майстер. А є явища, природа котрих достеменно невідома 
й досі нікому з людей. Наприклад, природа світла. Завдяки 
йому ми живемо, ходимо, пишемо, читаємо і т. д. Наукою 
була встановлена подвійна природа світла, тобто: з одного 
боку, світло – це сукупність електромагнітних хвиль, а з ін-
шого – це потік квантів світла (порцій енергії). Між хвильо-
вою та квантовою теорією існує певне протиріччя, котре 
вчені дотепер намагаються розв’язати. Проте все ж ми з 
успіхом користуємося світлом, його перевагами та благо-
словеннями. Отже, проблема полягає не в природі світла, 
а в нашому розумінні його природи. Чи не щось схоже від-
бувається і з нашим пізнанням природи Бога?

Багато хто з нас подорожував літаком. А чи знаєте ви, за 
допомогою яких складних приладів здійснюється керуван-
ня ним? Якщо не знаєте, то чому ж тоді сіли в літак? Бо пові-
рили, що прилади справні, що пілоти настільки досвідчені, 
що зможуть посадити літак на злітну смугу. 

Є мільйони речей, з якими ми не обізнані, ніколи їх не 
зрозуміємо, але сприймаємо їх вірою. Якби ми сказали, що 
не віримо в усе, що не можемо зрозуміти, то перестали б 
їсти, пити, дихати, їздити й літати. Чому тоді ми це роби-
мо? Бо прийняли за аксіому правило: ми намагаємося зро-
зуміти досяжне й усвідомлюємо реальність неосяжного, 
навіть користуючись ним.

Якщо існує стільки таємниць у творінні Бога, то невже 
природа та сутність Самого Творця може бути простою 
та до кінця зрозумілою? 

У пізнанні Бога небезпечно покладатися на розум, 
ніби він і є Богом, бо тоді залишиться лише один крок до 
атеїзму, котрий проголосив, що розум – це і є Бог. Невже 
ми маємо відмовитися від використання розуму? Зовсім 
ні. Але Святе Письмо пропонує збалансований підхід: 
«Надійся на Господа всім своїм серцем, а на розум (євр. 
«біна́» – розуміння – прим. автора) свій не покладайся! 
Пізнавай ти Його на всіх дорогах своїх, і Він випросту є 
твої стежки» (УПО, Прип. 3:5, 6). Тут висвітлена здоро-
ва позиція – пізнавати Бога в щоденному житті, але не 
п ереоцінювати можливості людського розуму. Саме тоді 
й відбудеться те, що назване тут «яша́р»: Бог вирівняє і ви-
править наші життєві дороги. 

Висновки:
1) Незважаючи на неймовірний науково-технічний про-

грес, у світі є безліч нерозгаданих таємниць.
2) Якщо існують таємниці у світі природи, то наскільки 

більш незбагненним і таємничим є Той, Хто є Автором цієї 
природи!

3) Справжній християнин уникатиме пасток сатани, кот-
рий спокушує його або ігнорувати питання, пов’язані з Бо-
жою природою, або ж намагатися обмеженим людським 
розумом пізнати таємниці Його єства, або взагалі заперечу-
вати все те, що стоїть вище за людське розуміння.

4) Тому ми з’ясовуємо, що́ нам відкрито через Слово, 
а незрозуміле приймаємо вірою: «Приховані речі належать 
Господові, Богові нашому, а відкриті речі нам і синам на-
шим до віку, щоб ми виконували всі слова Закону цього» 
(УПГ, П. Зак. 29:29).

Розділ 1.Розділ 1. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ЗАГАЛЬНИЙ ОГЛЯД Частина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



16 17

1. Вˤˣˮ˘˽˟ˮˮ̆ ˵˟˲˭˧ˮ˶ «Т˲˧˥˻̆»
Отож, не забуваючи про баланс між вірою та знання-

ми, тепер поговоримо про природу Бога. Практично всі 
християни чули про догмат Трійці, вони вірять у Трійцю, 
але далеко не всі можуть пояснити цей богословський тер-
мін. Основна ідея щодо опису Божественної Трійці така: 
це три Особи одного Божества, Котрі взаємодіють між 
Собою, рівні за природою, силою та властивостями (ще 
див. «Вначале было Слово»: Пер. с англ. – Заокский: «Ис-
точник жизни», 2002, с. 39). Єдність трьох Божественних 
Осіб можна назвати множинною єдністю. 

1.1. Термін «Трійця» в історичних документах
Уперше в історичних документах слово «Трійця» вжи-

вається у Феофіла Антіохійського в 189 р. н. е., єпископа в 

Антіохії, у Посланні до Автоліка 2:15: «Так само ті три дні, 
які передують створенню світил, є образами Трійці». Але 
класично термін «Трійця» почав уживати пізніше західний 
теолог і апологет Тертуліан (155–220), увівши латинський 
термін – «трі̀ас», що означає Трійця, троїчність, та термін 
«трі̀нітас» (лат. «tria» – три, «unitas» – єдність) – триєдиність. 

1.2. Біблія і термін «Трійця»
Чимало хто з противників учення про Трійцю ствер-

джує, що в Біблії такого терміну немає. Це правда. Але й 
самого слова «Біблія» в значенні збірки із 66 канонічних 
книг також немає. Чому ж тоді його вживають? Чому ми 
говоримо про План спасіння, теократію, міленіум та про 
Люцифера, якщо ці терміни та назви не використовують-
ся в оригіналі Святого Письма? Ми їх вживаємо, оскільки 
сама ідея цих понять викладена у Святому Письмі. 

У будь-якій сфері знань існують терміни, завдяки яким 
одним словом або словосполученням виражається те, що 
потрібно було б пояснювати багатьма словами. Тому й у 
богослов’ї є своя термінологія. Термін «Трійця» виражає 
біб лійну ідею триєдиності, тобто існування в природі одно-
го Божества трьох Осіб – Отця, Сина та Святого Духа. 

2. П˯˭ˤˬ˪˯˚˧ ˱˯˛ˬ̆˞ˤ ˿˯˞˯ Т˲˧˥˻˧

2.1. Внесок деяких тринітаріїв у розвиток ідеї анти-
тринітаризму 

Необхідно визнати, що свій внесок у розвиток руху 
антитринітаризму (релігійний рух проти ідеї Трійці) зро-
били й ті, хто спотворено ілюстрував ідею триєдиності. Чи 
бачили ви зображення фантастичної триголової істоти з 
одним тулубом? Чи знайома вам ілюстрація з християн-
ської літератури, де фігурують три директори, один з яких 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

ДОКТРИНА 
ПРО ТРІЙЦЮ: 
ХИБНІ ВЧЕННЯ 22

Розділ 2.Розділ 2. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ХИБНІ ВЧЕННЯ



18 19

залишився в офісі, другого відіслали керувати об’єктом, 
а потім, після повернення другого, третього відсилають 
підтримати справу? Такі приклади ведуть до прийняття 
ідеї тритеїзму, тобто віри в трьох окремих богів. А мож-
ливо, ви чули про аналогію з водою, котра, як відомо, 
може бути в рідкому, твердому та газоподібному станах? 
Але проблема цієї ілюстрації в тому, що та ж сама вода 
не може бути одночасно в трьох станах. Такий приклад 
веде до модалізму, тобто ідеї про різні прояви одинично-
го Бога. Теорія монархізму (що включала в себе модалізм 
та адопціонізм) створена в ІІІ ст. Савелієм із Птолемаїди 
на підставі апокрифічного Євангелія до єгиптян. Це вчен-
ня про те, що одиничний Бог являв Себе в різних модаль-
ностях та проявах: спочатку як Отець, потім як Син і, зре-
штою, явив Себе як Святий Дух.

Нерідко представники строго монотеїстичних світових 
релігій (юдаїзм, іслам) звинувачують християнство в по-
літеїзмі. Та коли глибше пояснюєш вчення про Трійцю, то 
вони говорять, що ця доктрина занадто складна для розу-
міння. Дозвольте пояснити і це запитання.

Хіба істина, яка походить з Неба, є завжди простою? Ви 
можете пояснити, як це Бог з’явився в тілі (1 Тим. 3:16), як 
Він помер на хресті (див. Дії 20:28)? А як на безгрішному 
Небі з’явився гріх (Ісаї 14:12–15; Єзек. 28:12–15)? Це не-
збагненні таємниці. Відомий апологет християнства Клайв 
Льюїс колись влучно зауважив: «Якби християнство було 
вигадкою людей, то вони придумали б щось простіше».

2.2. Неоплатонічна концепція
В основі ідеї про цілковиту одиничність Бога лежить 

не біблійна, а неоплатонічна концепція. Філософ ІІІ ст. н. е. 
Плотін (не плутати з давньогрецьким філософом Плато-
ном, котрий жив у 428–348 рр. до н. е.) розглядав Бога як 

самотній, вищий, цілком одиничний першопочаток. Але 
це не Бог Біблії. Бог Біблії має особисті стосунки не лише 
зі Своїм творінням, але й усередині Божества з рівними 
Собі (наприклад, Отець любить Сина – Матв. 3:17; 17:5; 
Івана 3:35; 5:20; 10:17; 15:9; Отець любить нас – Івана 3:16; 
14:21, 23; 16:27; 1 Івана 4:19; Христос любить нас – Івана 
15:12). Бог є любов (1 Івана 4:7), а любов може існувати 
лише за наявності ще принаймні однієї особи. Тому якби 
Бог був один (тобто якщо Син створений, а Дух Святий – 
це просто Божественна сила та енергія), значить був час, 
коли Бог не був любов’ю? Абсурд, чи не так? Чи Його лю-
бов була зосереджена лише на Ньому Самому? Тоді це не 
любов, а егоїзм! 

2.3. Трійця та язичницькі тріади богів
Дехто не сприймає ідею Трійці, оскільки в язичників є 

дещо схожі поняття у вигляді тріад богів (грецьке «тріа́дес» – 
трійка). Наприклад, в індусів є три головних боги – Брахма, 
Вішну, Шива; у давніх шумерів – Анн, Енліль, Енкі; у давніх 
вавилонян – Німрод, Семіраміс, Таммуз; у єгиптян – Ізіс, Озі-
ріс, Торус; у фінікійців – Ваал, дружина Астарта, син Адоніс; у 
греків – Зевс, Посейдон, Ад; у римлян – Юпітер, Марс, Квірін. 

Але річ у тім, що в язичників є розповіді і про потоп, 
і про народження бога від діви, є історії про воскресіння 
бога (наприклад, халдейського Таммуза, єгипетського Озі-
ріса, фінікійського Адоніса, ханаанського і фінікійського 
Ваала), про прихід Месії та кінець світу. Але ми не відки-
даємо біблійні істини тільки тому, що язичники теж мають 
таке вчення. Навпаки, дослідники вважають, що якщо в 
багатьох народів є схожі за сюжетом легенди та міфи, то в 
їхній основі лежить одна правдива історія. Тому висновок 
простий: не ідея Трійці походить від язичницьких уявлень 
про тріади, а навпаки, оскільки істинна релігія більш дав-

Розділ 2.Розділ 2. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ХИБНІ ВЧЕННЯЧастина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



20 21

ня, поняття множинності єдиного Бога язичники трансфор-
мували у свої політеїстичні тріади. 

Є дві суттєві відмінності між язичницькими тріадами 
та біблійною Трійцею. По-перше, ніхто не вважав ці тріади 
триєдиними. По-друге, вони були окремими і, як правило, 
трьома головними божествами серед багатьох менших 
за значенням та впливом божків. 

Християнство насправді унікальне, адже, з одного боку, 
не має нічого спільного з язичницькою тріадою богів, з ін-
шого ж – концепція Трійці не сповідує самотнього Бога. Біб-
лійне Божество – це єдиність, але не одиничність. 

2.4. «Ірраціональність» ідеї Трійці
Дехто стверджує, що за законами логіки ідея Трійці є ір-

раціональною. Це хибне уявлення. Ідея про Трійцю справді 
виходить за межі досяжного для інтелекту, але не є супе-
речливою для розуму. Вона цілком узгоджується із законом 
несуперечності, який вказує, що твердження не може бути 
правдивим і хибним (у певному значенні) одночасно.

Справді, доктрина про Трійцю не стверджує, що Бог – це 
три Особи й одна Особа одночасно, натомість – це три Осо-
би однієї сутності. Цей догмат свідчить не про три сутності 
(природи) в одній, а про три Іпостасі (Особи) в єдиній (не-
ділимій, цілісній) сутності. Між сутністю (природою) та Іпос-
тассю (Особою) є різниця, тому Бог є одночасно Єдиним і 
множинним, але не в одному і тому ж значенні. Єдиний – у 
Своїй природі, а множинний – у Своїх Іпостасях (Особах). 

Апологет християнської Церкви Августина якось ска-
зав: «Слава Богові за те, що речі, про котрі недостатньо 
сказано, можуть усе-таки бути прийняті вірою».

1. Гˬ ˤ˙ˤˮˮ˧ ˱˲ˤ˽ˤˮˤ ˚ˤˮˤ˪ˮ˟ˮˮ̆ ̄˲˟˳˟˥
Сьогодні через Інтернет (де є багато доброго, але ще 

більше брудного й нечистого) нам на очі потрапляє чимало 
матеріалів різних авторів, які вважають себе християнськи-
ми реформаторами і навіть пророками, у яких є нове світло. 
Проте Еллен Уайт, розкриваючи загальний принцип дій та-
ких людей, пише так: «Упродовж багатьох років він плекав 
у собі відчуття, що брати недостатньо цінують його, і 
всіляко прагнув вселити цю думку іншим; тому сатані і 
вдалося виявити в ньому той самообман, який він згодом 
міг настільки успішно використовувати» (Е. Уайт. Свід-
чення для Церкви, т. 5, с. 293). Тобто вона викриває основну 
причину: часто таких лідерів до неправедних дій спонукає 
диявол, використовуючи їхню вражену гординю. 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

ДОКТРИНА 
ПРО ТРІЙЦЮ: 
ЄРЕТИЧНІ 
ВЧЕННЯ

33

Частина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



22 23

Та наскільки новим є «нове», особливо тоді, коли це 
стосується духовної сфери? Виявляється, лжевчення є дав-
німи, вони просто змінюють обкладинку, час та місце дії, 
а насправді залишаються тими ж самими. Премудрий Со-
ломон говорив: «Буває таке, що про нього говорять: “Ди-
вись, – це нове!” Та воно вже було від віків, що були перед 
нами!» (УПО, Екл. 1:10).

Про те, як лжевчення захоплює душу людини, Е. Уайт 
писала: «Одних людей можна захопити чимось новим, 
оригінальним, навіть якщо й одразу видно, що воно су-
перечить істині. Спочатку людина починає говорити 
про це, захоплюється ним, поки, нарешті, усе це почи-
нає їй здаватися дуже важливим і прекрасним, оскільки 
сатана володіє силою надавати речам спотворений зо-
внішній вигляд. Потім, врешті-решт, це питання стає 
найголовнішим, центральним, довкола якого оберта-
ються всі думки людини, а істина викоріняється з серця» 
(Е. Уайт. Свідчення для Церкви, т. 5, с. 292).

2. Є˲˟˵ˤ˽ˮ˧ ˚˽˟ˮˮ̆ ˱˲˯ Т˲˧˥˻̅ ˚ ˧˳˵˯˲˧˨ ˺˲ˤ˳˵ˤ̆ˮ˳˵˚˘
Упродовж віків існування християнської Церкви вини-

кало чимало єресей та відхилень від біблійного вчення. Це 
були гностичні єресі (докетизм, николаїтство, адамітизм, 
павліканство, катаризм, альбігойство), христологічні (апо-
лінаризм, несторіанство, монофілітство, монофізитство), 
еклезіологічні (монтанізм, донатизм, філетизм, седевака-
тизм) та тринітарні єресі (тритеїзм, аріанство, монархіан-
ство, македонство).

Тому ідеї, які протистоять догмату Трійці, не нові. До-
вкола них свого часу точилося багато дискусій з боку нео-
платоністів, аріанів, монархістів, модалістів (савеліанів). 
Описати всі ці погляди не дозволяє ні обсяг, ні мета нашого 
дослідження. Але охочим ближче познайомитися з ними, 

можна запропонувати книгу Вудро Уїддена, Джеррі Муна, 
Джона Ріва «Трійця: таємниця і відкриття», де кожний 
співавтор висвітлює окрему тему: перший – біблійну під-
ставу для віри в Трійцю, другий – історичний розвиток три-
нітарної ідеї в християнстві загалом, третій – розвиток три-
нітарної ідеї в адвентистському русі.

Однак ми не можемо не згадати тут ще декілька важ-
ливих фактів. 

Одним з перших, хто систематизував антитринітар-
не вчення, був Арій – єпископ Олександрійський (помер 
у 336 р.), тому і вчення стало називатися аріанством. Він 
вважав Христа створеною істотою, а Святого Духа – Боже-
ственною силою та безликою енергією. Цікаво зауважити, 
що саме Олександрія була колискою гностицизму. Гности-
ки вважали, що тіло – це зло, тому Христос або не втілив-
ся, будучи фантомом, або, прийнявши людське тіло, не міг 
бути правдивим Богом. Із цією єрессю боролися апостоли 
Павло та Іван (див. 1 Тим. 3:16; Івана 1:14; 1 Івана 4:2, 3).

Ось на якому підґрунті сформувалася єресь Арія. Ціка-
во зазначити, що історики зауважили: давні центри іконо-
вшанування знаходилися саме там, де було прийняте арі-
анство – вчення єпископа Арія. У 325 р. на Соборі в Нікеї 
(остаточно на Константинопольському соборі в 381 р.) 
аріанство було засуджене як небіблійне вчення. 

3. П˧ˣˮ̄ ˹˯˲˭˶˚˘ˮˮ̆ ˞˯˪˵˲ˤˮˤ ˱˲˯ Т˲˧˥˻̅
Деякі скептики, натякаючи на ортодоксальне походжен-

ня ідеї про Трійцю, запитують: «А чому так пізно в історії 
християнства почали говорити про природу Божества?» 

Для цього існує щонайменше три передумови:
1) Богословська передумова: у цьому не було нагальної 

потреби, бо ранні християни й так вірили в Христа як Бога, 
бо молилися і поклонялися Йому. Наприклад, диякон Сте-

Розділ 3.Розділ 3. ДОКТРИНА ПРО ТРІЙЦЮ: ЄРЕТИЧНІ ВЧЕННЯЧастина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



24 25

фан молиться до Христа як до Бога, благаючи: «Господи Ісу-
се, – прийми духа мого!» (УПО, Дії 7:59).

2) Історична передумова: постійні гоніння. Христия-
нам було не до богословських розробок та концепцій, бо 
вони непокоїлися про те, як, проповідуючи воскреслого 
Христа, вижити серед лютих гонінь, спричинених римськи-
ми імператорами. 

3) Апологетична передумова: аби християн не плутали 
з політеїстами, вони уникали акцентування на Трійці.

Що ж до часу формування догмату про Трійцю, хоті-
лося б сказати дещо важливе. Лише в XIX–XX ст. почалися 
активні відкриття законів природи. Але й до їх відкриттів 
ці явища існували, чи не так? Закони природи діяли і, зви-
чайно, були істинними, хоч люди про них і не знали. Так 
історично відбулося й з ученням про Трійцю. Пам’ятаймо 
важливий принцип: незнання нами деяких істин не озна-
чає, що їх не існує, це лише свідчить про нашу необізна-
ність та обмеженість. 

1. П˯˳˵˶˱˯˚˧˳˵̂ ˯˵˲ˤ˭˘ˮˮ̆ ˳˚˧˵ˬ˘
В адвентистському русі так само не одразу вчення про 

Трійцю було загальновизнаним. На це є серйозні причини. 
Чи знаєте ви, що може статися з людиною, котра тривалий 
час перебувала в темряві, а потім її раптом вивели на світ-
ло? Вона може осліпнути! Біблія свідчить: «І ми маємо ще 
непорушне пророче слово. Ви добре робите, зважаючи на 
нього як на світильник, що світить у темному місці, – доки 
почне розвиднятися і ранкова зоря засяє у ваших серцях» 
(УПТ, 2 Петра 1:19). Упродовж 1260 років, так званих тем-
них віків (538–1798), багато що з біблійного вчення було 
спотворено чи забуто, тому Господь не міг одразу відкрити 
повноту Своєї істини, а робив це поступово – крок за кро-
ком. Піонери адвентистського руху були вихідцями що-

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

РОЗВИТОК 
ДОКТРИНИ 
ПРО ТРІЙЦЮ 
В АДВЕНТИЗМІ

44

Частина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



26 27

найменше з дев’яти різних конфесій: 9 осіб – з баптистів 
(наприклад, Уїльям Міллер), 11 – з методистів (зокрема 
Джозеф Літч, Еллен Уайт), 5 – з Християнського союзу (зо-
крема Джозеф Бейтс, Джеймс Уайт) та з інших (див. роз-
діл 7 книги Лероя Фрума «Движение, предначертанное 
Богом»). Унітаристських поглядів дотримувався і один з 
лідерів адвентизму Урія Сміт. 

Однак правдою є й те, що деякі з них до моменту від-
криття Господом істини нюхали тютюн і курили (до 1870 
року), їли свинину (Е. Уайт до 1863 року, а доктрина була 
прийнята аж у 1872 році), не вважали святим днем покло-
ніння суботу, вірили в безсмертя душі та в припустимість 
так званого «помірного» вживання алкоголю. Але коли Бог 
відкривав нову істину нашим піонерам, вони залишали 
темряву й прямували до нового світла. 

2. Н˘˳ˬ˧˞˶˚˘ˮˮ̆ ˘˞˚˟ˮ˵ˤ˳˵˳̂˪ˤ˺ ˱˧˯ˮ˟˲˧˚ 
Сьогодні від деяких братів і сестер можна почути за-

клик наслідувати віру піонерів адвентизму. Із цього при-
воду виникають серйозні запитання. 

По-перше, віру котрих саме піонерів із цих багатьох 
конфесій ми маємо наслідувати?

По-друге, чи варто вірити спотвореному вченню, ко-
тре вони принесли із собою? Вісниця Божа стверджує: «І 
сьогодні є багато таких, котрі міцно тримаються звичаїв 
і переказів своїх батьків. Коли Господь посилає їм нове 
світло, вони відмовляються приймати його через те, що 
воно не було дано їхнім батькам. Ми живемо в інших 
умовах, ніж наші батьки, отже, наші обов’язки і відпо-
відальність зовсім інші. Бог не схвалить наших учинків, 
якщо ми замість того, щоб самостійно досліджувати Сло-

во істини, будемо оглядатися на приклад батьків у визна-
ченні власних обов’язків. Наша відповідальність більша 
за відповідальність, котру мали наші батьки» (Е. Уайт. 
Велика боротьба, с. 164).

По-третє, ми, як Церква, не маємо (і не визнаємо) ка-
нонізованих святих, отців церкви, котрі розробили б нам 
готову істину і чий авторитет у доктринальному плані був 
би незаперечним. 

Піонерів-адвентистів справді слід наслідувати, але 
саме в тому, наскільки ревно вони вивчали Святе Письмо і 
відмовлялися від попередніх лжевчень. В історії ми заува-
жуємо так званий прогрес у відкритті істини. «У кожному 
столітті відбувається новий розвиток істини, лунає Божа 
вістка, актуальна для людей саме того покоління. Усі старі 
істини залишаються важливими; нова істина не виникає не-
залежно від старої, але є її розкриттям… Стару істину звели-
чує саме те світло, яке сяє у свіжому її розкритті» (Е. Уайт. 
Наочні уроки Христа, с. 127, 128).

Ще одним доказом на користь того, що адвентизм не 
є застиглою в доктринальному плані конфесією, а прогре-
сивним рухом, є факт прийняття Церквою на Генеральній 
Конференції в 2005 році 28-го пункту віровчення «Зростан-
ня у Христі». Це не означає, що раніше ми в це не вірили, 
просто не було окремої систематизованої доктрини щодо 
біблійного розуміння процесу освячення. 

З іншого боку, вісниця Господня попереджає про межі 
нових відкриттів: «Істина для нашого часу дана нам Бо-
гом як підстава нашої віри. Він Сам навчив нас того, що 
є Істина. Виникатимуть то один, то інший носій нових 
ідей, які суперечитимуть світлу, даному нам Богом через 
Його Святого Духа» (Е. Уайт. Вибрані вісті, т. 1, с. 161).

Розділ 4.Розділ 4. РОЗВИТОК ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ В АДВЕНТИЗМІЧастина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



28 29

3. П˯ˣˤ˻˧̆ ˿˯˞˯ Еˬˬ˟˵˘ Дˢ. В˘˛˛˯ˮ˟˲˘ 
˵˘ Аˬ˯ˮ˳˯ Т. Дˢ˯˶ˮ˳˘
У наших церквах можна побачити різні брошури, авто-

рами яких є Алонсо Т. Джоунс та Еллет Дж. Ваггонер. Часто 
антитринітарні ідеї походять або із цих книг, або з тих, що 
ідуть у «комплекті» з ними. Зауважимо кілька принципо-
вих моментів: 

1) Ні Алонсо Т. Джоунса, ні Еллета Дж. Ваггонера не 
можна вважати піонерами адвентизму, це так зване друге 
покоління адвентистів. 

2) Істина, що її проголошували ці молоді люди щодо 
праведності по вірі, була доречною й необхідною на той час. 

3) Те, що Еллен Уайт підтримала їх у проголошенні 
цієї вістки, не означає, що вона підтримувала їхні подаль-
ші погляди. 

4) З часом Еллет Дж. Ваггонер захопився пантеїзмом 
(віра в безособового бога, котрий присутній в усьому) і під-
тримав д-ра Джона Х. Келлога у протидії Церкві та в роз-
колі в 1903 році. Крім того, він дотримувався теорії «духо-
вної родинності», внаслідок чого мав «особливі» стосунки 
з медсестрою Едіт Адамс. Це призвело до того, що в 1905 
році дружина Ваггонера подала на розлучення. 

5) Пізніше Алонсо Т. Джоунс визнавав у лжепророчиці 
Анні Філіппс Райс Божого пророка, що спричинило низку 
проблем для Божої Церкви. Він також, як і Еллет Дж. Ваг-
гонер, підтримав д-ра Джона Х. Келлога в розколі Церкви 
в 1903 році, ставши супротивником як Еллен Уайт, так і 
Адвентистської Церкви в цілому. З часом він долучився до 

Церкви п’ятидесятників, котрі святили суботу та говорили 
«іншими мовами» (практикували глосолалію).

Тому, зважаючи на їхній духовний вибір, слід бути вкрай 
обережними й з іншими богословськими поглядами вище-
згаданих осіб. 

4. С˚˧˞˽˟ˮˮ̆ Еˬˬ˟ˮ У˘˥˵ ˱˲˯ Т˲˧˥˻̅ 
Дехто вважає, що вісниця Божа Еллен Уайт не вірила 

в Трійцю. Ось лише кілька цитат, які спростовують цю хиб-
ну думку:

«Ось три живі Особи Небесної Трійці. Іменем цих 
трьох – Отця, Сина та Святого Духа – кожний, хто при-
йме вірою Христа, охреститься» (Особливі свідчення. 
Серія «Б», № 7, с. 63).

«Вічні небесні Особи Трійці – Бог, Христос та Святий 
Дух – озброїли апостолів неземною енергією… у праці та 
докорі світові в гріхах» (Рукопис, 145, 1901). 

«Божеству стало шкода людства, тому Отець, Син 
та Святий Дух вирішили здійснити План спасіння» (По-
ради зі здоров’я, с. 222). 

«Вічне Божество – Отець, Син та Святий Дух – бе-
руть участь у цьому діянні (тобто хрещенні – прим. авто-
ра)» (Погляд угору, с. 148).

«Ми повинні співпрацювати з трьома найвищими 
небесними силами: з Отцем, Сином та Святим Духом» 
(Особливі свідчення. Серія «Б», № 7, с. 51). 

Для детальнішого ознайомлення з висловлюваннями 
Е. Уайт на цю тему дивіться її книгу «Євангелізм», с. 615-
617. Є також багато свідчень Божої вісниці щодо Боже-
ственності Ісуса Христа та Святого Духа, які ми розглянемо 
в наступних темах.

Розділ 4.Розділ 4. РОЗВИТОК ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ В АДВЕНТИЗМІЧастина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



30 31

4.1. Уникання вживання Еллен Уайт терміну «Тrinity»
Уникання вживання Еллен Уайт терміну «Тrì nity» має 

свої причини (як і уникання вживання нею терміну «про-
рок»): ідея Трійці була надто спотворена уявленнями 
тритеїзму та модалізму, де зображалася істота з одним 
тулубом і трьома головами. Наприклад, один з лідерів 
раннього адвентизму Джон Н. Лофбороу писав щодо мо-
далістського уявлення про Трійцю: «Якщо ми віримо в цю 
доктрину і читаємо Писання, то повинні повірити, що Бог 
послав Самого Себе у світ, помер, щоб Самому примири-
ти із Собою світ, воскресив Самого Себе з мертвих, зійшов 
до Самого Себе на Небеса, заступається перед Самим Со-
бою на Небесах і є єдиним Посередником між людиною і 
Самим Собою» (Рев’ю енд Геральд, 5 листопада 1861 р.). 
Існувала навіть ідея католицької «четвериці», де поруч 
із Трійцею в іпостасі Божества перебувала й діва Марія. 
Тому Еллен Уайт, прагнучи відмежуватися від цих хибних 
уявлень, уникає вживання терміну «Тrì nity», натомість ви-
користовує слово «Trio», чітко показуючи, що вона має на 
увазі три Особи Божества, Котрих сьогодні ми називаємо 
біблійною Трійцею. 

4.2. «Втручання» в оригінали творів Еллен Уайт
Сьогодні деякі автори припускають, що в період між 

датою смерті Еллен Уайт (16 липня 1915 р.) і 1931 роком 
була здійснена підробка – додавання в її твори цитат щодо 
Трійці. Як ви думаєте, з якими труднощами зіткнувся б той, 
хто наважився це зробити? Пастор Олександр Сєрков у се-
рії «Тринітаризм чи унітаризм?» наводить тринадцять 
перешкод, які довелося б подолати фальсифікаторові. Ось 
деякі з них: 

1. Йому необхідно було б знайти спеціальний папір, 
який використовувався за часів життя Еллен Уайт і саме 

того року, коли вона писала ту чи іншу статтю, тому що 
склад паперу постійно змінювався і пізніше папір був уже 
зовсім іншим. 

2. Йому довелося б шукати і друкарську машинку з 
певним типом шрифту, адже кожна машинка має свій пев-
ний шрифт. Букви часто відлітали, їх доводилося припаю-
вати, і якісь букви били лівіше, чи правіше, чи трохи вище.

3. Припустимо, що перші дві перешкоди вдалося подо-
лати, але до цього фальсифікатор ще мав би знайти мож-
ливість відвідати сховище праць Е. Уайт, перечитати всі її 
праці. Потім, залишаючись непоміченим, потрібно було б 
знайти належний матеріал, викрасти його, а коли фальси-
фікація буде готова, знову вкласти на те ж саме місце, де 
був оригінал. Але факту злому сховища праць Еллен Уайт 
виявлено не було (до 1938 р. ці матеріали зберігалися 
у сховищі рукописів при канцелярії в Елмсхевені поблизу 
дому Еллен Уайт в Каліфорнії. Тепер вони перебувають 
у Центрі літературної спадщини Еллен Уайт при офісі 
Генеральної Конференції у Вашингтоні. – Прим. авт.).

4. Багато рукописів були не надруковані на машинці, а 
написані автором від руки. Гіпотетичний фальсифікатор мав 
би добре знати стиль творів Еллен Уайт і вміти підробляти її 
почерк. Серед злочинців, можливо, і знайшлися б фахівці, 
які б викрали, підробили й знову вклали на місце фальсифі-
кацію, але їх приваблюють більші афери з більшою фінансо-
вою винагородою, ніж документи про триєдиність.

5. Постає й таке запитання: якщо в 1931 році (як дехто 
стверджує) в основу віри Церкви потрапило неправильне 
вчення про Трійцю, чому такі посвячені брати, як члени 
Опікунської Ради літературної спадщини Уайт, не підняли 
свої голоси на захист істини, а продовжували мирно пра-
цювати, адже Рада мала практично той самий склад, що 
й на початку своєї роботи? Чому і син вісниці Господньої 

Розділ 4.Розділ 4. РОЗВИТОК ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ В АДВЕНТИЗМІЧастина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



32

Частина IIЧастина II

БІБЛІЙНА БІБЛІЙНА 
ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПІДСТАВА ДОКТРИНИ 

ПРО ТРІЙЦЮПРО ТРІЙЦЮ

Уїльям Уайт залишався спокійним, адже на той час він був 
секретарем Ради, тобто управителем літературної спад-
щини своєї матері?

6. Еллен Уайт була впевнена, що після її смерті аж до 
Другого приходу Христа всі її праці вірно служитимуть лю-
дям (див. Вибрані вісті, т. 3, ст. 10). Вона була впевнена, 
що їх охороняє Бог. 

Частина I.Частина I.  ІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІІСТОРИЧНИЙ ОГЛЯД РОЗВИТКУ ДОКТРИНИ ТРІЙЦІ



34 35

Уявіть собі, що ви перебуваєте на пароплаві й пере-
сікаєте простори Чорного моря. Яке видовище: хвилі 

б’ються об ваш лайнер, ви відчуваєте силу океану, кора-
бель кидає в різні боки! І тепер, якщо вас запитають: «Чи 
знаєте ви, що таке Чорне море?» «О, так!» – можливо, 
поспіхом відповісте ви. А потім замислитеся: «А що таке 
Чорне море?» Це і молекули води; це краплі води, які ви-
блискують на сонці; це жменя солоної води; але хіба ці 
визначення охоплюють масштаб усього Чорного моря? Чи 
можемо ми уявити увесь об’єм його води, відчути всю його 
силу? Ми пізнали лише невелику часточку цього безмеж-
ного океану, пройшовши вузькою борозною по його вели-
чі, але все одно ви стверджуєте: «Я знаю Чорне море, бо 
пересікав його не пароплаві!» 

Я запрошую і вас у цю мандрівку, аби пізнати краплину 
великого океану – Божої сутності та природи.

1. Тˤ˵˶ˬ, ˿˯ ˳˚˧˞˽ˤ˵̂ ˱˲˯ Т˲˧˥˻̅
Уперше ідея Трійці у Святому Письмі простежується 

відразу в першому тексті Біблії: «На початку Бог створив 
Небо та землю» (УПО, Бут. 1:1).

Тут вжито титул Господа у множині – «Елогі̀м», що пере-
кладається як «Бог», «Божество». 

Якщо ж буквально перекласти цей текст, то він би зву-
чав так: «На початку Боги створив небо і землю». Річ у тім, 
що «Елогі̀м» (вживається в різних формах у Старому Завіті 
2602 рази) є множиною від слова «Елоа́г». 

1.1. Однина і множина в івриті
Дозвольте дещо зауважити про числові форми слів у єв-

рейській мові. В українській мові є дві числові форми: одни-
на та множина, тобто все, що налічує два і більше, є множи-
ною. У давньоєврейській мові – три числові форми: однина, 
двоїсте число і множина (коли три і більше). «Елогі̀м» – це 
множина іменника чоловічого роду (з притаманним йому 
закінченням -ім). Двоїсте число іменників чоловічого роду 
має закінчення -а́їм, тому це слово у двоїстому числі зву-
чало б «Елога́їм». Але його немає у Святому Письмі, тому 
бінітаризм (віра в Божественність тільки Отця і Сина) не 
має біблійної підстави. У Святій Книзі є лише «Елогі̀м», де 
«-ім» – це закінчення саме множини. Тобто «Елогі̀м» – це 
за числовою формою щонайменше три Особи Божества. 

1.2. Питання множини величності
Часом противники Трійці наводять аргумент, ніби мно-

жина слова «Елогі́м» є так званим царським «ми». Поняття 
pluralis maiestatis (лат.) – це «множина величності», коли 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

БІБЛІЙНІ 
АРГУМЕНТИ НА 
ЗАХИСТ ІСТИНИ 
ПРО ТРІЙЦЮ

55

Розділ 5.Розділ 5. БІБЛІЙНІ АРГУМЕНТИ НА ЗАХИСТ ІСТИНИ ПРО ТРІЙЦЮ



36 37

про високоповажну особу (монарх, єпископ, і т.д.) гово-
рять у множині. Або коли високопосадовець сам вживає 
займенник першої особи у множині: «Мы, Николай ІІ, по-
велеваем…»

Але така думка не може бути підтверджена жодним 
історичним фактом, який би свідчив, що ізраїльські царі 
себе так величали або до них так зверталися підлеглі. Це 
штучне підлаштування давньої культури під уявлення піз-
ніших поколінь. 

Нижче ми ще наведемо вагомі біблійні факти того, що 
«Елогі̀м» – це не множина величності, а множина кількіс-
на, де йдеться більш ніж про одну особу. 

2. У˭ˤ˳ˮ˘ ˛˲˘˭˘˵ˤ˽ˮ˘ ˮ˟˶ˣ˛˯˞ˢ˟ˮ˧˳˵̂
Звідки ж узято визначення Трійці, як «три Особи єди-

ного Божества»? Чи можна це знайти в біблійному тексті 
оригіналу? 

У єврейській мові, як і в українській, дієслово має 
узгоджуватися з іменником за числом та родом. У пер-
шому ж біблійному тексті, у книзі Буття 1:1, ми читаємо в 
оригіналі словосполучення «бара́ Елогі̀м», що буквально 
означає «створив Боги». Відповідно до множини іменника 
чоловічого роду, граматично правильно було б написати 
«бар’у Елогі̀м» (у теперішньому часі це звучало б «барі̀м 
Елогі̀м»). Може, це якийсь одиничний випадок? Ні, їх без-
ліч. Наприклад, у Бут. 1:26 читаємо: «Ваййоме́р Елогі̀м», 
що буквально перекладається: «і сказав Боги». Тобто має 
місце граматична неузгодженість. Чи можемо ми звинува-
тити в неграмотності Мойсея, котрий здобув найвищу на 
той час освіту в найкращих навчальних закладах Єгипту? 
Ні! Тут натхнений Богом Мойсей виклав ідею триєдиності 
Божества, виразивши її в умисній граматичній неузгодже-
ності (до цього методу вдаються також і новозавітні пись-

менники, про що ми говоритимемо в одному з наступних 
розділів), коли однина пов’язана з множиною. 

«Елогі̀м» вживається і з прикметником в однині. Напри-
клад, «Елогі̀м Цади́к» (Псал. 7:12), що буквально означає: 
«Боги праведний». Тому ідея єдиності та множинності Бо-
жества – це не теорія, вигадана богословами, а істина, відо-
бражена в оригіналі священного біблійного тексту. 

«Та хіба, – вигукне хтось, – у Святому Письмі Господь 
не свідчить про Себе: “Бога нема, окрім Мене” (УПО, Ісаї 
44:6)?» Так, це свідчення є, але цікавий і той факт, що в 
оригіналі написано: «Немає, крім Мене, Елогі̀ма». Знову 
множина! Тобто сьогодні це означає, що, крім Трійці, ін-
шого Божества не існує, і християни з цим цілком погоджу-
ються. В інших текстах (наприклад, Ісаї 45:5, 21; Осії 13:4), 
де розкривається унікальність Господа, так само вжива-
ється слово в множині «Елогі̀м».

3. Сˤ˭˚˯ˬ ˚˧˲ˤ, ˿˯ ˳˚˧˞˽ˤ˵̂ ˱˲˯ Т˲˧˥˻̅
Цей текст юдеї використовують чи не найчастіше. Він 

написаний на одній із чотирьох філактерій. Філактерії – це 
пов’язки з текстами Святого Письма, які носили євреї на 
руках та на чолі. Цей текст слугує символом та визнанням 
віри євреїв. Він написаний у книзі Повторення Закону 6:4: 
«Шма Їсрае́ль Ягве́ Елоге́йну – Ягве́ Еха́д!», тобто: «Слухай, 
Ізраїлю, Господь Бог наш, єдиний Господь» (УПХ).

Хотілося б звернути увагу на два слова. Перше – це 
слово «еха́д», що означає «єдиний». «Еха́д» вживається у 
Старому Завіті 977 разів. У багатьох текстах Святого Письма 
воно означає не просто один, а єдиний, і вживається тоді, 
коли наголошується, що це один серед декількох (Чис-
ла 34:18; Ездри 10:16; Ісаї 51:2; Єзек. 37:17). Етимологіч-
но «еха́д» часто означає збиратися, об’єднуватися в одне 
ціле. Коли ж треба сказати «один», маючи на увазі повну 

Розділ 5.Розділ 5. БІБЛІЙНІ АРГУМЕНТИ НА ЗАХИСТ ІСТИНИ ПРО ТРІЙЦЮЧастина II.Частина II.  БІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮБІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ



38 39

одиничність, краще вживати слово «яхі̀д» (для додаткового 
дослідження див. вживання слова «яхі̀д»: Бут. 22:2, 16; Суд. 
11:34; Прип. 4:3; Єрем. 6:26; Амоса 8:10). Тому «еха́д» – це 
так звана складна однина, коли єдність складають декілька 
осіб. Дозвольте проілюструвати це біблійними прикладами. 
Слово «еха́д» вживається в Бут. 2:24: «Тому залишить чоло-
вік свого батька й матір і пристане до своєї жінки, – і будуть 
обоє одним тілом» (УПТ). Ми в нашій мові так само корис-
туємося складною одниною, коли кажемо «єдина сім’я». Те 
ж саме слово вжите у випадку, коли розвідники принесли 
одне («еха́д») гроно («ешко́л») винограду, на якому було ба-
гато ягід (див. Числа 13:23 – укр., 13:24 – рос.). 

У тексті П. Зак. 6:4, який ми розглядаємо, є ще одне 
слово, котре посилює та підкреслює вагу вищесказано-
го: тут вжите знайоме для нас слово: «Елогі̀м». Букваль-
но цей текст звучав би так: «Наші Боги (щонайменше три) 
Єдиний є». 

Отже, слово «еха́д» якраз підкреслює, що Бог Єдиний, 
а не один, бо об’єднатися можуть лише декілька, а не одна 
особа. Текст П. Зак. 6:4 не заперечує, а навпаки – свідчить 
про триєдиність Бога.

4. Щ˟ ˞ ˟̆˪˧ ˧˭˟ˮ˘ ˥  ˵ ˤ˵˶ˬˤ Б˯˛̆ , ̆ ˪˧ ˳ ˚˧˞˽ ˵̆̂ ˱ ˲˯ Т˲˧˥˻̅

4.1. Бог Ягве: один чи єдиний?
Найбільш уживане Боже ім’я Ягве повторюється в Ста-

рому Завіті 6828 разів. Словами «Ель», «Елогі̀м» могли по-
значатися і лжебоги (ідоли), котрим поклонялися язичники. 
Але коли вживалося ім’я Ягве, це свідчило, що йдеться про 
правдивого Бога. Тому постає важливе запитання: ім’я Ягве 
має одна чи більше осіб? Дозвольте навести яскравий при-
клад: «І Господь послав на Содом та Гомору дощ із сірки й 
огню, від Господа з неба» (УПО, Бут. 19:24). У попередньо-

му розділі (Бут. 18) йдеться про те, що Сам Ягве прийшов 
до Авраама і попрямував далі до Содому, проливши вогонь 
від Ягве з неба. Тут двічі вживається слово «Господь», а в 
оригіналі двічі стоїть слово «Ягве́» (про двох осіб «Ягве́» ще 
згадується в Зах. 3:1, 2).

Якщо Бог не єдиний, а один, то як зрозуміти це речення 
про двох осіб з іменем Ягве – одну на землі, а другу на небі? 
Стосовно першої Особи, яка відвідала Авраама, вісниця 
Господня Еллен Уайт стверджує, що це був Сам Ісус Христос 
(див. Е. Уайт. Патріархи і пророки, с. 160).

4.2. «Ягве є Елогім»
У Псал. 45:8 читаємо: «…тому помазав Тебе, Боже, Бог 

Твій єлеєм радості» (УПГ). Апостол Павло, цитуючи цей 
уривок, вважає, що це месіанське пророцтво про Христа 
(див. Євр. 1:9), де Отець і Син названі Богом. У псалмі дві-
чі вживається слово «Елогі̀м» (Елогі̀м Елоге́йха): як щодо 
Отця, так і щодо Сина. Це вкотре підкреслює множинність 
Бога в Особах. 

Крім того, у Старому Завіті зустрічається словоспо-
лучення «Ягве́ гу Елогі̀м», що перекладається: «Господь 
є Бог» (див. П. Зак. 4:35, 39; 1 Цар. 8:60; 2 Хронік 33:13). 
Наприклад, після того як спав вогонь з неба, ізраїльський 
народ, упавши на коліна, двічі повторює фразу: «Ягве́ гу га 
Елогі̀м, Ягве́ гу га Елогі̀м!» (1 Цар. 18:39), тобто буквально: 
«Ягве́ – є Боги! Ягве́ – є Боги!» Це також свідчення мно-
жинності осіб Божества.

4.3. Бог Адонай
Є ще один аргумент на користь множинності осіб Бо-

жества – це вживання титулу Бога «Адона́й», що в пере-
кладі означає «Господь». В однині «адо́н, адоні̀» – мій гос-

Розділ 5.Розділ 5. БІБЛІЙНІ АРГУМЕНТИ НА ЗАХИСТ ІСТИНИ ПРО ТРІЙЦЮЧастина II.Частина II.  БІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮБІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ



40 41

подар, пан (множ. «адоні̀м»), а «адона́й» – це множина 
іменника разом з присвійним займенником, що буквально 
означає «наші панове». «Адона́й» повторюється в Старому 
Завіті 439 разів. Є навіть два цікавих тексти в Біблії, де вжи-
ті всі три слова разом: «Адона́й Ягве́ Елогі̀м» (див. Амоса 
3:13 і 5:16). 

5. Мˮ˯ˢˤˮˮ˧˳˵̂ Б˯ˢ˟˳˵˚˘ ˚ ˧ˮ˾ˤ˺ ˙˧˙ˬ˧˥ˮˤ˺ ˵˟˪˳˵˘˺ 

5.1. Старозавітні тексти
Можливо, ви стомилися від єврейських термінів, але 

саме цією мовою написаний богонатхненний текст Старо-
го Завіту, тому без біблійної мови оригіналу не обійтися. 
Та не обов’язково знати іврит, аби побачити свідчення про 
множинність осіб Божества. У Старому Завіті Бог неоднора-
зово говорить про Себе в множині, у чому можна переко-
натися й з українських перекладів Біблії. Наприклад, у Бут. 
1:26: «І сказав Бог (Елогі̀м): створімо людину за образом 
Нашим, за подобою Нашою» (УПГ). Дехто стверджує, що 
тут Бог говорить з ангелами. Але це хибна думка, оскільки, 
досліджуючи контекст, ми бачимо, що розмова ведеться 
між Особами, які здатні «бара́» (Бут. 1:1), тобто творити 
«з нічого» могутністю власного слова, що є винятково Бо-
жою властивістю і на що не здатна жодна створена істота. 
Це можуть бути лише Особи, однакові за сутністю та рівні 
за статусом. Коли був створений Адам, то Творець Елогі̀м 
побачив його самотність і промовив: «Не добре бути чо-
ловікові одному; утворимо йому помічника, відповідно-
го йому» (УПГ, Бут. 2:18). Той же Самий Елогі̀м після гріхо-
падіння людини зі скорботою говорить: «Ось, Адам став, 
як один із Нас» (УПГ, Бут. 3:22). Під час будівництва Вави-
лонської вежі Господь промовив: «Зійдімо ж, і змішаймо 
там мову їхню» (УПГ, Бут. 11:7). Коли Бог вдруге покликав 

Ісаю на служіння, той почув запрошення: «Кого Мені по-
слати? І хто піде для Нас?» (УПГ, Ісаї 6:8).

Як бачимо, коли Бог говорить про Себе, то ніде немає й 
натяку на множину величності, а йдеться саме про множину 
кількісну. 

5.2. Новозавітні свідчення
Є чимало й новозавітних свідчень, коли Божество гово-

рить про Себе в множині. У Євангелії Спаситель Христос го-
ворить про Бога і про Себе як про рівних за природою Осіб. 
Він вживає вже знайоме для нас Божественне «Ми». Про-
читаємо кілька уривків з Євангелія від Івана: «Поправді, по-
правді кажу Я тобі: Ми говоримо те, що ми знаємо, а свідчи-
мо про те, що ми бачили, але свідчення нашого ви не при-
ймаєте» (УПО, Iвана 3:11). «Як хто любить Мене, той слово 
Моє берегтиме, і Отець Мій полюбить його, і Ми прийдемо 
до нього, і оселю закладемо в нього» (УПО, Iвана 14:23). «Я 
тепер уже не в світі, але вони у світі, а Я до Тебе йду; Отче 
Святий! Збережи їх в ім’я Твоє, тих, котрих Ти Мені дав, щоб 
вони були одне, як Ми. Нехай будуть всі одне, як Ти, Отче, 
в Мені, і Я в Тобі, так і вони нехай будуть в Нас одне, – щоб 
увірував світ, що Ти послав Мене. І славу, Котру Ти дав Мені, 
Я дав їм: нехай будуть одне, як Ми одне» (УПГ, Iвана 17:11, 
21, 22). Не міг би Христос, не будучи рівним за природою з 
Отцем, вживати це Божественне «Ми». 

6. П˯˵˲˧˥ˮ˟ ˱˲˯˳ˬ˘˚ˬ˟ˮˮ̆ Б˯˛˘

Дехто зі скепсисом запитує: «Якщо “Елогі̀м” – це мно-
жина, то чому ви не говорите про п’ять чи десять осіб Боже-
ства, а саме про три?» По-перше, ми розглядаємо на підста-
ві Біблії тільки тих Осіб, Котрих Біблія називає Богом, а вона 
говорить про Отця, Сина та Святого Духа (див. Матв. 28:19). 

Розділ 5.Розділ 5. БІБЛІЙНІ АРГУМЕНТИ НА ЗАХИСТ ІСТИНИ ПРО ТРІЙЦЮЧастина II.Частина II.  БІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮБІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ



42 43

Є й інші свідчення. Наприклад, коли Бог свідчить про Себе 
Мойсеєві, то саме тричі звучить: «Господь, Господь, Бог 
(Ягве́ Ягве́ Ель)» (УПО, Вих. 34:6), а не чотири чи п’ять разів. 
По-друге, слід замислитися про те, чому радісні славослів’я 
Богові Ягве у Святому Письмі звучать саме тричі? Потрійне 
славослів’я ангелів перед престолом звучить в Ісаї 6:3 за 700 
років до народження Христа: «Свят, свят, свят Господь 
Саваот» (УПО; євр: «Кадо́ш кадо́ш кадо́ш Ягве́ Цебао́т»). 
Може, це якась випадковість? Певно, що ні, бо опісля, че-
рез 800 років, апостол Іван на острові Патмос бачить виді-
ння, як небесні істоти, перебуваючи перед Божим престо-
лом, прославляють Бога саме потрійною хвалою: «Свят, 
свят, свят Господь, Бог Вседержитель» (УПО, Об’явл. 4:8; 
гр.: «Ха́ґіос ха́ґіос ха́ґіос Кю́ріос хо Тео́с хо пантокра́тор»). 
Хіба це не доказ того, що небесні істоти прославляють саме 
трьох Осіб Божества – Отця, Сина та Святого Духа?

7. Уˮ˧˪˘ˬ̂ˮ˘ ˵˲ˤ̄˞ˤˮ˧˳˵̂ Б˯ˢ˟˳˵˚˘

Відомий християнський апологет Клайв Льюїс у своїй 
книзі «Просто християнство» наводить таку ілюстрацію: 
«Ви знаєте, що в просторі ви можете рухатися в трьох на-
прямках: ліворуч або праворуч, назад або вперед, вниз 
або вгору. Будь-який напрямок являє собою або одне із 
цих трьох, або якусь їх комбінацію. Ми називаємо це трьо-
ма вимірами простору. А тепер будьте уважні. Користую-
чись лише одним виміром, ви можете накреслити лише 
пряму лінію. Користуючись двома вимірами, ви зможете 
накреслити фігуру: наприклад, квадрат із чотирьох пря-
мих ліній. А тепер зробимо ще один крок уперед. Корис-
туючись трьома вимірами, ви можете побудувати об’ємну 
фігуру: наприклад, куб із шести квадратів, щось схоже на 
шматочок цукру. Помічаєте, у чому тут річ? Світ, у якому 

лише один вимір, являтиме собою пряму лінію. У світі з 
двома вимірами ми все ще бачимо прямі лінії, але якщо їх 
декілька, то вони вже створюють фігуру. У тривимірному 
світі теж існують плоскі фігури, але, складені разом, вони 
утворюють об’ємний багатогранник.

Іншими словами, просуваючись у напрямку до склад-
ніших рівнів, ви не відкидаєте того, що було на прості-
ших рівнях: ви зберігаєте все, проте по-новому групує-
те в такі форми, яких ви не зуміли б вигадати, якби вам 
були відомі лише прості рівні. Християнська теорія про 
Бога будується за цим же принципом. Людський рівень — 
це простий і відносно порожній рівень. У ньому одна осо-
ба — це одна істота, а дві особи – це дві істоти. Так само у 
двох вимірах (наприклад, на аркуші паперу) один квадрат 
являє собою одну фігуру, а два квадрати – дві фігури. На 
Божественному рівні ви все ще у світі осіб, але ці Особи 
пов’язані там інакше, зовсім іншим способом. Ми, ніколи 
не живши на тому рівні, не можемо уявити собі, яким саме 
чином Вони пов’язані між Собою... Повністю осягнути таку 
Істоту ми, звичайно, не в змозі. Але й куба ми не зуміли б 
собі чітко уявити, якби оперували лише двома вимірами 
простору. Утім, приблизне уявлення про це нам доступ-
не. І коли воно вікривається нам, ми вперше починаємо 
усвідомлювати, хай неясно, якусь позитивну ідею про Над -
особу, про Того, Хто є більш ніж Особа» (К. Льюїс. Просто 
християнство, див. підрозділ 4.2. «Бог у трьох Особах»).

 
Дехто може заперечити: якщо це складові частини ці-

лого, то невже Отець – це 1/3 Бога? Невже третину Бо-
жества складає Син і третину Святий Дух? Певно, що це 
не так. Бо в природі є приклади, які можуть проілюструвати 
хибність такого судження: наприклад, рух має такі характе-

Розділ 5.Розділ 5. БІБЛІЙНІ АРГУМЕНТИ НА ЗАХИСТ ІСТИНИ ПРО ТРІЙЦЮЧастина II.Частина II.  БІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮБІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ



44 45

ристики: швидкість, час, відстань. То невже швидкість – 
це 1/3 руху? Хіба час чи відстань складають 1/3 руху? Ні, у 
комплексі вони характеризують рух у повному значенні, а 
окремо – підкреслюють лише різні його виміри. Так і Боже-
ственна сутність порівну й у повноті присутня в усіх трьох 
Особах Божества.

8. А˵˲ˤ˙˶˵ˤ Б˯˛˘, ˿˯ ˳˚˧˞˽˘˵̂ ˱˲˯ Т˲˧˥˻̅

Атрибут – це невід’ємна властивість об’єкта, постійна та 
необхідна його ознака. Атрибути Бога – це Його властивості, 
характеристики, притаманні лише Йому і не властиві жодній 
зі створених істот. А отже, якщо ці атрибути належать Отцеві, 
Синові та Святому Духові, то Трійця – це біблійна реальність.

Самостійно з молитвою дослідіть наведені нижче тек-
сти. Вони вас переконають, що всі ці винятково Божественні 
характеристики (атрибути) притаманні як Отцеві, так і Сино-
ві, а також рівною мірою властиві й Святому Духові:

1. Здатність творити притаманна Отцеві (Прип. 8:22), 
Синові (Івана 1:1-3; Кол. 1:16) та Святому Духові (Бут. 1:2).

2. Вічність. Ніхто з християн не сперечається, що 
Отець вічний (Псал. 89:3). Та чи можна те саме стверджу-
вати і про Сина? Так! (Об’явл. 1:18; Мих. 5:1, 2). До того 
ж це стосується і Святого Духа, про Котрого в Євр. 9:14 у 
найдавніших грецьких рукописах написано: «пне́вматос 
айоні̀у» – «Духом вічним». Так зазначено й в українських 
перекладах – П. Куліша, І. Хоменка, російських – єпископа 
Кассіана (С. С. Безобразова) та доктора М. Кулакова, а та-
кож у багатьох англійських перекладах.

3. Всемогутність Отця (Об’явл. 19:6), Сина (Матв. 
28:18) і Святого Духа (Римл. 8:11; 15:19).

4. Усезнання Отця (Псал. 139:4; Єрем. 17:10), Сина (Іва-
на 2:24-25) і Святого Духа (1 Кор. 2:10, 11).

5. Усюдиприсутність Отця (Єрем. 23:24), Сина (Матв. 
18:20) і Святого Духа (Псал. 139:7-12).

6. Абсолютна святість Отця (Об’явл. 15:4), Сина (Дії 
3:14) і Святого Духа (Луки 1:15).

7. Сам є Істиною Отець (Єрем. 10:10), Син (Івана 14:6), 
Святий Дух (Iвана 15:26; 16:13).

9. Н˘˥˱˟˲˟˪˯ˮˬˤ˚˧˾ˤ˥ ˵˟˪˳˵ ˱˲˯ Т˲˧˥˻̅

Текст, що увінчує вчення про Трійцю, – це слова Хрис-
та, які Він промовив перед Своїм вознесінням. Він, ніби 
батько, котрий від’їжджає в далеку дорогу, намагається 
сказати щось найважливіше. Його слова записав єванге-
ліст Матвій: «Отож, ідіть і навчіть усі народи, хрестячи їх в 
Ім’я Отця, і Сина, і Святого Духа» (УПТ, Матв. 28:19). «Ім’я» 
(грецьке слово «о́нома») стоїть в однині та вказує, що три 
Особи складають єдність, одне ціле за Своєю природою 
та особистісними характеристиками. 

Дехто, аби підтвердити правильність своїх поглядів, 
так далеко пішов, що почав стверджувати, ніби текст Матв. 
28:19 є пізнішою вставкою переписувачів (після Нікейсько-
го собору 325 р.), а не писанням євангеліста Матвія. Однак 
безсумнівним є те, що цей текст є частиною богонатхнен-
ного Святого Письма. Він неодноразово цитується в ранній 
християнській літературі.

Наприклад, в одному з найдавніших документів Церкви 
(90-120 рр. н. е.) Дідахе 7:1 написано: «Хрестіть так: в Ім’я Отця, 
і Сина, і Святого Духа». Цей текст згадують ранні історики та 
отці Церкви, як-от: Іриней, Юстин-мученик, Тертуліан та Оріген. 

Іриней Ліонський (130–200 рр.) у книзі 3-й, розділі 17-му, 
названому «Апостольське вчення про Святого Духа», пише: 
«І знову, даючи учням владу відроджувати в (ім’я) Бога, Він 
говорив їм: «Отож, ідіть і навчіть всі народи, хрестячи їх в 

Розділ 5.Розділ 5. БІБЛІЙНІ АРГУМЕНТИ НА ЗАХИСТ ІСТИНИ ПРО ТРІЙЦЮЧастина II.Частина II.  БІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮБІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ



46 47

Ім’я Отця, і Сина, і Святого Духа»». Крім того, у своєму листі 
до Маркіяна під заголовком «Доказ апостольської пропові-
ді» Іриней пише: «Саме віра звершує в нас це, як передали 
нам пресвітери, учні апостолів. Передусім вона навчає нас 
пам’ятати, що ми одержали хрещення задля залишення грі-
хів в ім’я Бога Отця, в ім’я втіленого Ісуса Христа – померло-
го та воскреслого Сина Божого – та Святого Духа Божого; і 
що це хрещення є печаткою вічного життя».

Юстин-мученик (помер у 165 році) пише: «Потім ми 
приводимо їх [тих, хто повірив – прим. авт.] туди, де є 
вода, і вони відроджуються в такий же спосіб, як ми самі 
відродилися, тобто обмиваються водою в ім’я Бога Отця й 
Владики всього, і Спасителя нашого Ісуса Христа, і Духа Свя-
того» (Перша Апологія, 61, 3, 1013). 

Тертуліан (160–225 рр.) у праці «Про хрещення», у 13-му 
розділі, стверджує: «А закон щодо необхідності хрещення 
даний, і форма запропонована: “Ідіть, – говорить, – навчіть 
народи, хрестячи їх в ім’я Отця, і Сина, і Святого Духа”». 

Ще в його праці «Про прескрипції проти єретиків» чи-
таємо: «Коли ж один з них відпав, іншим одинадцятьом під 
час вознесіння до Отця після воскресіння Він наказав іти й 
учити народи, хрестячи їх у Отця, і Сина, і Духа Святого».

Оріген (185–253 рр.) – теолог, філософ, філолог, єпис-
коп м. Александрії. У праці «Про початки», книга 1, роз-
діл 5 «Про розумних істот» він пише: «Відомо ж, що під 
драконом мається на увазі сам диявол. Отже, деякі сили 
називаються ворожими, і сказано, що колись вони були 
непорочними, а непорочність нікому не належить субстан-
ційно, крім Отця, і Сина, і Святого Духа». 

Тому твердження про відсутність згадок стосовно три-
нітарної формули в ранніх рукописах Нового Завіту й дав-
ніх працях християнських апологетів не мають жодної іс-
торичної підстави. 

Це питання розкривається також і в темі про Боже-
ственність Святого Духа.

10. П˲˘˚ˤˬ̂ˮ˟ ˲˯ˣ˶˭˧ˮˮ̆ ˞˯˪˵˲ˤˮˤ ˱˲˯ Т˲˧˥˻̅ ˧ 
˱˲˘˪˵ˤ˽ˮ˟ ˺˲ˤ˳˵ˤ̆ˮ˳˵˚˯

Хтось, читаючи цю книгу, запитає: «А яке значення 
має доктрина про Трійцю для мого практичного християн-
ського життя?» Упевнено можна відповісти: надзвичайно 
велике! Переоцінити його неможливо!

10.1. План спасіння і три Особи Божества

У світі, де так багато розбрату, розколів, розбіжностей, 
відчуженості та недовіри, так важливо розуміти єдність 
Трійці, дії та сили Котрої спрямовані на наше спасіння. У 
всіх епохальних подіях Плану спасіння брали участь три 
Особи Божества.

10.2. Любов Триєдиного Бога

Важливо усвідомлювати, що ти віриш Богові, Котрий 
має взаємини любові в самій Трійці, а отже, може зливати 
цю любов на Всесвіт та Своїх дітей. Важливо усвідомлю-
вати, що Бог являє Себе не лише трансцендентним, тобто 
таким, що перебуває поза світом, як генерал, котрий керує 
військом зі штабу в сховищі, а що Бог являє Себе в Сині. Це 
Бог з людським обличчям – близький, люблячий і, нареш-
ті, іманентний Бог, Котрий присутній через Духа Святого у 
Своїх вірних дітях.

Одну п’ятирічну дівчинку запитали: «Який твій Бог?» 
Дівчинка відповіла: «Він настільки великий, що Всесвіт 
Його не вміщає, і настільки малий, що поміщається в моє-
му серці!»

Розділ 5. Розділ 5. БІБЛІЙНІ АРГУМЕНТИ НА ЗАХИСТ ІСТИНИ ПРО ТРІЙЦЮЧастина II.Частина II.  БІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮБІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ



48

Тому Бог, Котрому ми служимо, – це не Бог, Котрий ціл-
ком поміщається в нашому розумі, а Бог, Котрий бажає жити 
в нашому серці. Пізнавайте Його через Біблію, наскільки Він 
Себе відкриває, і безмежно довіряйте Його Слову, коли ро-
зум безсилий. Богонатхненний апостол підкреслює цю дум-
ку, стверджуючи: «…щоб ви навчилися від нас думати не 
більше від того, що написано; щоб ви один перед одним не 
підносилися понад іншими» (УПТ, 1 Кор. 4:6). Чи можемо ми 
щиро помолитися, як Давид: «Господи, серце моє не пиш-
нилось, і очі мої не підносились, і я не ганявсь за речами, 
що більші й дивніші над мене!» (УПО, Псал. 131:1)?

Так, Божа Церква вірить у Трійцю. І не тому, що це вчен-
ня цілком очевидне і просте, а тому що Бог Біблії відкрива-
ється саме таким: Вічносущим, Триєдиним та Істинним. 

Стосовно вчення про Трійцю хтось влучно зауважив: 
«Спробуй пояснити його – і втратиш розум, спробуй від-
кинути його – і втратиш душу!»

Висновки. Наскільки б яскравими не були сучасні ре-
лігійні теорії, які відкидають учення про Трійцю, – вони не 
нові, бо існували ще в догматах аріан, маніхеїв (змішання 
гностицизму з християнством), модалістів, ебіонітів (змі-
шання християнства, юдаїзму та грецької філософії) та ін-
ших єретичних рухах. 

Цими напів’язичницькими небіблійними концепціями 
сатана намагався розхитати Церкву в III–IV століттях. А істина 
проста. Біблія не пояснює вчення про Трійцю, не доводить 
його, а просто констатує факт. Святе Письмо не доводить й 
існування Бога, процесу творіння, не пояснює таємниці вті-
лення Ісуса Христа, однак ми віримо в ці біблійні факти! Бі-
блія просто констатує факт: Бог існує, Він створив цю Землю і 
Всесвіт. Так само Біблія розкриває й природу Божества: існує 
Бог «Елогі̀м» (множина) – Єдиний («еха́д» – складна одни-
на) у трьох Особах, котрі є однаково Божественні. 

Частина IIIЧастина III

ІСУС ХРИСТОС: ІСУС ХРИСТОС: 
СИН БОЖИЙ СИН БОЖИЙ 

І БОГІ БОГ

Частина II.Частина II.  БІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮБІБЛІЙНА ПІДСТАВА ДОКТРИНИ ПРО ТРІЙЦЮ



50 51

Давні отці та богослови Церкви, розуміючи глибину пи-
тань, пов’язаних із сутністю Бога, характеризували при-

роду Господа трьома словами: «афра́стос», «аперіно́тос», 
«апорре́тос», тобто непідвладна опису, незбагненна, не-
вимовна. Апостол Павло стверджує: «А людина тілесна 
не приймає речей, що від Божого Духа, бо їй це глупота, і 
вона зрозуміти їх не може, бо вони розуміються тільки ду-
ховно» (УПО, 1 Кор. 2:14). Є суттєва різниця між тілесними 
людьми та духовними. У цьому євангельському тексті не 
сказано, що тілесна людина чогось не розуміє через розу-
мову нерозвиненість, а тільки через те, що не має зв’язку 
з Божим Духом. Духовна людина – це особа, котра має по-
стійний зв’язок зі Святим Духом, тому її розум і життя ке-
ровані Ним. Хоч ті, хто заражений єрессю та поширює її, 
претендують на особливі світло та відкриття, на виняткову 

духовність, Святе Письмо дає іншу характеристику таким 
людям: «Учинки тіла явні, то є…єресі» (УПО, Гал. 5:19, 20). 
Тобто захоплення єретичним вченням – це ознака люди-
ни тілесної, а не духовної. Її духовність слабка, Євангеліє 
характеризує таких людей як немовлят: «Щоб ми не були 
вже малолітками хитливими, що захоплюються усіляким 
вітром учення, за лукавством людей, виходячи з хитрого 
мистецтва облудності» (УПГ, Ефес. 4:14). 

1. П˲˯˙ˬ˟˭˘ ˱˲˘˚ˤˬ̂ˮ˯˛˯ ˲˯ˣ˶˭˧ˮˮ̆ Пˤ˳˘ˮˮ̆
На вістку від Бога, перш ніж вона досягне людини, 

впливають певні чинники. Образно кажучи, вістка прохо-
дить через декілька призм, у котрих світло може перелом-
люватися і деякою мірою трансформуватися.

1.1. Антропоморфізм
Перший чинник богослови називають антропомор-

фізмом. Це означає, що Бог сходить до нашого рівня і про-
мовляє до нас не Божественною мовою, а людською (так, 
як ми розмовляємо з малими дітьми). Дозвольте навести 
два біблійні приклади, щоб проілюструвати це наочно. Коли 
Ной зі своєю сім’єю після потопу вийшов з ковчегу, він при-
ніс жертву. Тоді Бог промовив до нього: «І станеться, коли Я 
наведу хмару на землю, то з’явиться веселка в хмарі. І Я зга-
даю заповіта Мого, котрий поміж Мною і між вами, і поміж 
кожною душею живою у кожній плоті; і не буде більше вода 
потопом на винищення всякої плоті» (УПГ, Бут. 9:14, 15). На-
віщо потрібна веселка? Хіба Бог може забути і випадково 
затопити землю новим потопом? Невже для цього Йому 
потрібне якесь нагадування? Звісно, що ні! Бог просто гово-
рить до нас зрозумілою мовою. Або ще один приклад. Гос-
подь говорить до Авраама: «Зійду та побачу, чи так воно, 
як у скаргах, що до Мене дійшли, а якщо ні, Я буду знати» 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

БОЖЕСТВЕННІСТЬ 
ІСУСА ХРИСТА 66

Розділ 6. Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТА



52 53

(УПГ, Бут. 18:21). Невже всемудрий Бог не знає, що коїться 
в Содомі, і хоче підійти ближче, щоб довідатися про це? І 
таких прикладів чимало. 

«Звертаючись до людей, Господь використовує недо-
сконалу мову, аби людина зі своїми зіпсутими почуттями 
й ослабленою, приземленою уявою могла зрозуміти Його 
слова. Бог поблажливий до Свого творіння й говорить до 
грішного людства зрозумілою йому мовою. Біблія, доско-
нала у своїй простоті, не відповідає великим Божим ідеям; 
бо вічні ідеї неможливо повною мірою зодягти в недоско-
налі засоби вираження думки… Її яскрава, образна мова 
насправді далеко не рівноцінна з величчю висловлених у 
ній думок, хоч писарі обирали найбільш виразний стиль, 
щоб донести до людства істини вищого рівня. Грішні істо-
ти здатні побачити лише тінь яскравої небесної слави» 
(Е. Уайт. Вибрані вісті, т. 1, с. 22). 

1.2. Відбиток особистості вісника на самій вістці
Другий чинник, котрий накладає відбиток на вістку, – це 

проходження вістки крізь призму особистості вісника, най-
частіше пророка чи апостола. Кожен пророк відрізнявся 
освітою, темпераментом, досвідом життя. Це одна із причин, 
чому відрізняються чотири Євангелія, чому словниковий за-
пас євангелістів такий різний і чому в Біблії так багато жан-
рів. Бог, надихаючи пророків на написання Святого Слова, не 
стирає їхню особистість, а передає через неї Свою вістку. 

1.3. Переклад Слова
Третій чинник – це переклад Слова. Через необізнаність 

людина може запитати: «Чому переклади Біблії відрізняють-
ся один від одного?» Виявляється, що на це є кілька причин. 
По-перше, давньоєврейська мова, якою написаний Старий 
Завіт, є настільки багатою, що буває дуже важко знайти від-

повідний еквівалент в іншій мові. По-друге, багатозначність 
слова створює певні труднощі, у якому саме розумінні воно 
вжите. По-третє, усе залежить від мети, яку ставить пере-
кладач: дослівно перекласти текст чи адаптувати ідіоматич-
ні звороти сучасною мовою так, щоб читачі різних культур 
розуміли те саме, що розуміє читач мови оригіналу.

1.4. Сприйняття читача
Четвертий чинник – це сприйняття написаного Сло-

ва самим читачем, тобто нами. А хто це «ми»? «Ми» – це 
наша генетика, наш минулий досвід, характер, освіта та особ-
ливості сприйняття. 

Тож чи можливо подолати ці проблеми, своєрідні 
бар’єри на шляху до розуміння Святого Слова та уникнути 
спотвореного бачення, щоб знайти нарешті Божу істину? 
Скептики скажуть: «Істину знайти неможливо!» Та Бог нас 
запевняє: «Хто він, той чоловік, що боїться Господа? Він вка-
же йому дорогу, яку той має вибрати» (УПХ, Псал. 25:12). 
Бог не залишить нас у темряві щодо істини. Хто є вірним і 
найкращим коментатором? Христос запевняє нас: «А коли 
прийде Він, Дух істини, то приведе вас до повноти істини» 
(УПГ, Івана 16.13). Ось чому нам так потрібно особисто зна-
ти Бога та підкорятися впливу Святого Духа, бо лише тоді ми 
зможемо осягнути біблійну правду. 

Мабуть, слід прислухатися до поради професора, знав-
ця мови оригіналу, відомого реформатора Мартіна Лютера, 
котрий стверджував: «Замість того, щоб сперечатися і му-
друвати, можливо це чи ні, краще з’ясувати, чи навчає цього 
Святе Письмо. Якщо це узгоджується з Біблією, то покладай-
ся на її авторитет».

Отже, що з приводу Трійці стверджує Святе Письмо, ми 
з’ясували вище. Але доктрину триєдиного Божества можна 
довести, встановивши, що Божий Син та Святий Дух є також 

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



54 55

Божественними Особами. Далі ми торкнемося Божествен-
ної Особистості Бога-Сина. 

2. Б˯˛ Я˛˚˟ ˧ Х˲ˤ˳˵˯˳: ˯˞ˤˮ Б˯˛ 
Далі наведено багато біблійних текстів, щоб ні в кого 

не склалося враження, ніби це церковне, але не біблійне 
вчення. Уже згадувалося, що словом «Бог» (Елогі̀м) у Свято-
му Письмі можуть позначатися і лжебоги та ідоли. Але коли 
стоїть ім’я «Ягве́», вжите в Старому Завіті майже сім тисяч 
разів, то однозначно йдеться про правдивого Бога. Порів-
няємо тексти, що стосуються в Старому Завіті Бога Ягве, з 
текстами, що стосуються Спасителя Христа.

2.1. Споконвічне існування
Бог явив Себе Мойсеєві з ім’ям «Я Той, що є»: «І ска-

зав: “Отак скажеш Ізраїлевим синам: Сущий послав мене до 
вас”» (УПО, Вих. 3:14). У єврейському оригіналі підкреслена 
фраза звучить ЕГ’ЄǶГ АШЕǶР ЕГ’ЄǶГ (буквально: «Я буду, Котрий 
буду»), що означає: «Той, Хто був, є і буде», тобто Вічно-
сущий. У Септуагінті (грецькому перекладі Старого Завіту) 
фраза «Я є» звучить як «Еґо́ еймі̀». Через півтори тисячі ро-
ків Ісус вживає цю ж фразу щодо Себе: «Сказав їм Ісус: Знову 
й знову запевняю вас: Перш ніж був Авраам, – Я є!» (УПТ, 
Iвана 8:58). В одному російському перекладі Біблії «Новый 
мир» кінець цього тексту спотворено так: «Я уже был». Але 
дієслово «еймі̀» в оригіналі стоїть у теперішньому часі. Вар-
то зауважити, що тут ідеться не так про час, як про статус і 
рівність із Богом, оскільки це відповідь на два запитання: 
«Невже Ти більший за Авраама?» і «Тобі немає і п’ятдесяти 
років, а Ти бачив Авраама?» Ісус, охоплюючи ці два запитан-
ня, промовляє: «Еґо́ еймі̀». Чи зрозуміли євреї, що Він ска-
зав? Так, бо в наступному тексті (Івана 8:59) написано, що 
вони схопилися за каміння, вважаючи Його претендування 

на Божественність богозневагою. Це не одиничний випа-
док, бо фразу «Еґо́ еймі̀» Ісус повторює стосовно Себе що-
найменше 11 разів (наприклад, Луки 22:70, 71).

2.2. Провідник Ізраїлю в пустелі 
Починаючи з виходу Ізраїлю з єгипетського рабства, 

тобто з книги Вихід, до останньої книги Тори, Повторен-
ня Закону, 1409 разів вживається ім’я Боже «Ягве́». Сорок 
років Бог Ягве водить Ізраїль пустелею, а апостол Павло 
стверджує, що це був Христос! Наприклад, він пише: «Всі 
пили той самий духовний напій, бо пили з духовної ске-
лі, що йшла слідом за ними, а та скеля був Христос» (УПТ, 
1 Кор. 10:4). Далі апостол пише: «Не будемо спокушувати 
Христа, як деякі з них спокушували і загинули від змій» 
(УПТ, 1 Кор. 10:9). Якщо поглянемо в книгу Числа 21:5, 6, де 
описана ця подія, то побачимо діяння саме Бога Ягве. Біль-
ше того, у книзі Вихід Сам Бог попереджує Свій народ та-
кими відомими словами: «Бо Ім’я Моє в Ньому» (УПО, Вих. 
23:20, 21). Про яке ім’я Бога йдеться? Звичайно, ім’я Ягве. 
Отже, Христос, Котрий провадив Ізраїль у пустелі, має таке 
саме ім’я, як і Отець, – ім’я Ягве.

Тому й не дивно, що немає розбіжності між двома тек-
стами в Йоіла 3:5: «І станеться, – кожен, хто кликати буде 
Господнє Ім’я, той спасеться» (УПО) – та Дії 4:12, де написано 
про Ісуса: «Бо під небом немає іншого Ймення, даного лю-
дям, що ним би спастися ми мали» (УПО). Адже ми побачили, 
що Христос так само є Бог Ягве, і це узгоджується з думкою в 
Матв. 28:19, що існує одне Ім’я в Отця, Сина та Святого Духа. 

2.3. «Вготуйте дорогу Господню» 
Перед тим, як дорогою мали проїжджати царі чи ім-

ператори, її ретельно рівняли, оскільки вона була розбита 
возами та підводами. Напередодні діяльності Христа мав 

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



56 57

прийти Предтеча з особливою місією. Про це за 700 років 
до народження Месії пише пророк Ісая в 40 розділі, 3-му 
вірші: «Голос кличе: На пустині вготуйте дорогу Господ-
ню, в степу вирівняйте битий шлях Богу нашому!» (УПО). 
Кому готували дорогу? Ісая промовляє: «Готуйте шлях Ягве́ 
Елогі̀му!» Кого це стосується? У Новому Завіті в Матв. 3:3 
сказано, що цим Богом Ягве є Сам Христос!

2.4. Хто є Альфа та Омега
Терміни «Початок і Кінець», «Перший і Останній», 

«Альфа і Омега» (перша та остання літери давньогрець-
кого алфавіту) у біблійному контексті означають, що Бог 
існував, коли ще нічого й нікого не було, і що Він залиша-
тиметься Вічносущим. Святе Письмо говорить про Особу 
Отця та Особу Сина як про «Початок і Кінець» (див. Ісаї 
44:6 та Об’явл. 1:17, 18). 

2.5. Єдиний Спаситель
В Ісаї 43:3, 11 Бог категорично заявляє, що немає Спа-

сителя, крім Бога Ягве. Але в Дії 4:12 та Івана 4:42 написа-
но, що цим єдиним Спасителем є Христос. Якщо Христос є 
так само Бог Ягве, то суперечність зникає, бо й справді – Хто 
може спасти нашу душу, крім Божественної Особи?

2.6. Єдиний Викупитель
В Осії 13:14 сказано, що Бог Ягве викупить Свій народ, 

а в Новому Завіті в Тита 2:13 і Об’явл. 5:9 Викупителем на-
званий Сам Ісус, тому ми знову доходимо висновку, що 
цим Богом Ягве є не лише Отець, але й Бог Син. 

2.7. Справедливий Суддя 
Хто дає остаточну відплату та нагороду? На підставі Ісаї 

40:10 ми очікуємо встановлення справедливості лише на 

суді Бога Ягве (вжито: «Адона́й Ягве́»). А в останніх рядках 
Біблії читаємо, що гряде з відплатою Ісус Христос (Об’явл. 
22:12). Отже, ім’я «Адона́й Ягве́» стосується і Христа. Не хо-
четься втомлювати читача безліччю інших прикладів, які 
можна знайти в таблицях та матеріалах апологетичного ха-
рактеру. Усі вони зводяться до одного висновку: старозавіт-
ний Бог Ягве та новозавітний Христос виконують ідентичні 
функції та спільну Божественну роль. Безліч цитат Старого 
Завіту щодо Ягве Елогіма в Новому Завіті стосуються Особи 
Христа. Отже, Христос, як і Отець, є істинним Богом Ягве.

3. Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˧ ˘˵˲ˤ˙˶˵ˤ Х˲ˤ˳˵˘
Ми вже говорили про те, що атрибут – це невід’ємна 

суттєва властивість об’єкта, його постійна ознака, прина-
лежність. Бог володіє унікальними атрибутами, власти-
вими лише Йому. Наприклад: всемогутність, всезнання, 
всюдиприсутність, вічність, здатність творити тощо. По-
глянемо, що Священне Писання говорить про Божественні 
атрибути Ісуса Христа.

3.1. Божественний авторитет і влада Законодавця
З чого починають свою вістку давні пророки? З чіткої 

формули: «Так промовляє Господь!» Наприклад, у Сино-
дальному перекладі Біблії ця фраза вживається в 222 тек-
стах. Пророки не мали права говорити від себе чи супере-
чити тому, що говорив Господь. Пригадуєте слова Валаама: 
«Оце – я одержав наказа – поблагословити, і поблагосло-
вив Він, і я того не відверну!» (УПО, Числа 23:20)? Навіть не 
цілком вірний Богові пророк Валаам свідчить, що не має 
права змінити того, що сказав Господь. 

Слово Боже розповідає про випадок, коли пророк На-
тан, не спитавши волі Божої, схвалив намір Давида побу-
дувати храм Господній. Уночі Бог з’являється йому і про-

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



58 59

мовляє приблизно так: «Піди вранці й виправ свою само-
діяльність. Я тебе не вповноважував це говорити!» (див. 
1 Хронік 17:1–4). А тепер зауважте, скільки разів Христос 
стверджує: «Ви чули, що було стародавнім наказане… а Я 
вам кажу…» (УПО, див. Матв. 5:21, 22, 27, 28, 31, 32). Як ра-
зюче це відрізняється від слів пророків! Хто говорив через 
давніх пророків? Звісно, що Бог Ягве. Хто з пророків чи ан-
гелів міг би сказати: «У Торі написано так, а я кажу вам ось 
так!»? Безперечно, такі слова міг промовити тільки авто-
ритетний голос втіленого Господа і Бога, Котрий достойний 
слави і поклоніння. 

Отож, за кого ви вважаєте Христа? Якщо ми особисто та 
близько знатимемо нашого Господа та Спасителя Ісуса Хрис-
та, нам не тільки легко буде розпізнати Його серед тисяч ін-
ших великих учителів, а ми зможемо за особливими рисами 
впізнати в Ньому великого Бога та нашого Творця.

3.2. Споконвічне існування
Вічне існування – це винятково Божий атрибут, бо ан-

гели, небожителі та люди мали свій початок у часі. Лише 
тривалість життя Бога можна зобразити математичним 
виразом (— ∞, + ∞). Що ж ми знаємо про предвічність 
Христа? У пророцтві Ісаї написано: «Бо Дитя народилося 
нам, даний нам Син, і влада на раменах Його, і кликнуть 
ім’я Йому: Дивний Порадник, Бог сильний, Отець вічнос-
ти, Князь миру» (УПО, Ісаї 9:5). Дивовижно, але тут Син 
отримує кілька титулів. «Дивний» – буквально означає не-
звичайну характеристику. Тут вжито слово «пєлє́», а одно-
кореневим словом до нього є «пєлі́», яким Бог опису є Своє 
ім’я батькам Самсона в Суд. 13:18. Пророцтво Ісаї конкрет-
но говорить: «Бог сильний». Важко знайти більш прямий і 
очевидний біблійний доказ Божественності Христа, ніж цей. 
І далі – «Отець вічності». Що це означає? З одного боку, те, 

що Він перебуває поза межами часу і що Він створив саму 
вічність. Слово «Отець» підкреслює, що Він є нашим Отцем 
двічі: за правом творіння та за правом спасіння. Крім того, 
наприклад, єврейський вислів «отець сили» означає силь-
ний; «отець знань» – мудрий; а «отець вічності» – вічний. 
У цьому тексті яскраво підкреслена віко вічність Христа як 
Бога. Те саме єврейське слово «ад» (вічний) вживається і 
щодо вічності Бога Отця (див. Ісаї 57:15). Приблизно через 
200 років проголошується ще одне пророцтво про пред-
вічність Того, Хто народиться у Віфлеємі: «А ти, Віфлеєме-
Єфрате, хоч малий ти у тисячах Юди, – із тебе Мені вийде 
Той, що буде Владика в Ізраїлі, і віддавна постання Його, 
від днів віковічних» (УПО, Мих. 5:1). Точно так само сло-
во «ола́м» (перекладене тут як «віковічних») вживається і 
щодо Бога Отця (див. Бут. 21:33).

Цікаво, що 15 разів у Новому Завіті Ісус, підкреслюючи 
Свою Божественну сутність, називає Бога: «Отець Мій», 
що дуже дратувало юдеїв, бо цим Він робив Себе рів-
ним Богові (див. Івана 5:18). У Посланні до євреїв 1:8–12 
апостол Павло цікаво компонує пророцтва з віршів Псал. 
102:25–28 і Псал. 45:8, доводячи, що всі ці пророцтва збу-
лися у Христі: «А про Сина: Престол Твій, Боже, з віку у вік; 
жезл царства Твого – жезло правоти. Ти полюбив правду 
і зненавидів беззаконня, тому помазав Тебе, Боже, Бог 
Твій єлеєм радості більше, аніж співучасників Твоїх. І: На 
початку Ти, Господи, заснував землю, і небеса – справу 
рук Твоїх. Вони загинуть, а Ти живеш, і всі постаріють, мов 
риза, і, немов одяг, згорнеш їх, і зміняться; але Ти, Той Са-
мий, і літа Твої не скінчаться» (УПГ). Богонатхненний ав-
тор недвозначно говорить про так звану подвійну вічність 
Христа: про вічне царювання Христа – у вірші 8 – та про 
Його вічне існування – у віршах 11–12. У цьому невеличко-
му уривку двічі прямо сказано, що Христос – це Бог!

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



60 61

3.3. Христос – Творець
Здатність творити Бог частково передав людям, але 

творити матеріальне вони можуть лише з уже наявної 
матерії. Винятково Божа прерогатива – вміння творити з 
нічого. Нам відоме слово «бара́» з Бут. 1:1. Апостол Іван 
у своєму Євангелії 1:3 та апостол Павло в Кол. 1:16 за-
певняють нас, що Бог, Котрий творив нашу Землю, – це 
Сам Христос (див. ще Євр. 2:10; Римл. 11:36). Творча сила 
Христа протягом Його земного служіння виявлялася в 
здатності повертати людей до життя. Християни знають, 
що тільки Бог спроможний подарувати життя (див. Псал. 
36:10; Дії 17:35). Воскресіння Лазаря, воскресіння сина 
вдови з Наїну, дочки Яїра, свідчать про Його Божественну 
природу, бо Він не просто воскрешав, як Ілля, Єлисей, Пе-
тро чи Павло, – Він має життя в Собі (Івана 1:4; 5:25). Він 
навіть мав силу Сам Себе воскресити (Івана 2:19). Він не 
просто мав життя, а Сам був джерелом життя (див. Івана 
11:26; 14:6; 1 Івана 1:2).

3.4. Христос – Вседержитель
Вчення деїзму стверджує, що Бог на початку запустив 

усі процеси на Землі й далі не втручається в їхній розвиток. 
Деїсти ніби хотіли виправдати та захистити Бога від зви-
нувачень у сьогоденному злочинному та кривавому хаосі. 
Але це ведмежа послуга, бо така ідея наштовхує на дум-
ки про байдужого бога, котрий не цікавиться долею свого 
творіння. Та ми знаємо Бога не таким. Бог християн продо-
вжує турбуватися про кожного із землян, наскільки вони 
Йому дозволяють. Тільки завдяки Божій милості все дони-
ні стоїть (див. Псал. 119:91; Дії 17:28). Але цей винятково 
Божий атрибут – сила та влада Вседержителя – властиві 
й Христові. Читаємо: «…І все Ним [Христом – прим. авт.] 
стоїть» (УПО, Кол. 1:17).

3.5. Всезнання Господа
Щодо знань, якими володіють створені розумні істоти, 

то не тільки геніальні люди, котрі також обмежені у своїх 
інтелектуальних можливостях, а навіть і ангели не мають 
повноти знань (див. 1 Петра 1:11, 12).

Що ж повідомляє Слово Боже стосовно Христа? Він чи-
тав серця і знав, що коїться в душі людини (див. Івана 2:24, 
25). Слово Боже стверджує: «В Якому [Христі] заховані всі 
скарби премудрості й пізнання» (УПТ, Кол. 2:3). Хоч Він, вті-
лившись, добровільно відмовився від деяких знань щодо 
майбутнього.

3.6. Всемогутність Христа
Спаситель Христос представлений у Святому Письмі 

як Вседержитель (див. Об’явл. 1:8 та 4:8). Цікаво зазначи-
ти, що як у давньоєврейській мові слово «шадда́й», так і в 
давньогрецькій «пантокра́тор» мають два значення: Все-
держитель і Всемогутній.

Перед вознесінням Сам Ісус промовив: «Дана Мені 
вся влада на небі й на землі» (УПТ, Матв. 28:18). «Усяка» 
(грецькою «паса») влада означає «повна, уся» влада. Ця 
влада поширювалася не тільки на людей, але й на світ при-
роди та бісів (див. Матв. 8:32; 22:46; Марка 5:3; Івана 7:30; 
1 Кор. 4:30).

Примітка. Дехто стверджує: якщо «дана», то це озна-
чає, що влада дарована Кимось вищим! По-перше, ми не 
заперечуємо підпорядкування в самій Трійці (див. 1 Кор. 
15:28), однак саме підпорядкування не свідчить про від-
мінність у природі, сутності Божества. По-друге, акцент в 
уривку, включаючи вірш 19, стоїть на місіонерському за-
клику: упевнено ідіть та проповідуйте в Моє ім’я, бо дана 
Мені влада. Річ у тім, що князь цього світу, сатана, узурпу-
вав владу на Землі через непослух перших людей. Після 

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



62 63

Голгофи, отримавши підтвердження Отця стосовно при-
йняття жертви, Христос міг «де-юре» констатувати те, що 
влада Богові повернута, а «де-факто» – те, що вона буде 
остаточно реалізована під час Другого приходу Христа. Че-
рез Свою жертву Він отримав владу для спасіння від гріха 
та смерті (див. Івана 16:24). 

Доводилося чути й таку думку: Христос є Бог сильний 
(Ісаї 9:5), але не Всесильний. Наведемо декілька фактів, які 
спростовують це твердження.

1) Корінь слова «Елогі̀м» («Бог» у множині) походить 
від «бути сильним». Справді, можна простежити зв’язок 
між словом «Ель» (Бог) та іменником «ель» (сила, влада). 
Наприклад, в Бут. 31:28; П. Зак. 28:32. 

2) «Елогі̀м» (однина «Ель») вбирає в Себе всі атрибути 
Бога, зокрема і Всемогутність: «І сказав йому Елогім – Я Ель-
Шадда́й (Бог Всемогутній)» (Бут. 35:11).

3) Хто створив усе на небі та на землі? «Елогі̀м» (Бут. 
1:1). Цей Елогі̀м є Христос (Івана 1:3; Кол. 1:16).

4) Якщо розглянути словосполучення в Ісаї 9:5 «Ель-
Ґіббо́р» («Бог сильний»), то воно вживається і щодо Отця 
(див. Ісаї 10:21; Єрем. 32:18). Тому ми не можемо сказати: 
«Христос – Бог сильний, але не Всемогутній», інакше до-
ведеться це саме стверджувати і про Отця.

5) Крім того, у Святому Письмі значення слова «Все-
могутній» тотожне значенню «Вседержитель». Напри-
клад, давньоєврейське «Шадда́й» вживається 48 разів, з 
них у Синодальному перекладі подається як «Вседержи-
тель» – 37 разів (в українському 34 рази). У Новому Завіті 
«Пантокра́тор» (гр. «па́нта» – все, «кра́тор» – той, хто 
тримає) так само означає і Всемогутній, і Вседержитель. 
Ісус названий «Пантокра́тор» (див. Об’явл. 1:8; 4:8; 11:17; 
16:14; 19:6), а отже, і Христос – Всемогутній Бог.

3.7. Божественна всюдиприсутність 
Властивість усюдиприсутності притаманна лише Бо-

гові. Чи володіє цим Божественним атрибутом і Христос? 
Прочитаємо в Євангелії: «Бо де двоє чи троє в Ім’я Моє зі-
брані, – там Я серед них» (УПО, Матв. 18:20), і ще: «І ото, Я 
перебуватиму з вами повсякденно аж до кінця віку! Амінь» 
(УПО, Матв. 28:20). 

3.8. Незмінність Христа
Чому ми часом змінюємо свій погляд на довколишній 

світ? Бо ростемо в пізнанні. Кажуть, що не змінюють свої 
погляди лише невігласи та мертві. Але тут є один виняток. 
Незмінність свідчить про досконалість у знаннях. Саме та-
ким названий у Старому Завіті Бог-Отець. Погляньте, що 
свідчить Новий Завіт про Господа Ісуса: «Ісус Христос учо-
ра, і сьогодні, і навіки Той Самий!» (УПО, Євр. 13:8).

3.9. Влада прощати гріхи
Протягом століть у християнстві не втрачає своєї акту-

альності запитання: хто може та має право прощати гріхи? 
Можливо, якась посада чи духовний сан дають таку пре-
рогативу? Хоч у давнину священики звершували певне 
служіння під час принесення людиною жертви за гріх, але 
права прощати та відпускати гріх на себе не брали. 

Які важливі факти нам відомі? 
По-перше, священик сам мав потребу в очищенні 

від гріха: «Якщо помазаний священик згрішить на про-
вину народу, то він принесе за гріх свій, що згрішив ним, 
бичка… для Господа на жертву за гріх» (УПО, Левит 4:3). «І 
сказав Мойсей до Аарона: “Підійди до жертівника, і вчини 
свою жертву за гріх та своє цілопалення, і очисти себе та 
народ”» (УПО, Левит 9:7). Слово «очистити» – це давньо-
єврейське «кафа́р», воно означає ще й примирити, уми-

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



64 65

лостивити. Священик мав благати Бога про умилостив-
лення за себе та за народ. 

По-друге, очищення здійснювалося саме через кровну 
жертву, а не владою священика: «І очистить його свя-
щеник бараном жертви за провину перед Господнім ли-
цем за гріх його… І проститься йому гріх його» (УПО, Левит 
19:22). І ще: «І одного козла жертви за гріх на очищення 
вас» (УПО, Чис. 28:22).

По-третє, ще один важливий факт: провина проти 
людини вважалася гріхом проти Бога, її Творця: «Скажи 
синам Ізраїля: Якщо чоловік чи жінка вчинить якийсь гріх 
супроти людини, і через це вчинить злочин супроти Госпо-
да…» (УПГ, Чис. 5:6). Тому й не дивно, що Божий пророк Да-
вид молиться: «Тобі, одному Тобі я згрішив, і перед очима 
Твоїми лукаве вчинив» (УПО, Псал. 51:6).

Уся книга Левит – про священство та священнодійство. 
Та ніде в ній та й у всьому П’ятикнижжі не йдеться про те, 
що священик мав владу відпускати гріхи, він лише кон-
статував факт прощення та очищення через пролиту кров 
жертви, яка символізувала пролиту в майбутньому кров 
Спасителя Христа. Ми бачимо свідчення, що лише один 
Бог мав право прощати гріхи. Мойсей про це молиться: «А 
тепер, коли б Ти пробачив їм їхній гріх!» (УПО, Вих. 32:32; 
див. ще Чис. 14:19, 20). Тому юдеї в Новому Завіті засвідчи-
ли правильне розуміння стосовно прощення, ставлячи ри-
торичне запитання: «Хто може прощати гріхи, окрім Бога 
Самого?» (УПО, Марка 2:7). Помилялися вони лише в тому, 
що в духовній сліпоті не бачили в Христі втіленого Бога. 

Лідер першоапостольської Церкви Петро теж не при-
ймав індивідуально грішників на сповідь. До Симона, який 
хотів купити Божий дар, він промовляє: «Тож покайся за це 
лихе діло своє, і проси Господа, може, прощений («відпуще-
ний» – Синод. переклад) буде тобі замір серця твого!» (УПО, 

Дiї 8:22). А чи брав на себе повноваження відпускати гріхи 
великий апостол любові Іван? «Коли ми свої гріхи визнаємо, 
то Він (Христос – прим. авт.) вірний та праведний, щоб грі-
хи нам простити, та очистити нас від неправди всілякої» 
(УПО, 1 Iвана 1:9). Апостол вважає, що виключне право на 
прощення та очищення від гріха має лише Христос.

Тому Давид кличе до Бога: «Я відкрив Тобі [Богові – 
прим. авт.] гріх свій, і не сховав був провини своєї. Я сказав 
був: “Признаюся [Синод. переклад – «сповідаюсь»] в про-
ступках своїх перед Господом!” – і провину мого гріха Ти 
простив» (УПО, Псал. 32:5; див. ще Iсаї 43:25; Мих. 7:18; 
Псал. 130:4). 

Якщо лише Бог може прощати гріх, то Хто ж тоді Хрис-
тос, Котрий багато разів говорив: «Прощаються гріхи твої»? 
(див. Матв. 9:2, 6; Марка 2:5, 10; Луки 5:20, 24; 7:48; Дії 
5:21; 13:38).

3.10. Достойний поклоніння
Сьогодні, як і в давнину, це досить актуальне питання. 

Кому́ або чомý поклонятися у світі, де поширений фети-
шизм (поклоніння речам), гедонізм (сенс життя в отриман-
ні задоволень), обожнювання грошей? Крім того, мільйо-
ни християн вважають своїм обов’язком поклонятися свя-
тим та апостолам. 

Поглянемо, наприклад, як розуміли це питання два 
найвидатніших апостоли. Чи приймав апостол Петро покло-
ніння? Що з цього приводу сказано в Євангелії? Читаємо: 
«Коли увійшов Петро, Корнилій зустрів його і, впавши до 
ніг, поклонився. Та Петро підвів його, кажучи: Встань, я ж 
така сама людина!» (УПТ, Дiї 10:25, 26). Було б логічно з боку 
всіх наступників статусу апостола Петра чинити так само, 
тобто не приймати поклоніння. Великий євангеліст та апос-
тол язичників, перу якого належать майже половина книг 

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



66 67

Нового Завіту, – може, він гідний поклоніння? Коли в Лістрі 
язичники побачили, що апостол Павло зцілив кульгаву, ще з 
дитинства паралізовану людину, то побудували жертовник, 
аби здійснити ритуал поклоніння. Як же зреагував володар 
чудотворного дару на бажання людей вшанувати в такий 
спосіб його особу? «Почувши це, апостоли Варнава й Павло 
роздерли свій одяг і кинулися між людей, гукаючи: Люди, 
що ви робите? Та ми подібні до вас люди, що благовісти-
мо вам відвертатися від цієї марноти до Живого Бога, Який 
створив небо, землю, море і все, що в них!» (УПТ, Дiї 14:14, 
15). Вжите тут слово «ейспеда́о», що буквально означає 
встрибнути, увірватися, свідчить, наскільки апостол був 
обурений цим наміром язичників.

Навіть святі ангели не приймали поклоніння, вважаю-
чи, що воно належить лише Богові. Читаємо: «Я, Іван, ба-
чив і чув це. А коли почув і побачив, то впав до ніг Ангела, 
котрий усе це показував мені, аби поклонитися йому; але 
він сказав мені: Гляди, не роби цього, бо я – співслужник 
тобі і братам твоїм пророкам і тим, що дотримуються сло-
ва книжки цієї; Богові поклонися» (УПГ, Об’явл. 22:8, 9; 
див. ще Об’явл. 19:10).

У пустелі сатана спокушав Ісуса поклонитися йому, але 
Христос відбив атаки сатани цитатою з Писання: «Іди геть від 
Мене, сатано! Бо написано: Господеві Богу своєму поклоня-
тимешся і Йому єдиному служитимеш!» (УПТ, Матв. 4:10).

Так навчав Спаситель Христос, але Сам Він приймає 
поклоніння як належне Йому: «І приходить до Нього про-
кажений, благає Його і, впавши на коліна, каже Йому...» 
(УПТ, Марка 1:40). І ще: «А як Він вирушав у дорогу, один 
підбіг, впав на коліна й запитав Його…» (УПТ, Марка 10:17; 
див. ще Матв. 17:14; Марка 5:33). Його учні не лише моли-
лися в Ім’я Христа (1 Кор. 5:4), але й молилися безпосеред-
ньо до Нього (Дії 7:59).

До поклоніння Ісусові закликає Сам Отець: «І коли зно-
ву вводить Первородного у світ, то каже: І хай поклоняться 
Йому всі Божі ангели!» (УПТ, Євр. 1:6; див. ще Ісаї 6:1–3 – 
опис акту поклоніння, а в Івана 12:40, 41 стверджується, 
що це був Христос).

Отже, поклоняючись Христові, ми поклоняємося Тому, 
Хто має всі Божественні атрибути, тобто є правдивим Богом.

4. П˲̆˭˧ ˙˧˙ˬ˧˥ˮ˧ ˞˯˪˘ˣˤ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˯˳˵˧ Х˲ˤ˳˵˘
Є чимало біблійних текстів, які прямо і безпосеред-

ньо вказують на Божественність Христа. Вони відповіда-
ють на п’ять запитань щодо Божественної природи нашо-
го Господа. 

Цікавий факт: так само, як у Бут. 1:1 від самого по-
чатку Біблія повідомляє, що наше життя не є результатом 
випадкового збігу обставин, а ми створені Богом, так і 
від самого початку Євангелія від Івана стверджується, що 
Христос є Бог і Творець. Хтось дивується, навіщо було на-
писане четверте Євангеліє (близько 100 року н. е), якщо на 
той час уже були три? Та останнє Євангеліє мало особливу 
місію. Це була відповідь Бога на гностичне вчення про те, 
що Христос не втілився, а був фантомом (привидом). Це 
вчення мало назву докетизм. Проти нього виступав апос-
тол Іван (див. 1 Івана 4:1–3). Нижче наводимо запитання, 
які найчастіше звучать з вуст противників Божественності 
Христа, та подаємо біблійні відповіді на них. 

1) Якщо Христос насправді втілився, то чи може Він 
бути Богом? Тіло, вважають дуалісти, – це зло. Тому у від-
повідь апостол Павло прямо заявляє: «Хто (Бог – Синод. 
переклад) з’явився в тілі…» (УПТ, 1 Тим. 3:16). Займенник 
«Хто» (гр. «Хос») – чоловічого роду, стосується слова чоло-
вічого роду «Тео́с» («Бог»), що згадується у вірші 15. Отже, 
цей «Хто» – Христос, втілений Бог!

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



68 69

2) Чи Христос є Сущий над усім Всевишній Бог? «…Від 
них же тілом і Христос, Який є Бог над усіма, благословен-
ний навіки. Амінь» (УПТ, Римл. 9:5). Вжитий тут давньо-
грецький вислів: «…Хо он епі̀ па́нтон Тео́с» – буквально 
означає «Сущий над усіма Бог». Ісус підтверджує цю дум-
ку, прямо називаючи Себе іменем Ягве (Сущий): «Я є…» 
(УПО, Івана 8:58, 59).

3) Відомо, що в Біблії богами названі й деякі створе-
ні істоти. Справді, Біблія декого так називає, але тільки в 
частковому розумінні. До них належать:
 вісники, які правдиво передавали Божі слова (Мой-

сей – Вих. 7:1);
 люди, котрі виконували деякі Божі функції (судді – 

Псал. 82:6);
 «так звані боги» (ідоли – 1 Кор. 8:4, 5);
 «бог віку цього» (2 Кор. 4:4) – Христос назвав сатану 

лише князем цього світу ( див. Івана 14:30).
4) Чи можна Христа назвати правдивим Богом? Закін-

чуючи своє послання, Іван прямо пише: «Він є істинний Бог 
і вічне життя» (УПТ, 1 Івана 5:20).

5) А може, Христос – менший Бог і в Ньому немає тієї 
повноти Божественної природи, що є в Отцеві? Біблія 
відповідає: «Бо в Ньому тілесно живе вся повнота Боже-
ства» (УПО, Кол. 2:9).

Сам Отець називає Сина Богом (див. Євр. 1:5), даючи 
Своїм авторитетом найпереконливіший аргумент: «А до 
Сина: Боже, Твій престол на віки віків, і скіпетр Твого Цар-
ства – це скіпетр справедливості» (УПТ, Євр. 1:8; це слова 
Отця: див. вірш 5). Крім того, часто Син фігурує поруч з 
Отцем як рівні за природою Особи (див. 2 Кор. 13:13; Гал. 
1:3; Ефес. 1:2). 

6) Божественні почесті та пошана. Уважно прочита-
ємо богонатхненне твердження Христа щодо Себе: «Щоб 

усі шанували і Сина, як шанують Отця. Хто не шанує Сина, – 
не шанує Отця, що послав Його» (УПО, Iвана 5:23). Не важ-
ко зауважити три чіткі заяви Спасителя: 
 усі мають шанувати Сина (гр. «тіма́о» – виявляти 

честь, вшановувати); 
 шанувати Сина ми маємо так само, як шануємо 

Отця. Якщо почесті та шана мають бути такими ж, то 
цим доводиться рівність Отця та Сина; 

 якщо ви бажаєте вшановувати Христа не так само, 
як Отця, то цим ви не шануєте Його зовсім. Напри-
клад, коли ви віддаєте генералові почесті, належні 
сержанту, то цим ви його не лише не вшановуєте, а 
зневажаєте і принижуєте. 

5. Еˬˬ˟ˮ У˘˥˵ ˱˲˯ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˧˳˵̂ Х˲ˤ˳˵˘
Що свідчить про Божественність Христа вісниця Гос-

подня Еллен Уайт? 
Чи говорить вона, що Христос – Бог, рівний за приро-

дою з Отцем? Чи означає ця єдність, що це і є одна Особа 
Божества? «Христос – Слово – єдиний з вічним Отцем у при-
роді, характері та намірах, що ж стосується Особи Христа, то 
Він не одне ціле з Отцем» (Свідчення для Церкви, т. 8, с. 269).

Чи є Христос Сущим та вічним Богом? 
«Христос – відвічний, Сущий із Самого Себе. Божий 

Син, Він рівний Богові, всемогутній, безкінечний» (Єванге-
лізм, с. 615).

Що сказано про повноту Божества у Христі?
«Син є повнота Божества, з’явленого людям» (Особл. 

свідчення, Серія «Б», № 7, с. 63).
Про це пише і богонатхненний апостол: «Він, будучи 

сяйвом слави та образом Його сутності, утримуючи все 
словом Своєї сили, здійснивши Собою очищення наших 
гріхів, – сів праворуч Величності на висотах» (УПТ, Євр. 1:3).

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



70 71

А може, Христос – перше Боже творіння, Котрому 
дуже давно у віках було дане життя?

«Христос володіє життям самобутнім, незапозиченим, 
первинним» (Е. Уайт. Бажання віків, с. 530).

Адвентистський богослов М. Л. Андреасен став адвен-
тистом у 18-річному віці в 1894 р. Він був вражений, про-
читавши в книзі «Бажання віків» вищезгадану цитату. За-
сумнівавшись в авторстві цитати, Андреасен попросив у 
Е. Уайт аудієнції, на якій благав дозволу переглянути руко-
писи, щоб пересвідчитися, чи справді її рукою це написа-
но. Після детальної перевірки його сумніви зникли (див. 
M. L. Andreasen, «The Spirit of Prophecy,» chapel address at 
Loma Linda, California, November 30, 1948, цит. в Russell 
Holt, «The Doctrine of the Trinity in the Seventh-day Adventist 
Denomination: Its Rejection and Acceptance», Term Paper, 
Seventh-day Adventist Theological Seminary, 1969, 20).

Чи існував такий прадавній час, коли Христос не 
пере бував у єднанні з Отцем?

«Не було такого часу, коли Він [Христос] не був би в 
тісному єднанні з вічним Отцем» (Ознаки часу, 29 серпня, 
1900 р.).

6. Т˲ˤ̄˞ˤˮˤ˥ Б˯˛ ˚ ˧˳˵˯˲˧˨ ˳˱˘˳˧ˮˮ̆
Трійця була присутня в усіх епохальних подіях істо-

рії спасіння. Так було ще від часів зачаття Спасителя (Луки 
1:35); під час хрещення Ісуса ми також бачимо Отця, Сина та 
Святого Духа (Матв. 3:16, 17). Діянням триєдиного Бога було 
і сходження Святого Духа (Дії 2:33, 38), наділення Церкви 
особливими дарами (1 Кор. 12:4–6), а також духовне зрос-
тання спасенних (1 Кор. 1:21, 22). 

Висновки. Віра в Трійцю та Божественність Христа – 
це не сухе теоретичне богослов’я. Ця віра має практичне 

значення для нашого викуплення. Бо щоб спасти людство 
від гріха, щоб викуплення мало силу, треба, аби Спаси-
тель Христос був Богом. Ось чому кожному з нас залишені 
прямі свідчення Святого Письма: «Пасти Церкву Господа і 
Бога, яку Він придбав Своєю кров’ю» (УПТ, Дії 20:28)*. Від-
кидання Божественності Христа – це віднімання в людства 
єдиної надії на Спасителя. Бо небожественна особа не 
може дарувати і гарантувати вічного життя. Про це свід-
чить апостол: «Очікуючи блаженної надії і появи слави ве-
ликого Бога й Спасителя нашого Ісуса Христа» (УПТ, Тита 
2:13). Тут стоїть один артикль перед двома іменниками, що 
означає, що це стосується однієї Особи, тобто фраза «Бога 
і Спасителя» стосується Ісуса Христа.

Христос Сам проголосив: «Бо якщо не повірите, що Я є 
(гр. «еґо́ еймі̀»), то помрете у ваших гріхах. А вони запитали 
Його: Хто ти? Сказав їм Ісус: Я Початок (гр. – «тен архе́н 
хо» – буквально: «Котрий від початку»), – що й кажу вам» 
(УПТ, Iвана 8:24, 25). Він проголосив Себе тут Вічносущим 
Богом, Котрий був від початку, від віри в Котрого залежить 
вічне спасіння людини. Нехай Господь допоможе, щоб ви-
знання Хоми стало нашим власним і ми від щирого серця 
могли вигукнути: «Господь мій і Бог мій!» (УПТ, Івана 20:28).

*Еллен Уайт говорить, що на хресті померла лише людська при-
рода Христа, а не Божественна, але не говорить, що це була лише 
людська жертва, бо трагедія Божества полягала в тому, що через гріх 
відбувся розрив Бога-Сина з Богом-Отцем (див. БК АСД, т. 5, с. 1113; 
MS, 131-1897). 

Розділ 6.Розділ 6. БОЖЕСТВЕННІСТЬ ІСУСА ХРИСТАЧастина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



72 73

Ми вже зазначали, як часто один і той самий термін в 
різних контекстах має різне значення.

Ось чому так важливо з’ясовувати, що мав на увазі 
біблійний автор і що саме в цьому контексті означає той 
чи інший термін. Чимало християн намагаються любити 
Господа усім своїм серцем, але Ісус запрошує ще до одно-
го кроку: «Полюби Господа Бога твого всім серцем твоїм, 
і всіє ю душею твоєю, і всім розумом твоїм» (УПГ, Матв. 
22:37). Використане Христом слово «діа́ноя» означає ро-
зум, розуміння, точка зору, спосіб мислення, задуми сер-
ця. Певно, що полюбити Бога може лише той, хто знає Його 
і чиє уявлення про Господа не спотворене. Тож дослідимо, 
що Бог відкрив нам про Свого Сина. 

1. Я˪˟ ˧˭’̆ Б˯ˢ˯˛˯ Сˤˮ˘?
За 1000 років до народження Христа в Старому Завіті був 

записаний дивовижний вислів, точніше запитання: «Хто на 
небо ввійшов – і зійшов? Хто у жмені свої зібрав вітер? Хто 
воду в одежу зв’язав? Хто поставив усі кінці землі? Яке ймення 
його, і яке ймення сина його, коли знаєш?» (УПО, Прип. 30:4). 

Я захоплююся величчю Святого Письма, бо воно містить 
не лише запитання, але й відповіді на всі ці запитання сто-
совно спасіння. Слід лише з молитвою та смиренням шука-
ти їх. Майже через 300 років після поставленого запитання 
Біблія дає відповідь. Яке ж ім’я Сина? «Бо Дитя народилося 
нам, даний нам Син, і влада на раменах Його, і кликнуть ім’я 
Йому: Дивний Порадник, Бог сильний, Отець вічности, 
Князь миру» (УПО, Iсаї 9:5). Цей переконливий текст засвід-
чує помилковість логіки тих, хто стверджує: «Якщо Син, то 
народжений… Якщо народжений, то не Бог!»

Чи не для того, щоб зобразити близькість стосунків 
Осіб Божества, Господь використовує біблійну аналогію 
Отця і Сина? (Луки 1:32, 35; Євр. 1:5). На жаль, ця аналогія 
була спотворено витлумачена тими, хто відмовлявся віри-
ти в біблійний факт Трійці. 

Найкраща аналогія, яку пропонує нам Бог, аби краще 
зрозуміти взаємини між Особами Божества, – це близькі, 
сповнені любові стосунки між батьком та сином. Як і будь-
яка аналогія, цей приклад яскраво підкреслює одну сторо-
ну, але його не можна тлумачити всебічно.

Хто відкидає Божественну сутність Христа, наводить 
такий аргумент, аби довести свою позицію: мовляв, якщо 
Христос названий Сином, то це свідчить про те, що Він на-
роджений і має початок. Євреї мислили не так, як ми. Вони, 
розглядаючи істот за природою, стверджували: син люди-
ни – людина, а Син Божий – Бог! І Христос погоджувався з 
такою логікою. Про це свідчить Його розмова з юдеями (Іва-

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

ДОСЛІДЖЕННЯ 
ТЕКСТІВ, 

ЯКІ НІБИТО 
ЗАПЕРЕЧУЮТЬ 

БОЖЕСТВЕННІСТЬ 
ХРИСТА

77

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...



74 75

на 10:32–36). У єврейській культурі слово «син» підкреслю-
вало не стільки факт народження, скільки три основних ідеї. 

По-перше, це слово в загальному розумінні означає 
особливі риси приналежності до конкретної групи: сини Сіо-
ну, сини Веліара. У Святому Письмі ми бачимо й інші образ-
ні вислови, добре нам знайомі: сини світла, сини пророчі, 
сини співаків, сини грому, сини спротиву. 

По-друге, воно передає ідею родинної близькості.
І, по-третє, ідею однієї природи. Наприклад, коли 

Ісус промовив: «Ви від вашого батька – диявола» (УПТ, Іва-
на 8:44), це не означало, що ці люди були буквально ді-
тьми сатани, а що за своїм вибором та вчинками стали з 
сатаною однієї духовної природи. 

Мислення юдеїв докорінно відрізняється від нашого 
(грецького), вони вважають, що Син Божий – у повному ро-
зумінні Бог. Наприклад, ви пригадуєте, за що вони хотіли 
каменувати Христа? Читаємо: «Отже, юдеї ще більше на-
магалися Його вбити не тільки за те, що порушував суботу, 
але й що Бога називав Своїм Отцем, роблячи Себе рівним 
Богові» (УПТ, Iвана 5:18; ще див. Івана 19:7; 1 Івана 5:20). 

2. Б˧˙ˬ˧˥ˮ˧ ˵˟˪˳˵ˤ, ̆˪˧ ˞˟˺˵˯ ˮ˘˚˯˞ˤ˵̂ ̆˪ ˣ˘˱˟˲˟˽˟ˮ-
ˮ̆ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˯˳˵˧ Х˲ˤ˳˵˘

Розглядаючи загальну картину цієї проблеми, можна 
зазначити таке: існує два «кити», на котрих тримається 
анти тринітарна ідея: 

1) помилкове тлумачення термінів стосовно Сина – 
однороджений, первороджений тощо; 

2) хибна інтерпретація біблійних текстів, які повідом-
ляють про вищість Отця над Сином. 

Настав час торкнутися текстів, які можуть здаватися 
сумнівними. Але якщо ми бажаємо бути чесними дослід-
никами Божого Слова і віримо, що «усе Писання Богом 

надхнене» (УПО, 2 Тим. 3:16), то не маємо права обійти 
ці біблійні уривки. Хотілося б розглянути 10 найтиповіших 
текстів, які нібито суперечать ідеї Божественності Христа.

2.1. «Ніхто не добрий, а тільки один Бог»
Почнемо з Луки 18:18, 19: «І запитав Його хтось із стар-

шин: Учителю добрий! Що мені вчинити, щоб успадкувати 
життя вічне? Ісус сказав йому: Нащо ти називаєш Мене до-
брим? Ніхто не добрий, а тільки один Бог» (УПХ).

Ми досить часто називаємо добрими тих чи інших лю-
дей. Та тут звучить категоричне твердження Христа: «Ніхто 
не добрий, а тільки один Бог!» Це так, бо насправді до-
брим є тільки Той, Хто Сам є добро і Чиї мотиви завжди 
цілком чисті. Бог судить на підставі спонукань, а не оче-
видних справ, бо добра справа може бути зроблена з не-
чистими мотивами. Крім того, не існує документального 
підтвердження, що сучасники Христа чи їхні попередни-
ки зверталися до вчителя закону «діда́скале аґате́» (вчи-
телю добрий). Навпаки, у Мішні* стверджується, що по-
справжньому добрий тільки Бог. 

Тому Ісус, використовуючи відому тезу, хоче сказати: 
«Чому звеш Мене вчителем добрим? Або визнай Мене 
Богом, Котрий Єдиний є добрим, або простим вчителем!» 
Зауважте: Христове запитання дехто трактує як стверджу-
вальне речення, вкладаючи в нього безпідставний зміст. 
Хіба Христос сказав: «Я не благий!»? Ісус лише запитує: «Які 
причини спонукали тебе сказати ці слова? Ти маєш просува-
тися далі у своєму визнанні. Якщо вважаєш Мене добрим, 
то визнай Мене Тим, Хто єдиний добрий, тобто Богом».

*для довідки: Тора – це П’ятикнижжя Мойсея; Мішна – коментар на 
Тору; Гемара – коментар на Мішну. Талмуд (їх є два: Єрусалимський та 
Вавилонський) містить Мішну та Гемару.

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



76 77

2.2. «Бог було Слово»
Ще один текст Івана 1:1: «Споконвіку було Слово, а Сло-

во в Бога було, і Бог було Слово» (УПО). Може виникнути 
запитання: чому цей текст вважають важким? Навпаки, він 
свідчить про Божественність Христа! Справді так. Цей текст 
не лише прямо називає Христа Богом, але й стверджує, що 
Слово (тобто Христос) не було створене, а споконвіку було 
в Бога. «Архе́» («споконвіку») означає першопочаток, 
основа, підвалина, походження. Наприклад, давні філосо-
фи та вчені Арістотель і Демосфен вживають слово «архе́» 
в значенні першопричини. Така ж думка простежується й у 
Біблії. Щодо Бога Отця вживається це слово в Об’явл. 21:5, 6, 
що нашою мовою перекладається як «початок». Та деякі 
віруючі стверджують, що в грецькому оригіналі Івана 1:1 
немає означеного артикля* перед словом «Тео́с» («Бог»). 
А це означає, що йдеться не про відомого всім Бога в по-
вному розумінні цього слова, а про «меншого бога». Тому 
в російському перекладі Біблії «Новый мир» слово «Бог» 
помилково написане з маленької літери. 

2.2.1. Вживання артикля в грецькій мові
Та чи поділяють цю думку вчені-біблеїсти та знавці ста-

родавніх мов? Ні, вони слово «Бог» пишуть з великої літе-
ри. Чому? Тому що вони застосовують правило**, котре од-
ним реченням можна подати так: артикль ставиться, коли 
йдеться про конкретну особу, якщо ж артикля немає, то 
наявним є змістовий відтінок щодо сутності та природи 

об’єкту. Це означає, що всі характерні ознаки та риси Бога 
увібрало в Себе Слово. Тобто яким є Бог, таким є і Слово.

Простежується певна нечесність та вибірковість у 
поясненні фактів. Річ у тім, що в Новому Завіті в 282 ви-
падках перед давньогрецьким словом «Тео́с» (Бог) не-
має означеного артикля, та чомусь у перекладі «Нового 
мира» лише у 16 випадках це слово написане з маленької 
літери (це менше 6 %). 

Чи справді, якщо вживається «Тео́с» (Бог) без артикля, 
це означає, що йдеться про «меншого бога»? Досить часто 
і перед іменем Бога-Отця артикль не вживається. Напри-
клад, у цьому ж 1-му розділі Євангелія від Івана сказано: 
«посланий від Бога; ім’я йому Іван» (УПТ, Івана 1:6); «бути 
дітьми Божими» (УПГ, Івана 1:12); «Бога не бачив ніхто» 
(УПГ, Івана 1:18). У всіх цих випадках, коли йдеться про 
Отця, означеного артикля перед словом «Бог» немає! Не-
вже через це Отець стає «меншим» Богом? І навпаки, коли 
йдеться про сатану, вживається означений артикль: «хо 
тео́с ту айо́нос ту́ту»: «бог віку цього» (2 Кор. 4:4). 

2.2.2. «Менший» та «народжений» бог
Дозвольте поставити ще кілька запитань.
По-перше, як розуміти вислів «менший бог»? Нехай 

пояснять ті, хто вигадав цей термін! Хіба ми знаходимо у 
Святому Письмі про пантеон богів, де одні за своєю при-
родою є більшими, а інші меншими? Це може бути при-
таманне індуїстському вченню, але не християнському! Ви 
не знайдете такого вчення в Біблії, бо вона цитує слова Гос-
пода: «Бога нема, окрім Мене!» (УПО, Ісаї 44:6).

По-друге, термін «Бог» – це ж характеристика Його 
природи. Наприклад, чи може істота бути за природою 
«трішки людиною»? Або вона людина, або ні! Не може 
бути часткового, меншого Бога!

* Відомо, що в багатьох іноземних мовах вживається артикль – 
означений або неозначений. Наприклад, в англійській мові це відповідно 
«the» та «a». У давньогрецькій мові Нового Завіту є тільки означені 
артиклі: чоловічого роду – «хо», жіночого – «хе» і середнього – «то». 

** Правило Колвелла стосовно предикативно-номінативних кон-
струкцій (Вудро Уїдден, Джеррі Мун, Джона Рів: «Трійця: таємниця і 
відкриття», с. 62-66).

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



78 79

По-третє, якби Христос був народжений після Бога, чи 
міг би Він взагалі вважатися Богом? Люди можуть багато фі-
лософствувати, але Біблія наводить слова Самого Господа, і в 
нас зникають будь-які сумніви. Читаємо в Ісаї 43:10: «Раніше 
від Мене не було Бога, і після Мене не буде» (УПГ). Тут логіка 
проста: або Христос створений і не є Богом взагалі, або Він, як 
стверджує Новий Завіт, Бог у повному розумінні слова (Кол. 
2:9), а хтось просто помилково тлумачить біблійні терміни.

2.2.3. «Боги» у Святому Письмі 
Ті, хто говорить про Христа як про Бога лише в частково-

му розумінні слова, цитують уривки, де когось у Біблії вва-
жають чи називають богами:

1. У стародавньому Ізраїлі були судді, через котрих Бог 
здійснював певну місію. До них приходили люди за вирі-
шенням своїх проблем, і судді проголошували Божу волю 
відповідно до Його Закону. Читаємо: «І прийдеш до свяще-
ників-Левитів і до судді, що буде в тих днях, і допитаєшся, 
і вони дадуть тобі слово присуду. І ти поступиш за тим сло-
вом, що подадуть тобі з того місця, яке вибере Господь, і 
будеш пильнувати робити все так, як навчать тебе» (УПО, 
П. Зак. 17:9, 10). Саме тому в Псал. 82:6, написаному образ-
ною поетичною мовою, судді звуться «богами». У якому 
розумінні? Може, судді були безсмертні, як Бог? Ні, бо в 
наступному ж 7-му тексті написано: «Та однак повмираєте 
ви, як людина». Вони смертні, бо є людьми. Тому в цьо-
му тексті не йдеться про їхню Божественну природу, вони 
просто провідники Божого Слова та Його волі, як це було 
з Мойсеєм та Аароном. До Мойсея Бог промовив: «І він 
буде говорити за тебе до народу. І станеться, – він буде 
тобі устами, а ти будеш йому замість Бога» (УПО, Вих. 4:16).

2. Часто навіть ідоли в Божому Слові називаються 
«богами». Оскільки є люди, котрі їм поклоняються, то 

вони стали «богами», але Євангеліє дає їм характеристи-
ку в 1Кор. 8:5, додаючи: «так звані боги», тобто не прав-
диві, не істинні боги, а так звані.

3. Є ще «бог віку цього» – сатана. Проте для кого він є 
богом? У тексті 2 Кор. 4:4 сказано, що «для невіруючих», але 
не для Божого народу. А ким є сатана в Божих очах? Христос 
щонайменше тричі називає його не богом, а «князем віку 
цього», узурпатором влади (див. Івана 12:31; 14:30; 16:11). 

2.2.4. «Він Бог правдивий» 
Якщо вищезгадані «боги» є так званими богами, то чи 

можна Христа назвати правдивим Богом? Читаємо: «Ми зна-
ємо, що Син Божий прийшов, і розум нам дав, щоб пізнати 
Правдивого, і щоб бути в правдивому Сині Його, Ісусі Христі. 
Він – Бог правдивий і вічне життя!» (УПО, 1 Iвана 5:20). 

До речі, повертаючись до проблеми артиклів, заува-
жимо, що тут стоїть означений артикль чоловічого роду 
«хо» і звучить уривок мовою оригіналу так: «хауто́с е́стін 
хо алетіно́с Тео́с», тобто «Він є правдивий Бог». І ми цьому 
віримо, бо не може апостол Іван у своєму Євангелії вважа-
ти Христа «меншим» Богом, а у своєму Першому посланні 
говорити про Нього як про правдивого Бога. 

Отже, проблема криється все-таки в артиклі чи в лукав-
стві тих, хто не бажає визнати Христа правдивим Богом? 

Якщо лише в артиклі, то ось шість новозавітних текстів, де 
стосовно Христа як Бога апостоли вжили означений артикль: 

 апостол Іван: 1 Івана 5:20; Івана 20:28; 
 апостол Павло: Римл. 9:5; Євр. 1:8, 9 (двічі!); Кол. 2:9. 

2.3. Однороджений Син
Наступний вірш, який ми розглянемо, мабуть, найчас-

тіше цитований християнами текст Святого Письма: «Так-бо 
Бог полюбив світ, що дав Сина Свого Однородженого, щоб 

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



80 81

кожен, хто вірує в Нього, не згинув, але мав життя вічне» 
(УПО, Iвана 3:16). Звернемо пильну увагу на термін, вжи-
тий щодо Христа. Це давньогрецьке слово «моноґене́з», 
перекладене як «однороджений». Слід зауважити, що 
Святе Письмо розмежовує терміни, коли говорить про те, 
що ми сини та дочки Божі (Матв. 5:45), діти Отця Небес-
ного (1 Івана 3:2), і коли говорить про Христа – унікально-
го, Однородженого Сина («моноґене́з»). Етимологія слова 
«моноґене́з»: «мо́нос» – єдиний, один; «ґе́нос» – клас, рід. 
Тобто «моноґене́з» означає єдиний у своєму роді, унікаль-
ний, а не єдиний народжений (чи перший народжений).

До речі, це ж слово «моноґене́з» вживається в Посланні 
до євреїв 11:17, коли згадується про Ісаака. Якби йшлося про 
факт народження, то хіба Ісаак у сім’ї Авраама народився пер-
шим чи народився один? Ні, бо за 13 років до нього народився 
Ізмаїл (Бут. 16:15), а після смерті Сарри від Кетури в Авраама 
народжується ще семеро синів (Бут. 25:1, 2). Тому тут сказано 
про особливий статус Ісаака як спадкоємця благословень 
Божого народу, про статус Месіанського насіння. Так само і 
щодо Христа: коли вживається слово «моноґене́з», мається 
на увазі не факт Його народження, а Його унікальний, особ-
ливий статус. Деякі богослови знаходять цікаве образне по-
яснення: «моноґене́з» означає Того, Хто має одні гени з Богом.

2.4. Вищість Бога-Отця
Ще один біблійний текст, часто вживаний антитриніта-

ріями, міститься в Івана 14:28, де Ісус говорить: «Бо біль-
ший за Мене Отець» (УПО).

Давньогрецька мова має два слова на позначення ви-
щості, переваги. Перше з них – «ме́йдзон» (від кореневого 
«ме́ґас»), коли йдеться про двох об’єктів однієї природи 
(наприклад, двох людей), і друге слово – «кре́йттон», коли 
йдеться про перевагу в природі. Наприклад, читаємо в Євр. 

1:4, що Христос був вищий за ангелів. Слово «кре́йттон» під-
креслює перевагу Христа над ангелами в Його природі та 
сутності. Тому постає запитання: чому ж тоді в Івана 14:28 
вжите саме слово «ме́йдзон», яке використовується у ви-
падку однієї природи, якщо, як дехто вважає, Христос не має 
Божественної природи, а є лише створеною чи народженою 
істотою? Цей текст якраз показує рівність природи Отця і 
Сина. Але в чому ж тоді Отець більший за Христа?

2.4.1. Добровільне приниження Христа
Варто зауважити, у який час сказані вищезгадані слова. 

Ісус говорить ці слова в становищі добровільного земного 
приниження, коли відмовився дещо знати (Марка 13:32), 
обмежив Свої повноваження (Матв. 20:23). Він зняв одежу 
Неба й зодягнувся в людське тіло. 

Про це читаємо в посланні апостола Павла: «Він, був-
ши в Божій подобі, не вважав за захват бути Богові рівним, 
але Він умалив Самого Себе, прийнявши вигляд раба, став-
ши подібним до людини; і подобою ставши, як людина, Він 
упокорив Себе, бувши слухняний аж до смерти, і то смерти 
хресної... Тому й Бог повищив Його, та дав Йому Ім’я, що 
вище над кожне ім’я» (УПО, Филп. 2:6–9).

Схематично це можна зобразити так:

в. 6 – Христос = Бог

в. 7 – приниження                   в. 9–11 – звеличення 

в. 8 – подібний до людини

Цікаво, що слово «хюпа́рхон» вжите тут не в минулому 
часі, а в теперішньому. Це означає, що Божа природа залиши-
лася в Ньому і в період втілення. Павло пояснює, що це не ви-

 

Розділ 7.Розділ 7. ДОС� ІД� ЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБ�ТО ЗАПЕ�Е�У� Т�...Частина III.Частина III.  ІСУС Х��СТОС: С�Н БО� �Й І БО�ІСУС Х��СТОС: С�Н БО� �Й І БО�



82 83

крадення, не пограбування, не захват того, що Йому не нале-
жало. Христос був і є рівний Богові. До речі, юдеї це розуміли, 
бо те ж слово «і̀сос» (гр. – рівний, такий же, однаковий) вжите 
в Івана 5:18, коли юдеї казали: «Бога Отцем Своїм звав, тим 
роблячись Богові рівним» (УПО). Це слово, наприклад, у Луки 
6:34 означає позичити з метою отримати рівно стільки ж.

2.4.2. Три факти стосовно приниження
Христос Себе упокорив та принизив. У чому це вияв-

лялося?
1) Він приховав Свою повну неземну славу. Лише де-

які проблиски цієї слави люди побачили і відчули на горі 
Переображення та тоді, коли прийшли арештувати Його, 
а Він промовив: «Це Я!» Люди попадали на землю (див. 
Івана 18:6).

2) Він добровільно відмовився за певних обставин ви-
користовувати деякі Божі властивості.

3) Христос зійшов до рівня людини, ставши подіб-
ним до неї.

Тому втілення – це прийняття людських рис, але не ціл-
ковита відмова від Божих якостей. 

Тобто втілення не означає: «Бог мінус Божі якості», 
а означає: «Бог плюс людське єство» (див. «РЕГ», 5 квіт-
ня, 1906 р., свідчення Еллен Уайт про предвічне існування 
Христа та про Його втілення).

Але внаслідок приниження для Христа виконалася обіт-
ниця Євангелія: «Хто буде принижувати себе, – буде піднесе-
ний» (УПТ, Матв. 23:12). Павло описує у Филп. 2:9 це словом 
«хюперюпсо́о», яке означає високо піднести, звеличити.

За Христову покору та смирення Його Ім’я звеличене 
понад усяке ім’я на небі та на землі. Він удостоївся слави 
не лише серед людей, яких Він спас із прірви гріха, але й 

серед небожителів. Апостол Іван, побачивши неземну кра-
су і славу Неба та престолу Божого, пише в останньому роз-
ділі Біблії: «І показав він мені [чисту] ріку живої води, про-
зорої, мов кришталь, що виходила від престолу Бога і Агнця. 
Серед його вулиць – і з одного, і з другого боку ріки – дере-
во життя, що приносить дванадцять плодів, щомісяця при-
носить свій плід. А листя дерева – для оздоровлення на-
родів. І жодного прокляття більше не буде. А буде в ньому 
престол Бога і Агнця, і Його раби будуть служити Йому» 
(УПТ, Об’явл. 22:1–3). 

Отець і Син сидять на одному престолі, і всі небожителі 
служать Їм. Так і хочеться долучитися до цього всесвітнього 
славослів’я та поклоніння!

2.5. «Голова ж Христові – Бог»
У 1 Кор. 11:3 читаємо: «Хочу ж я, щоб ви знали, що вся-

кому чоловікові голова – Христос, а жінці голова – чоловік, 
голова ж Христові – Бог» (УПО). Коли апостол Павло пише: 
«Голова ж Христові – Бог», здається, що тут незрозумілого?

Але суть питання полягає в тому, про що йдеться в цьо-
му тексті – про природу, сутність Христа чи про Його статус 
у Трійці?

Припустимо, що йдеться про природу. Тоді якщо вна-
слідок покори Отцеві Христос перестає бути Богом, то за 
такою логікою внаслідок покори чоловікові жінка перестає 
бути людською істотою. Нісенітниця!

Отже, у тексті йдеться про різні повноваження, бо по-
кора не змінює природи. Наприклад, молодших служите-
лів апостол Петро запрошує коритися старшим в 1 Петра 
5:5, громадян запрошує Бог коритися владі (Римл. 13:1). 
Отже, вищезгаданий текст описує стосунки всередині – 
між Особами Трійці, про що ми детальніше поговоримо, 
розглядаючи наступний текст.

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



84 85

2.6. Добровільна покора
Прочитаємо уважно текст: «Коли ж підкорить Йому 

все, тоді й Сам Син підкориться Тому, Хто підкорив Йому 
все, щоб був Він Богом усім і в усьому» (УПТ, 1 Кор. 15:28).

З того часу, як Каїн підняв свою руку на брата Авеля, 
братовбивчі війни на Землі не припиняються. Війни ста-
ють джерелом надприбутків унаслідок продажу зброї, 
військової техніки та пограбувань багатств народів. Завдя-
ки підкоренню інших народів відкривається можливість 
отримати славу, почесті та медалі. Тому й не дивно, що 
в гріховному контексті «покора», «покоритися» звучить 
принизливо та ганебно. 

Чим вирізняється християнський погляд на покору?
По-перше, це стосується питання підпорядкування. Для 

ефективного планування, упорядкованості, скоординова-
ності дій необхідно, щоб серед двох чи більше осіб хтось 
був головніший, навіть серед рівних. Підпорядкування – це 
такий тип стосунків, коли особи однакової природи та сут-
ності мають різні повноваження, ролі та функції. Ми не за-
перечуємо ідеї, що в межах Трійці існує свій порядок та до-
бровільна субординація, заснована на любові; та це не при-
меншує Божественної природи жодної з Осіб Святої Трійці. 

По-друге, у християнській покорі ініціатива надхо-
дить знизу, тобто це добровільна покора в любові та ба-
жанні послужити іншому. Там, де існують стосунки любові, 
покора – це не приниження.

Чому? Вжите слово «хюпота́ссо» – покоритися – озна-
чає, що не Отець силою покорив Сина, а Христос це зро-
бив добровільно і з любові. Тобто покора не є принизли-
вою. До речі, Бог таку модель спроектував і на стосунки 
між людьми. Наприклад, Бог ніде не говорить: «Чоловіки! 
Примусьте своїх жінок коритися вам! Покажіть, хто в домі 
господар!», а натомість Він каже: «Жінки, коріться своїм 

чоловікам!» Бог не наказує: «Начальники! Принижуйте 
підлеглих, поки вони не визнають вашу владу та повнова-
ження!», а запрошує: «Підлеглі! Добровільно коріться ке-
рівникам!» Як бачите, це аналогічна модель, коли покора 
ініціюється особою, котра добровільно бажає коритися. 
Загальний же принцип гармонії у Всесвіті та зокрема на 
Землі виражений у словах: «Підкоряючись одне одному в 
Христовім страху» (УПТ, Ефес. 5:21).

Отже, у гріховному світі покора вважається прини-
женням, тому що ініціатива походить не від тих, хто має 
заради впорядкованості та миру коритися, а від тих, хто 
насильно підкоряє. Коли ж Христос добровільно покоря-
ється Отцеві, це не змінює Його Божественної природи.

2.7. «Один Бог – Отець… один Господь – Ісус Христос»
«Та для нас один Бог – Отець, що з Нього походить усе, 

ми ж для Нього, і один Господь – Ісус Христос, що все ста-
лося Ним, і ми Ним» (УПО, 1 Кор. 8:6). Дехто стверджує, 
що цей вірш чітко вказує на одиничність Бога та відповідне 
місце Христа, Котрий ніби не є Богом. Чи так це? 

Поміркуємо разом. Зважте на сім важливих тез, котрі 
складають хід нашого міркування:

1) Якщо ми уважно прочитаємо контекст, то стане 
цілком зрозуміло, що центральна тема цього уривка сто-
сується не стільки природи та сутності Божества, скільки 
вживання ідольських жертов (про це чотири рази згадує 
апостол Павло – у віршах 1, 4, 7, 10).

2) У ві̀рші 4 вживається слово «ідол» і порівнюється по-
літеїзм (де «є багато богів», як він пише) з монотеїзмом 
(як вірою в єдиного Бога). Чи може це стосуватися Хрис-
та? Тобто якщо ми віримо в Божественність Христа, то чи 
стаємо ми політеїстами? Ні, бо сам апостол вважає Христа 
Богом, у чому ми переконаємося в пункті 7.

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



86 87

3) Цей текст, де йдеться про одного Бога, – не єдиний у 
Новому Завіті. Є й інші тексти, де в оригіналі використову-
ється давньогрецьке слово «хейс», що перекладається як 
«єдиний» чи «один» (двічі вжито у вірші 6). У давньогрець-
кій мові слово «хейс» (чоловічого роду) означає єдиний 
або один (жіночого роду – «мі̀а», середнього роду – «ен»). 
Дехто стверджує: якщо Отець – єдиний Бог, то Христос не 
може бути Богом. Але те ж саме слово «хейс» вживається 
у фразі «єдиний Господь Ісус». Тому якщо Христос – єдиний 
Господь, то невже Отець – не наш Господь і Володар? На-
вряд чи хтось із цим погодиться. У чому ж тоді річ?

Якщо в єврейській мові існує два слова на позначення 
відтінкової різниці між «один» («ягі̀д») та «єдиний» («еха́д», 
яке є так званою складною одниною), то в грецькій мові 
таке слово лише одне. Наприклад, це слово вживається в 
Івана 17:11, де Ісус благає Отця, аби учні були «єдиними». 
Ніхто на підставі цього не уявляє собі, що 12 апостолів стали 
однією особою. Ще це слово використане в Матв. 19:5: «І 
сказав: Тому залишить чоловік батька й матір і пристане до 
своєї жінки, і обоє будуть одним тілом» (УПТ). Тут бачимо 
слово «мі̀ан» – жіночого роду. Не думаю, що хтось на підста-
ві цього тексту стверджуватиме, що чоловік та жінка після 
шлюбу стають сіамськими близнюками. Тому в такому разі 
це слово означає єдність осіб, а не одиничність. Це, до речі, 
цитата з Бут. 2:24, де вжите знайоме для нас слово «еха́д» – 
єдиний. Цим же словом позначається і єдність Бога в П. Зак. 
6:4: «Слухай, Ізраїлю: Господь, Бог ваш, Господь єдиний є» 
(УПХ). Цей старозавітний текст цитує Христос і записує єван-
геліст Марко в 12-му розділі, 29-му вірші, використовуючи 
слово «хейс». Отже, ми робимо висновок, що слово «хейс» 
у цьому тексті означає єдиний, а не один, і тоді відповідно 
розсіюються всі суперечності. Отець є нашим Господом, а 
Христос залишається нашим Богом.

4) У вірші 5 згадується про «так званих богів». Отож, пря-
ме запитання: чи можемо ми Христа назвати «так званим 
богом»? У жодному разі! Богонатхненне Слово стверджує: 
«Він – Бог правдивий і вічне життя!» (УПО, 1 Iвана 5:20). 

5) У цьому ж вірші Павло згадує «багато панів».
У часи Римської імперії, коли жив Павло, було чимало 

людей, які не лише так називали себе панами, але й ко-
трі змушували поклонятися їм, як Господу. Певно, що Ісус 
не може належати до переліку «багатьох панів», бо слово 
«кю́ріос» (пан), що перекладається як «Господь», вживаєть-
ся в Новому завіті 717 разів, з них 642 рази – щодо Особи 
Ісуса Христа. Він, як стверджує текст, – єдиний Господь!

6) Зрештою, апостол заявляє: у нас один Бог Отець. Це 
правда, і біблійне вчення про Трійцю не суперечить цьому. 
Справді, у християн один Бог Отець, Бог Син і Бог Дух Свя-
тий. Вдумайтеся, який був би сенс називати Бога Отцем, 
якби не було Бога Сина?

7) Щоразу, досліджуючи біблійний текст, ми завжди 
повинні звертати увагу не лише на безпосередній кон-
текст, але й на контекст усієї книги та на загальну позицію 
цього автора в інших його богонатхненних творах з приво-
ду питання, яке ми розглядаємо. 

Тому ми поставимо запитання: за кого апостол Павло 
вважав Христа? Бо не міг він у 1 Кор. 8 не вважати Христа Бо-
гом, а в інших посланнях суперечити цій думці. Наведемо чо-
тири цитати з послань Павла та з книги Дії апостолів. Читаємо: 
«Пильнуйте себе та всю отару, у якій вас Дух Святий поставив 
єпископами, щоб пасти Церкву Господа і Бога, яку Він придбав 
Своєю кров’ю» (УПТ, Дії 20:28). «Їхніми є батьки, від них же 
тілом і Христос, Який є Бог над усіма, благословенний наві-
ки. Амінь» (УПТ, Римл. 9:5). «Адже в Ньому тілесно перебуває 
вся повнота Божества» (УПТ, Кол. 2:9). «А про Сина: Престол 
Твій, о Боже, навік-віку...» (УПО, Євр. 1:8; цитата з Псал. 45:7).

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



88 89

На підставі цих текстів не залишається жодних сумнівів 
щодо віри апостола Павла в Христа як істинного Бога. Крім 
того, паралельні рядки свідчать про синонімічність, а цей 
текст має паралельну структуру, де одне твердження ство-
рює паралель з іншим: 

«Та для нас один Бог – Отець, 
що з Нього походить усе, 

ми ж для Нього, 
і один Господь – Ісус Христос, 

що все сталося Ним, 
і ми Ним». 

Цей паралелізм дуже чітко простежується і в оригі-
нальному грецькому тексті. 

2.8. «Первородний усього творіння»
В апостола Павла є ще один термін, який хотілося б зга-

дати. Читаємо Кол. 1:15, 18: 
«Він – образ невидимого Бога, первородний усього 

творіння… Він є Головою тіла – Церкви. Він початок, перво-
народжений з мертвих, щоб у всьому Він мав першість» 
(УПТ, Кол. 1:15, 18). Давньогрецьке слово «прото́токос» 
перекладається тут як первородний, першороджений, 
первенець. 

Це слово в переважній більшості випадків означає пе-
ревагу, особливий статус, вищість, верховенство, поса-
дову перевагу. Наведемо кілька прикладів. У Євр. 12:23 чи-
таємо про «Церкву первороджених» (УПО), давньогрець-
кою – «екклезі̀а протото́кон». Тут використане те ж саме 
слово. Воно вживається і щодо Церкви останнього часу, бо 
144 тисячі названі «первістками Богові й Агнцеві» (УПО, 
Об’явл. 14:4). Якщо мається на увазі буквальне значення, 
тоді до цієї Церкви належатимуть лише ті, хто народився 

першим у батьків. А може, тут написано про тих, хто пер-
шим прийшов до Христа? 

Простежимо вживання цього слова в Септуагінті (LXX) – 
грецькому перекладі Старого Завіту. Наприклад, у книзі 
Вих. 4:22 Ізраїль названий «прото́токос» – первенцем. Усі, 
хто досліджує Святе Письмо, знає, що первістком був не Із-
раїль (це друге ім’я Якова), а Ісав, тому буквальне розуміння 
тут безпідставне. Читаємо далі в Єрем. 31:9, що Єфрем на-
званий первенцем, хоч першим народився Манасія. А якщо 
розуміти буквально вислів Господа про Давида, то безнадій-
но заплутаємося. Він був восьмим (!) сином у свого бать-
ка Єссея, тобто наймолодшим, а в Псал. 89:28 читаємо: «Я 
вчиню його теж перворідним, найвищим над земних царів» 
(УПО). Виявляється, що слово «прото́токос» стосується не 
стільки фізичного народження, скільки особливого стату-
су, вищості та переваги Христа над усіма. Сам Бог визна-
чає цю першість (див. Бут. 48:14–20; 1 Хронік 26:10).

2.9. «Початок Божого творіння»
Є ще один текст, який чи не найчастіше цитують ті, хто 

не вірить у Божественність Христа. Читаємо книгу Апо-
каліпсис: «І ангелові Лаодикійської Церкви напиши: Оце 
каже Амінь – вірний та істиний Свідок, початок Божого 
творіння» (УПТ, Об’явл. 3:14). 

Слово «архе», перекладене як «початок», має ще й 
значення «начальник», «управитель», «володар», «пан». 
Отже, щоб зрозуміти, у якому значенні вжите це слово, по-
трібно дослідити контекст усієї книги Об’явлення, дізнав-
шись, що в ній сказано про природу Христа, та врахувавши 
при цьому загальну позицію апостола Івана, котрий є авто-
ром п’яти книг Нового Завіту. 

Що книга Об’явлення повідомляє про Христа? У першо-
му ж розділі книги Христос говорить про Себе: «Еґо́ е́ймі хо 

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



90 91

про́тос кай хо е́схатос», тобто: «Я Перший і Останній» (УПО, 
Об’явл. 1:17). Тут наявний новозавітний еквівалент імені 
Ягве́ – «Еґо́ е́ймі». Разом з означеним артиклем «хо» вони вка-
зують на відомого читачам «Першого та Останнього». За 700 
років до н. е. в книзі Ісаї 48:12 саме стосовно Бога Ягве вжиті 
єврейські слова «Рішо́н Ахаро́н», що означають «Перший та 
Останній». До речі, наприкінці книги Об’явлення Першим і 
Останнім так само названий Бог Отець (див. Об’явл. 21:5, 6). 

Крім того, у небесному видінні Іван бачить, що Христос 
приймає поклоніння. Читаємо Об’явл. 5:8: «І коли взяв кни-
гу, чотири істоти й двадцять чотири старці впали перед Аг-
нцем, маючи кожний гусла і золоті посудини, повні ладану: 
вони – молитви святих» (УПТ). Згідно зі Святим Письмом, 
право приймати поклоніння має лише Бог. Пам’ятаєте, як 
Христос у пустелі дав відсіч зазіханням сатани на поклонін-
ня, промовивши: «Господеві Богу своєму поклонятимешся 
і Йому єдиному служитимеш!» (УПТ, Матв. 4:10)? Апостол 
Іван, як жодний інший автор книг Святого Письма, часто 
підкреслює повноту Божественності Христа (див. Івана 1:1; 
8:24, 58; 20:29; 1 Івана 5:20).

Тому Христос не може бути «архе́» в значенні Того, Хто 
мав початок, бо про Нього написано: «Його походження із 
давніх-давен, з днів споконвічних» (УПХ, Мих. 5:1, 2). Два 
слова, вжиті тут, використовуються й в інших місцях Біблії 
щодо Отця: «кеде́м» (Авак. 1:12), «ола́м» (Бут. 21:33), тому 
вони не можуть свідчити про якусь тимчасову реальність.

Син названий Отцем вічності (Ісаї 9:6). Якщо «архе́» 
означає Того, Хто має початок, то Сам Отець названий 
в Об’явленні «архе» (див. Об’явл. 21:5, 6). Невже й Бог-
Отець мав початок?

Ніхто з християн не сумнівається в тому, що Христос є 
Творець, Котрий дав і дає початок усьому творінню. Він – 
джерело усього живого (див. Івана 1:3; Кол. 1:16; Ефес. 3:9; 

Євр. 1:2). Отже, слово «архе́» в досліджуваному вірші озна-
чає Начальник, Управитель, Володар, це відкриває ще одну 
функцію Христа як Вседержителя (Ефес. 3:10; Кол. 2:15), бо, 
як ми знаємо, усе Ним стоїть (Кол. 1:17).

Єрусалимська Біблія саме так передає це словосполу-
чення в Об’явл. 3:14: «Першоджерело творіння».

Тому в Христі, як пише апостол Павло, «живе уся пов-
нота Божества тілесно» (УПГ, Кол. 2:9). «Пле́рома» – це 
щось цілком заповнене, повнота, закінченість, повний 
достаток, повна міра, завершеність. Це слово, напри-
клад, вживали, коли говорили, що судно повністю укомп-
лектоване моряками чи заповнене вантажем. Тобто в 
нашому випадку воно означає всю суму Божественних 
повноважень, повноту Божественної природи, володіння 
самою сутністю Бога (щодо значення слова «повнота» див. 
ще Кол. 1:19; Ефес. 3:19).

Богослов Б. Уорфілд пояснює: «Це саме Божество Бога, 
що робить Бога Богом у повноті». А спеціаліст із грецької 
мови Р. Тренч пише: «Це не просто сонце позолотило Його 
Божою величчю, а Він був і залишився досконалим Богом». 

Будучи повністю Богом, Христос може представляти 
нам Бога-Отця і спасати нас для Царства Небесного, а бу-
дучи повністю людиною, Він спроможний співчувати нам і 
розуміти наші потреби. 

2.10. «Ти Син Мій, – Я сьогодні Тебе породив!»
І, нарешті, розглянемо останній текст, процитований 

апостолом зі старозавітних джерел в Євр. 1:5: «Кому-бо 
коли з Анголів Він промовив: “Ти Мій Син, – Я сьогодні Тебе 
породив”!» (УПО).

Про що тут ідеться? Біблія спроможна сама себе тлу-
мачити, і вона пропонує нашій увазі чотири застосування 
та значення цього вислову.

Розділ 7.Розділ 7. ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕКСТІВ, ЯКІ НІБИТО ЗАПЕРЕЧУЮТЬ...Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



92

1) Втілення. «Кому-бо коли з Анголів Він промовив: 
“Ти Мій Син, – Я сьогодні Тебе породив”! І знову: “Я буду 
Йому за Отця, а Він Мені буде за Сина”! І коли знов Він 
уводить на світ Перворідного, то говорить: “І нехай Йому 
вклоняться всі Анголи Божі”» (УПО, Євр. 1:5, 6). Це пророц-
тво виконалося, коли Христос втілився на нашій Землі.

2) Воскресіння. «І ми благовістимо вам, що обітницю, 
повідану батькам, Бог виконав для нас, дітей їхніх, воскре-
сивши Ісуса, як і в другому псалмі написано: Ти Син Мій; Я 
нині породив Тебе» (УПГ, Дії 13:32, 33; див. Римл. 1:3, 4).

3) Первосвященство. «Так само й Христос не Сам Собі 
присвоїв славу бути Першосвящеником, але Той, Хто ска-
зав Йому: Ти Син Мій, Я нині породив Тебе. Як також і в 
іншому місці каже: Ти священик навіки за чином Мелхисе-
дека» (УПГ, Євр. 5:5, 6).

4) Коронація Царя Сіону. І, нарешті, звернемося до міс-
ця Біблії, звідки узята цитата новозавітними а́вторами: «Я 
ж помазав Свого Царя на Сіон, святу гору Свою. Я хочу звіс-
тити постанову: Промовив до Мене Господь: Ти Мій Син, Я 
сьогодні Тебе породив. Жадай Ти від Мене, – і дам Я наро-
ди Тобі, як спадщину Твою, володіння ж Твоє – аж по кінці 
землі!» (УПО, Псал. 2:6–8). Це месіанське пророцтво про 
Христа та Його славне царювання. 

Він народився як дитина, щоб стати близьким до лю-
дей. Він воскрес як Бог, щоб нам подарувати вічне життя. 
Він заступається за нас у Небесному святилищі як наш 
Первосвященик, щоб ми і наші молитви були прийняті Не-
бом. І Він прийде як Цар, щоб забрати Своїх! Ми, Його діти, 
мріємо про якнайшвидше настання цієї славної зустрічі! 

Висновки. Читаючи цей розділ, ми переконалися, що 
Божий Син є таким же за природою Богом у повноті, як і 
Сам Отець, оскільки всі Божественні атрибути притаманні 
і Йому. 

Частина IVЧастина IV

БОЖЕСТВЕННА БОЖЕСТВЕННА 
ОСОБА ОСОБА 

СВЯТОГО ДУХАСВЯТОГО ДУХА

Частина III.Частина III.  ІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГІСУС ХРИСТОС: СИН БОЖИЙ І БОГ



94 95

Люди з особливою цікавістю ставляться до всього таєм-
ничого та непізнаного. З одного боку, допитливість – 

це природна властивість розуму, закладена в нас Самим 
Богом. З іншого, не маючи достатньо фактичних знань у 
досліджуваній галузі, людський гріховний розум схильний 
домислювати та фантазувати. Якщо це ще допустимо щодо 
земних речей, то в духовній сфері така позиція являє со-
бою смертельну небезпеку. 

1. Б˧˙ˬ˧˥ˮ˟ ˚ˤˣˮ˘˽˟ˮˮ̆ ˳ˬ˯˚˘ «˞˶˺»
Можливо, наші язичницькі свідомість та сприйняття, 

коли чують слово «дух», уявляють щось ефірне, безтілес-
не, безособове, що з’являється після півночі, або ж якусь 

«літаючу душу» померлого. У давньому язичницькому сві-
ті такі думки були настільки поширені, що навіть юдеї їх 
частково прийняли. Наприклад, читаємо: «Як вони говори-
ли про це, Сам Ісус став посеред них і сказав їм: Мир вам! 
Та злякавшись, охоплені жахом, вони думали, що бачать 
духа» (УПТ, Луки 24:36, 37).

То чи варто дивуватися, що, коли ми з нашим язичниць-
ким походженням читаємо про Святого Духа, у нас виника-
ють схожі асоціації? Існують сьогодні вчення, які представ-
ляють Святого Духа як електричний струм або силу, підклю-
чену до Божого престолу. Начебто Божий Дух – це просто 
безжиттєва телефонна лінія, яка забезпечує наш зв’язок з 
Господом, або безособова дієва Божа сила, за допомогою 
котрої Господь звершує Свою волю у світі. 

Ми не маємо нав’язувати біблійному тексту свої уяв-
лення, а повинні побачити, як слово «дух» тлумачить Свя-
те Письмо.

Якщо ми розглянемо слово «дух» (давньоєврейською 
мовою – руа́х), яке згадується в Старому Завіті 394 рази, і 
давньогрецькою мовою в Новому Завіті – «пне́ума» – 379 
разів (не плутати з душею: єврейською – «нефе́ш» – 760 
разів, грецькою – «псюхе́» – 105 разів), то зрозуміємо, що 
воно має багато значень. З одного боку, воно справді озна-
чає дух, вітер, подих, повітря, силу, віяння, натхнення, 
настрій, прихильність, владу, волю, сміливість. А з іншо-
го, духами названі й особистості. Насамперед Сам Бог є 
Дух (див. Івана 4:24). Про ангелів, вищих духовних істот, 
Біб лія свідчить як про «службових духів» (Євр. 1:7, 14); є 
ще й «нечисті духи». Словом «Дух» позначається також 
Божественна Особа Святого Духа. Відрізнити ці значення 
можна, лише уважно дослідивши контекст. Коли ж ідеть-
ся про Духа як Особу Божества, то часто вживаються при-
кметники Святий, Божий, Господній, Христовий. 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

ОСОБИСТІСНА 
ПРИРОДА 

СВЯТОГО ДУХА 88

Розділ 8.Розділ 8. ОСОБИСТІСНА ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХА



96 97

Наприклад, у богонатхненному тексті «Святий Дух» 
згадується 77 разів, «Божий Дух» – 16 разів, «Господній 
Дух» – 24 рази, «Дух Христа» – 1 раз. Для детальнішого 
ознайомлення зі значеннями слова «дух» можна досліди-
ти подану нижче таблицю:

ло таке розуміння. Натомість Ісус говорить до учнів: «Але Я 
істину вам кажу: краще для вас, щоб Я пішов. Бо якщо Я не 
піду, то Утішитель не прийде до вас. Якщо ж піду, – пошлю 
Його до вас» (УПТ, Iвана 16:7). Чому б прямо не сказати 
юдеям, які найкраще знали Бога як Отця, що до них при-
йде Отець, Бог Ягве? 

Крім цього, Отець посилає Сина на Землю для про-
довження розпочатої місії. Якби Святий Дух і був Отцем, 
це зробило б Отця (за думкою самих же прибічників цього 
вчення) меншим за Сина.

Нижче ми розглянемо чимало інших текстів, що пе-
реконливо свідчать про Божого Духа як окрему Особу. 
Але спочатку слід з’ясувати, що ж взагалі означає поняття 
«особистість»? Наприклад, словники з психології свідчать, 
що особистості притаманні щонайменше чотири атрибу-
ти: почуття, інтелект, воля і совість (див. Енциклопе-
дичний словник Ф. А. Брокгауза та І.А. Єфрона, статтю 
«Личность»).

Перед нами завдання – дослідити, чи притаманні ці 
атрибути Святому Духові.

2.1. Така ж Особистість, як і Христос
Про Особистість Святого Духа передусім свідчить Сам 

Спаситель Ісус Христос. Читаємо відомий для нас текст: «І 
Я попрошу Отця, і дасть вам іншого Утішителя, щоб навіки 
перебував з вами» (УПТ, Iвана 14:16).

Варто звернути увагу на слово «інший». Тут ужите 
давньо грецьке слово «а́ллос» (у Новому Завіті зустрічаєть-
ся 159 разів), яке означає «ще одного такого ж»; «іншо-
го, але того ж роду». Тобто це означає, що Христос пошле 
такого ж, як і Він Сам. Тому якщо ми Христа вважаємо 
Особистістю, то як може Святий Дух не бути нею? Якби 
Христос мав на увазі щось інше, Він, певно, використав би 

 ЗНАЧЕННЯ  БІБЛІЙНІ ТЕКСТИ

Подих, вітер  Івана 3:8

Дарована сила, влада Луки 4:14; Римл. 15:13

Воля, ставлення людини Дії 19:21

Внутрішній стан  Дії 18:25; Римл. 2:29; 
    1 Кор 12:10; 2 Кор. 12:18

Вищі духовні істоти Дії 23:8, 9; Євр. 1:7, 14; 
    Івана 4:24

Нечисті духи   Ефес. 6:12; Матв. 12:43;  
    Луки 4:33

Третя Особа Божества –  Матв. 28:19; 2 Кор. 13:13
Святий Дух 

Вчення про Бога – це вершина богопізнання. Тому Бог 
поступово вів християн від простішого до складнішого. Таким 
же способом Бог вів і Божу Церкву, відкриваючи поступово 
занедбані істини про Другий прихід Христа, про значення 
Божого Закону і суботи зокрема. Згодом були розкриті істи-
ни щодо святилища, стану душі після смерті, проголошення 
Трьохангельської вістки, балансу узгодженості між Божим 
Законом та благодаттю (праведності по вірі). І тільки опісля 
Господь відкрив величну істину про природу Божества.

2. С˚̆˵ˤ˥ Д˶˺ – О˳˯˙ˤ˳˵˧˳˵̂
Дехто вірить, що Святий Дух – це і є Сам Отець. Але в 

Біблії ми не знаходимо жодного свідчення, яке б схвалюва-

Розділ 8.Розділ 8. ОСОБИСТІСНА ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



98 99

слово «ґе́терос», яке вживається 98 разів і означає: цілком 
інший, відмінний, різний; воно вказує на предмет, який іс-
тотно відрізняється за природою від даного. Але тут Хрис-
тос вживає щодо Святого Духа слово «а́ллос» – інший, але 
такий же за природою та сутністю, як наш Господь.

Крім того, євангеліст Іван жив у той час, коли з апос-
толів серед живих залишився він один, решта померли 
мученицькою смертю за віру в Христа. Прийшло друге 
покоління християн, почалося відступлення, і виразило-
ся воно у гностичному вченні. Ми зазначали вище, що в 
християнстві з’явилися люди, котрі вважали Христа фан-
томом, який не втілився реально, оскільки Бог, на їхню 
думку, не може прийняти фізичне тіло, бо воно само по 
собі є злом (вчення докетизму). Тому у відповідь на ці 
єресі вагомий внесок у розуміння природи Христа та Свя-
того Духа вніс богонатхненний апостол Іван, написавши 
Євангеліє, три послання та книгу для останнього часу – 
Об’явлення (Апокаліпсис).

Отже, повернемося до поставленого нами запитання 
про наявність у Духа Святого атрибутів особистості: почут-
тів, інтелекту, волі та совісті.

2.2. Почуття Святого Духа
Апостол Павло пише: «І не засмучуйте Святого Божого 

Духа, Яким ви запечатані на день викуплення» (УПТ, Ефес. 
4:30). Слово «люпе́о» означає засмучувати, обтяжувати, 
терзати, мучити. Походить воно від слова «люпе», що 
означає «біль, скорбота», яких можуть завдати один од-
ному лише люблячі люди внаслідок зради. У цьому тексті 
міститься свідчення про те, що Святому Духові притаманні 
і почуття, і розумовий аналіз. У день викуплення, тобто в 
день свого навернення до Господа, ми обіцяли бути вірни-
ми Йому до кінця. Святий Дух чув цю обіцянку, тому Він за-

смучується через наше легковажне ставлення до гріха. Сум 
через образу може відчути тільки особистість, бо їй треба 
усвідомити факт нашого непослуху, а безособова сила чи 
енергія ні почуттів, ні мислення не має. Те ж слово «за-
смучувати» вжите і стосовно Христа, коли Він сумував у 
Гефсиманії (див. Матв. 26:37); у випадку з Петром, коли він 
засмутився, що Ісус втретє запитав: «Чи любиш Мене?» 
(УПХ, Івана 21:17); щодо християн у Коринті (2 Кор. 7:8, 11). 
Тут ідеться про смуток особистостей, котрі дещо усвідо-
мили і тепер через це засмучені.

У Старому Завіті є аналогічне свідчення в Ісаї 63:10 з 
приводу того, що ізраїльтяни стали неслухняними і засму-
тили Святого Духа. Ужите єврейське слово «аца́в» означає 
«завдавати болю» (зустрічається ще в Бут. 6:6 та Ісаї 
54:6). Якби Божий Дух був лише безликою енергією, то чи 
можливо Йому завдати болю?

І, нарешті, ще щодо почуттів Святого Духа, у Євр. 10:29 
написано, що можна зневажити Духа благодаті (гр.: «то 
пне́ума тес ха́рістос енюбрі̀сас»). Останнє слово значить 
знущатися, ображати, глумитися, поводитися зарозу-
міло та з презирством, принижувати, зневажати. Глу-
зування та презирство може відчути лише особистість, 
якою і є Святий Дух.

У Святій Біблії в Псал. 143:10 сказано, що Він «добрий 
Дух». Новий Завіт так само свідчить про наявність добрих 
рис та почуттів у Святого Духа. Читаємо в Римл. 15:30 (УПО): 
«Благаю ж вас, браття, Господом нашим Ісусом Христом і 
любов’ю Духа» (гр.: «кай діа́ тес аґа́пес» – через любов, 
любов’ю Духа). Як радісно усвідомлювати, що Той, Хто сьо-
годні перебуває в цьому світі та бажає жити в нашому сер-
ці, є не байдужою, а люблячою Особистістю!

Отже, не залишається жодних сумнівів, що Святий Дух 
володіє таким атрибутом особистості як почуття.

Розділ 8.Розділ 8. ОСОБИСТІСНА ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



100 101

Щодо Святого Духа апостол говорить: «Так само ж і Дух 
допомагає нам у наших немочах; бо ми не знаємо, про що 
маємо молитись, як належить, але Сам Дух заступається 
за нас невимовними зідханнями» (УПО, Римл. 8:26). Факт 
заступництва Святого Духа, що засвідчує інтелектуальну 
складову Особи, разом з «невимовними зідханнями», що 
вказують на глибинність внутрішніх почуттів, яскраво 
демонструють особистісні характеристики Святого Духа.

2.3. Інтелект Святого Духа
Апостол Павло пише: «Так само ж і Дух допомагає нам 

у наших немочах; бо ми не знаємо, про що маємо моли-
тись, як належить, але Сам Дух заступається за нас неви-
мовними зідханнями. А Той, Хто досліджує серця, знає, яка 
думка Духа, бо з волі Божої заступається за святих» (УПО, 
Римл. 8:26, 27). Слово «фро́нема» означає думку чи намір. 
Це слово вживають класики давньогрецької літератури, 
наприклад, Софокл, говорячи про напрям думок та спосіб 
мислення; Плутарх, розмірковуючи про судження, розум 
та здоровий глузд – усе це ознаки інтелекту особи. 

Варті уваги ще два моменти цього уривка: 
- по-перше, займенник «Сам» (гр. – «ауто́») вказує 

на Особу, відокремлену від Отця; 
- по-друге, якщо Святий Дух – це і є Отець, то вини-

кає якесь роздвоєння особистості: хіба в Бога є потреба 
Самому перед Собою заступатися за нас? Це заступни-
цтво можливе лише в тому випадку, коли Святий Дух – це 
окрема Особа Божества, Котра заступається за нас перед 
Отцем. 

Чи є ще якісь свідчення Писання про розумовий потен-
ціал Божого Духа? Їх настільки багато, що весь матеріал ми 
не спроможні розглянути. Ось лише кілька прикладів.

2.3.1. Здатність навчати
Інтелектуальна особистість має здатність ділитися 

знаннями з іншими, тобто навчати. Чи спроможний навча-
ти Святий Дух? Читаємо в Івана 14:26: «А Утішитель – Дух 
Святий, Якого Отець пошле в Моє Ім’я, Той вас навчить 
усього» (УПТ).

Тут вжите давньогрецьке слово «діда́ско», що вико-
ристовується в Новому Завіті 97 разів і означає: вчити, 
навчати, повчати. Він навчає з особливою метою, бо в 
цьому тексті Святий Дух названий «пара́клетос» (Утіши-
тель), як і Христос (див. 1 Івана 2:1), що означає заступ-
ник, правозахисник, адвокат, утішитель. Він навчає іс-
тин Слова Божого, які стають втіхою та підтримкою для 
занепокоєного серця.

2.3.2. Нагадування духовних істин
Відколи з’явився на нашій планеті гріх, ми почали 

зберігати в пам’яті те, що потрібно забувати (образи, різ-
кі слова), і забувати про добре, вічне, духовне. Ось чому 
Христос дав обітницю стосовно ще однієї функції Святого 
Духа в Iвана 14:26: «А Утішитель – Дух Святий… пригадає 
вам усе, що Я вам говорив» (УПТ). Це також одна із рис 
інтелектуальної особи.

2.3.3. Спроможність наставити
«Коли ж прийде Він, Дух Істини, то поведе вас до пов-

ної істини» (УПТ, Iвана 16:13). 
Для нас слова «навчити» і «наставити» звучать синоні-

мічно, але в грецькій мові це різні слова. Слово «ходеґе́о» 
означає бути дороговказом. Тобто «навчити» можна і яко-
їсь теоретичної науки, а «наставити» має більш практичне 
спрямування й означає навчити нас істини, аби ми прак-
тично слідували цим шляхом.

Розділ 8.Розділ 8. ОСОБИСТІСНА ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



102 103

Зверніть увагу й на другу частину цього вислову Христа: 
«…Бо не буде казати Сам від Себе, а що тільки почує, – ка-
затиме, і що має настати, – звістить вам» (УПО, Івана 16:13). 
Від Кого почує? Хто може говорити з Духом? Сам Отець. Але 
Отцеві не має потреби Самому із Собою говорити, якщо 
Святий Дух – це і є Сам Отець (як дехто стверджує: «Його 
дух»). Згідно із цим текстом, можна зробити однозначний 
висновок, що Божий Дух – це окрема Особистість.

Наставити – це зробити мудрим у життєвих кроках 
та виборі. Саме про це сказано в Божому Слові: «І Духа 
Свого доброго Ти давав, щоб зробити їх мудрими» (УПО, 
Неем. 9:20). Давньоєврейське «саха́ль» – робити мудрим, 
успішним та розсудливим. Чимало людей діють необачно 
в буденному та духовному житті саме тому, що відкидають 
Особистість Святого Духа та поради цієї Особистості. 

2.3.4. Здатність свідчити
Читаємо слова Самого Спасителя: «Коли ж прийде Утіши-

тель, Якого Я вам пошлю від Отця, Дух Істини, Який походить 
від Отця, то Він засвідчить про Мене» (УПТ, Iвана 15:26).

Слово «мартюре́о» – означає засвідчувати, підтвер-
джувати. Це ж слово вживається і стосовно Отця (див. 
Івана 5:32; Дії 13:22; 1 Івана 5:9), Спасителя Христа (див. 
Івана 3:32; 4:44; 7:7; 8:14), а також свідчення апостолів про 
воскреслого Христа. Отже, свідчення, що є особистісною 
характеристикою, притаманне також і Святому Духові.

2.4. Воля Святого Духа
Лише розумні істоти мають волю, інші ж земні творін-

ня керуються інстинктами. Чи властива воля і Святому Ду-
хові? У чому виявляється воля? Воля виявляється в спро-
можності зробити вибір і прийняти рішення. Воля Святого 
Духа виявлялася в керівництві Церквою та її служінням.

2.4.1. Дух посилає людей з особливим дорученням 
Ісая свідчить про цікаві речі стосовно втілення Христа: 

«А тепер послав Мене Господь Бог та Його Дух» (УПО, Iсаї 
48:16). (Слід зауважити: Святий Дух згаданий поруч з От-
цем, то як же Він може бути енергією Отця?) Євр. «шала́х» – 
посилати чи відсилати з особливим дорученням.

Як бачимо, уся Трійця бере участь у Плані спасіння. 
Отець і Святий Дух посилають Сина на Землю для здій-
снення спасенної місії. Згодом Сам Христос каже: «Як по-
слав Мене Батько, так і Я посилаю вас» (УПГ, Івана 20:21). 
Після вознесіння Христа Святий Дух посилає апостолів на 
служіння, і щодо Нього вжито те ж слово «апосте́лло», як і 
щодо Христа (див. Матв. 10:16, 40; 11:10). Давньогрецьке 
слово «апосте́лло» означає посилати (з дорученням), від-
силати. Із цією метою Святий Дух відділяє для євангель-
ської місії служителів: «Як служили ж вони Господеві та по-
стили, прорік Святий Дух: «Відділіть Варнаву та Савла для 
Мене на справу, до якої покликав Я їх!»» (УПО, Дії 13:2). Тут 
зазначений дуже важливий факт: Святий Дух говорить про 
Себе як про Особистість. «Афорі̀сате де Мой» – буквально 
звучить як наказ: «Відділіть Мені (негайно)!» Відчуваєте, 
як авторитетно звучить повеління Духа? Це вияв Його волі.

В іншому місці Дій святих апостолів читаємо: «Зволи-
лось Духові Святому і нам…» (УПО, Дії 15:28). 

2.4.2. Дух забороняє або не допускає
Буває, що Святий Дух не допускає здійснення того, що 

не є Його волею. Нам здається, що Бог забороняє лише 
щось гріховне та беззаконне. Але часом Святий Дух не дає 
нам здійснити і щось добре, якщо воно несвоєчасне, адже 
часто добре є ворогом кращого! Наприклад, апостола Пав-
ла та служителя Тимофія Він не допустив проповідувати 
у двох місцях: «Вони пройшли через Фригію і Галатський 

Розділ 8.Розділ 8. ОСОБИСТІСНА ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



104 105

край, а Дух Святий заборонив їм звіщати слово в Азії. Дій-
шовши до Місії, вони пробували пройти у Вітинію, та Дух 
Ісуса їм того не дозволив» (УПХ, Дії 16:6, 7).

2.4.3. Розподіляє дари в Церкві
Воля Святого Духа яскраво виявляється в розподілі да-

рів у Божій Церкві: «А все оце чинить один і той Самий Дух, 
уділяючи кожному осібно, як Він хоче» (УПО, 1 Кор. 12:11). 
Зауважимо чотири важливих моменти в цьому богонатх-
ненному тексті: 

1) Джерело та Автор дару – Святий Дух. Слово «уді-
ляти» (грецьке «діайре́о») означає ділити, розрізати, роз-
сікати. Часом ми незадоволені тим, що дарує Бог, і скар-
жимося, як вередливі діти, що нам подарували не те, що 
ми хотіли. Але всемудрий Святий Дух, розподіляючи, знає, 
для кого який дар є кращим.

2) Адресат – «кожному». Комусь здається, що він об-
ділений Богом, оскільки не отримав жодного дару і талан-
ту від Господа, але цей текст стверджує, що дар даний кож-
ному! Вияви його та застосуй у праці для Господа!

3) Спосіб – «осібно» (гр. «і̀діос») – означає індивідуаль-
но, окремо, приватно, особисто. Бог підходить індивіду-
ально до кожного, аби відповідно до його можливостей 
дати найкращий талант. 

4) Критерій – «як Він хоче», тобто за Його волею, як 
Йому до вподоби. Слово «бу́ломай» означає обдумане, 
свідоме, вольове рішення. Отже, Божий Дух має та ви-
являє Свою волю. Ті ж слова вживаються щодо волі ін-
ших Осіб Божества: Отця (див. Луки 22:42; Якова 1:18), 
Сина (див. Матв. 11:27; Луки 10:22). Нам, як Божим дітям, 
вкрай необхідна присутність Божественної Особи Святого 
Духа, бо часто ми не знаємо, що є вірним та істинним, а 
що хибним та згубним, як мовить Святе Письмо: «Є до-

рога, що людині здається проста, але кінець її – шлях 
смерти» (УПХ, Прип. 14:12). Дух Святий потрібний як тим, 
хто лише починає свій шлях до Неба, так і досвідченим 
християнам. Він спроможний не лише дати мудрість для 
розпізнавання витончених форм гріха, але дарує силу, 
аби подолати гріх, котрий сильніший за нашу волю. Тож 
будемо не лише теоретично міркувати про Святого Духа, 
а дозволимо Йому наповнити нас Своїм миром, любов’ю, 
силою та неземною мудрістю. 

2.5. Совість Святого Духа 
Е. Уайт дає такі визначення совісті: «Совість – це ду-

ховний зір, за допомогою якого ми можемо розрізняти 
добро та зло… Око духа – це совість» (Э. Уайт. Разум, ха-
рактер, личность, с. 267). «Совість – це голос Божий, який 
чути серед бурі людських пристрастей» (Е. Уайт. Свідчення 
для Церкви, т. 5, с. 120). Це голос саме Третьої Особи Бо-
жества, бо про Неї сказано: «Прийшовши, Він обвинува-
тить світ за гріх, за праведність і за суд» (УПТ, Івана 16:8). 
Святий Дух докоряє за те, що не є правильне. Вжите тут 
слово «еле́нксей» (словникова форма «еле́нхо») має гли-
боке смислове значення. Воно свідчить про справедливе 
викриття з метою привести до усвідомлення й сповідання 
провини. Це не докоряти чи обвинувачувати, аби прини-
зити, а надати докази з метою переконати та навернути. 
Навіть язичники, ніколи не чувши про Божий Закон, при-
слухаючись до голосу Святого Духа, Котрий говорить через 
їхню власну совість, чинять законне (див. Римл. 2:14, 15). 
Наше сумління лише тоді є чутливим та сприйнятливим, 
коли воно співпрацює зі Святим Духом і прислухається до 
Його голосу. Апостол Павло свідчить: «Істину виповідаю у 
Христі, не обманюю, засвідчує мені совість моя в Дусі Свя-
тому» (УПГ, Римл. 9:1).

Розділ 8.Розділ 8. ОСОБИСТІСНА ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



106 107

2.6. Здатність спілкуватися
Антуан де Сент-Екзюпері сказав: «Єдина розкіш люди-

ни, відома мені, – це розкіш спілкування».
Спілкування – найвизначніша здатність людей як осо-

бистостей. Спілкування охоплює всі сфери людського єст-
ва: і почуття, й інтелект, і волю, і совість. 

Зауважте, будь ласка, в Апостольському благословен-
ні, де згадані всі три Божественні Особи, Дух Святий пред-
ставлений саме у зв’язку зі спілкуванням (див. 2 Кор. 13:13). 
Зверніть увагу, що значення слова койноніа – близькі, най-
тісніші взаємини Святого Духа з людиною, що свідчить про 
наявність інтелекту у Святого Духа. 

Висновки. Святому Духові притаманні такі атрибути 
особистості, як почуття, інтелектуальна діяльність, воля і 
совість. Отже, без сумніву, Святий Дух — Особистість.

Д˚˘ˮ˘˞˻̆˵̂ ˮ˘˥˱˯˾ˤ˲˟ˮ˧˾ˤ˺ ˣ˘̆˚ ˱˲˯˵ˤ 
˯˳˯˙ˤ˳˵˧˳ˮ˯˨ ˱˲ˤ˲˯˞ˤ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘

У той час як у Біблії про Святий Дух говориться алего-
ричною, образною мовою, супротивники Трійці буду-

ють власні хибні теорії. Часто йдеться не про Особистість 
Святого Духа, а про Його роботу, діяльність з погляду 
суб’єктивного сприйняття людини. Крім того, вживається 
знайомий нам прийом антропоморфізму, коли Бог по-
яснює небесне земною мовою. Розглянемо коротко три-
надцять найтиповіших заяв щодо особистісної природи 
Святого Духа.

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

ДОСЛІДЖЕННЯ 
АРГУМЕНТІВ, 

ВИСУНУТИХ ПРОТИ 
ОСОБИСТІСНОЇ 

ПРИРОДИ 
СВЯТОГО ДУХА

99

Частина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



108 109

1. «Ц˟ ˱˲˯˳˵˯ ˞˶˺»
Аргумент: Хоч Він Святий, але все-таки Дух, а значить, 

не може бути Особою.
Заперечення: У минулих темах згадувалося, що поняття 

«дух» (євр. – «руа́х», гр. – «пне́ума») має широкий спектр 
значень. У Святому Письмі слово «дух» вживається не тільки 
в розумінні чогось безособового, але й у значенні духовної 
особи, природи якої ми до кінця не розуміємо. Наприклад, 
ангели – це «службові духи» (див. Євр. 1:7, 14); демони та 
біси, які є особистостями, представлені як «нечисті духи» 
(див. Луки 8:29; 9:42). Христос свідчить про Бога Отця: «Бог 
є Дух» (УПО, Івана 4:24). Хіба Отець не Особистість? А як по-
яснити, що про нашого Спасителя Ісуса написано: «Господь 
же – то Дух» (УПО, 2 Кор. 3:17)? Або як розуміти, коли апос-
тол Павло каже про Христа, що Він «дух животворний» (УПГ, 
1 Кор. 15:45)? Те, що Бог і Христос є Дух, не суперечить тому, 
що Вони є реальними Особами, чи не так? Чому ж тоді тер-
мін «Святий Дух» означає безлику силу чи енергію?

2. «Н˘˱˯˚ˮˤˬˤ˳̆ Д˶˺˯˭» (УПТ, Д˧˨ 2:4)
Аргумент: Як можна наповнитися Особою?
Заперечення: Виявляється, що можна, якщо це духов-

на Особа, Якою є і Сам Бог-Отець. Про Отця написано в 
2 Кор. 6:16: «Адже ми – храм Живого Бога, як сказав Бог: 
Оселюся в них і ходитиму, і буду їхнім Богом, а вони бу-
дуть Моїм народом!» (УПТ). Хіба наш Спаситель не Особа, 
якщо про Нього написано: «Щоб через віру Христос осе-
лився у ваших серцях» (УПТ, Ефес. 3:17; див. також 3:19), і 
Він Сам тричі говорить у первосвященицькій молитві «Я в 
них» (УПО, Івана 17:23, 26)? Про Ісуса апостол пише: «Але 
зодягніться Господом Ісусом Христом» (УПТ, Римл. 13:14). 
Як можна наповнитися Особою чи зодягнутися в Неї? По-
перше, це можливо, бо Трійця складається з духовних Осіб. 

По-друге, не слід метафоричним висловам надавати бук-
вального значення. Тому якщо Отець та Син наповнюють 
людей Своєю присутністю і залишаються Особами, то пев-
но, що і Дух Святий не перестає через це бути Особою.

3. Зˬˤ˵˵̆ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: В Ісаї 44:3 Бог говорить: «Виллю Духа Свого 

на насіння твоє, а благословення Моє на нащадків твоїх» 
(УПО). Як може хтось вилитися, якщо він є особистістю?

Заперечення: Слід зазначити, що ми не маємо права 
уривки, написані в оригіналі поетичною мовою, тлумачити 
буквально. Наприклад, Йов говорить: «…Зойки мої поли-
лись, як вода» (УПО, Йова 3:24), або апостол пише: «Любов 
Божа вилилася в наші серця Святим Духом» (УПО, Римл. 
5:5). Ми ж не сприймаємо ці вислови буквально.

Чи буквально виливаються: серце (Псал. 62:9), гнів 
(Єрем. 7:20), шепіт прохання (Ісаї 26:16), душа (1 Сам. 1:15)?

Якщо трактувати буквально поетичні та образні вислови, 
то як можна зрозуміти Псал. 91:4: «Він пером Своїм вкриє 
тебе, і під крильми Його заховаєшся ти!» (УПО)? Богословська 
наука герменевтика (наука про методи та правила тлумачен-
ня Святого Письма) вивчає інструменти, завдяки яким за до-
помогою молитви та сили Святого Духа читач може пізнати 
первинний біблійний смисл. На підставі цих досліджень ми 
знаємо, як трактувати алегоричні уривки, як розглядати по-
етичні розділи, яким чином тлумачити притчі, як досліджу-
вати ідіоматичні фрази давньоєврейської та давньогрецької 
мов. Герменевтика розглядає, як підходити до дослідження 
пророцтв, зокрема апокаліптичних та есхатологічних.

Як же розуміти вислів «злиття Духа»? Нам немає потре-
би мучити себе здогадками. Використаємо відомий прин-
цип Реформації «Scriptura sui ipsius interpres» – Писання 
само себе тлумачить. Дозволимо самій Біблії пояснити 

Розділ 9.Розділ 9. ДОСЛІДЖЕННЯ АРГУМЕНТІВ, ВИСУНУТИХ ПРОТИ...Частина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



110 111

цей вислів. Отож, розглянемо, яким чином збулося про-
роцтво Ісаї 44:3, котре провістило особливе злиття Святого 
Духа. Коли сталося чудо в день П’ятидесятниці й апостоли, 
не вивчаючи мов, заговорили іноземними мовами тих на-
родів, які прийшли на свято до Єрусалиму, то апостол Пе-
тро, цитуючи пророцтво Йоіла 2:28, 29, звернувся з відо-
мою проповіддю до натовпу: «І буде останніми днями, го-
ворить Господь: Я виллю від Духа Свого на всяке тіло, – і бу-
дуть пророкувати сини ваші та ваші доньки, юнаки ж ваші 
бачити будуть видіння, а старим вашим сни будуть снитися. 
І на рабів Моїх і на рабинь Моїх за тих днів Я також виллю 
від Духа Свого, – і пророкувати вони будуть!» (УПО, Дії 2:17, 
18). Двічі в цьому тексті богонатхненний автор говорить, що 
відбудеться злиття Божої сили та дарів «від Духа» (див. ще 
1 Івана 4:13). Тобто Святий Дух є Джерелом та Автором того, 
що відбулося в дні П’ятидесятниці, і Він прагне здійснити те 
ж саме й сьогодні для кожного щирого та відкритого серця. 
До речі, Давид у Псал. 22:15 записав месіанське пророцтво, 
і частина його звучить так: «Я розлитий, немов та вода…» 
(УПО). Ми ж не перестаємо вірити в Христа як Особу на під-
ставі таких поетично-метафоричних порівнянь!

4. Сˤˬ˘ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: Христос напередодні вознесіння промовив: 

«Але ви приймете силу, коли Святий Дух зійде на вас» 
(УПТ, Дії 1:8). Хіба це не свідчення, що Святий Дух – це без-
особова Божа сила?

Заперечення: Ні, це якраз свідчить про інше. Уважно 
прочитавши цей уривок, ми зрозуміємо просту річ. Чи є різ-
ниця між поняттям «мати силу» і «бути силою». Дехто не 
вбачає цієї різниці та вважає ці фрази синонімічними. Що 
ж стверджує цей текст? У ньому не сказано, що Святий Дух 
є силою, а що учні сповняться силою, коли зійде Святий 

Дух. Якщо ми скажемо: «Коли батько прийшов додому, діти 
спов нилися радістю та особливою енергією», – це ж не озна-
чатиме, що батько і є та безособова енергія, яку отримали 
діти під час його приходу. У Новому Завіті аналогічну фра-
зу ми бачимо і щодо Христа, де Він названий Божою силою 
(див. 1 Кор. 1:24). У Старому Завіті є багато текстів, у яких 
Сам Бог названий силою (Псал. 28:8; 118:14; Ісаї 12:2; Авак. 
3:19 тощо). Мабуть, нікому не спаде на думку на підставі 
цього стверджувати, що Бог Отець і Христос – безособова ді-
юча Божа сила, за допомогою котрої Господь звершує Свою 
волю у світі, як стверджують стосовно Святого Духа? 

До речі, якщо говорити про те, що Святий Дух – просто 
сила Божа, то під час розгляду багатьох біблійних текстів ви-
никне непорозуміння. Якщо Святий Дух є сила Божа, котра 
діє у світі, то навіщо у Святому Письмі біблійні автори поряд з 
Божим Духом згадують ще й слово «сила»? Це «сила сили»? 
Прочитаємо декілька текстів і зробимо відповідні висновки. 
Наприклад: «А Ісус у силі Духа вернувся до Галілеї» (УПО, 
Луки 4:14). У своїй промові апостол Петро каже: «Ви знаєте, 
що сталося по всій Юдеї, почавши з Галілеї, після хрищення, 
що проповідував Йоан: про Ісуса з Назарету, Якого Бог пома-
зав Святим Духом та силою» (УПХ, Дії 10:37, 38). У Посланні 
до римлян апостол Павло дотримується думки, що у Свято-
го Духа є сила, а не Він є силою, про що й наголошує двічі: 
«Щоб ви збагатились надією, силою Духа Святого!» (УПО, 
Римл. 15:13) і трохи нижче: «…силою ознак і чудес, силою 
Духа Божого» (УПО, Римл. 15:19). У Посланні до коринтян 
він повторює цю думку: «І моє слово, і моя проповідь – не 
в переконливих словах мудрості, але в прояві Духа та сили» 
(УПТ, 1 Кор. 2:4; див. ще Мих. 3:8; Зах. 4:6).

Таким чином, вживання слова «сила» поруч зі Святим 
Духом означає, що Він, як Особа, має силу, а не просто Сам 
є безликою силою. 

Розділ 9.Розділ 9. ДОСЛІДЖЕННЯ АРГУМЕНТІВ, ВИСУНУТИХ ПРОТИ...Частина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



112 113

5. «П˲˯˚˘˞ˢ˟ˮ˧ Д˶˺˯˭ С˚̆˵ˤ˭» (УПО, 2 П˟˵˲˘ 1:21)
Аргумент: Рухати нас вперед та провадити може 

якась сила, а отже, Святий Дух – Божа ен ергія.
Заперечення: Про Самого Бога-Отця написано: «Бо ми 

Ним живемо і рухаємося та існуємо» (УПГ, Дії 17:28). Якщо 
завдяки Отцеві ми рухаємося і Він є Особою Небесної Трій-
ці, то можна бути провадженим і Третьою Особою Боже-
ства – Святим Духом. 

6. С˟˲˟˞ˮ˧˥ ˲˧˞ ˳ˬ˯˚˘ «˞˶˺»
Аргумент: У грецькій мові слово «Дух» середнього 

роду, а середній рід у грецькій найчастіше мають неживі 
предмети, тому це не Особа. 

Заперечення: 
По-перше, не у всій Біблії слово «дух» середнього 

роду, а лише в 1/3 її частині. Дух у давньоєврейській мові 
Старого Завіту – «руах», жіночого роду, а в давньогрець-
кій мові Нового Завіту «пне́ума» – середнього. У росій-
ській та українській мовах слово «дух» чоловічого роду. Не-
вже через це ми станемо стверджувати, що в нашій культурі 
Дух – це Особистість, а в грецькій не є Особистістю? Але для 
того, щоб не виникало жодного сумніву щодо Особи Свя-
того Духа, Ісус Христос поруч зі словом «дух» («пнеума») 
вживає в кількох висловлюваннях займенник «Той» або 
«Він» (гр. «еке́йнос») чоловічого роду – замість середньо-
го («еке́йно»). Так сказано, наприклад, в Івана 16:13, 14 
(див. ще Івана 14:26; 15:26). Це умисне порушення грама-
тики грецької мови, бо займенники, як в українській мові, 
так і в давньогрецькій, повинні узгоджуватися з іменни-
ками за родом і числом. Христос сказав так для того, аби 
звернути нашу увагу на особистісну сутність Святого Духа 
(схожий прецедент ми вже розглядали в Старому Завіті, 
про що йшлося в розділі 6). Отже, Дух Святий, за словами 

Христа, «а́ллос» – інший, але тієї ж сутності та природи 
(див. Івана 14:16).

По-друге, існує й інша суттєва деталь: рід у грецькій 
мові пов’язаний не зі статевою приналежністю чи наявніс-
тю особистісної сутності, а з граматичною формою самого 
слова. Цей принцип діє і в нашій мові. Наприклад, слово 
«дитя» середнього роду. Невже тоді дитя – не особис-
тість? Або, приміром, слова «дитина», «людина» – жіночо-
го роду. А якщо ця дитина – хлопчик, а людина – чоловік, 
то якого роду будуть «дитина» і «людина»? Адже ці слова 
продовжують належати до жіночого роду. 

Кілька прикладів з мови оригіналу. Слово «дівчина» 
(«кора́сіон») середнього роду (див. Матв. 9:24, 25). До 
середнього роду належить і «нечистий дух» (див. Матв. 
12:43; Луки 4:33), який є особистістю. Тому аргумент роду 
в цьому випадку не коректний.

7. Д˘˲ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: У Діях 2:38 написано: «А Петро сказав їм: По-

кайтеся, і нехай хреститься кожний з вас в ім’я Ісуса Хрис-
та для прощення гріхів, – і одержить дар Святого Духа» 
(УПГ). Тому, якщо Дух – це дар, Він не може бути Особою. 

Заперечення: Чи обов’язково слово «дар» означає без-
особову реальність? У Біблії ми читаємо, що сини Ізраїля 
зберуться з усіх народів як дар для Господа (див. Ісаї 66:20; 
Осії 10:6). Чи коли ми говоримо, що найбільший дар Неба 
для християнина – це Христос, то хіба ми принижуємо Його 
як Особистість? Моїй дружині, наприклад, подобається, 
коли я кажу, що вона для мене – особливий дар від Господа. 

В Івана 1:1 написано, що Христос є Слово, а воно ж не ма-
теріальне! Христос, до речі, часто асоціюється в Новому Завіті 
з безособовими предметами. Він метафорично названий: хлі-
бом (Івана 6:35); дверима (Івана 10:7); світлом (Івана 8:12); 

Розділ 9.Розділ 9. ДОСЛІДЖЕННЯ АРГУМЕНТІВ, ВИСУНУТИХ ПРОТИ...Частина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



114 115

скелею (1 Кор. 10:4); каменем (1 Петра 2:4–8); істиною (Івана 
14:6); лозою (Івана 15:1); шляхом (Івана 14:6); мудрістю та 
праведністю (1 Кор. 1:30). Проте, маючи такі порівняння, ми 
продовжуємо вірити в Христа як реальну Божественну Особу.

8. Г˯ ˬ˶˙ ̆˪ ˳ˤ˭˚˯ˬ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: Дух Святий сходить у вигляді голуба, що 

ясно вказує на те, що Він не є Особистістю.
Заперечення: Ці критики забувають, що Сам Бог також 

порівнюється з левом (Ісаї 31:4); з орлом (П. Зак. 32:11); з 
ягням (Ісаї 53:7); з квочкою (Матв. 23:37); із сонцем (Псал. 
84:12); з досвітньою зорею (Об’явл. 22:16); зі світлом 
(Псал. 27:1); зі світильником (Об’явл. 21:23); з вогнем (Євр. 
12:29); з потоком (Псал. 36:9); зі скелею (П. Зак. 32:4); з 
піснею (Псал. 118:14); з храмом (Об’явл. 21:22) тощо. Усі ці 
порівняння та образи не принижують і не нівелюють факту 
особистісної природи Бога. 

9. П˯˳˯ˬ̂˳˵˚˯ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: Якщо Отець посилає Сина, то Син – менший 

від Отця; якщо Син посилає Святого Духа, то Святий Дух 
є ще меншим, а отже, це просто небесна сила.

Заперечення: По-перше, сам факт посольства означає, 
що посилають лише особу – для виконання певної місії. 
По-друге, Отець посилає на особливу місію Сина (див. Іва-
на 5:37), хіба це змінює природу Христа? Тобто якщо дру-
жина відсилає мене в супермаркет і я йду, то невже че-
рез це я перестаю взагалі бути не лише головою сім’ї, а й 
людиною? По-третє, якщо Святий Дух менший за Христа 
(згідно з аргументом антитринітарія), як тоді бути зі свід-
ченням Біблії про Христа: «А тепер послав Мене Господь 
Бог та Його Дух» (УПО, Ісаї 48:16). Якщо Син вищий за ста-
тусом, то як Його може послати Святий Дух? 

Бачимо, наскільки абсурдно застосовувати земні понят-
тя про ієрархію щодо Осіб Божества. Ми з’ясовували (коли 
йшлося про Божественність Христа), що там, де існують сто-
сунки любові, є не принизливим, а почесним служити один 
одному і виконувати свою особливу роль.

10. П˯˳ˬ˧˞˯˚ˮ˧˳˵̂ ˱˲˟˞˳˵˘˚ˬ˟ˮˮ̆ О˳˧˙ Б˯ˢ˟˳˵˚˘
Аргумент: Послідовність, у якій перелічуються Особи 

Божества (Отець, потім Син, потім Святий Дух), вказує 
на нижчий статус і нижчу природу Сина та Святого Духа. 

Заперечення: Річ у тім, що у Святому Письмі послідов-
ність Осіб Божества подається в різному порядку. Напри-
клад, Матвій цитує слова Христа у порядку: Отець, Син, 
Святий Дух (див. Матв. 28:19). Апостол Павло ж подає в 
іншому порядку: першим іде Христос, потім Отець і Свя-
тий Дух (див. 2 Кор. 13:13). Згодом в інших посланнях двічі 
апостол подає порядок: Дух Святий, Господь (Христос), Бог 
(Отець) (див. 1 Кор. 12:4–6; Ефес. 4:4–6). Тому наведений 
вище аргумент виявляється безпідставним.

11. В˧˞˳˶˵ˮ˧˳˵̂ ˶ ˵˟˪˳˵˧ ˣ˛˘˞˪ˤ ˱˲˯ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: У Святому Письмі часто згадуються поруч 

Отець та Син без Духа, тому Біблія не вважає Святого 
Духа Особою. 

Заперечення: У Біблії аж 2602 рази вживається слово 
«Бог» – «Елогі̀м» (пам’ятаєте, це множина, що означає як 
мінімум число три?). Але в решті випадків використовують-
ся інші форми з метою розмежування Осіб Трійці, аби ми не 
впали в єресь модалізму. Немає потреби постійно згадувати 
всі три Особи, оскільки в кожної з Них Своя роль та функція в 
Плані спасіння. Особи Трійці згадуються відповідно до того, 
про яку конкретно роль ідеться і як кожна Особа виконує 
цю роль. Крім того, нагадаємо тим, хто зауважує згадку про 

Розділ 9.Розділ 9. ДОСЛІДЖЕННЯ АРГУМЕНТІВ, ВИСУНУТИХ ПРОТИ...Частина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



116 117

лише Отця та Сина, що є тексти, де згадуються тільки Отець 
і Дух (наприклад, див. Луки 11:13; Римл. 15:13; 1 Кор. 2:10, 
12; 2 Кор. 5:5; 1 Фес. 4:8). Невже через це ми будемо ствер-
джувати, що Син не є Особистістю і Богом? Є чимало біблій-
них текстів, де є згадка лише про Христа і Духа (див. Матв. 
1:18; Дії 2:38; Римл. 9:1; Гал. 3:14; 1 Тим. 3:16; 1 Івана 5:6). 

12. В˧˞˳˶˵ˮ˧˳˵̂ ˧˭˟ˮ˧ ˚ Д˶˺˘
Аргумент: Особа повинна мати ім’я, у Духа ж немає 

імені, отже, це підкреслює Його неособистісну природу. 
Заперечення: Такі заяви, безумовно, зроблені явно не 

на підставі Біблії. 
По-перше, сильним біблійним доказом, що Святий 

Дух — Божественна Особа, є аргумент Христа, виражений 
у повелінні: «Тож ідіть, і навчіть всі народи, христячи їх в 
Ім’я Отця, і Сина, і Святого Духа» (УПО, Матв. 28:19). Слово 
«ім’я» вживається в однині, що переконливо свідчить про 
дві речі: 1) у Святого Духа є ім’я; 2) воно є спільним для 
трьох Осіб. Артикль «ту» вживається тричі перед кожною 
Особою Трійці, що свідчить нам про те, що «ім’я» стосуєть-
ся кожної з трьох Осіб Божества.

Грецьке слово «о́нома» означає «ім’я, назва». Воно вжи-
вається в Новому Завіті 230 разів. З них тільки в 5 випадках 
стосується географічних назв (Марка 14:32; Луки 1:26; 24:13; 
Дії 28:7; Об’явл. 3:12). Решта 225 разів – лише щодо особис-
тостей. Ім’я в Біблії виражає все, що може бути правдиво ска-
зане про особу: його природу, характер, становище, інтереси, 
бажання, справи. Ім’я може деколи позначати силу й владу, 
але це завжди сила і влада особистості, а не енергії або речі. 

По-друге, у цьому тексті Сам Христос стверджує, що в 
Духа є ім’я і це ім’я – Святий. Це не просто характеристи-
ка, хоч вона й не суперечить призначенню імені: у давнину 
ім’я, зокрема й Боже ім’я, визначало якусь характеристику 

особи (див. наступну тему). Сам Бог-Отець має таке ім’я. На-
приклад, двічі читаємо в книзі Ісаї та в книзі Єзекіїля, що ім’я 
Бога – Святий (див. Ісаї 57:15; 60:9; Єзек. 39:7). А як найчас-
тіше називає Біблія Божого Духа? Святий – 77 разів. Чому в 
Отця може бути одне з імен «Святий», а в Духа – ні?

В одному з перших документів першоапостольської 
Церкви «Дідахе» («Вчення»), написаному приблизно в 
90-120 рр. н.е., у 7-му розділі, 1-му тексті читаємо: «Хрес-
тіть отак: в ім’я Отця, Сина і Святого Духа».

Юстин-мученик (помер у 165 році) пише: «Потім ми 
приводимо їх (тих, хто увірував, – прим. авт.) туди, де є 
вода, і вони відроджуються в такий же спосіб, як ми самі 
відродилися, тобто обмиваються водою в ім’я Бога-От-
ця й Владики всього, і Спасителя нашого Ісуса Христа, і 
Духа Святого» (Антологія I, 61, 3.1013). Ранні отці та апо-
логети Церкви вживали цей текст та тринітарну формулу у 
своїх творах. Ми згадували в перших темах цитати Іринея 
(130–200); Тертуліана (160–225); Орігена (185–253); Євсевія 
(263–339). Отже, текст Матв. 28:19 не є пізнішою вставкою 
переписувачів. Про це свідчить і авторитетне видання од-
ного з найвідоміших учених-біблеїстів, найкращого фахів-
ця в галузі старогрецьких рукописів, почесного професора 
Прінстонського університету Брюса М. Метцгера* «Тексто-
логія Нового Завіту», де не висловлюється жодних сумнівів 
щодо достовірності цього тексту, оскільки всі найдавніші та 
най авторитетніші манускрипти – Синайський, Олександрій-
ський та Ватиканський кодекси – містять формулу «в ім’я 
Отця, і Сина і Святого Духа» (УПО, Матв. 28:19). Тому нехай 
ніхто штучно не зіставляє проблему, порушену в 1 Івана 5:7, 
з текстом Матв. 28:19, бо ці тексти та питання, котрих вони 
торкаються, за сутністю проблеми несумісні.

* Перу цього автора належить прекрасна книга «Канон Нового За-
віту» та багато богословських статей. 

Розділ 9.Розділ 9. ДОСЛІДЖЕННЯ АРГУМЕНТІВ, ВИСУНУТИХ ПРОТИ...Частина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



118 119

Якщо, як ми з’ясували, Святий Дух є Особистістю, то 
якою ж, якого рівня, якого порядку? З того, що нам 

відомо, ми знаємо осіб таких рівнів: небожителів (Йова 
38:7), ангелів (Євр. 1:7, 14); демонів (Луки 4:33, 34); Осіб 
Божества (Матв. 28:19). Яка ж природа Особи Святого 
Духа? Про Особу Святого Духа не так багато написано у 
Святому Письмі. Утім, як зазначив святий пророк: «Закри-
те те, що є Господа, Бога нашого, а відкрите – наше та 
наших синів аж навіки, щоб виконувати всі слова цього 
Закону» (УПО, П. Зак. 29:28). Тому ми будьмо вдячні Гос-
поду і задоволені тим, що Він у Своїй мудрості вважав за 
потрібне нам відкрити, і припинімо дискусію про те, що 
Господь приховав як таємницю. 

1. Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˧ ˘˵˲ˤ˙˶˵ˤ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
1.1. Творець і Життєдавець
Боже Слово свідчить, що лише Господь здатний творити 

і давати життя творінню. Досить цікаво, що для опису твор-
чого процесу у Святій Книзі вживається чотири слова: 

1) «бара́» – це винятково Божа властивість, здатність 
творити з нічого могутністю Свого слова. Наприклад, псал-
мист пише про це так: «Словом Господнім створене небо, і 
подихом уст Його – вся його оздоба… Бо Він сказав, і ста-
лось; Він повелів, і постало» (УПХ, Псал. 33:6, 9); 

2) «аса́г» – творити, використовуючи підручні засоби. 
У перші дні Господь творить «бара́» – «з нічого» (див. Бут. 
1:1), а далі, здебільшого в першому розділі книги Буття, 
вживається слово «аса́г» (вірші 7, 11, 12, 16, 25, 26, 31), що 
означає творити, використовуючи наявні матеріали. 
Так творить Бог, і цю властивість Він передав і людям. Не 
забувайте, що Господь створив нас творчими людьми;

3) «бана́г» (у Святому Письмі – 377 разів) часто вжива-
ється тоді, коли йдеться про якесь величне будівництво, 
грандіозну споруду (Бут. 4:17 та 10:11). Дивовижно те, що 
перше вживання цього слова стосується створення жін-
ки з ребра Адама (Бут. 2:22). Бог прирівнює творіння Єви 
до величної монументальної будівлі, де є усе необхідне. 
Можливо, довідавшись про це, ми почнемо більше пова-
жати наших дружин? Але тут немає натяку на матріархат 
чи спотворену емансипацію; 

4) «яца́р» – вживається, коли Бог описує створення чо-
ловіка (Бут. 2:7). Воно означає скульпторську майстерність, 
уміння ліпити, формувати, створювати. Тому якщо 
Всесвіт та Землю Бог здебільшого творить могутністю Сво-
го слова, то над Адамом Творець схиляється як художник 
та скульптор, аби створити шедевр мистецтва за Своїм об-
разом і Своєю подобою. 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

БОЖЕСТВЕННА 
ПРИРОДА ОСОБИ 
СВЯТОГО ДУХА 1010

Розділ 10.Розділ 10. БОЖЕСТВЕННА ПРИРОДА ОСОБИ СВЯТОГО ДУХА



120 121

Чи властива ця творча життєдайна сила і Святому Духові? 
Читаємо книгу Йова 33:4: «Дух Божий творив мене» (УПХ). 
Не лише під час створення Дух Божий творив людину, він ро-
бить це щоразу, коли зароджується життя. Поетичною мовою 
пише про це Давид: «Ти створив моє нутро, Ти мене виткав 
в утробі матері моєї. Хвалю Тебе, що сотворив мене так див-
но; діла Твої предивні…» (УПХ, Псал. 139:13, 14). Отже, Святий 
Дух нарівні з Отцем та Сином володіє творчою здатністю наді-
ляти життям та воскрешати, повертаючи до життя. Так ствер-
джує й апостол Павло, говорячи, що Отець «оживить і ваші 
смертні тіла Духом Своїм, що живе у вас» (УПХ, Римл. 8:11). 

1.2. Божественна всюдисущість
Властивість Бога – одночасно перебувати всюди. То чи 

є і Святий Дух так само всюдисущий? Прочитаємо богонат-
хненні рядки: «Куди піду від Духа Твого, і від присутности 
Твоєї куди втечу? Чи зійду на небо, – Ти там; чи зійду до 
шеолу – і там Ти. Чи візьму крила зорі і переселюся на кі-
нець моря, – і там рука Твоя поведе мене, і утримає мене 
правиця Твоя» (УПГ, Псал. 139:7–10).

1.3. Вічне існування Святого Духа
У Посланні до євреїв 9:14 читаємо, що Христос приніс 

Себе в жертву «вічним Духом». На жаль, у деяких україн-
ських та російських перекладах написано «Святим Духом», 
що не цілком точно передає зміст оригіналу, де стоїть слово-
сполучення «пне́уматос айоні̀у», що буквально переклада-
ється «Духом вічним». Точно переданий зміст знаходимо в 
найдавнішому українському перекладі 1904 року П. Куліша, 
І. Нечуя-Левицького та І. Пулюя, а також у перекладах д-ра 
М. Кулакова, єпископа Кассіана (Безобразова) і в переваж-
ній більшості англійських перекладів. Дух Святий є вічною, а 
отже, Божественною Особою.

1.4. Знання майбутнього
Єдиний, Хто не лише достеменно знає майбутнє, але 

й керує ним, – це Бог. Святий Дух, подібно до інших двох 
Осіб Божества, має точне знання майбутнього. Підтвер-
дження цього ми знаходимо в 1 Петра 1:11: «Вони (про-
роки – прим. авт.) досліджували, на що або на який час 
у них вказував Дух Христа, наперед провіщаючи Христові 
страждання і славу, що настане після цього» (УПТ). Так 
само в Івана 16:13 написано: «І сповістить вам, що має 
настати». 

2. О˳˯˙ˬˤ˚˧ ˵˟˪˳˵ˤ, ̆˪˧ ˳˚˧˞˽˘˵̂ ˱˲˯ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˧˳˵̂ 
С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘

2.1. Прямий текст щодо Божественності Святого Духа
Дехто з християн запитує: «А чи немає прямого тек-

сту, який би говорив про Божественну сутність Святог о 
Духа?» Господь відкрив це питання сповненій Святог о 
Духа першо апостольській Церкві. Читаємо в книзі Дії 
апостолів 5:3, 4: «І промовив Петро: “Ананію, чого сатана 
твоє серце наповнив, щоб ти Духу Святому неправду ска-
зав та присвоїв із заплати за землю? Хіба те, що ти мав, 
не твоє все було, а продане не в твоїй владі було? Чого ж 
в серце своє ти цю справу поклав? Ти не людям неправду 
сказав, але Богові!» (УПО).

Двічі в цьому уривку вживається слово «псе́удомай» – 
«обманювати, брехати, говорити неправду, вводити в 
оману». Цей текст робить дві серйозні заяви: 1) «Ти Духу 
Святому неправду сказав», а це можливо лише в тому ви-
падку, якщо Святий Дух є Особистість; 2) «Ти неправду ска-
зав Богові!», тобто апостол Петро прямо й недвозначно 
стверджує, що ця Особистість, Святий Дух, є Бог!

Розділ 10.Розділ 10. БОЖЕСТВЕННА ПРИРОДА ОСОБИ СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



122 123

2.2. Згадка про три Особи Божества в одному тексті
Надзвичайно сильним свідченням того, що Святий Дух – 

окрема Особа Божества, є біблійні тексти, де Святий Дух зга-
дується поряд з Богом Отцем. Ось кілька прикладів. «Наблизь-
тесь до Мене, послухайте це: Споконвіку Я не говорив пота-
ємно; від часу, як діялось це, Я був там. А тепер послав Мене 
Господь Бог та Його Дух» (УПО, Ісаї 48:16). Ви зауважили, 
що Ісуса Христа посилали на Землю і Отець, і Святий Дух як 
окрема Особа Божества. У 2 Кор. 13:13 читаємо: «Благодать 
Господа нашого Ісуса Христа, і любов Бога й Отця, і причастя 
Святого Духа нехай буде зо всіма вами! Амінь» (УПО).

Хотілося б зазначити кілька важливих моментів.
По-перше, як ми зазначали раніше, навіщо згадувати 

окремо Святого Духа (якщо Він є частиною Особи Отця), 
коли вже згаданий Бог-Отець? Окрема згадка є перекон-
ливим свідченням про самостійну Божественну Особу на 
ім’я Святий Дух. 

По-друге, те, що Святий Дух – це Особа, доводить і 
факт, що Він бажає мати з нами «койноні̀а», про що ми 
вже говорили в 10-му розділі. «Койноні̀а» перекладається 
як причастя, а також означає: взаємостосунки, спілкуван-
ня. Тобто Святий Дух бажає мати з нами дружні стосунки. 
Сліпа і мертва енергія не спроможна на це! Чи бажаєте й 
ви щоденно спілкуватися з Богом-Духом Святим? 

І, нарешті, як і в Матв. 28:19, у 2 Кор. 13:13 біля кожної 
з Осіб Божества стоїть означений артикль «ту», це запевняє 
нас у тому, що йдеться про відомого нам Отця, відомого 
Сина та відомого Святого Духа, Котрий здійснює План спа-
сіння людства, маючи особисте спілкування («койноні̀а») 
з Божим народом.

Є й інші підтвердження щодо цього питання. Дослідив-
ши їх, можна переконатися, що вищезгадані тексти, де зга-
дуються всі три Особи Божества, не поодинокі. Ось вони:

У МАТВІЯ: Матв. 3:16, 17; Матв. 28:19.
У ПАВЛА: Римл. 15:16; 1 Кор. 12:4–6; 2 Кор. 1:21, 22; 

13:13; Ефес. 4:4–6; 2 Сол. 2:13, 14.
У ПЕТРА: 1 Петра 1:2.

2.3. Статус Святого Духа на підставі Матв. 28:19
Якщо Матв. 28:19 є частиною богонатхненного Єванге-

лія, то виникає щонайменше сім запитань, які потребують 
чесної відповіді перед Богом тих, хто відкидає істину про 
Божественну Особу Святого Духа та вчення про Трійцю:

1) Чому слово «ім’я» стоїть в однині? 
Неможливо припустити, що Євангеліє, написане освіче-

ним начальником митників Матвієм, містить помилку. Від-
повідь очевидна: одне ім’я – в Отця, Сина і Святого Духа.

2) Чому і біля «Святого Духа» є артикль?
Згідно з правилами граматики, коли стоїть артикль, це 

означає, що йдеться про те, що вам достеменно відоме, про 
конкретне, визначене. Учні знали, Хто цей Утішитель. Бо Сам 
Ісус, говорячи про Нього, умисне йде на порушення граматики, 
вживаючи замість середнього роду чоловічий, аби в жодної 
людини не склалося враження, що Він говорить про якесь без-
особове «воно» (див. в оригіналі: Івана 14:26; 15:26; 16:13, 14).

3) Чому «ім’я» стосується і Святого Духа? 
Ми довели вище, що у Святому Письмі слово «ім’я» 

стосується особистості (за винятком п’яти разів, коли цим 
словом позначаються географічні назви). Оскільки в Матв. 
28:19 не йдеться про географічну назву, залишається ви-
знати, що Святий Дух – Особистість. 

4) Чому разом з Отцем згадується Святий Дух, якщо 
це Його сила?

Який сенс у тому, щоб в одному тексті згадувати по-
руч з Отцем і «Його силу»? Сенс у цьому є тільки тоді, коли 
Отець і Святий Дух – різні Особи!

Розділ 10.Розділ 10. БОЖЕСТВЕННА ПРИРОДА ОСОБИ СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



124 125

5) Чому укладається заповіт із Трійцею, а не лише з 
Отцем? 

Украй важливо розуміти, що Христос залишив у Ново-
му Завіті зовнішній обряд, який свідчитиме про бажання 
людини приєднатися до Господа та Божої Церкви. Хре-
щення – це спосіб укладення нового заповіту Бога з лю-
диною. Хіба може людина укладати заповіт про спасіння 
з кимось іншим, крім істинного Бога? Чому ж тоді новий 
заповіт укладається, за словами Христа, з Отцем, Сином і 
Святим Духом, якщо Син, на думку декого, не є Богом, а 
Святий Дух – лише безособова Божа сила? Хіба це Христо-
ве твердження не є переконливим доказом рівнозначної 
Божественної природи Отця, Сина і Святого Духа?

6) Як можна укласти заповіт з безособовою енергією?
Навіть під час укладення угоди між підприємствами 

сторони завжди підписуються: «В ОСОБІ…(посадової осо-
би такої-то)». Заповіт (угода) може бути укладений між 
двома сторонами, які ознайомилися зі своїми правами та 
обов’язками та згодні підписати документ про дотримання 
зі свого боку цього заповіту. Тому Святий Дух – розумна Осо-
ба, Котра бажає укласти заповіт з вірними Божими дітьми.

7) Чи мудро під час укладення заповіту згадувати дві 
Особи і третю – безособову силу чи енергію?

Факт наявності Святого Духа в списку поруч з іменем 
двох Осіб Божества – Отця та Сина – переконливо свідчить 
про те, що угоду «підписали» рівнобожественні ОСОБИ. 

3. Еˬˬ˟ˮ У˘˥˵ ˱˲˯ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˧˳˵̂ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
У творах вісниці Божої Еллен Уайт знаходимо відповіді 

на низку запитань стосовно Божественності Святого Духа. 
1) Святий Дух самосущий чи Він є частиною Бога-Отця?
«Святий Дух є самосущою Особистістю» (Рукопис, 20, 

1906; Євангелізм, 616).

«Святий Дух є такою ж Особистістю, як і Бог» (Руко-
пис, 66, 1899; Євангелізм, 616).

2) На підставі чого ми можемо стверджувати, що 
Святий Дух – Особистість? 

«Дух Святий є Особистістю, інакше Він не міг би свідчи-
ти нашому духові, «що ми діти Божі»» (Рукопис, 20, 1906; 
Євангелізм, 616). 

«Святий Дух є Божественною Особистістю, інакше Він 
не міг би знати таємниць, схованих у розумі Бога» (Руко-
пис, 20, 1906; Євангелізм, 617).

3) Чи притаманна Святому Духові Божественна 
пов нота? 

«Утішитель… є Дух з усією Божественною повнотою. 
Ось три живі Особи Небесної Трійці. Іменем цих трьох ве-
ликих сил — Отця, Сина й Святого Духа — кожний, хто 
приймає Христа живою вірою, хреститься, і ці сили будуть 
допомагати покірним підданим небесних осель у їхніх зу-
силлях жити новим життям у Христі» (Спец. свідч. Сер. «Б», 
№ 7, 1905, с. 62, 63; Євангелізм, 615).

4) Яка єдина надія має зігрівати грішника в боротьбі 
з дияволом та гріхом?

«Князя сил може приборкати тільки сила Божа в Тре-
тій Особі Божества, тобто Святого Духа» (Спец. свідч. 
Сер. «А», № 10, с. 37; Євангелізм, 617).

«Опиратися гріхові і перемагати його можна було 
лише завдяки могутньому впливові Третьої Особи Боже-
ства – Духа Святого, Котрий виявляє Себе не у видозмі-
неній енергії, а у всій повноті Божественної сили» (Бажан-
ня віків, с. 671).

«Вічні Особи Небесної Трійці – Бог, Христос і Святий 
Дух – озброїли апостолів неземною енергією» (Рукопис, 
145, 1901; Євангелізм, 616).

Розділ 10.Розділ 10. БОЖЕСТВЕННА ПРИРОДА ОСОБИ СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



126 127

4. Р˯ˣ˶˭˧ˮˮ̆ ˱˲ˤ˲˯˞ˤ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘ ˧ ˱˲˘˪˵ˤ˽ˮ˟ 
˺˲ˤ˳˵ˤ̆ˮ˳˵˚˯

Чимало християн не цілком усвідомлюють, навіщо 
їм правильно розуміти, Хто такий Христос та Святий Дух. 
Проте, виявляється, це важливо для нашого практичного 
християнства і для нашого спасіння. Чому? Хотілося б за-
значити принаймні три значущі причини. 

4.1. Богозневага на Святого Духа 
Ісус одного разу категорично заявив: «Тому-то кажу 

вам: усякий гріх, навіть богозневага, проститься людям, 
але богозневага на Духа не проститься! І як скаже хто сло-
во на Людського Сина, то йому проститься те; а коли скаже 
проти Духа Святого, – не проститься того йому ані в цім 
віці, ані в майбутнім!» (УПО, Матв. 12:31, 32).

Ужите тут слово «бласфемі̀а» означає богозневага, хула, 
ганьба, блюзнірство. Те ж слово використовується, коли 
йдеться про зневагу до Осіб: Отця (див. 1 Тим. 6:1; Об’явл. 
13:6; 16:9, 11, 21), і Сина (див. Матв. 27:39; Луки 23:39; 1 Пе-
тра 4:17). Виявляється, можлива хула й на Святого Духа.

Повертаючись до особистісної природи Святого Духа, 
поставимо собі кілька вкрай важливих запитань: 

1) Хіба можливо згрішити проти безособової енергії 
чи ганьбити її? Такі дії можливі лише щодо особи, котра 
може це оцінити та відчути! 

2) Чи можливо згрішити проти енергії таким чином, 
щоб це вважалося гіршим (тяжчим) гріхом, аніж гріх про-
ти нашого Господа та Спасителя? Якби Святий Дух був 
безособовою силою, то як гріх проти «неї» вважався б тяж-
чим гріхом порівняно з гріхом проти Спасителя Христа? 

Тлумачний словник Володимира Даля дає визначення сло-
ва «хулити» – це ганьбити, принижувати, гудити, обзивати, 
зневажати святі речі. Хулити (згідно з Матв. 12:24–31) – це 

приписувати Божі дії сатані. Чимало з авторів антитринітариз-
му саме цим і займаються, коли стверджують, що ті, хто нази-
ває Святого Духа Богом, насправді поклоняються сатані. 

Вісниця Господня серйозно застерігає: «Хто відкидає 
Святого Духа, той опиняється в такому становищі, 
коли вже не може покаятися й увірувати» (Е. Уайт. Ба-
жання віків, с. 322). 

Зверніть увагу, якого важливого значення набуває такий 
крок, як хрещення в Ім’я Трійці. Ось що пише Еллен Уайт: 
«Христос зробив хрещення ознакою пропуску в Його духов-
не царство. Він поставив його певною умовою, з якою пови-
нні погодитися всі охочі визнати авторитет Отця, Сина 
та Святого Духа. Перш ніж людина знайде домівку в церк-
ві, перш ніж вона переступить поріг Божого царства, вона 
повин на прийняти печатку Божественного імені: «Господь — 
праведність наша» (Єрем. 23:6). Хрещення — це найурочисті-
ше зречення світу. Люди, котрі охрещуються в триєдине ім’я 
Отця, Сина й Святого Духа на самому початку свого христи-
янського життя, привселюдно заявляють, що вони відмовля-
ються служити сатані й стають членами царственої сім’ї, 
дітьми Небесного Царя» (Свідчення для Церкви, т. 6, с. 91). 

Отже, такі духовні дійства, як покаяння, віра та хре-
щення, залежать від правильного розуміння природи та 
діяльності Святого Духа. 

4.2. Тільки Дух Святий провадить до повної Істини
Та чи не думали ви, чому саме серед людей, котрі не ві-

рять в Божественну Особу Святого Духа, виникає найбільше 
єресей? На це є чітка біблійна відповідь. Читаємо в Євангелії 
від Івана 16:13: «Коли ж прийде Він, Дух Істини, то поведе 
вас до повної істини» (УПТ). Ужите тут слово «ходеґе́о» сто-
сується провідника, який спрямовує, веде найбезпечнішим 
шляхом. Тобто Дух веде Божою стежиною Істини, щоб ми не 

Розділ 10.Розділ 10. БОЖЕСТВЕННА ПРИРОДА ОСОБИ СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



128 129

відхилилися ні праворуч, ні ліворуч. Давньогрецьке ж слово 
«пас» значить усякий, повний, цілий. Лише Святий Дух спро-
можний повести нас до вершин повної та цілковитої істини. 
Без нього ми заблукаємо в хащах нашої філософії та хибних 
припущень. Влучно про це пише Еллен Уайт: «Утішитель 
названий “Духом істини”. Його завдання — визначати іс-
тину і відстоювати її. Спочатку Він оселяється в серці як 
Дух істини і тому стає Утішителем. Істина приносить 
розраду і мир, чого не може дати омана. Сатана опано-
вує людським розумом через оманливі теорії й традиції. 
Спрямовуючи людей до фальшивих ідеалів, він спотворює 
їхній характер. Святий Дух промовляє до них через Писан-
ня і закарбовує істину в серці. Таким чином викривається 
гріх і омана усувається з душі. Отже, завдяки Духові прав-
ди, Який діє через Слово Боже, Христос привертає до Себе 
Свій вибраний народ» (Е. Уайт. Бажання віків, с. 671).

Ще одним свідченням на користь Божественності Свя-
того Духа є біблійний факт, що як Отець названий Істиною 
(Єрем. 10:10), Син є нею (Івана 14:6), так і Дух Святий є іс-
тина (1 Івана 5:6). Саме Божий Дух відкриває Христову Істи-
ну та закарбовує її принципи в серці та практичному житті. 
Тому, відкидаючи Святого Духа та зневажаючи Його, такі 
люди позбавляють себе єдиного джерела, за допомогою 
якого можна пізнати істину. 

4.3. Тільки Святий Дух робить нас живим джерелом 
для інших людей

Святий Дух не задовольняється лише нашим особис-
тим освяченням. Він робить ще дещо. 

На світанку, під час Свята кучок, священик набирав у золо-
ту посудину води із Силоамської купальні та приносив її до Хра-
му. Коли він наближався до Водних воріт, по-особливому зву-
чала труба (див. Энциклопедия Брокгауза, «Праздник кущей»).

«На світанку першого дня священики довго й прониз-
ливо сурмили у свої срібні сурми. Їм відповідали інші сурми 
і радісні вигуки людей з наметів. Ці звуки відлунювалися в 
горах і долинах, вітаючи святковий день. Потім священик 
наповнював посудину водою з потоку Кедрон і, піднісши її 
угору, під звуки сурм повільно й велично в такт із музикою 
підіймався широкими сходами храму, співаючи: «Ноги наші 
стояли в брамах твоїх, Єрусалиме» (Псал. 122:2).

Він приносив посудину з водою до жертовника, який за-
ймав центральне місце у дворі священиків. Тут були дві срібні 
посудини і біля кожної стояв священик. До однієї з них вили-
вали принесену воду, а до іншої – вино. Усе це направлялося 
через трубу до потоку Кедрон і далі – у Мертве море. Цере-
монія з посвяченою водою представляла джерело, яке поте-
кло зі скелі на Боже повеління, щоб угамувати спрагу дітей 
Ізраїлю. Після цього лунав тріумфальний спів: «Господь сила 
моя та мій спів… І ви в радості будете черпати воду зі спасен-
них джерел» (Ісаї 12:2, 3)» (Е. Уайт. Бажання віків, с. 448, 449).

Можливо, саме в цей час Ісус проголосив: «…Якщо хто 
спраглий, хай приходить до Мене і п’є. Хто вірить у Мене, як 
каже Писання, ріки живої води з нутра його потечуть. Це Він ска-
зав про Духа, Якого мали одержати ті, котрі повірили в Нього» 
(УПТ, Івана 7:37–39). Тільки ті люди, котрі дозволили Святому 
Духові повести їх до повної та цілковитої істини, зможуть стати 
Божим джерелом відкриття Його образу цьому світові. Немож-
ливо правдиво свідчити про те, чого сам не бачив. Немислимо 
дарувати іншим те, чого сам не маєш! Святий Дух робить нас 
живим джерелом істини в пустелі гріха. Тому справжній місіо-
нер – це той, хто має щоденні живі стосунки з Божим Духом.

Тому до нас звучить заклик не лише теоретично міркувати 
про Його природу, а й щоденно прислухатися до Його голосу. 
Вам доводилося іти по гальці босоніж? Це не дуже приємно. Що 
стається, коли часто ходиш по ній? Людина звикає, і шкіра гру-

Розділ 10.Розділ 10. БОЖЕСТВЕННА ПРИРОДА ОСОБИ СВЯТОГО ДУХАЧастина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



130

біє. Нечуттєвість! Такі ж процеси відбуваються і в душі людини: 
«Тому так промовляє Святий Дух: Сьогодні, коли почуєте Його 
голос, не робіть закам’янілими ваші серця» (УПТ, Євр. 3:7, 8). 

Еллен Уайт застерігає: «Брати! Як посланниця Божа, я за-
стерігаю вас бути обережними в цих питаннях, спрямованих 
лише до одного: відвернути свідомість людей від істини. Ома-
на завжди шкідлива, вона не буває нешкідливою. Вона ніко-
ли не освячує, але завжди приносить сум’яття і розділення. 
Вона завжди небезпечна. Ворог має велику владу над свідо-
містю людей, які не цілком захищені молитвою та не тверді 
достатньою мірою в пізнанні біблійних істин. Для тих, хто 
має світло істини, сатана приготував тисячі ретельно замас-
кованих спокус, і наш єдино безпечний вихід — не приймати 
жодного нового вчення, нових тлумачень Писання, перш ніж 
ми не подамо все це на розгляд досвідчених братів. Викладіть 
перед ними питання, які вас цікавлять, з покірливим серцем і 
щирим бажанням навчитися; зробіть це із серйозною молит-
вою, і якщо вони не знайдуть у всьому цьому світла, то погодь-
теся з їхньою думкою, бо “при численності ж радників спасіння 
буває” (Прип. 11:14)» (Свідчення для Церкви, т. 5, с. 292, 293).

Висновки. Хтось мудро розподілив ролі Осіб Трійці в 
процесі нашого спасіння: Отець завжди виступає як Дже-
рело, Син – як Посередник, а Святий Дух – як Виконавець 
і з’єднувальна ланка зі Спасителем Христом. Кожен робить 
свій внесок у загальну справу спасіння людства.

Який же висновок із цього розділу? 
1) Дух Святий говорить про Себе як про Особистість.
2) Інші звертаються до Нього як до Особистості (і Сам 

Спаситель Христос).
3) Святий Дух має всі риси, притаманні особистості.
4) До Нього ставляться як до Особистості.
5) Він має всі Божественні атрибути, тому, без сумніву, 

Святий Дух – Божественна Особа.

Частина VЧастина V

«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, 
БОЖЕ, БОЖЕ, 

ТАК СЛАВА ТВОЯ» ТАК СЛАВА ТВОЯ» 
(Псал. 47:11) (Псал. 47:11) 

Частина IV.Частина IV.  БОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННА ОСОБА СВЯТОГО ДУХА



132 133

Люди ідентифікують себе зі своїм ім’ям, тому зневагу 
до імені сприймають як особисту образу. У євреїв була 

особлива подія, коли на восьмий день дитину чоловічої 
статі приносили до храму, здійснювали обряд обрізання і 
давали ім’я. Читаємо, наприклад, про народження предте-
чі Христа – Івана Хрестителя в Євангелії від Луки: «І сталося 
восьмого дня, прийшли, щоб обрізати дитя, і хотіли назва-
ти його йменням батька його – Захарій» (УПО, Луки 1:59).

1. Зˮ˘˽˶˿˧˳˵̂ ˧˭˟ˮ˧ ˚ ˳˺˧˞ˮ˧˥ ˪˶ˬ̂˵˶˲˧
У стародавні часи в євреїв (та й узагалі в культурі Сходу) 

іменам надавали великого значення. У них ім’я виражало 
не лише формальну ідентифікацію, але й певні ознаки та 

характеристики. Наприклад, ім’я Авраам означає «батько ба-
гатьох» згідно з пророцтвом, даним Богом про те, що його на-
щадки будуть численними, як зорі небесні та пісок морський. 
Або: свого молодшого сина Рахіль, дружина Якова, називає 
Беноні, що значить «син скорботи», або «син болю мого», 
вказуючи на обставини його народження. Через зовнішній 
вигляд старшого сина Ісака назвали Ісавом («волосатий»), а 
його брата називають Яковом, що означає «той, хто тримаєть-
ся за п’яту». Дочка фараонова, знайшовши в очереті в кошику 
немовля, називає його Мойсеєм, тобто витягнутим і врято-
ваним із води. Таким чином, імена мали глибоке смислове 
наповнення і часто стосувалися або минулого, або майбутніх 
сподівань щодо цієї особи. Слід зауважити, що таке ставлен-
ня до імен у багатьох країнах Сходу збереглося й дотепер.

Перш ніж вести мову про Божі імена, варто усвідомити 
мету надання імені та смислові значення, які мало слово 
«ім’я» в біблійні часи.

2. П˲ˤˣˮ˘˽˟ˮˮ̆ ˧˭˟ˮ ˶ ˙˧˙ˬ˧˥ˮ˧ ˽˘˳ˤ
Отже, слово «ім’я» (давньоєврейською мовою – 

«шем», давньогрецькою – «о́нома») вживається в Біблії 
1716 разів і може мати такі значення.

2.1. Ідентифікація особи
Розглянемо це поняття на прикладі одного біблійного 

героя. «Був один чоловік, що від Бога був посланий, – йому 
ймення Іван» (УПО, Iвана 1:6). У цьому випадку ім’я – це 
ідентифікація особи. Цікавим є факт, що ім’я «Йохана́н» 
у перекладі означає «Ягве́ милостивий». Ця милість Гос-
подня була виявлена спершу до престарілої пари, яка не 
мала дітей; потім до Ізраїля, куди Бог послав пророка на-
передодні приходу Месії; але, безумовно, це була милість 
і до всього людства, задля спасіння котрого прийшов Ісус 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

СКІЛЬКИ Ж 
ІМЕН У БОГА? 1111

Розділ 11.Розділ 11. СКІЛЬКИ Ж ІМЕН У БОГА?



134 135

Христос. Тому саме́ ім’я та діяльність Івана Хрестителя були 
відповіддю на потреби Ізраїля й усього людства.

2.2. Прикмети особи, її репутація
Ім’я вживалося також з метою підкреслити прикме-

ти конкретної особи, її репутацію. Наприклад, Еклезі-
яст пише: «Добре ім’я – краще дорогої оливи» (УПГ, Екл. 
7:1). Це означає, що йдеться про добру, порядну людину, 
її репутація похвальна. Цар Ірод, усвідомивши, що ім’я 
Ісуса стало загальновідомим, занепокоївся (див. Марка 
6:14). Тобто поголос про Його милосердя, добрі справи 
пішов серед народу, Його авторитет дедалі зростав. Про 
християн Ісус пророкував у заповідях блаженства: «Бла-
женні ви, коли люди ненавидітимуть вас, коли відлучать 
вас і ганьбитимуть, коли знеславлять ваше ім’я через Сина 
Людського» (УПТ, Луки 6:22). Тут ідеться про людей, котрі 
матимуть репутацію Ісусових послідовників.

2.3. Місце в ієрархії, статус
У біблійні часи людям надавалися імена, які означали 

їхнє місце в ієрархії, статус. Наприклад, Ісус Своїх учнів нази-
ває апостолами (див. Луки 6.13). У Римл. 2:17 читаємо: «Ось 
ти звешся юдеєм» (УПО), де юдей – це не національність, а 
спосіб мислення та життя, статус у релігійному житті. У 
християнській громаді I століття існував статус братерства: 
«Але тепер я написав вам не спілкуватися з тим, хто називає 
себе братом, але є розпусником, або користолюбцем, або 
ідолопоклонником, або наклепником, п’яницею, або грабіж-
ником…» (УПТ, 1 Кор. 5:11). Тут ідеться про так званих братів, 
чий спосіб життя не відповідав цьому статусу. У Святому Пись-
мі сказано і про небесні реалії, наприклад, про ранг і природу 
Христа: «Ставши настільки вищим від Ангелів, наскільки ви-
значніше перед ними успадкував ймення» (УПГ, Євр. 1:4).

2.4. Ім’я та родовід
У єврейському суспільстві надзвичайно важливе зна-

чення мало збереження родоводу. Втрата родословної 
вважалася серйозною трагедією. Згадайте історію за часів 
Ездри, коли деякі священики були «вилучені зі священ-
ства» через те, що загубили записи свого родоводу (див. 
Езд. 2:62). Родовід свято оберігався, бо кожен юдей мрі-
яв увійти до родоводу Месії. А для цього необхідно було 
дуже ретельно зберігати всі імена родословної. Якщо хтось 
помирав, не маючи нащадка, це вважалося втратою його 
імені. Відновити ім’я – одна із складових даної Богом єв-
рейської системи сімейних духовних цінностей. Читаємо: 
«Боаз сказав: Коли ти купиш поле у Ноомі, то маєш купи-
ти і в Рут моавитянки, дружини померлого, і мусиш взяти 
її заміж, щоб поновити ім’я померлого на його спадкові» 
(УПГ, Рут 4:5). Детальніше про закон левірату – відновлен-
ня роду – див. П. Зак. 25:5–10.

2.5. Ім’я, яке відповідало місії життя людини
У біблійній мові ім’я людини, здебільшого пророка, час-

то відповідає місії його служіння та життя. Наприклад, Ілля, 
ім’я котрого перекладається як «Ягве є Бог», мав особливу 
місію навернути ізраїльський народ до поклоніння прав-
дивому Богу (1 Цар. 18:21). Або пророк Єзекіїль, ім’я якого 
значить «Бог підкріпляє», з’явився в особливий період, аби 
підтримати народ, котрому, мабуть, здавалося, що рабство 
та вавилонський полон ніколи не скінчаться. 

2.6. Дефініція характеру
«Юдейські батьки надавали великого значення тому, 

як називають їхніх дітей. Часто імена були пов’язані з тими 
рисами характеру, котрі вони бажали бачити у своїх дітях» 
(Е. Уайт. «Пророки і царі», с. 481). Чому батьки назвали до-

Розділ 11.Розділ 11. СКІЛЬКИ Ж ІМЕН У БОГА?Частина V.Частина V.  «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



136 137

чку Рахіллю? Вони бажали бачити її характер сповненим 
смирення та лагідності ягняти.

У біблійні часи людям іноді змінювали ім’я не відповідно 
до сподівань, а згідно з реальним характером особи. Напри-
клад: ім’я Навал означає безумний. Звичайно ж, не батьки в 
день народження свого сина дали йому таке ім’я, а з часом 
його перейменували згідно з його неприборканою вдачею. 

Отже, ім’я відображало характер: «Бо він на Мене по-
клав надію, і Я його визволю. Покрию його, бо він пізнав моє 
ім’я» (УПТ, Псал. 91:14). У Новому Завіті Христос говорить про 
Своїх учнів: «І Я відкрив їм ймення Твоє і відкрию, щоб любов, 
котрою Ти полюбив Мене, в них була, і Я в них» (УПГ, Івана 
17:26). Якби для Бога зміст слова «ім’я» полягав лише у зву-
чанні, як якесь магічне слово, то будь-який язичник міг би в 
одну секунду дізнатися про Нього. Але ім’я треба пізнавати. 
Давньоєврейське слово «яда́» означає «глибокий та тривалий 
процес дослідження та відкриття». Ізраїлеві не треба було 
озвучувати Боже ім’я, вони мали потребу в тому ж, у чому сьо-
годні маємо й ми – у відкритті правдивого Божого характеру.

3. Х˘˲˘˪˵˟˲ Б˯˛˘ ˵˘ Й˯˛˯ І˭’̆
Постає логічне запитання: якщо ім’я відображає харак-

тер особи, то чи можна характер Бога виразити одним 
словом? Чи, може, сто або тисяча земних слів будуть достат-
німи, аби цілком описати нашого Бога? Цар Давид вигукує: 
«Недослідиме величчя Його» (УПО, Псал. 145:3), а Йов до-
дає: «Чи ти Божу глибінь дослідиш, чи знаєш ти аж до кінця 
Всемогутнього? Вона вища від неба, – що зможеш зробити? 
І глибша вона за шеол, як пізнаєш її?» (УПО, Йова 11:7, 8). 
Навіть сьогодні в багатьох латиноамериканських країнах 
традиційно кожна людина має 3-4 імені. 

Одного разу патріарх Яків при зустрічі з Богом поціка-
вився Його Іменем: «Запитав і Яків, кажучи: Я благаю тебе, 

скажи ймення Твоє. І Він сказав: Навіщо ти запитуєш про 
ймення Моє? І благословив його там. І назвав Яків ім’я міс-
цині тій: Пенуїл; бо, казав він, я бачив Бога лицем до лиця, 
і вціліла душа моя» (УПГ, Бут. 32:29, 30). 

Тобто Господь відповів: «З якою метою ти про це запи-
туєш? Тебе розпирає цікавість чи ти бажаєш стати схожим на 
Мене?» Яків так і не отримав відповіді щодо звучання Божо-
го імені, а натомість отримав Його благословення. 

Хтось цілком щиро запитує: «А навіщо Богові багато імен?»
Ми пізнаємо Бога не в результаті наукового дослі-

дження, а завдяки тому, що Він Сам відкриває Себе люд-
ству, причому настільки, наскільки вважає за потрібне. 
Тому будемо пізнавати відкрите і залишати Богові те, що 
Він побажав приховати.

4. Н˘˥˽˘˳˵˧˾˟ ˚ˢˤ˚˘ˮ˟ Б˯ˢ˟ І˭’̆
Найчастіше вживане, але не єдине ім’я Бога – Ягве. Ми 

знаходимо його лише в Старому Завіті 6828 разів. Аби довес-
ти єдиність цього Божого імені, чомусь звертаються до книги 
Вихід 3:14. Варто зазначити, що тут використане однокоре-
неве слово, котре походить від кореня «бути», і вжите воно 
в майбутньому часі. Давньоєврейською мовою це словоспо-
лучення звучить: ЕГ’ЄǶГ АШЕǶР ЕГ’ЄǶГ, в українському перекла-
ді: «Я є Сущий». Буквально вищезгадана фраза означає «Я 
буду Тим, Ким буду», «Я Той, Хто був, є і буде (завжди)». Ім’я 
«Ягве́» означає – Самоіснуючий, Вічносущий, Той, Хто поза 
часом. Це ім’я часто вживається, аби підкреслити вірність 
Бога Своєму заповіту (див. Вих. 15:2, 3; Осії 12:5, 6). 

У «Єврейсько-англійському лексиконі» Ф. Брауна, 
С. Драй вера, К. Бріггса на с. 217, 218 дається ще кілька ви-
значень імені Ягве: «Той, хто викликає до життя», «Пода-
тель життя», «Хто все створив (Творець)», «Першопочаток 
усього», «Той, Хто виконує Свої обіцянки», «Сущий, абсо-

Розділ 11.Розділ 11. СКІЛЬКИ Ж ІМЕН У БОГА?Частина V.Частина V.  «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



138 139

лютно незмінний», «Завжди живий» (тобто неспромож-
ний померти), «Той, Хто ніколи не змінюється», «Самодо-
статній», «Той, Хто не перестає бути Викупителем», «Той, 
Хто може бути всім», «Той, Хто одного разу явить Себе» 
(підтвердить Своє існування). Тому дивно деколи чути ар-
гументи прибічників ідеї єдиного Божого імені, ніби всі 
реш та імен – це Божі риси та Його характеристики, а іме-
нем є лише Ягве. Ми зараз чітко побачили на підставі етимо-
логічного та лінгвістичного аналізу, що й ім’я Ягве містить 
певний опис характеру Бога та Його рис, як і всі інші імена.

4.1. «Чи знаєте ви Ім’я Бога?»
Саме з таким запитанням часто звертаються до перехо-

жих на вулицях міста. Яке ж це Ім’я?
Взагалі, давні євреї користувалися консонантним пись-

мом, тобто таким, де відсутні голосні літери, а є лише приго-
лосні. Такою була угарітська та фінікійська писемність, част-
ково арабське та єврейське письмо. Чому частково, бо в 
давньоєврейській писемності були так звані «матрес лекціо-
ніс», коли деякі приголосні літери виконували роль голосних. 

Гоніння розсіяли юдейський народ по всій Римській ім-
перії, і мова була під загрозою цілковитого вимирання. Ось 
чому вчені-масорети, починаючи із VII століття, вирішили до-
дати оголос у священний текст, щоб нащадки не забули зву-
чання слів. Це не було втручанням у сам священний і богонат-
хненний текст, бо оголоси писалися знизу під приголосними 
літерами. Як це стосується нашої теми? Безпосередньо.

Виявляється, слово, котре сьогодні дехто читає як 
«Єго́ва» і наполягає саме на такому звучанні, інший читає 
як «Ягве́» чи «Єгва́». Вчені-лінгвісти налічують близько 20 
різночитань, бо вони є похідними від тетраграматона, тоб-
то чотирьох приголосних літер імені Божого – «йод-хе-вав-
хе». Євреї називають його «невимовне Боже ім’я». Боячись 

порушення третьої заповіді, юдеї з плином часу почали 
вважати це ім’я надто святим, аби воно могло вимовля-
тися простими людьми. Зрештою цей страх став настільки 
великим, що дозволялося це ім’я промовити лише одного 
разу на рік Первосвященикові на святі Йом Кіппур (Судний 
День) у Святому святих. Таємниця вимови цього імені пере-
давалася по старшій лінії первосвященицького роду.

В усіх інших випадках, де б не зустрічалося це ім’я у Свя-
тому Письмі, вони заміняли його при читанні на «Адона́й» – 
Господь. А після VII століття н. е., коли в написання єврейських 
слів додалися голосні, вчені масорети штучно приєднали 
голосні літери «АдОнАй» до приголосних ЙГВГ. Від цього 
поєднання утворилося штучно складене слово «ЄгОвАг». Це 
слово, по суті, складене людьми, воно не має біблійного по-
ходження. І досі ніхто не знає його точного звучання. Тому 
виникає проблема, коли хтось стверджує, що, лише промов-
ляючи Боже Ім’я, ми будемо спасенні. Як Бог може поста-
вити умовою спасіння те, що нікому невідомо і що взяли із 
собою в могилу єврейські первосвященики? 

4.2. Відкриття Бога через Його імена
Справді, найчастіше вживане Боже ім’я – це Ягве́ – 

 Вічносущий, але хіба Бог у Своїх рисах є лише вічним? Саме 
тому знадобилося Господеві відкрити Себе в Біблії ще ба-
гатьма іменами. Зауважимо одразу, що Божі імена відкри-
вали не лише певні риси Його характеру, але і діяння, і на-
міри, і неосяжні можливості, Його унікальні атрибути. Дуже 
часто ім’я, з яким Господь з’являвся в певній ситуації, було 
відповіддю Бога на конкретні проблеми людини. В історії 
Ізраїля неодноразово певним іменем Божим міг бути на-
званий пам’ятник (наприклад, жертовник), поставлений на 
честь особливої дії Бога, або пам’ятне місце цієї події (напр., 
гора, місто). Розглянемо коротко деякі з Божих імен.

Розділ 11.Розділ 11. СКІЛЬКИ Ж ІМЕН У БОГА?Частина V.Частина V. «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11) «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



140 141

5. Вˤ˞˘˵ˮ˧ ˧˭˟ˮ˘ Б˯˛˘ 

5.1. «Ягве́-Рофека́»
Прочитаємо разом: «І сказав Він: “Коли дійсно будеш 

ти слухати голосу Господа, Бога твого, і будеш робити слуш-
не в очах Його, і будеш слухатися заповідей Його, і будеш 
виконувати всі постанови Його, то всю хворобу, що Я по-
клав був на Єгипет, не покладу на тебе, бо Я – Господь, Лі-
кар твій!”» (УПО, Вих. 15:26). Навколо спекотна пустеля, 
де існує постійна загроза страшних епідемій, і Бог, перетво-
рюючи гірку воду на солодку, з’являється Ізраїлеві, кажучи: 
«Я Лікар твій! Якщо будеш дотримуватися Моїх постанов і 
законів здоров’я – Ти під Моїм могутнім захистом!»

5.2. «Ягве́-Їрег» 
Ще одна характеристика Божого характеру, з якою Гос-

подь відкривається нам через Святе Письмо, – «Ягве́-Їрег» – 
Бог побачить (угледить). Ця усім відома історія сталася на 
горі Моріа, коли Бог повелів Авраамові принести Свого сина 
Ісаака в жертву. І коли завдяки агнцеві все минулося, то напи-
сано: «І назвав Авраам ім’я місцині цій: Єгова-Їре́г. Тож і нині 
кажуть: На горі Господній з’ясується» (УПГ Бут. 22:14). Коли в 
житті так складаються обставини, що здається – повна без-
вихідь, Бог поставив пам’ятник, що зветься: «Ягве́-Їрег». Різ-
ні біблійні переклади так подають цей вислів: наприклад, 
український переклад І. Огієнка: «На горі Господь з’явиться»; 
інший український переклад П. Куліша додає: «На горі Гос-
пода побачать»; російський переклад Тори (видання Сончі-
но) розкриває нову грань: «На этой горе открывается Бог». 
Цікаво, що структура тексту дозволяє не тільки перекласти: 
«Ягве́ побачить», але і: «Ягве́ був побачений». Виявляєть-
ся, що тяжкі обставини життя – це не тільки надія на те, 
що Господь усе бачить, але й сподівання Бога, що Він буде 

краще побачений нами, бо сльози не лише чистять прото-
ки очей, але й очищають канали серця. 

5.3. «Ягве́-Шало́м»
Читаємо в Суд. 6:24: «І спорудив там Гедеон жертовни-

ка Господові, і назвав його Єгова-Шало́м» (УПГ). Тут ідеть-
ся про зустріч Гедеона з Ангелом Господнім. Вислів «Ягве́-
Шало́м» означає «Бог, що дарує мир». Коли Гедеон отри-
мав душевний мир від Господа? Чи тоді, коли були розбиті 
всі вороги Ізраїля? Ні, коли Бог запевнив Гедеона в пере-
мозі. Чи дають і нам сьогодні обітниці Божого Слова таку 
впевненість у майбутньому?

5.4. «Ягве́-Цидке́ну»
«І ось – ім’я Його, котрим будуть називати Його: Гос-

подь – виправдання наше!» (УПГ, Єрем. 23:6; див. ще Єрем. 
33:16). «Ягве́-Цидке́ну» означає «Бог – наша праведність» 
(євр. «цеде́к» – правда, істина, справедливість). Розгляда-
ючи контекст, ми бачимо Месіанське пророцтво про Царя, 
Котрий відновить повну правду і пастиме Свій народ (в. 5).

5.5. «Ягве́-Роі̀»
Ще одне ім’я Боже, пов’язане з пастирством та піклу-

ванням Господа. Ми знаходимо його у відомому 23-му псал-
мі Давида: «Господь – то мій Пастир, тому в недостатку не 
буду» (УПО, Псал. 23:1). «Ягве́-Роі̀» означає «Господь – пас-
тир». Початок псалму такий, що, здається, людина купаєть-
ся в спокої та блаженстві, не маючи жодних проблем. Але 
коли ми повністю прочитаємо текст, то побачимо, що вона 
проходить і долиною смерті, і оточена ворогами, однак 
впевнено іде вперед не тому, що Господь усунув будь-які 
небезпеки, а тому, що Він завжди поруч і ніжно, як Пастир, 
піклується навіть серед смертельних загроз.

Розділ 11.Розділ 11. СКІЛЬКИ Ж ІМЕН У БОГА?Частина V.Частина V.  «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



142 143

5.6. «Ягве́-Шамма́г»
«А ім’я місту від того дня буде: Господь там» (УПГ, Єзек. 

48:35). «Ягве́-Шамма́г» – Господь усюди (буквально Гос-
подь і тут, і там, тобто Всюдисущий). Це останні записані 
бого натхненні слова книги Єзекіїля. Хоч усе зруйновано, 
пророк бачить у видінні відновлення храму та служіння. А 
поки храму немає, він запевняє вірних Божих дітей: Бог є 
всюди, навіть якщо ви орендуєте приміщення для богослу-
жінь і не маєте власного храму, – Бог усюди з вами і хоче 
жити у вас (див. Івана 14:23).

5.7. «Ягве́-Цебао́т»
Досить поширене ім’я Господа «Ягве́-Цебао́т» (вжива-

ється 245 разів) означає «Бог небесних воїнств». Божий 
народ жив і живе у ворожому оточенні. Завжди є загроза 
нападу. Тому тут представлений Бог, Котрий воює за Свій 
народ і за Свій Закон. Як свідчить богонатхненний Захарія: 
«Ні військом, ані силою, а тільки Моїм Духом, – говорить 
Господь сил» (УПХ, Зах. 4:6).

5.8. «Ягве́-Ельйо́н»
«Ягве́-Ельйо́н» – Бог Всевишній, у Старому Завіті вжи-

вається в 53 текстах. Наприклад, у Псалмах читаємо: «Буду 
славити Господа за праведність Його і співатиму йменню 
Господа Всевишнього» (УПГ, Псал. 7:18; див. ще Бут. 14:18–
22; Псал. 9:3; 18:14; 46:5; 57:3). Це Бог, Котрий угорі й над 
усіма, Котрий усе контролює та всім управляє. Наскільки 
приємно бути підданим такого всесильного Царя! Коли ми 
потрапяємо в скрутні обставини, то просимо: «На скелю, 
що вища від мене, мене попровадь, бо для мене Ти став 
пристановищем, баштою сильною…» (УПО, Псал. 61:3, 4). 
Коли спіткало горе чи нещастя, можемо сказати разом 
із псалмистом: «Блаженна людина, котрої сила в Тобі і в 

котрої стежки серця прямують до Тебе. Хто проходить до-
линою плачу, знаходить у ній джерела, і дощ ущедрює її 
благословенням. Переходять від сили в силу, кожен з них 
з’являється перед Богом на Сіоні» (УПГ, Псал. 84:6–8). 

5.9. «Ель-Шадда́й»
Це ім’я вживається в Бут. 17:1. Слово, яке має спільний 

з ним корінь, означає «бути сильним», тобто це ім’я має 
значення «Бог Всемогутній», «Господь Вседержитель». До 
речі, Вседержителем названий також Ісус Христос в Об’явл. 
1:8. Із цим іменем Господь з’являється тоді, коли Авраам 
уже втратив будь-яку надію на людські засоби чи сили. Бог 
і тепер промовляє до нас через це ім’я: «Я Бог Всемогутній! 
Для Мене не існує неможливих та непосильних речей!»

5.10. «Ель-Ола́м»
«Ель-Ола́м» (Бут. 21:33) – це Вічний Бог. Це ж слово 

«ола́м» вживається в пророцтві про Христа, коли йдеться 
про Його походження від днів віковічних (див. Мих. 5:2). 
Тому у світі, де все мінливе та тимчасове, надію слід покла-
дати лише на Вічного Бога.

5.11. «Ягве́-канна́»
«Ягве́-канна́» – Ревнитель, про що записано в книзі Вих. 

34:14. Це Творець, Котрий ревниво ставиться, коли покло-
няються комусь і чомусь, окрім правдивого Бога, бо інших 
богів просто не існує. Багатьом ця заява Бога здається за-
надто категоричною, але лише доти, доки їм дружина чи чо-
ловік не скажуть: «Я тебе дуже кохаю! Ти в моєму списку на 
почесному третьому місці!» Ми чомусь не радіємо такому 
високому рейтингу, бо бажаємо бути першими та єдиними. 
Бог обіцяв, що двоє осіб стануть одним цілим, а не три чи 
чотири. Тому природно, що й у релігійно-духовній сфері Бог, 

Розділ 11.Розділ 11. СКІЛЬКИ Ж ІМЕН У БОГА?Частина V.Частина V. «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11) «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



144 145

запрошуючи до близьких стосунків, бажає, аби ми поклоня-
лися лише Тому, Хто є нашим справжнім Творцем і Отцем.

5.12. «Ягве́-Ґое́ль» 
І, нарешті, розглянемо останнє ім’я. Богонатхненний 

Ісая написав: «Ягве́ авіну́ ґоале́ну меола́м шемега́», що 
означає: «Відвіку Ім’я Твоє: наш Викупитель!» (УПО, Ісаї 
63:16). Мабуть, це ім’я для християнина найдорожче. У дав-
нину ізраїльському народові було дане Богом повеління: 
коли хтось із них потрапляв у рабство, то його родич, маючи 
фінансову спроможність, повинен був викупити його (див. 
Левит 25). Таку людину називали «ґое́ль» – викупитель. У 
ролі викупителя з рабства гріха виступає Сам Бог, Котрий за-
платив безмежно велику ціну за визволення людства. 

6. Чотири Божих імені в одному тексті
Унікальне місце в Біблії, де в одному вірші згадується 

аж чотири Божих імені. Читаємо: «Бо так говорить Високий 
і Всевишній, Вічно живий, – Святий імення Його…» (УПГ, Ісаї 
57:15). Незважаючи на величність та святість Бога, далі вірш 
несподівано продовжується словами: «…Пробуваю Я на Висо-
чині та в святині, і з зламаним та з упокореним, щоб оживля-
ти духа скромних, і щоб оживляти серця гноблених!» Немож-
ливо не захоплюватися таким Богом! Часто люди, отримуючи 
трохи вище положення чи посаду, починають змінюватися не 
в кращий бік. Бог, вищий за природою та становищем, бажає 
пробувати з найскромнішими людьми, покірними та смирен-
ними серцем. Якому великому Богові ми служимо!

Досліджуймо характер Господа, явлений в Його іме-
нах, бо Він бажає, щоб ми пізнали, Який Він, і прийшли до 
Нього як нашого Спасителя і Бога, Пастиря і Цілителя. Він 
бажає, аби ми, пізнавши Його силу, могли в Ньому знайти 
душевний мир та впевненість у майбутньому. 

У цьому розділі нам необхідно з’ясувати важливі питан-
ня: що говорить наш Господь Ісус Христос стосовно спа-

сительного вживання Божого імені та якої позиції дотриму-
валися святі апостоли? Ми побачимо і так званий «конфлікт 
двох імен», представлених рівнозначно спасительними в 
Старому та Новому Завітах. І, зрештою, намагатимемось за 
допомогою Святої Книги внести ясність у питання: що озна-
чає «кожний, хто призве ім’я Господнє, спасеться»?

1. П’̆˵̂ ˹˘˪˵˧˚ ˱˲˯ ˳˱˘˳ˤ˵˟ˬ̂ˮ˟ І˭’̆
Є люди, котрі наполягають на вживанні єдиного імені 

Бога, від якого залежить наше спасіння. Тому зараз хотіло-
ся б перейти до такого важливого запитання: що говорить 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

СПАСИТЕЛЬНЕ 
ІМ’Я 1212

Частина V.Частина V. «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11) «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



146 147

наш Господь Христос щодо спасительного вживання Божо-
го імені? Бо хто, як не Спаситель Ісус, дав нам приклад, як 
слід називати Бога? Пропоную вам сім вагомих фактів та 
висновків, узятих з Євангелія. 

1.1. Перший факт
Існує твердження з боку прибічників уживання одного 

Божого імені про те, що переписувачі вилучили Боже ім’я 
з Нового Завіту (мається на увазі ім’я «Єго́ва»). Це звучить 
досить дивно. З одного боку, вони висловлюють переконан-
ня щодо абсолютної точності Біблії та вербальної інспірації 
(теорія, яка стверджує, що Бог диктував пророкам кожне 
слово) і відразу ж говорять про таку масову фальсифікацію 
в Новому Завіті. Нехай вони представлять документи та до-
кази такого втручання! У нас є понад 24 000 рукописів Ново-
го Завіту, деякі з них датуються ІІ ст. н. е. Тому, маючи такий 
багатий арсенал, ми маємо право категорично та впевнено 
стверджувати: жодного вилучення не було!

Таким чином, на запитання: «Скільки ж разів у цих 24-х 
тисячах рукописів вживається слово “Ягве́” чи “Єго́ва”?» – 
відповідь може бути лише одна: «Жодного разу!» У бого-
натхненних текстах Нового Завіту використовуються щодо 
Бога лише слова: «Тео́с» (Бог), «Пате́р» (Отець, Батько) чи 
«Кю́ріос» (Господь). Якби в Бога було одне спасительне 
ім’я, то воно, певно, згадувалося б і в Новому Завіті, оскіль-
ки Євангеліє якраз і є вістка, котра пропонує шлях спасіння 
і Самого Спасителя.

1.2. Другий факт
Ніхто не знає Отця краще за Божого Сина. Тому ми має-

мо право запитати: чо́го ж нас навчає Господь та Спаситель 
Христос щодо вживання Божого імені? Може, вас це зди-
вує, але Він Сам ніколи не називає Отця на ім’я. Ми бачи-

мо кілька Його молитов, записаних євангелістами. Як Він у 
них звертається до Бога? Кілька цитат: «Прославляю Тебе, 
Отче, Господи неба й землі, що втаїв Ти оце від премудрих і 
розумних, та його немовлятам відкрив» (УПО, Матв. 11:25; 
ще див. Луки 10:21); «І благав Він: “Авва-Отче, – Тобі все 
можливе: пронеси мимо Мене цю чашу!”» (УПО, Марка 
14:36; ще див. Матв. 26:39). Ісус вживає тут арамейське 
слово «АǶвва», що значить «татку», але знову без імені. Ще 
читаємо: «Ісус же промовив: “Отче, відпусти їм, – бо не 
знають, що чинять вони!”» (УПО, Луки 23:34).

1.3. Третій факт
Та, може, хтось скаже: «Це Христос так звертався до 

Бога, а ми ж – грішні люди!» Але Христос і Своїх учнів на-
вчає називати Бога Отцем. Відома навіть дітям молитва 
починається не словами: «Єгово, наш Боже!», а: «Отче 
наш…» (УПО, Матв. 6:9). Чому ж так? Якщо брати до уваги 
стародавню семітську культуру, то не було прийнято, щоб 
діти називали батьків на ім’я. У нашій культурі існує те ж 
саме правило. 

1.4. Четвертий факт
Зрештою, апостол Павло навчає, як нам слід сьогодні 

звертатися до Бога: «Адже ви не одержали духа рабства 
знову на страх, але одержали Духа синівства, яким кличе-
мо: Авва, Отче!» (УПТ, Римл. 8:15). Якщо ми сини і дочки 
Небесного Отця, то хіба не приємно кликати до Нього: 
«Отче мій!»? Невже з цього випливає, що апостол Павло, 
котрий є автором майже половини книг Нового Завіту, не 
може бути серед спасенних і його писання не є авторите-
том для християн? 

Знайдуться ті, хто процитує, наприклад, проповідь 
апостола Петра в день П’ятидесятниці: «А кожний, хто 

Розділ 12.Розділ 12. СПАСИТЕЛЬНЕ ІМ’ЯЧастина V.Частина V.  «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



148 149

призве ім’я Господнє, той спасеться» (УПХ, Дії 2:21). Тому 
зроблять висновок: нам треба задля нашого спасіння при-
зивати Боже ім’я. Та про яке ім’я говорить Петро? З одно-
го боку, він цитує слова Старого Завіту, записані за вісім 
століть до Христа, де Йоіл пише: «І кожний, хто призве ім’я 
Господнє, спасеться» (УПХ, Йоіла 3:5), вживаючи ім’я Ягве. 
Але ж ми пам’ятаємо, що це ім’я зовсім не використовуєть-
ся в Новому Завіті (тут вжите слово «кю́ріос»). 

1.5. П’ятий факт: «конфлікт» двох імен
У Біблії має місце так званий «конфлікт двох імен», 

хоч він лише поверхово здається таким. Про що йдеться? 
Через один розділ той же апостол Петро уточнює, яке єди-
не ім’я він мав на увазі: «Бо під небом нема іншого Ймен-
ня, даного людям, що ним би спастися ми мали» (УПО, Дії 
4:12). Про кого Петро говорить? Попередні 10-ий та 11-ий 
вірші однозначно свідчать, що йдеться про ім’я Христа! 
Тому постає запитання: яким іменем християни спасають-
ся – Ягве чи Христос? 

Апостолові Павлу, наприклад, котрий так само цитує 
Йоіла в Посланні до римлян, було сказано в час навернен-
ня про це спасительне ім’я: «А тепер чого гаєшся? Уставай й 
охристися, і обмий гріхи свої, прикликавши Ймення Його!» 
(УПО, Дiї 22:16). Знову ж таки, як і у випадку з Петром, його 
увага була привернута до спасіння через прикликання іме-
ні Ісуса Христа. Тому не слід дивуватися, коли апостол Пав-
ло пише в посланні християнам: «…покликаним святим, з 
усіма, що призивають на всякому місці ім’я нашого Ісуса 
Христа, Господа їхнього і нашого» (УПХ, 1 Кор. 1:2).

Щоб не цитувати безліч віршів, пропонуємо кожному з 
молитвою дослідити біблійні тексти, подані в таблиці. 

1.5.1. Спасительне ім’я Ісуса

ВІДПОВІДІ СВЯТОГО ЄВАНГЕЛІЯ НА ПИТАННЯ 
ЩОДО БОЖЕСТВЕННОГО СПАСИТЕЛЬНОГО ІМЕНІ

В ім’я Кого ми маємо збиратися на богослужіння? 
 Матв. 18:20; 1 Кор. 5:4
Якому імені підкоряються біси та духи піднебесні? 
 Марка 16:17; Луки 10:17; Дії 16:18
В ім’я Кого нам необхідно проповідувати покаяння та 
прощення? Луки 24:47
В ім’я Кого ви вірите та отримуєте прощення гріхів? 
 Івана 1:12; Дії 10:43; 1 Івана 3:23; 5:13
Чиїм тільки іменем ми одержуємо спасіння? Дії 4:12
Чиї ім’я та владу прикликали апостоли, зціляючи хворих?  
 Дії 3:16; 4:7–12, 30; 1 Кор. 1:2
Яке ім’я є вищим за будь-яке інше ім’я? 
 Ефес. 1:21; Филп. 2:9–11
Чиїми свідками ми маємо бути? Дії 1:8 
Освячення, виправдання, очищення, прощення Чиїм 
ім’ям отримуємо? 1 Кор. 6:11; Єрем. 23:6
В ім’я Кого коряться демони? Луки 10:17
В ім’я Кого ми робимо всі справи? Кол. 3:17 
Хто перебуває з нами постійно? 
 Матв. 18:20; 28:20; Ісаї 41:10; 43:2, 5
На Чиє ім’я будуть надіятися погани? 
 Матв. 12:18–21; Псал. 146:3
В ім’я Кого молитися? Івана 14:14; Єрем. 33:3
Чиє ім’я проповідувати царям, Ізраїлю, язичникам? 
 Дії 9:15
В ім’я Кого жити, працювати і мати вічне життя? 
 Матв. 19:29; Марка 9:41; 1 Івана 5:13; Івана 20:31

Розділ 12.Розділ 12. СПАСИТЕЛЬНЕ ІМ’ЯЧастина V.Частина V. «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11) «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



150 151

Подумаймо над деякими фактами поданої таблиці. Ми 
збираємося на богослужіння в ім’я Христа. Христос про-
мовляє: «Бо де двоє чи троє в Ім’я Моє зібрані, там Я серед 
них» (УПО, Матв. 18:20). З одного боку, життя – це не лише 
богослужіння, та з іншого – усе життя має стати актом бого-
поклоніння та богослужіння, щоб навіть у буденному житті 
люди помічали, якому величному Богові ми служимо і що 
складає всю сутність нашого вибору та вчинків. Бо саме це 
говорить про наше істинне сповідання. «І все, що тільки чи-
ните, робіть від душі, немов Господеві, а не людям! Знайте, 
що від Господа приймете в нагороду спадщину, бо служите 
ви Господеві Христові» (УПО, Кол. 3:23, 24). 

Чиїми свідками ми з вами маємо бути? Сам Христос 
не залишає місця для здогадок, а прямо заявляє напере-
додні воскресіння: «Та ви приймете силу, як Дух Святий 
злине на вас, і Моїми ви свідками будете в Єрусалимі, і 
в усій Юдеї та в Самарії, та аж до останнього краю зем-
лі» (УПО, Дії 1:8). І самого апостола, котрий раніше звав-
ся Савлом, Христос призначив для особливої місії: «…Для 
Мене посудина вибрана він, щоб носити Ім’я Моє перед 
народами, і царями, і синами Ізраїля» (УПО, Дії 9:15). Бог 
говорить до всіх, хто зветься іменем Христа: «Ви Мої свід-
ки – ви свідки Христові!»

1.5.2. Ім’я, вище над усі імена
У Новому Завіті ми читаємо таке богонатхненне свід-

чення: «Тому й Бог повищив Його, та дав Йому Ім’я, що 
вище над кожне ім’я, щоб перед Ісусовим Ім’ям вклоня-
лося кожне коліно небесних, і земних, і підземних» (УПО, 
Филп. 2:9–11). Вжите апостолом слово «хюперопсо́о» 
означає надзвичайно піднести. Давньогрецьке «пас» 
означає, що ім’я Христа є вищим за всяке, кожне, будь-яке 
ім’я на небі та землі. 

Але цей факт жодним чином не створює конфлікту 
між іменем Христа та іменем Ягве. У Святому Письмі Ста-
рого та Нового Завітів немає внутрішніх суперечностей. У 
минулих темах, розглядаючи Божественність Христа, ми 
переконалися: усе, що стосувалося Бога Ягве, стосується в 
Новому Завіті і Христа, бо Він є так само Богом Ягве. Тому 
якщо ми визнаємо повну Божественність Спасителя Ісуса 
Христа, усе стає на свої місця. 

«Що ж усе-таки, – запитає хтось, – згідно з Біблією, озна-
чає призивати Боже ім’я?» Це важливе питання, бо від ньо-
го справді залежить спасіння! 

2. П˲ˤˣˤ˚˘̅˽ˤ Г˯ ˳˱˯˞ˮ̄ І˭’̆ 
Отож, поміркуємо разом: чи означає це просто правиль-

но вимовляти Його ім’я? У такому разі будь-якому найстраш-
нішому маніякові, вбивці чи грабіжникові, у котрого немає 
логопедичних проблем, – гарантоване спасіння, бо хто пра-
вильно промовить ім’я, той спасеться! Ви погодитеся з цим? 
Мало хто повірить у таке абсурдне твердження. Бо Христос 
до багатьох, хто має лише правильну вимову, скаже: «Чому 
Мене кличете: Господи, Господи, – а не робите того, що Я 
кажу?» (УПТ, Луки 6:46). У третій Божій заповіді також є слова: 
«Не призивай Імення Господа, Бога твого, надаремно» (УПО, 
Вих. 20:7). Вжите тут давньоєврейське слово «наса́» означає 
носити. Бог говорить: «Не носи Мого імені надаремно! Не 
лише призивай Моє ім’я вустами і не тільки називайся Моєю 
дитиною, а будь нею!» Якщо ми цього не враховуємо, то нас 
теж можуть стосуватися слова Христа: «Я знаю діла твої, що 
маєш ім’я, ніби живий, а ти мертвий» (УПО, Об’явл. 3:1).

Ось чому в Нагірній проповіді Ісус прямо каже: «Не 
кожний, хто каже Мені: Господи, Господи! – увійде до Цар-
ства Небесного, але той, хто виконує волю Мого Отця, що на 
небесах. Багато хто скаже Мені того дня: Господи, Господи, 

Розділ 12.Розділ 12. СПАСИТЕЛЬНЕ ІМ’ЯЧастина V.Частина V.  «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



152 153

чи не Твоїм Ім’ям ми пророкували, чи не Твоїм Ім’ям бісів 
ми виганяли, чи не Твоїм Ім’ям численні чудеса творили? 
Тоді скажу їм: Я ніколи не знав вас! Відійдіть від Мене ви, 
що чините беззаконня» (УПТ, Матв. 7:21–23). Яка користь 
у правильних словах, якщо людина в житті є порушником 
Божого Закону? Тому на підставі слів Христа ми можемо 
бути цілком переконані, що призивати ім’я Боже – це щось 
більше, ніж правильна вимова Божого імені, яка (якщо го-
ворити про тетраграматон ЙГВГ) нікому невідома. 

Що ж тоді означає по-справжньому призивати Боже 
ім’я? Свята Книга спроможна сама себе тлумачити, тому 
звернемося до її святих сторінок. Ніби узагальнюючи вище-
сказане, богонатхненний апостол Павло дає нам такі зна-
чення цього вислову.

2.1. Перше значення
«А тверда Божа основа стоїть, маючи таку печать: Гос-

подь знає Своїх, а також: Хай відступить від неправди 
кожний, хто прикликає Господнє Ім’я!» (УПТ, 2 Тим. 2:19). 
Тобто призивати ім’я Боже означає відступити від усякого 
роду неправди, беззаконня та гріха. 

2.2. Друге значення 
В одному біблійному уривку вживається поетичний 

прийом синонімічного паралелізму, коли в другій фразі 
іншими словами посилюється або пояснюється значення 
першої. Читаємо пророка Ісаю: «І немає нікого, хто кликав 
би ймення Твоє, хто збудився б триматися міцно за Тебе…» 
(УПО, Ісаї 64:7). Тобто, згідно з нашим текстом, кликати ім’я 
Боже означає міцно триматися за Господа та цілком покла-
датися на Нього. Чи не це оспівує Давид, коли пише: «Буду 
вихваляти Тебе, Господи, Боже мій, всім серцем моїм і сла-
витиму ймення Твоє вічно» (УПГ, Псал. 86:12)?

2.3. Третє значення 
«Тоді знову Я дам народам уста чисті, щоб усі при-

кликали ймення Господнє і служили Йому однодушно» 
(УПГ, Соф. 3:9). Кликати ім’я Господнє – це самовіддано 
служити Йому. 

3. І˭’̆, ˮ˘˱ˤ˳˘ˮ˟ ˚ ˲˯ˣ˶˭˧
Важливо носити Боже ім’я не просто на вустах, а в сер-

ці. У книзі для останнього часу – Об’явленні – є два вкрай 
важливі свідчення. Про християн, які живими під час Дру-
гого приходу зустрінуть Христа, читаємо: «І я глянув, – і ось 
Агнець стоїть на Сіонській горі, а з Ним сто сорок чотири 
тисячі, що мають Ім’я Його й Ім’я Отця Його, написане на 
своїх чолах» (УПО, Об’явл. 14:1) Може, це якась особлива 
група, у серці котрих закарбований характер Бога? Ні, бо 
в останньому розділі такі ж слова стосуються всіх спасен-
них: «І побачать лице Його, а Ймення Його – на їхніх чолах» 
(УПО, Об’явл. 22:4). 

Мрія Бога – написати Своє ім’я, тобто Свій характер на 
кожному розумі та в кожному серці. Але Він не може це 
зробити Сам. Навіть всесильний Господь не може спасти 
нас – без нас. Тому є два шляхи: або ми дозволимо Йому 
згладити гріхи з нашого серця, або Йому з болем та сльо-
зами доведеться згладити наші імена з Книги життя. Нехай 
кожного з нас стосуватимуться слова: «Переможець зодяг-
неться в білу одежу, а ймення його Я не змию із книги жит-
тя, і ймення його визнаю перед Отцем Своїм і перед Його 
Анголами» (УПО, Об’явл. 3:5).

Розділ 12.Розділ 12. СПАСИТЕЛЬНЕ ІМ’ЯЧастина V.Частина V.  «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



154 155

1. У˭˯˚ˤ ˱˧ˣˮ˘ˮˮ̆ Б˯ˢ˯˨ ˧˳˵ˤˮˤ
Одному відомому професорові теології поставили за-

питання: 
– Чи не турбують вас незрозумілі тексти в Біблії?
– Ні, – спокійно відповів той. – Мене більше непокоять 

зрозумілі тексти.
Ворог людських душ зацікавлений у тому, аби ми за-

глиблювалися в якісь високі та складні теорії, випускаючи з 
уваги прості практичні християнські істини, від дотриман-
ня яких залежить наше спасіння. 

Якщо ми справді бажаємо пізнати істину, вона доступ-
на кожному, хто покориться двом умовам, які ставить Гос-
подь перед шукачами. 

РР
ОО
ЗЗ
ДД
ІІ
ЛЛ

УЗАГАЛЬНЕННЯ 
ТА ВИСНОВКИ 1313

1.1. Перша умова – благоговіння перед Господом 
«Хто він, той чоловік, що Господа боїться? Він вкаже 

йому дорогу, яку той має вибрати» (УПХ, Псал. 25:12). 
Якщо людина благоговіє (євр. «яре́») перед Господом іс-
тини, бажаючи в смиренні, не надимаючись розумом, 
збагнути відкриту біблійну правду, то Бог сприятиме цим 
щирим пошукам.

1.2. Друга умова – бажання чинити волю Божу
«Хто хоче вчиняти волю Його, той пізнає про це вчен-

ня, чи від Бога воно, чи Я Сам від Себе повідую» (УПГ, Іва-
на 7:17). Якщо людина бажає досліджувати та пізнавати 
великі біблійні істини з причини простої цікавості чи про-
сто заради розширення свого світогляду, то істина їй не 
відкриється. Тільки той, хто хоче, як стверджує Христос, 
«пойе́о» – чинити, творити Божу волю, тобто виконува-
ти її, втілюючи в життя святі принципи, зможе піднятися 
до нових вершин богопізнання.

2. Н˟˙˟ˣ˱˟˪˘ ̄˲˟˳˟˥
Якщо цього не станеться, то єресь, отруюючи та псуючи 

розум (див. 1 Тим. 6:5; 2 Тим. 3:8), позбавить людину істи-
ни («апостере́о» – відняти, позбавити – див. 1 Тим. 6:5). 
Єресь призведе її до духовної гордині («тільки я маю ра-
цію!»), яка змусить людину діяти свавільно (див. 1 Тим. 6:4; 
2 Кор. 10:5; 2 Фес. 3:6). Такі дії спричиняють розділення та 
конфлікти в Божій Церкві (див. Римл. 16:17; 1 Кор. 1:10). 

Хоч такі люди претендують на особливе світло та від-
криття, на вищий рівень духовності, але наявність єресі в 
їхньому вченні – це ознака того, що людина не духовна, а 
тілесна (див. Гал. 5:19, 20). На жаль, їхніми жертвами стають 
не тільки лукаві та підступні люди (див. 1 Кор. 5:13), але й 
люди, слабкі у вірі та занадто довірливі (див. Римл. 16:18).

Розділ 13.Розділ 13. УЗАГАЛЬНЕННЯ ТА ВИСНОВКИ



156 157

Утім, слід визнати, що різні єресі, крім непоправної шкоди 
для неутверджених душ, приносять і деяку користь для Церк-
ви. Це стверджує апостол Павло у 1 Кор. 11:19: «Бо мусять 
бути у вас єресі, щоб виявилися випробувані між вами» (УПХ). 
Варто звернути увагу на два слова. Перше слово «ха́йресіс» 
означає єресь, лжевчення, розділення в думках (поглядах). 
Друге слово «до́кімос» значить: 1) випробувані, перевірені, 
достойні; 2) справжні (непідробні); 3) кращі. Тобто апостол 
заявляє, що єресь – це тест для кожного християнина на міц-
ність його віри. Бог допускає дещо, аби виявити випробуваних 
і достойних християн. Саме труднощі показують, хто є правди-
вим християнином, а хто відстоює свої амбіційні погляди.

Не дозволимо сатані зрушити стовпи істини та розірва-
ти єдність Церкви! Не дозволимо йому зародити сумнів 
у нашому серці не тільки з питань Божественності Христа 
та Святого Духа, але і з приводу питань, пов’язаних з Його 
Нареченою – Церквою. 

3. Еˬˬ˟ˮ У˘˥˵ ˿˯˞˯ ̄˞ˮ˯˳˵˧ Б˯ˢ˯˨ Ц˟˲˪˚ˤ
У Бога є Своя Церква на землі і Свій вісник останнього 

часу. Тому на завершення хотілося б поставити п’ять вкрай 
важливих запитань.

1) Що ж робити, якщо в Церкві є недоліки та виявля-
ються якісь гріхи? «Я говорю вам, мої брати, що в Господа 
є організація, через яку Він буде діяти. Серед її членів мо-
жуть бути люди, які нагадують і Юду, і необачного Петра, 
котрий у випробуванні зрікся свого Господа… Але великий 
Учитель намагається дати повчальні уроки, щоб виправи-
ти ці наявні пороки. Він і сьогодні діє таким же способом 
у Своїй Церкві» (Вибрані вісті, т. 3, с. 17).

2) Чи повинні ми, зауважуючи якісь недоладності в 
Церкві, створити якусь нову, «чистішу» організацію? 
«Треба зміцнити кожний стовп, Ним затверджений. Ми 

не можемо зійти з фундаменту, який заклав Сам Бог. Нам 
не можна зараз створювати нову організацію, тому що 
це буде означати відступлення від істини» (Рукопис 129, 
1905 р., Вибрані вісті, т. 2, с. 390).

3) Чи маємо ми довіряти вісникам, котрі стверджу-
ють, що Божа Церква – «Вавилон», і закликають вийти 
з неї? «Звістка про те, що адвентисти сьомого дня — Ва-
вилон, і заклик до людей вийти із цієї Церкви не походять 
ні від небесного вісника, ні від людини, натхненої Духом 
Божим» (Вибрані вісті, т. 2, с. 66).

4) Який народ є Божим скарбом? Чи має Церква бути 
цілісною та єдиною до кінця? «Мені наказано сказати 
а двентистам сьомого дня по всьому світу: Бог покликав 
нас як народ, щоб ми являли собою Його безцінне надбан-
ня. Він передбачив, щоб Його Церква на землі перебувала 
в досконалій єдності Духа та твердо стояла в раді Господа 
військ до кінця віків» (Лист 54, 21 січня 1908 р., див. Вибра-
ні вісті, т. 2, с. 397).

5) Яка Церква є носієм світла істини в цьому світі та 
кому Бог довірив останню вістку перестороги? «Христи-
яни-адвентисти сьомого дня в особливому розумінні цьо-
го слова покликані бути сторожами й носіями світла у світі. 
Їм довірене останнє застереження для світу, який набли-
жається до загибелі. Над ними засяяло дивовижне світло зі 
Слова Божого» (Свідчення для Церкви, т. 9, с. 19).

4. Уˮ˧˚˟˲˳˘ˬ̂ˮ˟ ˳ˬ˶ˢ˧ˮˮ̆ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Бог не залишив нас сліпо блукати в темних лабіринтах 

цього світу. Основною місією Третьої Особи Божества – Свя-
того Духа є провадження Божих дітей до повної істини 
(див. Івана 16:13).

Чимало християн наголошують на важливості при-
йняття Христа як Спасителя. Але є те, без чого ніхто не 

Розділ 13.Розділ 13. УЗАГАЛЬНЕННЯ ТА ВИСНОВКИЧастина V.Частина V.  «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



158 159

зможе бути Божим дитям: «Бо всі, хто водиться Духом 
Божим, вони сини Божі» (УПО, Римл. 8:14). Вжите тут 
давньо грецьке слово «а́ґо» має ряд цікавих значень. Воно 
означає нести, вести, управляти, керувати. Тобто місія 
Святого Духа спрямована на служіння усім людям. Якщо 
ти настільки знесилився під тягарем гріха, що не спромож-
ний зробити жодного кроку, Він буде тебе нести на Своїх 
всемогутніх плечах. Якщо ти відчуваєш себе малою дити-
ною, часто не знаючи, куди йти і що робити, то Божий Дух 
буде вести тебе за руку до бажаної мети. Якщо ж ти зрілий 
християнин, то тобі також потрібне служіння Святого Духа: 
Він буде твоїм дороговказом, управителем та провідни-
ком. Не існує такого достатнього «духовного стажу», коли 
ми не мали б потреби в Його служінні та керівництві. Тому 
справжній християнин не тільки вірить у Божественність 
Христа, але й кориться Йому як Господареві життя. Він не 
лише переконаний у особистісній природі Святого Духа, 
але й дозволяє Йому вести та управляти своїм розумом 
та волею. Християнин – це не тільки той, хто знає Боже-
ственні імена, але й використовує їх у власному житті, до-
зволяючи Богові Всесвіту стати Богом власного серця. 

1. Clarke, A. (1999). Clarke’s Commentary. Clarke’s Commentaries. 
Albany, OR: Ages Software.

2. DeVries, S. J. (2003). Vol. 12: Word Biblical Commentary: 1 Kings. 
Word Biblical Commentary. Dallas: Word, Incorporated.

3. Dilday, R., & Ogilvie, L. J. (1987). Vol. 9: The Preacher’s Commentary 
Series, The Preacher’s Commentary series. Nashville, Tennessee: Thomas 
Nelson Inc.

4. Metzger B. A textual Commentary on the Greek New Testament. 
London: United Bible Societes, 1971, 810 p.

5. Montgomery, J. A. (1951). A critical and exegetical commentary. 
New York: Scribner.

6. The Pulpit Commentary: 1 Kings. 2004 (H. D. M. Spence-Jones, 
Ed.). Bellingham, WA: Logos Research Systems, Inc.

7. Аквинский Ф. Трактат о Пресвятой Троице (электр. версия).
8. Андреасен М. Л. Дух пророчества. – Лома Линда, Калифорния, 

30 ноября, 1948, цитата из Russell Holt, «Доктрина о Троице Церкви 
адвентистов седьмого дня: отвержение и принятие» (Term Paper, 
Seventh-Day Adventist Theological Seminary, 1 969), 20.

9. Вначале было Слово : пер. с англ. – Заокский: «Источник жиз-
ни», 2002. – 544 с.

10. Зайцев Е.В. Диалог с православным верующим. – Заокский: 
Источник жизни, 2011. – 256 с.

11. Зизиулас И. Учение о Боге-Троице сегодня. Богословие. – 
С. 36-47.

12. Ллойд-Джонс М. Бог Отец, Бог Сын: т.1 / пер. с англ. «Добра 
новина». – Х.: Д. Ф. Ткаченко «Библьос», 2001. – 336 с.

13. Ллойд-Джонс М. Бог Отец, Бог Сын: т.2 / пер. с англ. «Добра 
новина». – Х.: Д. Ф. Ткаченко «Библьос», 2001. – 256 с.

14. Лосский В. Догматическое богословие. – М.: Центр «СЭИ», 
1991.

15. МакГрат А. Понимание Троицы : пер. с англ. Полторацкой Н.Ф. 
Одесская богословская семинария, «Богомыслие», 1995. – 160 с.

16. Мецгер Б. Текстология Нового Завета. – М., 1996. – 352 с.
17. Настольная книга по теологии // Библейский комментарий 

АСД. Том 12.: пер. с англ. – Заокский: «Источник жизни», 2010. – 730 с.

Частина V.Частина V.  «ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)«ЯК ІМ’Я ТВОЄ, БОЖЕ, ТАК СЛАВА ТВОЯ» (Пс. 47:11)



160

18. Норманн Л. Гайслер. Энциклопедия христианской апологе-
тики. – СПб: «Библия для всех», 2004. – 1184 с.

19. Ринекер Ф., Майер Г. Библейская энциклопедия Брокгауза / 
под. ред. Цорна В.А. «Християнська зоря», 1999. – 1088 с.

20. Роудс Р. Рассуждая со Свидетелями Иеговы при помощи Пи-
сания: пер. с англ. – СПб ОО «Центр апологетических исследований», 
2004. – 408 с.

21. Святитель Феофан (Быстров). Тетраграмма, или Ветхозавет-
ное Божественное имя. – СПб, 1905.

22. Серков А. «Тринитаризм или унитаризм?» : электр. версия: 
http://my.mail.ru/community/adventist/tag/

23. Теологический энциклопедический словарь / под ред. 
У. Элвелла – М.: Ассоциация «Духовное возрождение» ЕХБ, 
2003. – 1488 с.

24. Уайт Э. Деяния апостолов. – Заокский: «Источник жизни», 
2002. – 593 с.

25. Уайт Э. Евангелизм. – С. 615-617.
26. Уайт Э. Христос — надежда мира. – Заокский: «Источник 

жизни», 1993. – С. 19.
27. Уидден В., Мун Д., Рив Д. Троица: тайна и откровение: пер. 

с англ. – Заокский: «Источник жизни», 2008. – 220 с.
28. Фрум Л. Движение, предначертанное Богом (электр. версия).
29. Харвей К. Да вам следует верить в Троицу! (электр. версия).
30. Эриксон М. Христианское богословие: пер. с англ., СПб: 

«Библия для всех», 2004. – 1088 с.

Ігор КорещукІгор Корещук

СВЯТА БОЖА ТРІЙЦЯ:СВЯТА БОЖА ТРІЙЦЯ:
ХРИСТИЯНСЬКИЙ МІФ ЧИ БІБЛІЙНА ІСТИНА?ХРИСТИЯНСЬКИЙ МІФ ЧИ БІБЛІЙНА ІСТИНА?

Директор видавництва Василь Джулай
Головний редактор Лариса Качмар
Богословська експертиза і редагування 
 Ірини Карпи, Ольги Стасюк
Коректори Ганна Борисовська, 
 Інна Джердж, Юлія Вальчук
Комп’ютерна верстка Віри Кузьменко
Дизайнер обкладинки Тетяна Романко
Відповідальна за друк Тамара Грицюк

Папір газетний. Офсетний друк. Підписано до друку 13.05.2013 р. Гарнітура Ньютон. 
Наклад 5000 примірників. 

Видавництво «Джерело життя» 04107, м. Київ, вул. Лук’янівська, 9/10-А,  
тел. (044) 425-6906, факс 467-5064, Е-mail: dzherelo@ukr.net



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


