
Игорь КорещукИгорь Корещук

СВЯТАЯ БОЖЬЯ СВЯТАЯ БОЖЬЯ 
ТРОИЦА:ТРОИЦА:

ХРИСТИАНСКИЙ МИФХРИСТИАНСКИЙ МИФ
ИЛИ БИБЛЕЙСКАЯ ИСТИНА?ИЛИ БИБЛЕЙСКАЯ ИСТИНА?

Киев                   2014



ÁÁÊ 86.376
 Ê 39

Êîðåùóê È.

Ê 39 Ñâÿòàÿ Áîæüÿ Òðîèöà: õðèñòèàíñêèé ìèô èëè  
 áèáëåéñêàÿ èñòè íà? — Ê.: «Äæåðåëî æèòòÿ», 
 2014. — 160 ñ.

© 2014 èçäàòåëüñòâî «Äæåðåëî æèòòÿ»

ÁÁÊ 86.376

Эта книга 
посвящается памяти моего 
духовного наставника – 

Владимира Витальевича 
ПРОЛИНСКОГО, 

который постоянно побуждал 
служителей  к углубленному 

и вдумчивому 
исследованию Библии.



5

ПРОЛОГ .......................................................................................... 6

Часть I. ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ .. 7
Глава 1. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ: ОБЩИЙ ОБЗОР ............................. 8
Глава 2. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ: ОШИБОЧНЫЕ УЧЕНИЯ ............. 16
Глава 3. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ: ЕРЕТИЧЕСКИЕ УЧЕНИЯ ............. 21
Глава 4. РАЗВИТИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ В АДВЕНТИЗМЕ ....... 25

Часть II. БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ ..... 32
Глава 5. БИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯ ИСТИНЫ О ТРОИЦЕ ............... 33

Часть III. ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ ........................ 49
Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТА ............................. 50
Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ 
 БОЖЕСТВЕННОСТЬ ХРИСТА ........................................... 72

Часть IV. БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА ............ 94
Глава 8. ЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХА ...................... 95
Глава 9. ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ
 ЛИЧНОСТНУЮ ПРИРОДУ СВЯТОГО ДУХА .................... 107
Глава 10. БОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ 
 СВЯТОГО ДУХА ................................................................ 118

Часть V. « КАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯ»  (Пс. 47:11) .. 131 
Глава 11. СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА? ..................................... 132
Глава 12. СПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯ ................................................. 145
Глава 13. ОБОБЩЕНИЕ И ВЫВОДЫ ........................................... 154

БИБЛИОГРАФИЯ ........................................................................ 159

СОДЕРЖАНИЕ

БЛАГОДАРНОСТЬБЛАГОДАРНОСТЬ

Виктору Вятохе Виктору Вятохе ии  
Виталию Обревко Виталию Обревко 
за помощь в вопросах, за помощь в вопросах, 
связанных с нюансами связанных с нюансами 

древнееврейского языка, древнееврейского языка, 
богословским и литературным богословским и литературным 

экспертам, которые значительно экспертам, которые значительно 
усовершенствовали мой текст, усовершенствовали мой текст, 

а также издательству а также издательству   
«Джерело життя»«Джерело життя»

за предоставление возможности за предоставление возможности 
этой книге выйти в свет.этой книге выйти в свет.



6

Уже прошло больше десяти лет со дня страшного тер-
рористического нападения в США, когда утром 11 сен-

тября 2001 года террористы направили четыре самолета 
на «башни-близнецы» Всемирного торгового центра (ВТЦ) 
и другие объекты в Нью-Йорке и Вашингтоне. Финансовые 
убытки составили более 80 миллиардов долларов. Но самые 
страшные и значительные потери состояли не в этом. Под об-
ломками небоскребов было похоронено почти 3000 челове-
ческих жизней. С течением времени после этой ужасной тра-
гедии исследователи находят все новые факты, которые име-
ли место в тот страшный день. Многие удивлялись, почему 
500-метровые башни упали от удара самолетов не в сторо-
ну, подобно дереву, а сложились, как карточный домик, – 
внутрь здания. Оказывается, что террористы направляли 
самолеты на ВТЦ не вслепую, это был заблаговременно и 
тщательно спланированный инженерами удар, целью кото-
рого было поразить те части здания, которые под тяжестью 
верхних этажей повлекли бы полное его разрушение.

Когда сегодня «всемирный террорист» – сатана – стара-
ется расшатать «здание» Божьей Церкви, он, как правило, 
отдает предпочтение не локальным поверхностным ударам. 
Дьявол пытается направить свою атаку на такие фундамен-
тальные принципы христианской веры, вследствие разруше-
ния которых рухнуло бы все «строение» Христовой Церкви.

Фундаментальной истиной Священного Писания явля-
ется учение о Боге. Если врагу человечества удастся исказить 
истину о том, каков наш Господь, то в результате будут иска-
жены и все другие правильные доктрины и разрушена сама 
вера. Поэтому необходимо, исследуя Божье Слово, заду-
маться над очень важными вопросами: Кто такой Бог? Каков 
Он? Подлинно ли Господь есть любовь? Бог – это одинокое 
небесное Существо или Троица? Действительно ли это так 
важно для практической христианской жизни? Именно это-
му важному вопросу посвящено наше исследование.

Часть IЧасть I

ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОРИЧЕСКИЙ 
ОБЗОР РАЗВИТИЯ ОБЗОР РАЗВИТИЯ 

ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ

ПРОЛОГ



8 9

Время, в которое мы живем, особенное во всех отноше-
ниях: в духовном, нравственном и научно-техническом. 

Всего за каких-то полтора века человечество в техничес-
ком плане изменилось больше, чем за предыдущие поч-
ти 6000 лет. Все, что для нас сегодня является обычным и 
знакомым, было открыто не так давно. 

Открыв силу пара и электричества, человек начал пре-
одолевать в день такие расстояния, на которые у преды-
дущих поколений уходили годы и десятилетия. С 1800 по 
1950 год были изобретены: пароход, печатный пресс, желез-
ная дорога, телеграф, вулканизация, фотография, анестезия, 
телефон, граммофон, электрическая лампочка, двигатель 
внутреннего сгорания, автомобиль, киносъемка, беспровод-
ный телеграф и телефон, радио, телевидение. Со временем 
реальным стал запуск искусственных спутников на орбиту, и, 
в конце концов, кажется, апогей – выход человека в космос! 

12 апреля 1961 года с космодрома «Байконур» впервые 
в мире стартовал космический корабль «Восток» с пилотом-
космонавтом Юрием Гагариным на борту. Когда человек 
преодолел силу тяготения и вышел в космическое простран-
ство, то реакция на этот факт была неоднозначной: напри-
мер, Юрий Гагарин (кое-кто приписывает это выражение 
космонавту Андриану Николаеву), возвратившись из полета, 
произнес: «Мы были в небе и не видели Бога!» Но вот спустя 
восемь лет, 16 июля 1969 года, Нил Армстронг, впервые в 
истории человечества ступив на Луну, прочитал первый стих 
Библии: «В начале сотворил Бог небо и землю» (Быт. 1:1). 
Почему один в небе увидел Господа, а другой – нет? 

Этому есть, по крайней мере, две причины: во-первых, 
коммунист Гагарин там и не искал Господа; невозможно 
найти то, на что сознательно закрываешь глаза; во-вторых, 
для того чтобы увидеть Бога, недостаточно физического 
зрения, ибо Невидимого могут созерцать лишь глаза веры.

Человек, не достигнув даже ближайшей звезды нашей 
Галактики – Проксимы Центавры (для этого понадобилось бы 
свыше 14 миллионов жизней продолжительностью 70 лет), 
утверждает: «Я там Бога не видел!».

У многих людей возникают проблемы вследствие того, 
что, обременяя ум знаниями, они оставляют непросвещен-
ными сердце и душу. Поэтому их развитый, но неосвящен-
ный ум изобретателен на зло. Однако истинно просвещен-
ные и образованные люди понимают свою ограниченность 
и неосведомленность во многих вопросах. Немало ученых 
осознают: если многое из того, что создано Богом, столь за-
гадочно и таинственно, то сколь более необъятным являет-
ся Тот, Кто все это создал!

1. Зˮ˘˽˟ˮˤ˟ ˙˯˛˯˱˯ˣˮ˘ˮˤ̆ ˞ˬ̆ ˳˱˘˳˟ˮˤ̆
Что по поводу чрезвычайной важности богопознания 

сообщает Библия? Объем данной книги не позволяет все-
сторонне исследовать этот вопрос, но даже если обратить-

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

ДОКТРИНА 
О ТРОИЦЕ:  

ОБЩИЙ ОБЗОР 11

Глава 1.Глава 1. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ:  ОБЩИЙ ОБЗОР



10 11

ся всего к одной небольшой книге Осии, представителя так 
называемых малых пророков Ветхого Завета, мы сделаем 
интересные открытия. 

Во-первых, мы обнаружим, что подлинное понимание 
Божественной истины и Его милосердия невозможно, если 
отсутствует процесс познания Бога, ибо эти факторы тесно 
и неразрывно связаны между собой. «Слушайте слово Гос-
подне, сыны Израилевы; ибо суд у Господа с жителями сей 
земли, потому что нет ни истины (тут и далее в книге: 
курсив и подчеркивания автора), ни милосердия, ни Бого-
познания на земле» (Ос. 4:1).

Во-вторых, мы осознаем, что познавать характер и при-
роду Бога и постоянно духовно возрастать мы сможем тогда, 
когда станем частью Божьей Церкви через крещение: «И об-
ручу тебя Мне в верности, и ты познаешь Господа» (Ос. 2:20). 

В-третьих, мы увидим, что главное препятствие для 
богопознания состоит в следующем: «Дела их не допуска-
ют их обратиться к Богу своему, ибо дух блуда внутри их, и 
Господа они не познали» (Ос. 5:4).

И, наконец, если мы стремимся быть среди тех, кто по-
лучит силу Позднего дождя Святого Духа в последнее вре-
мя и желает встречать Христа, то нам нужно прилагать мак-
симальные усилия для ежедневного познания Спасителя. 
«Итак, познаем, будем стремиться познать Господа; как 
утренняя заря – явление Его, и Он придет к нам, как дождь, 
как поздний дождь оросит землю» (Ос. 6:3). Эллен Уайт ут-
верждает: «Тот, чье сердце откликнулось на Божествен-
ное прикосновение, будет стремиться углубить свое по-
знание Бога» (Э. Уайт. Желание веков, с. 468).

От правильного понимания Бога зависит не только то, где 
мы проведем вечность, но и качество земной жизни. Ведь 
наше представление о Боге будет непосредственно влиять на 
наше отношение к мужу/жене, к детям, к нашим сотрудникам, 
соседям, и соответствующим образом мы будем относиться к 
Божьей Церкви и к ежедневной работе. Почти все теологиче-

ские вопросы тесно связаны с нашим пониманием природы 
и характера Бога. Например, если полагать, что для Него важ-
ны только пожертвования, а не наше сердце, то в таком веро-
учении будут процветать религиозные коммерсанты. Вы, оче-
видно, знаете, что причиной зарождения атеизма послужило 
ложное христианство, исповедующее искаженный Божий об-
раз, и потому многие заявили: «Если Бог на самом деле таков, 
то мы не желаем иметь с Ним ничего общего!»

Теология (в переводе с древнегреческого языка: Тео́с – 
Бог, логос – слово) – это наука, которая побуждает читате-
лей Библии сосредоточивать свое внимание не столько на 
истории, биографиях ее персонажей или датах, сколько на 
центральной Личности Библии – Боге и Его характере. Лишь 
тогда, когда мы будем стремиться постичь сущность и ха-
рактер Бога, наше понимание Священного Писания будет 
сбалансированным и правильным.

2. К˲˘˥ˮ˯˳˵ˤ ˯˵ˮ˯˳ˤ˵˟ˬ̂ˮ˯ ˱˯ˣˮ˘ˮˤ̆ Т˚˯˲˻˘
В процессе познания Бога, Его сущности и природы Его 

характера человек встречается с важными вопросами: Кто 
Он? Каков Он? И тут свою «помощь» готов предложить сатана, 
который с самого начала пытался вмешаться в процесс бого-
познания и навязать людям несколько ошибочных позиций.

2.1. Позиция равнодушия
Люди спрашивают: «Для чего мне познавать Бога? К 

чему мне это знание? Какая разница, Кто такой Бог и Каков 
Он? Главное – знать и исполнять какие-то постулаты и док-
трины. Разве этого недостаточно?» 

В чем опасность позиции равнодушия относительно по-
знания Бога? 

Обратите внимание на фарисеев во дни Христа. Они 
чрезвычайно строго и тщательно придерживались Торы и 
религиозных традиций. Почему же тогда Христос утвержда-
ет: «Ибо, говорю вам, если праведность ваша не превзой-
дет праведности книжников и фарисеев, то вы не войдете 

Глава 1.Глава 1. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ:  ОБЩИЙ ОБЗОРЧасть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



12 13

в Царство Небесное» (Мф. 5:20)? Оказывается, что главной 
ошибкой фарисеев было то, что они перепутали инструмент 
для достижения цели с самой конечной целью. К примеру, 
разве соблюдение субботнего дня является самоцелью? Раз-
ве цель покоя в субботу не является более глубокой, чем 
просто воздержание от работы в течение 24 часов? Читаем 
в Священном Писании: «И святите субботы Мои, чтобы они 
были знамением между Мною и вами, дабы вы знали, что 
Я – Господь Бог ваш» (Иез. 20:20). Оказывается, если человек 
использует время субботнего покоя не для богопознания, а с 
любой другой целью, то Богом данная суббота вместо бла-
гословений приведет к духовной деградации. Итак, святить 
субботу, воздерживаться от нечистого, возвращать Богу при-
надлежащее Ему – это не самоцель, а только инструменты 
для главной цели – познания Его характера и сущности.

2.2. Вмешательство в необъятное
Другая крайность в процессе познания сущности Бога – 

это желание ограниченного человеческого разума сугубо ра-
циональным путем объяснить Его таинственную природу. 

Как Священное Писание относится к попытке человека 
полностью познать Бога? В книге Иова звучит риториче-
ский вопрос: «Можешь ли ты исследованием найти Бога? 
Можешь ли совершенно постигнуть Вседержителя? Он 
превыше небес, – что можешь сделать? глубже преиспод-
ней, – что можешь узнать?» (Иов 11:7, 8).

А Давид, «муж по сердцу Божьему», добавляет: «Велик 
Гос подь и достохвален, и величие Его неисследимо» (Пс. 144:3). 

Возможно, богопознание было ограниченным лишь в 
эпоху Ветхого Завета, а полнота духовного света Нового Заве-
та позволит постигнуть тайны Божьей природы? Немногие из 
людей знали Господа лучше и глубже, чем тот, кому Сам Хрис-
тос встретился по дороге в Дамаск (см. Деян. 9:1–5), кто осно-
вал силой Святого Духа много христианских Церквей в Азии и 
в Европе, ученый, богослов, автор более чем половины бого-
духновенных канонических книг Нового Завета – апостол Па-

вел. Кому, как не ему, определенно и верно знать Господа? Но 
он повторяет аналогичную ветхозаветной мысль: «О, бездна 
богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижи-
мы судьбы Его и неисследимы пути Его!» (Рим. 11:33).

Попытки ограниченного в своих возможностях смерт-
ного человека получить исчерпывающие знания о безгра-
ничном и вечном Боге можно сравнить с попытками мало-
го ребенка вычерпать воду из океана наперстком. Кто-то 
верно заметил: «Если ты полностью опишешь Бога, то сам 
станешь Богом!» С таким утверждением можно согласить-
ся, поскольку только более высокоинтеллектуальная Лич-
ность может целиком объяснить то, что ниже и проще.

Кроме того, есть еще один важный аспект данной проб-
лемы. Неосведомленному человеку может казаться, что часть 
айсберга, который он видит над поверхностью воды, это и 
есть весь айсберг. На самом же деле 9/10 его объема находя т  -
ся под водой и для невооруженного глаза эта часть остается 
невидимой. Подобное наблюдаем и в «айсберге» истины. 
Парадокс жизни заключается в следующем: чем меньше мы 
знаем, тем более уверены, что обладаем полнотой знания. Но 
в действительности нам открыта только малая часть истины, 
и серьезные богословы, глубоко исследующие библейский 
текст, наверное, как никто, понимают человеческую ограни-
ченность в вопросе богопознания. Например, древние отцы 
и богословы Церкви, понимая глубину вопросов, связанных с 
сущностью Бога, характеризовали природу Господа тремя сло-
вами: «афра́стос», «аперино́тос» и «апорре́тос», то есть приро-
да «неописуемая», «непостижимая», «непроизносимая». 

Можно назвать по меньшей мере две причины челове-
ческих попыток объять необъятное: 

1) неосведомленность человека относительно безгра-
ничности Бога; 

2) гордыня, привыкшая полагаться исключительно на 
собственный ум и суждение как на последнюю непогреши-
мую инстанцию.

Глава 1.Глава 1. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ:  ОБЩИЙ ОБЗОРЧасть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



14 15

2.3. Отрицание необъятного
Некоторые люди, говоря о природе Бога, утверждают: 

«Я не верю в то, чего не понимаю». Однако, если быть по-
следовательными, такое утверждение не отражает нашего 
отношения к окружающей реальности. Кто из нас не поль-
зуется электроэнергией? А может ли каждый расписать все 
формулы и схемы электроснабжения? Мы используем ком-
пьютеры и мобильные телефоны, не зная в совершенстве 
их устройства. «Впрочем, – возразит кто-то, – это знает ма-
стер». Но есть явления, природа которых и до сих пор неиз-
вестна никому из людей. Например, природа света. Благо-
даря свету мы живем, ходим, пишем, читаем и т. д. Наукой 
была установлена двойная природа света: с одной стороны, 
свет – это совокупность электромагнитных волн (волновая 
теория), а с другой – это поток квантов (частиц) света (кор-
пускулярная теория). Между волновой и корпускулярной 
теорией существует определенное противоречие, которое 
исследуют ученые. Однако люди, совершенно незнакомые 
с этими проблемами, пользуются светом и его преимуще-
ствами. Таким образом, проблема состоит не в самой при-
роде света, а в нашем понимании его природы. Не проис-
ходит ли подобное и с нашим познанием природы Бога? 
Проблема не в Нем, а в нашем ограниченном понимании.

С другой стороны – это вопрос доверия. Многие из нас, 
наверное, путешествовали самолетом. А знаете ли вы, с по-
мощью каких приборов осуществляется управление им? Если 
вы не знаете этого, почему же садитесь в самолет? Потому 
что поверили, что приборы исправные и что пилоты настоль-
ко опытные, что смогут посадить самолет на взлетную полосу. 

Есть тысячи вещей, с природой которых мы не знакомы 
и никогда не поймем, но воспринимаем ее верой. Если бы 
мы сказали, что не верим во все, чего не можем понять, то 
перестали бы есть, пить, дышать, ездить и летать. Почему 
мы все это делаем? Потому что приняли как аксиому следу-
ющее правило: мы пытаемся понять постижимое и осозна-

ем реальность непостижимого, пользуясь и тем, и другим.
Если существует столько тайн в Божьем творении, то 

неужели природа и сущность Самого Творца может быть 
простой и до конца понятной? 

В познании Бога опасно полагаться исключительно на 
разум, как будто он и является Богом, потому что в этом 
случае мы становимся идеологически близки к атеизму, 
провозглашающему, что разум – это и есть Бог. 

«Но, – удивится кто-то, – неужели мы должны отказаться 
от использования ума?» Конечно же, нет. Священное Писа-
ние предлагает сбалансированный подход к этой теме: «На-
дейся на Господа всем сердцем твоим, и не полагайся на раз-
ум (евр. «бина́» – понимание – прим. автора) твой. Во всех 
путях твоих познавай Его, и Он направит стези твои» (Притч. 
3:5, 6). Здесь представлена уравновешенная позиция: позна-
вая Бога в ежедневной жизни, не переоценивать возможно-
сти человеческого ума. Именно тогда и произойдет «яша́р»: 
Бог выровняет и исправит наши жизненные пути. 

Выводы:
1) Несмотря на невероятный научно-технический про-

гресс, в мире есть множество неразгаданных тайн.
2) Если существуют тайны в мире природы, то насколь-

ко более непостижимым и таинственным является ее Ав-
тор и Творец!

3) Истинный христианин будет избегать ловушек са-
таны, склоняющего его к крайностям: или игнорировать 
вопросы, связанные с Божьей природой, или же пытать-
ся ограниченным человеческим умом проникнуть в тайны 
Его естества, или вообще отрицать все, что превосходит 
человеческое понимание.

4) Поэтому мы используем то, что нам открыто посред-
ством Божьего Слова, а непонятное и непостижимое при-
нимаем верой: «Сокрытое принадлежит Господу, Богу на-
шему, а открытое — нам и сынам нашим до века, чтобы 
мы исполняли все слова закона сего» (Втор. 29:29).

Глава 1.Глава 1. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ:  ОБЩИЙ ОБЗОРЧасть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



16 17

1. О˱˲˟˞˟ˬ˟ˮˤ˟ ˵˟˲˭ˤˮ˘ «Т˲˯ˤ˻˘»
Итак, не забывая о балансе между верой и знаниями, по-

говорим о природе Бога. Практически все христиане слышали о 
догмате Троицы, верят в Нее, но далеко не все могут объяснить 
этот богословский термин. Основная идея определения Боже-
ственной Троицы такова: это три Личности одного Божества, 
взаимодействующие между Собой, равные по природе, силе и 
свойствам (см. еще «В начале было Слово»: Пер. с англ. – Заок-
ский: «Источник жизни», 2002, с. 39). Единство трех Божествен-
ных Личностей можно назвать множественным единством. 

1.1. Термин «Троица» в исторических документах
Исторические документы свидетельствуют, что слово 

«Троица» впервые использовано в 189 г. н. э. Феофилом Анти-
охийским, епископом Антиохии, в Послании к Автолику 2:15: 
«Так же те три дня, которые предшествуют созданию светил, 
являются образами Троицы». Но классически термин «Трои-
ца» начал употреблять позднее западный теолог и апологет 
Тертуллиан (155–220), введя латинский термин – «три́ас», что 
означает «Троица, троичность»; и термин «три́нитас» (лат. 
«tria» – три, «unitas» – единство) – триединство. 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

ДОКТРИНА  
О ТРОИЦЕ:  

ОШИБОЧНЫЕ 
УЧЕНИЯ

22

1.2. Библия и термин «Троица»
Немало противников учения о Троице утверждают, что 

в Библии такого термина нет. Это правда. Но и самого сло-
ва «Библия» в значении сборника из 66 канонических книг 
также нет. Почему же тогда его употребляют? Почему мы 
говорим о Плане спасения, теократии, миллениуме и о 
Люцифере, если эти термины и названия не используют-
ся в оригинале Священного Писания? Мы их употребляем, 
поскольку сама идея этих понятий присутствует в Писании. 

В любой специальности и сфере знаний существуют 
термины, благодаря которым одним словом или словосо-
четанием выражается идея, которую в противном случае 
нужно было бы объяснять многими словами. Поэтому и в 
богословии есть своя терминология. Термин «Троица» вы-
ражает библейскую истину о триединстве, то есть о Еди-
ном Божестве, Которое состоит из трех Божествен-
ных Личностей – Отца, Сына и Святого Духа. 

2. О˾ˤ˙˯˽ˮ́˟ ˚ˣ˛ˬ̆˞́ ˯˵ˮ˯˳ˤ˵˟ˬ̂ˮ˯ Т˲˯ˤ˻́
2.1. Вклад некоторых тринитариев в развитие идеи 

антитринитаризма 
Необходимо признать, что свою лепту в развитие дви-

жения антитринитаризма (религиозного движения, высту-
пающего против идеи Троицы) внесли сами сторонники Тро-
ицы, которые искаженно представляли идею триединства. 
Например, видели ли вы изображение фантастического 
трехглавого существа с одним туловищем? Знакома ли вам 
иллюстрация из христианской литературы, где фигурируют 
три директора: один из них остался в офисе (образ Отца), 
второго отослали руководить объектом (образ Сына), а по-
том, по возвращении второго, третьего отправляют про-
должить дело (образ Святого Духа)? Такие примеры ведут 
к принятию идеи тритеизма, то есть веры в трех разных, 
отдельных богов. Или, возможно, вы слышали об аналогии, 
сравнивающей Троицу с водой, которая, как известно, мо-
жет быть в твердом, жидком и газообразном состоянии? Но 
проблема этой иллюстрации в том, что та же вода не может 

Глава 2.Глава 2. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ:  ОШИБОЧНЫЕ УЧЕНИЯ



18 19

быть одновременно в трех состояниях. Такой пример ведет к 
модализму, то есть идее о разных проявлениях одной и той 
же Божественной Личности. Этому учит теория монархизма 
(включающая в себя модализм и адопционизм), созданная в 
ІІІ веке Савелием из Птолемаиды на основании апокрифиче-
ского Евангелия. Это учение о том, что единоличный Бог (то 
есть Бог как одна Личность) представлял Себя в разных мо-
дальностях, проявлениях и формах бытия: сначала в Ветхом 
Завете как Отец, потом в начале Нового Завета как Сын и в 
конце концов после дня Пятидесятницы та же Божественная 
Личность явила Себя в ипостаси Святого Духа.

Нередко представители строго монотеистических ми-
ровых религий (иудаизма, ислама) предъявляют обвине-
ние христианству в политеизме. Но когда глубже и обстоя-
тельнее объясняешь учение о Троице, то они заявляют, что 
эта доктрина слишком сложна для понимания. 

Позвольте объяснить этот вопрос. Разве истина Боже-
ственного происхождения должна всегда быть проста? Кто 
способен до конца объяснить, как это «Бог явился во плоти» 
(1 Тим. 3:16) и как Он умер на кресте (см. Деян. 20:28)? А как 
мог в безгрешном Небе зародиться грех (см. Ис. 14:12–15; 
Иез. 28:12-15)? Библия говорит, что это непостижимые для 
нас тайны. Как только человек начинает в своей гордыне 
вторгаться в то, что Бог посчитал нужным сокрыть, начи-
нается человеческая философия, ведущая к ересям и лже-
учениям. Поэтому известный апологет христианства Клайв 
Льюис когда-то мудро заметил: «Если бы христианство было 
выдумкой людей, то они придумали бы что-то попроще».

2.2. Неоплатоническая концепция
Может, вас это удивит, но в основе идеи о полной еди-

ноличности Бога лежит не библейская, а неоплатоническая 
концепция. Философ ІІІ в. н. э. Плотин (не путать с древнегре-
ческим философом Платоном, жившем в 428–348 гг. до н. э.) 
рассматривал Бога как одинокое, высшее, единичное перво-
начало. Но это не Бог Библии. Бог Библии имеет личные отно-
шения не только со Своим творением, но и внутри Божества с 

равными Себе (например, Отец любит Сына – Мф. 3:17; 17:5; 
Ин. 3:35; 5:20; 10:17; 15:9; Отец любит нас – Ин. 3:16; 14:21, 
23; 16:27; 1 Ин. 4:19; Христос любит нас – Ин. 15:12). 

Центральным тезисом Священного Писания является 
истина о том, что «Бог есть любовь» (1 Ин. 4:7, 8), но настоя-
щая любовь может существовать лишь при наличии других 
личностей (объектов любви). Если бы Бог был один (то есть 
если Сын, как утверждают некоторые, создан как первое 
творение когда-то в веках, а Дух Святой – это просто Боже-
ственная сила и энергия), значит было время, когда Бог не 
был любовью? Абсурдно звучит, не так ли? Или Его любовь 
до «сотворения» Сына была сосредоточена лишь на Нем 
Самом? Но в таком случае это не любовь, а эгоизм! 

2.3. Троица и языческие триады богов
Некоторые верующие не принимают идею Троицы, апел-

лируя к тому, что у язычников также есть схожие понятия в виде 
триад богов (греческое «триа́дес» – тройка). Например, у инду-
сов есть три главных бога – Брахма, Вишну, Шива; у древних 
шумеров – Анн, Энлиль, Энки; у древних вавилонян – Нимрод, 
Семирамис, Таммуз; у египтян – Изис, Озирис, Торус; у фи-
никийцев – Ваал, жена Астарта, сын Адонис; у греков – Зевс, 
Посейдон, Ад; у римлян – Юпитер, Марс, Квирин и т. д. 

Но, продолжая этот перечень, сто́ит заметить, что у язычни-
ков есть рассказы и о потопе, и о рождении бога от девы, есть 
истории о воскресении бога (например, халдейского Таммуза, 
египетского Озириса, финикийского Адониса, ханаанского и фи-
никийского Ваала), о Пришествии Мессии и конце мира. Но мы 
не отвергаем эти библейские истины только потому, что языч-
ники тоже имеют подобные повествования. Наоборот, исследо-
ватели считают: если у многих народов есть похожие сюжеты 
мифов и легенд, то в их основе лежит одна реальная история. 

В связи с этим стоит сделать простой вывод: не идея Тро-
ицы происходит от языческих представлений о триадах, а на-
оборот, поскольку истинная религия более древняя, то поня-
тие Троицы (то есть множественности единого Бога) язычни-
ки трансформировали в свои политеистические убеждения.

Глава 2.Глава 2. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ:  ОШИБОЧНЫЕ УЧЕНИЯЧасть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



20 21

Кроме того, есть два существенных отличия между 
языческими триадами и библейской Троицей. Во-первых, 
никто не считал божеств, входящих в триады, – триедины-
ми, а отдельными тремя богами. Во-вторых, они были, как 
правило, тремя главными божествами среди многих мень-
ших по значению и влиянию божков. 

Библейское учение о Боге на самом деле уникально, ибо, 
с одной стороны, не имеет ничего общего с языческой триа-
дой богов, а с другой – концепция Троицы не исповедует оди-
нокого Бога. Библейский Бог – единый, но не единоличный. 

2.4. «Иррациональность» идеи Троицы
Кое-кто в своих книгах старается доказать, что, по законам 

логики, идея Троицы иррациональна. Но это ошибочное пред-
ставление. Идея о Троице на самом деле выходит за пределы 
постижимого человеческим интеллектом, но не является про-
тиворечивой. Она вполне согласуется с законом логики – за-
коном непротиворечия, который указывает на то, что ут-
верждение не может быть истинным и ошибочным (в опре-
деленном значении) одновременно. Позвольте объяснить.

Доктрина о Троице не говорит о том, что Бог – это три 
Личности и одна Личность одновременно, но утверждает о 
существовании трех Личностей одной сущности. Этот биб-
лейский догмат также не свидетельствует о трех сущностях 
(свойстве, природе) в одной, а о трех Ипостасях (Личностях) 
в единой (неделимой, целостной) сущности. Между сущно-
стью (природой) и Ипостасью (Личностью) есть различие, 
поэтому Бог является одновременно Единым и множествен-
ным, но не в одном и том же значении (смысле). Единый – в 
Своей природе, а множественный – в Своих Ипостасях. 

Таким образом, библейское учение о Троице, хотя и 
выходит за рамки человеческого познания, но не является 
иррациональным (противоречащим логике). Для всего же, 
что выше нашего познания, необходима вера. Как однажды 
выразился апологет христианской Церкви Августин: «Слава 
Богу за то, что вещи, о которых недостаточно сказано, могут 
все-таки быть приняты верою».

1. Гˬ ˶˙ˤˮˮ́˟ ˱˲ˤ˽ˤˮ́ ˚˯ˣˮˤ˪ˮ˯˚˟ˮˤ̆ ˟˲˟˳˟˥
Сегодня через Интернет (содержащий много полезно-

го, но еще больше негативного и нечистого) в поле нашего 
зрения попадает много материалов разных авторов, кото-
рые считают себя христианскими реформаторами и даже 
пророками, обладающими «новым светом». Однако Эллен 
Уайт, раскрывая общий принцип деятельности таких людей, 
пишет следующее: «На протяжении многих лет он лелеял 
в себе ощущение, что братья недостаточно ценят его, и 
всячески стремился внушить эту мысль другим; поэтому 
сатане и удалось ввергнуть его в тот самообман, кото-
рый он [сатана – прим. автора] со временем мог настоль-
ко успешно использовать» (Э. Уайт. Свидетельства для 
Церкви, т. 5, с. 293). Вестница Божья раскрывает главную 
причину деятельности подобных «реформаторов»: часто 
таких лидеров к неправедным действиям побуждает древ-
ний обманщик, используя их уязвленную гордыню. 

Каждый раз приходя в христианскую Церковь, еретиче-
ское учение претендует на «новый свет истины». Насколько 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

ДОКТРИНА 
О ТРОИЦЕ: 

ЕРЕТИЧЕСКИЕ 
УЧЕНИЯ

33

Часть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



22 23

же новым является «новое»? В действительности все лже-
учения древние, как наш грешный мир, они просто меняют 
«обложку», время и место действия, оставаясь при этом по 
своей сути и в авторстве своем теми же. Премудрый Соломон 
пишет: «Бывает нечто, о чем говорят: “смотри, вот, это новое”; 
но это было уже в веках, бывших прежде нас» (Еккл. 1:10).

О том, как лжеучение увлекает человеческую душу, 
Э. Уайт писала: «Одних людей можно увлечь чем-то новым, 
оригинальным, даже если сразу очевидно, что оно проти-
воречит истине. Вначале человек начинает говорить об 
этом, увлекается им, пока в конце концов все это начина-
ет ему казаться очень важным и прекрасным, поскольку 
сатана обладает силой придавать вещам искаженный 
внешний вид. Потом, наконец, этот вопрос становится 
главнейшим, центральным, вокруг которого вращают-
ся все мысли человека, а истина искореняется из сердца» 
(Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 292).

2. Е˲˟˵ˤ˽˟˳˪ˤ˟ ˶ ˽˟ˮˤ̆ ˯  Т˲˯ˤ˻˟ ̊  ʕ ˳˵˯˲ˤˤ ˺ ˲ˤ˳˵ˤ˘ˮ˳˵˚˘
На протяжении всей истории существования христиан-

ской Церкви возникало много ересей и отклонений от биб-
лейского учения. Это были гностические ереси (докетизм, 
николаитство, адамитизм, павликанство, катаризм, альби-
гойство), христологические (аполинаризм, несторианство, 
монофилитство, монофизитство), эклезиологические (монта-
низм, донатизм, филетизм, седевакатизм) и тринитарные 
ереси (тритеизм, арианство, монархианство, македонство).

Поэтому идеи, противостоящие библейской истине о 
Троице, не новы. Вокруг них в свое время велись жаркие 
дискуссии со стороны неоплатонистов, ариан, монархистов, 
модалистов (савелиан). Описать все эти взгляды не позво-
ляет ни объем, ни цель данного исследования. Желающим 
глубже и детальнее познакомиться с историей развития док-
трины о Троице в христианской Церкви и адвентизме мож-
но предложить книгу Вудро Уиддена, Джерри Муна, Джона 
Рива «Троица: тайна и открытия», в которой каждый соав-

тор освещает отдельную тему: первый – библейское обосно-
вание веры в Троицу, второй – историческое развитие трини-
тарианской идеи в христианстве в общем, третий – развитие 
тринитарианской идеи в адвентистском движении.

Однако хотелось бы тут упомянуть лишь несколько 
важных исторических фактов. 

Одним из первых, кто систематизировал антитрини-
тарианское учение, был Арий – епископ Александрийский 
(умер в 336 г.), соответственно, и его учение стало назы-
ваться арианством. Он считал Христа созданным (сотво-
ренным) существом, а Святого Духа – Божественной силой 
и безликой энергией. Интересно заметить, что именно 
Александрия стала колыбелью гностицизма, привержен-
цы которого считали, что само по себе тело – это зло, по-
этому Христос или не воплотился, будучи фантомом, или, 
приняв человеческое тело, не мог быть истинным Богом. 
С этой ересью боролись в первые века христианства апо-
столы Павел и Иоанн (см. 1 Тим. 3:16; Ин. 1:14; 1 Ин. 4:2, 3).

Еще один интересный факт отметили историки: древ-
ние центры иконопочитания находились именно там, где 
было принято арианство – учение епископа Ария. 

Реакция Церкви на это лжеучение была следующей: в 
325 г. на Никейском соборе (окончательно на Константи-
нопольском соборе в 381 г.) арианство было осуждено как 
небиблейское учение. 

3. П˯ˣ˞ˮ˟˟ ˹˯˲˭ˤ˲˯˚˘ˮˤ˟ ˞˯˪˵˲ˤˮ́ ˯ Т˲˯ˤ˻˟
Некоторые скептики, намекая на ортодоксальное про-

исхождение идеи о Троице, спрашивают: «А почему так 
поздно в истории христианства начали говорить о при-
роде Божества?» 

Для этого существуют по меньшей мере три серьезные 
причины и предпосылки:

1) Богословская предпосылка: в этом не было насущ-
ной необходимости, поскольку ранние христиане верили в 
Христа как Бога, молились и поклонялись Ему. Например, 

Глава 3.Глава 3. ДОКТРИНА О ТРОИЦЕ:  ЕРЕТИЧЕСКИЕ УЧЕНИЯЧасть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



24 25

дьякон Стефан обращался в молитве к Христу как к Богу, 
умоляя: «Господи Иисусе! приими дух мой» (Деян. 7:59).

2) Историческая предпосылка: постоянные гонения. Хрис-
тианам, терпевшим лишения, экономические санкции и нахо-
дившимся перед лицом постоянной угрозы для жизни, было не 
до богословских разработок и концепций. Их больше беспо коил 
вопрос, как, проповедуя воскресшего Христа, выжить среди 
жестоких гонений, инициированных римскими императорами. 

3) Апологетическая предпосылка: именно противо-
действие вызывает защиту и более глубокое обоснование. 
Пока не возникало в христианстве движений противления 
учению о Троице, не возникало и углубленных библейских 
исследований на эту тему. 

Кроме того, стоит заметить: для того чтобы христиан не пу-
тали с политеистами, они избегали акцентирования на Троице.

По поводу аргумента о более позднем времени форми-
рования догмата о Троице хочется провести еще одну анало-
гию. Лишь в XIX–XX вв. приобрели более массовый характер 
открытия законов природы, использование которых привело 
к стремительному развитию научно-технического прогресса. 
Но разрешите спросить: разве до открытий учеными этих за-
конов эти явления не существовали? Законы природы тыся-
челетиями существовали и действовали, хотя люди о них и не 
знали. Так исторически сложилось и учение о Троице. Возник-
новение в IV веке христианской эры систематизированного 
учения о Троице не означает, что истины о триедином Боге до 
этого не существовало. Так же, как и существование вдохно-
венных Богом книг Нового Завета не сделало их богодухно-
венными решением Собора в IV веке н. э. Божья Церковь сво-
им решением может только выявить, признать и констати-
ровать факт наличия такого учения в Священном Писании.

Поэтому запомните важный принцип: незнание нами 
некоторых истин не означает, что их не существует, 
а лишь свидетельствует о нашей неосведомленности и 
ограниченности. 

1. П˲˯˛˲˟˳˳ˤ˚ˮ˯˟ ˯˵˪˲˯˚˟ˮˤ˟ ˤ˳˵ˤˮ́
В адвентистском движении учение о Троице также 

не сразу было общепризнанным. Для этого есть серьез-
ные причины. Знаете ли вы, что может произойти с че-
ловеком, который продолжительное время находился в 
темноте, а потом вдруг оказался в лучах яркого света? 
Он может ослепнуть! Библия свидетельствует: «И притом 
мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы хорошо 
делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, си-
яющему в темном месте, доколе не начнет рассветать 
день и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших» 
(2 Пет. 1:19). В течение 1260 лет, так называемых темных 
веков (538–1798 гг. н. э.), многое в библейском учении 
было искажено или забыто, поэтому Господь не мог сразу 
восстановить полноту Своей истины, данную апостолам, 
а делал это постепенно – шаг за шагом. 

Пионеры адвентистского движения были выходцами по 
меньшей мере из девяти разных конфессий: 9 из них – из 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

РАЗВИТИЕ 
ДОКТРИНЫ 
О ТРОИЦЕ 

В АДВЕНТИЗМЕ
44

Часть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



26 27

баптистов (например, Уильям Миллер), 11 – из методистов 
(в частности, Джозеф Литч, Эллен Уайт), 5 – из «Christian 
Connection» («Христианского объединения» – Джозеф Бейтс, 
Джеймс Уайт) и из других деноминаций (см. главу 7 книги 
Лероя Фрума «Движение, предначертанное Богом»). Вы-
ходцы из «Христианского союза» были антитринитариями. 

Бог постепенно, шаг за шагом открывая новые для 
них истины, вел адвентистское движение. Бог вел его от 
более простых практических истин до самых теологически 
сложных. Некоторые из пионеров адвентизма до момен-
та открытия Господом принципов здорового образа жизни 
(эта доктрина была принята только в 1872 году), как и мно-
гие их соотечественники, нюхали табак и курили (до 1870 
года), ели свинину, не считали святым днем поклонения 
субботу, верили в бессмертие души и допускали так назы-
ваемое «умеренное» употребление алкоголя. Но когда Бог 
открывал им новую истину, они оставляли тьму и направ-
лялись к новому библейскому свету. 

2. П˯˞˲˘ˢ˘ˮˤ˟ ˘˞˚˟ˮ˵ˤ˳˵˳˪ˤ˭ ˱ˤ˯ˮ˟˲˘˭ 
Сегодня от некоторых братьев и сестер можно услы-

шать призыв подражать вере пионеров адвентизма. По 
этому поводу возникают серьезные вопросы. 

 Во-первых, вере кого именно из пионеров, вышедших 
из разных конфессий, мы должны подражать?

Например, выходец из методизма Эллен Уайт верила в 
учение о Троице, а ее муж Джеймс – нет.

Во-вторых, следует ли верить ошибочным учениям, 
которые они принесли с собой? Вестница Божья утверж-
дает: «И сегодня есть немало людей, которые крепко дер-
жатся обычаев и преданий своих отцов. Когда Господь по-
сылает им новый свет, они отказываются принимать его 
из-за того, что он не был дан их отцам. Но мы находимся 
в ином положении, нежели наши предки, и, следователь-
но, у нас иные обязанности и совершенно иной долг. Бог 
не одобрит нас, если мы, вместо того чтобы самостоя-

тельно исследовать Слово истины и определять им свой 
долг и ответственность, будем оглядываться на наших 
отцов. На нас больше ответственности, чем на наших 
предках» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 164).

 В-третьих, наша Церковь не имеет (и не признает) 
канонизированных святых, отцов церкви, которые предо-
ставили бы нам готовую истину и чей авторитет в доктри-
нальном плане был бы неопровержимым. Единственный 
непререкаемый авторитет – это Священное Писание.

Пионерам-адвентистам действительно необходимо подра-
жать, но именно в том, насколько ревностно они изучали Свя-
щенное Писание и отказывались от предыдущих лжеучений. 

В библейской истории мы находим так называемое про-
грессивное откровение истины. «В каждом столетии проис-
ходит новое развитие истины, звучит Божья весть, актуаль-
ная для людей именно того поколения. Все старые истины 
остаются важными; новая истина не возникает независимо 
от старой, но является ее раскрытием… Старую истину воз-
величивает именно тот свет, который сияет в свежем ее рас-
крытии» (Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 127, 128).

 Весомым аргументом в пользу того, что адвентизм не яв-
ляется застывшей в доктринальном отношении конфессией, 
а прогрессивным движением, является факт принятия все-
мирной Церковью на Генеральной Конференции в 2005 году 
28-го пункта вероучения «Рост во Христе». Это не означает, 
что раньше Церковь не верила в процесс духовного роста, 
просто не было отдельной систематизированной доктрины 
относительно библейского понимания процесса освящения. 

 С другой стороны, Э. Уайт предупреждает о границах 
новых открытий: «Истина для нашего времени дана нам 
Богом как основание нашей веры. Он Сам научил нас тому, 
что есть Истина. Будут возникать то один, то другой 
носитель новых идей, противоречащих свету, который 
был дан нам Богом через Его Святого Духа» (Э. Уайт. Из-
бранные вести, т. 1, с. 161).

Глава 4.Глава 4. РАЗВИТИЕ РАЗВИТИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ В АДВЕНТИЗМЕЧасть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



28 29

3. П˯ˣˤ˻ˤ̆ ˯˵ˮ˯˳ˤ˵˟ˬ̂ˮ˯ Эˬˬ˟˵˘ Дˢ. В˘˛˛˯ˮ˟˲˘ ˤ 
Аˬ˯ˮ˳˯ Т. Дˢ˯˶ˮ˳˘

В наших церквях можно увидеть разные брошюры, ав-
торами которых являются Алонсо Т. Джоунс и Эллет Дж. Ваг-
гонер. Часто антитринитарианские идеи берут свои истоки 
именно из этих книг или из тех, что идут в «комплекте» с ними. 
Отметим несколько важных принципиальных моментов: 

1) Ни Алонсо Т. Джоунса, ни Эллета Дж. Ваггонера нель-
зя считать пионерами адвентизма, они принадлежат к так 
называемому второму поколению адвентистов. 

2) Истина, которую провозглашали эти молодые люди 
относительно праведности по вере, была уместной. 

3) То, что Эллен Уайт поддержала их в провозглашении этой вес-
ти, не означает, что она поддерживала все их дальнейшие взгляды. 

4) Со временем Эллет Дж. Ваггонер увлекся пантеизмом 
(верой в безличного бога, присутствующего во всем творе-
нии) и поддержал д-ра Джона Х. Келлога в противодействии 
Церкви и в расколе в 1903 году. Кроме того, он придерживал-
ся теории «духовной родственности», вследствие чего имел 
«особые» отношения с медсестрой Эдит Адамс. Это привело 
к тому, что в 1905 году жена Э. Ваггонера подала на развод. 

5) В свое время Алонсо Т. Джоунс признавал в лжепро-
рочице Анне Филиппс Райс Божьего пророка, что послужило 
причиной ряда проблем в Божьей Церкви. Он так же, как и 
Эллет Дж. Ваггонер, поддержал д-ра Джона Х. Келлога в рас-
коле Церкви в 1903 году, став противником как Эллен Уайт, 
так и Адвентистской церкви в целом. Со временем он приоб-
щился к Церкви пятидесятников, которые святили субботу и 
говорили «иными языками» (практиковали глосолалию).

Поэтому, принимая во внимание их духовный выбор, 
нужно быть крайне осторожными и с другими богословски-
ми взглядами вышеупомянутых лиц. 

4. С˚ˤ˞˟˵˟ˬ̂˳˵˚˯ Эˬˬ˟ˮ У˘˥˵ ˯ Т˲˯ˤ˻˟ 
Некоторые, не проверив это учение, считают, что вест-

ница Божья Эллен Уайт не верила в Троицу. Предлагаем 

лишь несколько цитат, которые опровергают подобное 
ошибочное мнение:

«Вот три живые Личности Небесной Троицы. Име-
нем этих трех – Отца, Сына и Святого Духа – каждый, 
кто примет верою Христа, будет крещен» (Особые сви-
детельства. Серия «Б», № 7, с. 63).

«Вечные небесные Личности Троицы – Бог, Христос и 
Святой Дух – вооружили апостолов неземной энергией… 
в работе и обличении мира в грехах» (Рукопись 145, 1901). 

«Божеству стало жаль человечества, поэтому 
Отец, Сын и Святой Дух решили осуществить План спа-
сения» (Советы по здоровью, с. 222). 

«Вечное Божество – Отец, Сын и Святой Дух – при-
нимает участие в этом действии (то есть крещении – 
прим. автора)» (Взгляд вверх, с. 148).

«Мы должны сотрудничать с тремя наивысшими 
небесными силами: с Отцом, Сыном и Святым Духом» 
(Особые свидетельства. Серия «Б», № 7, с. 51). 

 Для детального ознакомления с высказываниями Э.Уайт 
на эту тему смотрите ее книгу «Евангелизм», с. 615-617. 
 Существует также много свидетельств Божьей вестницы от-
носительно Божественности Иисуса Христа и Святого Духа, 
которые мы рассмотрим в следующих главах.

4.1. Эллен Уайт избегала употребления термина «Тrì nity»
То, что Эллен Уайт избегала употребления термина 

«Тrì nity» (как и избегала употребления термина «пророк» 
в отношении ее личности и служения), объясняется следу-
ющими причинами: идея Троицы в то время была весьма 
искажена представлениями тритеизма и модализма, где 
изображалось существо с одним туловищем и тремя го-
ловами. Например, один из лидеров раннего адвентиз-
ма Джон Н. Лофбороу писал относительно модалистского 
представления о Троице: «Если мы верим в эту доктрину и 
читаем Писание, то должны поверить, что Бог послал Са-
мого Себя в мир, умер, чтобы Самому примирить с Собой 

Глава 4.Глава 4. РАЗВИТИЕ РАЗВИТИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ В АДВЕНТИЗМЕЧасть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



30 31

мир, воскресил Самого Себя из мертвых, взошел к Самому 
Себе на Небо, ходатайствует перед Самим Собой на Небе-
сах и является единым Посредником между человеком и 
Самим Собой» (Ревью энд Геральд, 5 ноября 1861 г.). 

Против искаженного понимания Троицы выступал и 
Дж. Уайт, говоря о модалистском представлении природы 
Бога следующее: «Отец и Сын вовсе не части “триединого 
Бога”. Они – две индивидуальности, объединенные как од-
ним замыслом, так и осуществлением Плана искупления» 
(Жизненные ситуации, 1868 г., с. 343).

Существовала также идея католической «четверицы», где 
рядом с Троицей в ипостаси Божества находилась и дева Мария. 

Поэтому Эллен Уайт, стремясь отмежеваться от этих 
ошибочных представлений, избегала употребления терми-
на «Тrì nity», используя вместо него слово «Trio», четко по-
казывая, что она имеет в виду три Личности Божества, 
Которых сегодня мы называем библейской Троицей. 

4.2. Теория вмешательства в оригиналы произведе-
ний Эллен Уайт

Сегодня некоторые авторы предполагают, что в пери-
од между датой смерти Эллен Уайт (16 июля 1915 г.) и 1931 
годом была осуществлена подделка, то есть добавление в 
ее произведения цитат относительно доктрины о Троице. 

Как вы считаете, с какими трудностями столкнулся бы 
тот, кто отважился бы на подобное? Пастор Александр Сер-
ков в серии «Тринитарианство или унитарианство?» приво-
дит тринадцать препятствий, которые пришлось бы пре-
одолеть фальсификатору. Предлагаем некоторые из них: 

1. Ему необходимо было бы найти специальную бума-
гу, которая использовалась при жизни Эллен Уайт, и имен-
но того года, когда она писала ту или иную статью, потому 
что технологии производства бумаги постоянно менялись 
и позднее состав бумаги был уже совсем другим. 

2. Ему пришлось бы искать и печатную машинку с 
определенным типом шрифта, ведь каждая машинка име-

ет свой определенный шрифт. Буквы часто отламывались, 
их приходилось припаивать, и какие-то буквы отпечатыва-
лись левее или правее, или немного выше.

3. Предположим, что первые два препятствия удалось 
преодолеть, но фальсификатору еще пришлось бы найти 
возможность посетить хранилище трудов Э. Уайт и перечи-
тать их. Потом, оставаясь незамеченным, нужно было бы 
найти надлежащий материал, похитить его, а когда фальси-
фикация будет готова, снова положить на то же место, где 
был оригинал. Но факта взлома хранилища трудов Эллен 
Уайт не было обнаружено (до 1938 г. эти материалы хра-
нились в хранилище рукописей при канцелярии в Элмсхевен 
близ дома Эллен Уайт в Калифорнии. Теперь они находятся 
в Центре литературного наследия Эллен Уайт при офисе 
Генеральной Конференции в Вашингтоне. – Прим. автора).

4. Многие ее труды не были напечатаны на машинке, а 
написаны автором от руки. Гипотетический фальсификатор 
должен был хорошо знать стиль произведений Эллен Уайт 
и уметь подделывать ее почерк. Среди преступников, воз-
можно, и нашлись бы специалисты, которые бы похитили, 
подделали и снова положили на место фальсификацию, но 
для них более привлекательны аферы с крупным финансо-
вым вознаграждением, а не документы о триединстве.

5. Возникает и такой вопрос: если в 1931 году (как утверж-
дают некоторые) в основу веры Церкви попало неправильное 
учение о Троице, почему такие посвященные братья, как члены 
Совета попечителей литературного наследия Э. Уайт, не подняли 
свои голоса в защиту истины, а продолжали спокойно трудить-
ся? Почему и сын вестницы Господней Уильям Уайт оставался 
спокойным, ведь к тому времени он был секретарем Совета, то 
есть управляющим литературным наследием своей матери?

6. Эллен Уайт была уверена, что после ее смерти 
вплоть до Второго пришествия Христа все ее труды будут 
продолжать верно служить людям (см. Избранные вести, 
т. 3, с. 10). Она была уверена, что их охраняет Сам Бог. 

Глава 4.Глава 4. РАЗВИТИЕ РАЗВИТИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ В АДВЕНТИЗМЕЧасть I.Часть I.  ИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕИСТОРИЧЕСКИЙ ОБЗОР РАЗВИТИЯ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



33

Часть IIЧасть II

БИБЛЕЙСКОЕ БИБЛЕЙСКОЕ 
ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ 

О ТРОИЦЕО ТРОИЦЕ

Представьте себе, что вы находитесь на пароходе и пере-
секаете водные просторы Черного моря. Волны бьются 

о ваш лайнер, вы ощущаете силу морской стихии, корабль 
бросает в разные стороны! И если вас спросят: «Знаете ли 
вы, что такое Черное море?» «О да!» – поспешно ответите 
вы. Но потом задумаетесь: «А действительно, что такое Чер-
ное море?» Ведь это и молекулы воды, и капли воды, свер-
кающие на солнце; это и чашка соленой воды… Но разве эти 
определения охватывают масштаб и объем всего Черного 
моря? Можем ли мы представить весь объем его воды, 
ощутить всю его силу? Мы познали всего небольшую час-
тицу этого безграничного морского пространства, пройдясь 
узкой бороздой только по поверхности его таинственного 
величия. Но все равно вы будете уверенно утверждать: «Я 
знаю Черное море, потому что пересекал его на пароходе». 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

БИБЛЕЙСКИЕ 
ОСНОВАНИЯ 
ИСТИНЫ 
О ТРОИЦЕ

55



34 35

Позвольте пригласить вас в путешествие по безбрежно-
му океану истины о Божьей сущности и природе, но разре-
шите сделать оговорку: мы сможем постичь только незна-
чительную часть бесконечного величия этой темы, откры-
той в святой Книге.

1. Тˤ˵˶ˬ, ˳˚ˤ˞˟˵˟ˬ̂˳˵˚˶̅˿ˤ˥ ˯ Т˲˯ˤ˻˟
Впервые идея Троицы в Священном Писании встреча-

ется сразу в первом тексте Библии: «В начале сотворил Бог 
небо и землю» (Быт. 1:1).

Здесь употреблен титул Господа в множественном чис-
ле – «Элохи́м», что переводится как «Бог», «Божество». 

 Если же дословно перевести этот текст, он звучит сле-
дующим образом: «В начале сотворил Боги небо и зем-
лю». Слово «Элохи́м» (употребляется в разных формах в 
Ветхом Завете 2602 раза) является множественным чис-
лом от единственного «Эль», «Элоа́х».

1.1. Единственное и множественное число в иврите
Позвольте сделать уточнение о числовых формах слов в 

еврейском языке. В украинском и русском языках есть две 
числовые формы: единственное число и множественное, то 
есть все, что насчитывает два и больше, относится к мно-
жественному числу. В древнееврейском языке существуют 
три числовые формы: единственное число, двойственное 
число и множественное (когда три и больше). «Элохи́м» – 
это множественное число существительного мужского рода 
(со свойственным ему окончанием -им). Двойственное 
число существительных мужского рода имеет окончание 
-а́йим, поэтому это слово в двойственном числе звучало бы 
«Элоха́йим». Но такого слова нет в Священном Писании, 
поэтому бинитаризм (вера в Боже ственность только Отца 
и Сына) не имеет библейского основания. В святой Книге 
есть лишь «Элохи́м», где «-им» – окончание именно множе-
ственного числа. Таким образом, слово «Элохи́м» по число-

вой форме подразумевает по меньшей мере три Личности 
Божества. 

1.2. Вопрос множественности величества
 Иногда противники Троицы приводят следующий аргу-

мент: множественное число слова «Элохи́м» – это так назы-
ваемое царское «мы». Понятие pluralis majestatis (лат.) – это 
«множественное число величия», когда о достопочтенном 
лице (монархе, епископе и т. д.) говорят во множественном 
числе. Или когда высокое должностное лицо само употре-
бляет местоимение первого лица во множественном числе: 
«Мы, Император Николай ІІ, повелеваем…» (лат. носизм).

Но такой аргумент не может быть подтвержден исто-
рическими фактами, которые бы свидетельствовали, что 
израильские цари себя так величали или к ним так обра-
щались подчиненные. Это искусственное приспосаблива-
ние обычаев древней культуры к более поздним традици-
ям, поскольку по отношению к царям Израиля или Иудеи в 
Библии всегда используется единственное число.

Ниже мы еще приведем весомые библейские факты, 
подтверждающие, что «Элохи́м» – это не множественность 
величества, а множественность количества, где речь идет 
более чем об одной Личности. 

2. П˲˟˞ˮ˘˭˟˲˟ˮˮ˯˟ ˛˲˘˭˭˘˵ˤ˽˟˳˪˯˟ ˮ˟˳˯˛ˬ˘˳˯˚˘ˮˤ˟
Откуда же взято определение Троицы как «три Лично-

сти одного Божества»? Можно ли подобное понятие найти 
в библейском тексте оригинала? 

 В еврейском языке, как и в русском, глагол должен со-
гласовываться с существительным в числе и роде. В ори-
гинале первого библейского текста, в книге Бытие 1:1, мы 
читаем словосочетание «бара́ Элохи́м», что буквально оз-
начает «сотворил Боги». Согласно множественному чис-
лу существительного мужского рода, грамматически пра-
вильно было бы написать «бар’у Элохи́м» (в настоящем 
времени это звучало бы «бари́м Элохи́м»). Возможно, это 

Глава 5.Глава 5. БИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯБИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯ ИСТИНЫ О ТРОИЦЕЧасть II.Часть II.  БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕБИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



36 37

некий единичный случай? Нет, их множество. Например, в 
Быт. 1:26 читаем: «Ваййоме́р Элохи́м», что дословно пере-
водится: «и сказал Боги». То есть существует грамматиче-
ское несогласование. Вправе ли мы предъявить обвинение 
в неграмотности Моисею, который получил наивысшее по 
критериям того времени образование в наилучших учеб-
ных заведениях Египта? Нет! В подобных текстах вдохно-
венный Богом Моисей изложил идею триединства Боже-
ства, выразив ее в преднамеренном грамматическом не-
согласовании (к этому методу обращались также и ново-
заветные писатели, о чем мы будем говорить в одном из 
следующих разделов), когда в предложении находятся 
рядом единственное и множественное число. 

«Элохи́м» употребляется и с прилагательным в един-
ственном числе. Например, «Элохи́м Цады́к» (Пс. 7:12), что 
дословно означает: «Боги праведный». 

Поэтому идея одновременного единства и множе-
ственности Божества – это не теория, выдуманная 
бого словами, а истина, отраженная в оригинале священ-
ного библейского текста. 

Может возникнуть вопрос: но разве в Священном Пи-
сании Господь не свидетельствует о Себе: «Кроме Меня 
нет Бога» (Ис. 44:6)? Да, существует такое свидетельство, 
но крайне важен тот факт, что в оригинале написано: «Нет, 
кроме Меня, Элохи́м». Снова множественное число! То 
есть это означает, что, кроме Троицы, другого Божества не 
существует, и христиане с этим полностью согласны. В дру-
гих текстах (например, Ис. 45:5, 21; Ос. 13:4), раскрываю-
щих уникальность Господа, также употребляется слово в 
множественном числе «Элохи́м».

3. Сˤ˭˚˯ˬ ˚˟˲́, ˳˚ˤ˞˟˵˟ˬ̂˳˵˚˶̅˿ˤ˥ ˯ Т˲˯ˤ˻˟
Данный текст иудеи используют, вероятно, чаще всего. 

Он написан на одной из четырех филактерий. Филактерии – 
это повязки с текстами Священного Писания, которые носили 

евреи на руках и на голове. Этот текст, записанный в книге 
Второзаконие 6:4, служит символом и исповеданием веры 
евреев: «Шма Исраэл́ь: Яхве́ Элохе́йну – Яхве́ Эха́д!», то есть: 
«Слушай, Израиль: Господь, Бог наш, Господь един есть».

Хотелось бы обратить ваше внимание на два сло-
ва. Первое – это слово «эха́д», что означает «единый». 
«Эха́д» используется в Ветхом Завете 977 раз. Во мно-
гих текстах Священного Писания оно означает не просто 
один, а единый и употребляется тогда, когда подчеркива-
ется, что это один среди нескольких (см. Числ. 34:18; Езд. 
10:16; Ис. 51:2; Иез. 37:17). Этимологически «эха́д» часто 
означает собранное, объединенное в одно целое. Ког-
да же надо сказать просто «один», имея в виду полную 
единственность, тогда употребляется слово «яхи́д» (для 
дополнительного исследования см. употребление слова 
«яхи́д» в Быт. 22:2, 16; Суд. 11:34; Притч. 4:3; Иер. 6:26; 
Ам. 8:10). Поэтому «эха́д» – это так называемое сложное 
единственное число, когда единство составляют несколь-
ко объектов. Позвольте проиллюстрировать это библей-
скими примерами. Слово «эха́д», например, использу-
ется в Быт. 2:24: «Потому оставит человек отца своего и 
мать свою и прилепится к жене своей; и будут двое одна 
(«эха́д») плоть». Мы в нашем языке также употребляем 
похожие слова в сложном единственном числе (или соби-
рательного значения), например, «семья». Слово «эха́д» 
употреблено также при описании случая, когда израиль-
ские разведчики принесли одну (эха́д) кисть, на которой 
было много ягод винограда (см. Числ. 13:24). 

 В тексте Втор. 6:4, рассматриваемом нами, есть еще 
одно слово, которое усиливает и подчеркивает идею мно-
жественности: здесь употреблено знакомое нам слово 
«Элохи́м». Дословно этот текст звучал бы так: «Наши Боги 
[множ. число – по меньшей мере три] Един есть». 

Итак, слово «эха́д» достаточно ясно подчеркивает, что 
Бог Единый, а не один, потому что объединиться могут 

Глава 5.Глава 5. БИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯБИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯ ИСТИНЫ О ТРОИЦЕЧасть II.Часть II.  БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕБИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



38 39

лишь несколько, а не одна личность. Текст Втор. 6:4 не от-
рицает, а наоборот, свидетельствует о триединстве Бога.

4. Е˿˟ ˮ˟˪˯˵˯˲́˟ ˤ˭˟ˮ˘ ˤ ˵ˤ˵˶ˬ́ Б˯˛˘, ˪˯˵˯˲́˟ ˳˚ˤ-
˞˟˵˟ˬ̂˳˵˚˶̅˵ ˯ Т˲˯ˤ˻˟

4.1. Бог Яхве: один или единый?
Наиболее часто употребляемое Божье имя «Яхве» 

повторяется в Ветхом Завете 6828 раз. Словами «Эль», 
«Элохи́м» могли обозначаться и лжебоги (идолы), кото-
рым поклонялись язычники. Но когда использовалось имя 
Яхве, это свидетельствовало, что речь идет об истинном 
Боге. Поэтому возникает важный вопрос: имя Яхве носит 
одна Личность или несколько? Позвольте привести яркий 
библейский пример: «И пролил Господь на Содом и Гомор-
ру дождем серу и огонь от Господа с неба» (Быт. 19:24). В 
предыдущей главе (Быт. 18) речь идет о том, что Сам Яхве 
пришел к Аврааму и направился дальше в Содом, пролив 
огонь от Яхве с неба. В Быт. 19:24 дважды употребляется 
слово «Господь», а в оригинале дважды стоит слово «Яхве» 
(о двух Личностях Яхве еще упоминается в Зах. 3:1, 2).

Если Бог не единый, а один, то как понять это библей-
ское повествование о двух Личностях с именем Яхве – од-
ной на земле, а другой на небе? Относительно первой Лич-
ности, которая посетила Авраама, Эллен Уайт утверждает, 
что это был Сам Иисус Христос (см. Э. Уайт. Патриархи и 
пророки, с. 160).

4.2. «Яхве есть Элохим»
В Пс. 44:8 читаем: «…посему помазал Тебя, Боже, Бог 

Твой елеем радости». Апостол Павел, цитируя этот отрывок, 
считает, что это мессианское пророчество о Христе (см. Евр. 
1:9), где Отец и Сын названы Богом. В Псалме дважды ис-
пользовано слово «Элохи́м» («Элохи́м Элохей́ха») как в от-
ношении Отца, так и Сына. Это в очередной раз подтверж-
дает множественность Личностей Божества. 

 Кроме того, в Ветхом Завете встречается словосочета-
ние «Яхве́ ху Элохи́м», что переводится: «Господь есть Бог» 
(см. Втор. 4:35, 39; 3 Цар. 8:60; 2 Пар. 33:13). Приведем при-
меры: на горе Кармил, после того как ниспал огонь с неба, 
израильский народ, пав на колени, дважды повторяет фра-
зу: «Яхве́ ху ха Элохи́м, Яхве́ ху ха Элохи́м!» (3 Цар. 18:39), то 
есть дословно: «Яхве – есть Боги! Яхве – есть Боги!». Это так-
же свидетельство множественности Личностей Божества.

4.3. Бог Адонай
Существует еще один аргумент в пользу множествен-

ности Личностей Божества – это употребление титула Бога 
«Адона́й», что в переводе означает «Господь». В единствен-
ном числе «адо́н» – хозяин, господин (множественное чис-
ло – «адони́м»), а «адони́» – мой господин («адона́й» – это 
множественное число существительного вместе с притяжа-
тельным местоимением, которое буквально означает «наши 
господа»). «Адона́й» повторяется в Ветхом Завете 439 раз. 
Есть два интересных текста в Библии, где употреблены все 
три слова вместе: «Адона́й Яхве́ Элохи́м» (см. Ам. 3:13 и 5:16). 

Поэтому многократно употребляемое в отношении 
Господа слово во множественном числе «Адона́й» являет-
ся ярким подтверждением не единоличности Божества, а 
множественности Троицы. 

5. Мˮ˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˯˳˵̂ Б˯ˢ˟˳˵˚˘ ˚ ˞˲˶˛ˤ˺ ˙ˤ˙ˬ˟˥˳˪ˤ˺ 
˵˟˪˳˵˘˺ 

5.1. Ветхозаветные тексты
 Возможно, вы устали от еврейских терминов, но 

именно этим языком написан богодухновенный текст Вет-
хого Завета, поэтому часто без знания библейского языка 
оригинала нам трудно обойтись. 

Но, даже не владея ивритом, в Ветхом Завете мы мо-
жем обнаружить достаточно свидетельств о множествен-
ности Личностей Божества. Например, Бог неоднократно 
говорит о Себе во множественном числе, в чем можно убе-

Глава 5.Глава 5. БИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯБИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯ ИСТИНЫ О ТРОИЦЕЧасть II.Часть II.  БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕБИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



40 41

диться, пользуясь Синодальным переводом Библии. В Быт. 
1:26 читаем: «И сказал Бог [Элохи́м]: сотворим человека 
по образу Нашему и по подобию Нашему». Некоторые 
утверждают, что в тексте Бог говорит с ангелами. Но это 
крайне ошибочное мнение, поскольку, исследуя контекст, 
мы видим, что разговор ведется между Лицами, Которые 
способны «бара́» (Быт. 1:1), то есть создавать «из ничего» 
могуществом собственного слова. Это исключительно Бо-
жье свойство, оно не присуще ни одному сотворенному 
существу. Здесь речь может идти только о Лицах, одинако-
вых по сущности (природе) и равных по статусу. 

Когда был создан Адам, то Творец Элохим, увидев 
его одиночество, произнес слова, характеризующие Его 
во множественном числе: «Не хорошо быть человеку од-
ному; сотворим ему помощника, соответственного ему» 
(Быт. 2:18). Тот же Самый Элохим после грехопадения 
человека со скорбью говорит: «Вот, Адам стал, как один 
из Нас» (Быт. 3:22). Во время строительства Вавилонской 
башни Господь произнес: «Сойдем же и смешаем там язык 
их» (Быт. 11:7). Когда Бог вторично призвал Исаию на слу-
жение, тот услышал приглашение: «Кого Мне послать? и 
кто пойдет для Нас?» (Ис. 6:8).

 Как видим, когда Бог говорит о Себе, то нигде нет и на-
мека на множественность величества, а речь идет именно о 
множественности количества. 

5.2. Новозаветные свидетельства
Существует немало и новозаветных свидетельств о 

множественности Божества. В Евангелии Спаситель Хрис-
тос говорит о Боге и о Себе как о равных по природе Лич-
ностях. Он употребляет уже знакомое для нас Божествен-
ное «Мы». Прочитаем несколько отрывков из Евангелия от 
Иоанна: 

«Истинно, истинно говорю тебе: Мы говорим о том, что 
знаем, и свидетельствуем о том, что видели, а вы свиде-
тельства Нашего не принимаете» (Ин. 3:11). 

«Кто любит Меня, тот соблюдет слово Мое; и Отец Мой 
возлюбит его, и Мы придем к нему и обитель у него сотво-
рим» (Ин. 14:23). 

«Я уже не в мире, но они в мире, а Я к Тебе иду. Отче Свя-
той! Соблюди их во имя Твое, тех, которых Ты Мне дал, чтобы 
они были едино, как и Мы. Да будут все едино, как Ты, Отче, 
во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, – да уве-
рует мир, что Ты послал Меня. И славу, которую Ты дал Мне, 
Я дал им: да будут едино, как Мы едино» (Ин. 17:11, 21, 22). 

Было бы богохульством и святотатством, если бы Хрис-
тос, не будучи равным по природе с Отцом, употреблял это 
Божественное «МЫ».

6. Т˲˯˥ˮ˯˟ ˱˲˯˳ˬ˘˚ˬ˟ˮˤ˟ Б˯˛˘
Некоторые со скепсисом спрашивают: «Если “Элохи́м” – 

это множественность, то почему вы не говорите о пяти или 
десяти Личностях Божества, а именно о трех?» 

Во-первых, Писание называет Богом только три Лич-
ности: Отца, Сына и Святого Духа (см. Мф. 28:19). Есть и 
другие подобные свидетельства. Например, когда Бог сви-
детельствует о Себе Моисею, то звучит именно триж-
ды: «Господь, Господь, Бог («Яхве́ Яхве́ Эль»)» (Исх. 34:6), 
а не четыре или пять раз. То есть мы говорим о Личностях 
Божества только в рамках того, что открыто нам в Свя-
щенном Писании. 

Во-вторых, сто́ит спросить себя: почему радостные 
славословия Богу Яхве в Писании звучат именно трижды? 

Тройное славословие ангелов перед престолом Бога 
звучит в Ис. 6:3 за 700 лет до Рождества Христова: «Свят, 
свят, свят Господь Саваоф» (евр: «Кадо́ш кадо́ш кадо́ш 
Яхве́ Цебао́т»). Возможно, это случайность? Нет, конечно, 
поскольку через 800 лет апостол Иоанн на острове Патмос 
видит видение, как небесные существа, находясь перед 
Божьим престолом, прославляют Бога именно тройной 
хвалой: «Свят, свят, свят Господь Бог Вседержитель» 

Глава 5.Глава 5. БИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯБИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯ ИСТИНЫ О ТРОИЦЕЧасть II.Часть II.  БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕБИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



42 43

(Откр. 4:8; гр.: «Ха́гиос ха́гиос ха́гиос Кю́риос хо Тео́с хо 
пантокра́тор»). 

Разве эти два случая не являются доказательством того, 
что небесные существа прославляют именно трех Лично-
стей Божества – Отца, Сына и Святого Духа?

7. Уˮˤ˪˘ˬ̂ˮ˯˟ ˵˲ˤ˟˞ˤˮ˳˵˚˯ Б˯ˢ˟˳˵˚˘
Известный христианский апологет Клайв Льюис в сво-

ей книге «Просто христианство» приводит такую иллю-
страцию: «Вы знаете, что в пространстве можно двигаться 
в трех направлениях: налево или направо, назад или впе-
ред, вниз или вверх. Любое направление представляет со-
бой или одно из этих трех, или некоторую их комбинацию. 
Мы называем это тремя измерениями пространства. А 
теперь будьте внимательны. Пользуясь лишь одним изме-
рением, вы можете начертить лишь прямую линию. Поль-
зуясь двумя измерениями, вы сможете начертить фигуру: 
например, квадрат из четырех прямых линий. А теперь 
сделаем еще один шаг. Пользуясь тремя измерениями, вы 
можете построить объемную фигуру: например, куб из ше-
сти квадратов, что-то похожее на кусочек сахара. Замечае-
те, в чем тут дело? Мир, в котором лишь одно измерение, 
будет представлять собой прямую линию. В мире с двумя 
измерениями мы все еще видим прямые линии, но если 
их несколько, то они уже создают фигуру. В трехмерном 
мире тоже существуют плоские фигуры, но, составленные 
вместе, они образуют объемный многогранник.

Другими словами, продвигаясь по направлению к бо-
лее сложным уровням, вы не отрицаете того, что было 
на более простых уровнях: вы сохраняете все, однако 
по-новому группируете в такие формы, которые вы не 
сумели бы придумать, если бы вам были известны лишь 
простые уровни. Христианская теория о Боге строится по 
этому же принципу. Человеческий уровень — это простой 
и относительно пустой уровень. В нем одна личность — это 

одно существо, а две личности – это два существа. Так же 
в двух измерениях (например, на листе бумаги) один ква-
драт представляет собой одну фигуру, а два квадрата – две 
фигуры. На Божественном уровне вы все еще в мире лич-
ностей, но эти Личности связаны там совсем иначе. Мы, 
никогда не жившие на том уровне, не можем представить 
себе, каким именно образом Они связаны между Собой... 
Полностью постичь такое Существо мы, безусловно, не в 
состоянии. Но и куба мы не сумели бы четко представить, 
если бы оперировали лишь двумя измерениями простран-
ства. Впрочем, приблизительное представление об этом 
нам доступно. И, когда оно открывается нам, мы впервые 
начинаем осознавать, пусть и смутно, какую-то положи-
тельную идею о Сверхличности, о Том, Кто больше, чем 
Личность» (К. Льюис. Просто христианство, подраздел 4.2. 
«Бог в трех Личностях»).

 Кое-кто может возразить: «Если Троица – это состав-
ные единого целого, то неужели Отец – это 1/3 Бога? 
Неужели треть Божества составляет Сын и треть – 
Святой Дух? 

Нет, конечно. Ибо в природе есть примеры, которые мо-
гут проиллюстрировать ошибочность такого суждения: на-
пример, движение имеет такие характеристики: скорость, 
время, расстояние. Следуя аналогии, неужели скорость – 
это 1/3 движения? Разве время или расстояние составляют 
1/3 движения? Нет, в комплексе они характеризуют движе-
ние, а отдельно – подчеркивают лишь разные его параметры. 

Так и Божественная сущность равно и полно присут-
ствует во всех трех Личностях Божества.

8. А˵˲ˤ˙˶˵́ Б˯˛˘, ˳˚ˤ˞˟˵˟ˬ̂˳˵˚˶̅˿ˤ˟ ˯ Т˲˯ˤ˻˟
Атрибут – это неотъемлемое свойство объекта, посто-

янный и необходимый его признак. Атрибуты Бога – это Его 
свойства, характеристики, присущие лишь Ему и не прису-
щие никому из созданных существ. Следовательно, если эти 

Глава 5.Глава 5. БИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯБИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯ ИСТИНЫ О ТРОИЦЕЧасть II.Часть II.  БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕБИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



44 45

атрибуты принадлежат Отцу, Сыну и Святому Духу, то Трои-
ца – это библейская реальность.

Самостоятельно с молитвой исследуйте приведенные 
ниже тексты. Они вас убедят, что все исключительно Боже-
ственные характеристики (атрибуты) присущи как Отцу, так 
и Сыну, а также в равной мере присущи и Святому Духу.

1. Способность творить присуща Отцу (Притч. 8:22), 
Сыну (Ин. 1:1-3; Кол. 1:16) и Святому Духу (Быт. 1:2).

2. Вечность. Никто из христиан не сомневается в том, 
что Отец – вечен (Пс. 89:3). Можно ли то же самое утверж-
дать и о Сыне? (Откр. 1:18; Мих. 5:2). К тому же это отно-
сится и к Святому Духу, о Котором в Евр. 9:14 в древнейших 
греческих рукописях написано: «Пне́вматос айони́у» – «Ду-
хом вечным». Об этом говорится и в украинских перево-
дах – П. Кулиша, И. Хоменко, и в русских – епископа Кас-
сиана (С. С. Безобразова) и доктора М. Кулакова, а также 
во многих английских переводах.

3. Всемогущество Отца (Откр. 19:6), Сына (Мф. 28:18) и 
Святого Духа (Рим. 8:11; 15:19).

4. Всезнание Отца (Пс. 138:4; Иер. 17:10), Сына (Ин. 
2:24, 25) и Святого Духа (1 Кор. 2:10, 11).

5. Вездесущность Отца (Иер. 23:24), Сына (Мф. 18:20) и 
Святого Духа (Пс. 138:7-12).

6. Абсолютная святость Отца (Откр. 15:4), Сына (Деян. 
3:14) и Святого Духа (Лк. 1:15).

7. Сам является Истиной Отец (Иер. 10:10), Сын (Ин. 
14:6), Святой Дух (Ин. 15:26; 16:13).

9. С˘˭́˥ ˶˙˟˞ˤ˵˟ˬ̂ˮ́˥ ˵˟˪˳˵ ˯ Т˲˯ˤ˻˟
Текст, который венчает учение о Троице, – это слова 

Христа, которые Он произнес перед Своим вознесением. 
Он, подобно отцу, отправляющемуся в дальнюю дорогу, 
старается сказать Своим детям что-то самое важное. Его 
слова записал евангелист Матфей: «Итак, идите, научите 
все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа» 

(Мф. 28:19). Слово «имя» (греческое слово «о́нома») упо-
требляется в единственном числе и указывает на то, что 
все три Личности составляют единство, одно целое по 
Своей природе и личностным характеристикам. 

Некоторые христиане, стремясь любой ценой подтвер-
дить правильность своих взглядов, так далеко зашли, что 
начали утверждать, будто текст Мф. 28:19 является более 
поздней вставкой переписчиков (после Никейского собора 
325 г.), а не писанием евангелиста Матфея. 

Однако неопровержимым фактом является следую-
щее: данный текст является частью богодухновенного Свя-
щенного Писания, ибо неоднократно цитируется в ранней 
христианской литературе в доникейский период.

Например, в одном из древнейших документов Церкви 
(90-120 гг. н. э.) Дидахе 7:1 написано: «Крестите так: во Имя 
Отца, и Сына, и Святого Духа». Этот текст упоминают ранние 
историки и отцы Церкви, а именно: Ириней, Иустин-мученик, 
Тертуллиан и Ориген. 

Ириней Лионский (130–200 гг.) в книге 3-ей, 17-й главе 
«Апостольское учение о Святом Духе» пишет: «И снова, да-
вая ученикам власть возрождать в (имя) Бога, Он говорил 
им: “Так вот, идите и научите все народы, крестя их во Имя 
Отца, и Сына, и Святого Духа”». 

Кроме того, в своем письме к Маркиану под заглавием 
«Довод апостольской проповеди» Ириней пишет: «Именно 
вера совершает в нас это, как передали нам пресвитеры, 
ученики апостолов. Прежде всего она учит нас помнить, 
что мы получили крещение ради оставления грехов во имя 
Отца, во имя Иисуса Христа – умершего и воскресшего Сына 
Божьего – и Святого Духа Божьего; и что это крещение явля-
ется печатью вечной жизни».

Иустин-мученик (умер в 165 году) пишет: «Потом мы 
приводим их [тех, кто поверил, – прим. автора] туда, где 
есть вода, и они возрождаются таким же образом, как мы 
сами возродились, то есть обмываются водой во имя Отца 

Глава 5.Глава 5. БИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯБИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯ ИСТИНЫ О ТРОИЦЕЧасть II.Часть II.  БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕБИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



46 47

и Владыки всего, и Спасителя нашего Иисуса Христа, и Духа 
Святого» (Первая Апология, 61, 3, 1013). 

Тертуллиан (160–225 гг.) в труде «О крещении», в 13-й 
главе, утверждает: «А закон относительно необходимости кре-
щения дан, и форма предложена: “Идите, – говорит, – научите 
народы, крестя их во имя Отца, и Сына, и Святого Духа”». 

Еще в его работе «О проскрипции против еретиков» 
читаем: «Когда же один из них отпал, другим одиннадцати 
во время вознесения к Отцу после воскресения Он прика-
зал идти и учить народы, крестя их во имя Отца, и Сына, и 
Духа Святого».

Ориген (185–253 гг.) – теолог, философ, филолог, епи-
скоп в Александрии. В труде «О началах», книга 1, глава 5 
«О разумных существах», он пишет: «Известно же, что под 
драконом имеется в виду сам дьявол. Итак, некоторые 
силы называются вражескими, и сказано, что когда-то они 
были непорочными, а непорочность никому не принадле-
жит субстанционно, кроме Отца, и Сына, и Святого Духа». 

Поэтому утверждение об отсутствии упоминаний от-
носительно тринитарианской формулы в ранних рукописях 
Нового Завета и древних трудах христианских апологетов 
не имеют никакого исторического основания. 

К этому вопросу мы возвратимся, исследуя тему о 
Боже ственности Святого Духа.

10. П˲˘˚ˤˬ̂ˮ˯˟ ˱˯ˮˤ˭˘ˮˤ˟ ˞˯˪˵˲ˤˮ́ ˯ Т˲˯ˤ˻˟ ˤ 
˱˲˘˪˵ˤ˽˟˳˪˯˟ ˺˲ˤ˳˵ˤ˘ˮ˳˵˚˯

Кто-то, читая эту книгу, спросит: «А какое значе-
ние имеет доктрина о Троице для моего практического 
хрис тианского опыта?» С уверенностью можно ответить: 
«Чрезвычайно большое! Переоценить его невозможно!»

10.1. План спасения и три Личности Божества
В мире, где так много раздоров, разделений, расхожде-

ний, отчужденности и недоверия, крайне важно понимать 
единство Троицы, действия и силы Которой направлены на 

наше спасение. Во всех эпохальных событиях Плана спасе-
ния принимали участие все три Личности Божества.

10.2. Любовь Триединого Бога
Крайне важно осознавать, что ты веришь Богу, Кото-

рый имеет взаимоотношения любви в самой Троице, а 
следовательно, может изливать эту любовь на Вселенную 
и Своих детей. Немаловажно осознать, что Бог открывает 
Себя не только трансцендентным, то есть превознесенным 
над миром, но Он открывает Себя в Сыне. Это Бог близкий, 
любящий и, в конце концов, имманентный Бог, присутству-
ющий через Духа Святого в Своих верных детях.

Одну пятилетнюю девочку спросили: «Какой твой 
Бог?» Девочка ответила: «Он настолько велик, что Вселен-
ная Его не вмещает, и настолько мал, что помещается в 
моем сердце!»

Поэтому Бог, Которому мы служим, – это Бог, Который 
не может быть всецело объят и постигнут нашим разумом, 
но Бог, Который желает жить в нашем сердце. Познавайте 
Его через Библию, насколько Он Себя открывает, и беспре-
дельно доверяйте Его Слову, даже тогда, когда разум бес-
силен постичь Его величие. Вдохновенный Богом апостол 
подчеркивает эту истину, призывая: «…чтобы вы научились 
от нас не мудрствовать сверх того, что написано, и не пре-
возносились один пред другим» (1 Кор. 4:6). Пусть нашей 
искренней молитвой будут слова Давида: «Господи! не над-
мевалось сердце мое и не возносились очи мои, и я не вхо-
дил в великое и для меня недосягаемое» (Пс. 130:1)?

Да, Божья Церковь верит в Троицу. И не потому, что это 
учение полностью понятно, просто и очевидно, но потому, 
что Бог открывает Себя в Библии именно таким: Вечносу-
щим, Триединым и Истинным. 

Относительно учения о Троице некто заметил: «Попро-
буй объяснить его – и потеряешь голову, попробуй отвер-
гнуть его – и потеряешь душу!»

Глава 5.Глава 5. БИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯБИБЛЕЙСКИЕ ОСНОВАНИЯ ИСТИНЫ О ТРОИЦЕЧасть II.Часть II.  БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕБИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



48

Выводы. Какими бы яркими и привлекательными ни 
были современные религиозные теории, отрицающие уче-
ние о Троице, – они не новы, ибо существовали еще в дог-
матах ариан, манихеев (смешение гностицизма с христиан-
ством), модалистов, эбионитов (смешение христианства, 
иудаизма и греческой философии) и других еретических 
движений. Этими полуязыческими небиблейскими концеп-
циями сатана пытался вредить Церкви еще с III–IV веков. 

Но истина проста. Библия не объясняет учение о Тро-
ице, не доказывает его, а просто констатирует факт. Свя-
щенное Писание не доказывает и существование Бога, 
процесс творения, не объясняет тайны воплощения Иису-
са Христа, однако мы верим в эти библейские факты! Биб-
лия просто констатирует факт: Бог существует, Он создал 
Землю и Вселенную. Таким же образом Библия раскрыва-
ет и природу Божества: существует Бог «Элохим» (множе-
ственное число) – Единый («эха́д» – сложное единствен-
ное число) в трех Личностях – Отце, Сыне и Святом Духе, в 
равной степени Божественных. 

Часть IIIЧасть III

ИИСУС ХРИСТОС:ИИСУС ХРИСТОС:
СЫН БОЖИЙ СЫН БОЖИЙ 

И БОГИ БОГ

Часть II.Часть II.  БИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕБИБЛЕЙСКОЕ ОСНОВАНИЕ ДОКТРИНЫ О ТРОИЦЕ



50 51

Священное Писание объясняет основную причину непо-
нимания духовных вещей. Апостол Павел утверждает: 

«Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, 
потому что он почитает это безумием, и не может разуметь, 
потому что о сем надобно судить духовно» (1 Кор. 2:14). Су-
ществует различие между плотскими (душевными) людьми 
и духовными. В данном евангельском тексте не сказано, 
что плотской человек чего-то не понимает по причине ум-
ственной ограниченности, но только по причине отсутствия 
связи с Божьим Духом. Духовный человек – это личность, 
имеющая постоянный контакт со Святым Духом, поэтому ее 
разум и жизнь управляемы Им.

Невзирая на то что увлеченные ересью и распростра-
няющие ее претендуют на особые свет и откровение, на ис-
ключительную духовность, Священное Писание дает иную 
характеристику таким людям: «Дела плоти известны; они 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

БОЖЕСТВЕН-
НОСТЬ 

ИИСУСА ХРИСТА 
66

суть… ереси» (Гал. 5:19, 20). То есть увлечение еретическим 
учением – это признак человека плотского, а не духовного. 
Его духовность на недостаточном уровне. Евангелие харак-
теризует таких людей как грудных младенцев: «Дабы мы 
не были более младенцами, колеблющимися и увлекаю-
щимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, 
по хитрому искусству обольщения» (Еф. 4:14). 

1. П˲˯˙ˬ˟˭˘ ˱˲˘˚ˤˬ̂ˮ˯˛˯ ˱˯ˮˤ˭˘ˮˤ̆ Пˤ˳˘ˮˤ̆
На весть от Бога, прежде чем она достигнет человека, 

влияют определенные факторы. Образно говоря, весть про-
ходит через несколько призм, в которых свет может пре-
ломляться и в определенной степени трансформироваться.

1.1. Антропоморфизм
Первый фактор богословы называют антропомор-

физмом. Это означает, что Бог, снисходя к нашему уровню, 
говорит с нами не на Божественном языке, а на человече-
ском (так, как мы разговариваем с малыми детьми). По-
звольте привести два библейских примера из множества, 
чтобы проиллюстрировать эту идею наглядно. Когда Ной 
со своей семьей после потопа вышел из ковчега и принес 
жертву, Господь сказал ему: «И будет, когда Я наведу обла-
ко на землю, то явится радуга в облаке; и Я вспомню завет 
Мой, который между Мною и между вами, и между вся-
кою душою живою во всякой плоти; и не будет более вода 
потопом на истребление всякой плоти» (Быт. 9:14, 15). В 
чем главная причина появления в послепотопный пери-
од радуги? Разве Бог может забыть и случайно затопить 
землю новым потопом? Неужели Ему необходимо какое-
то напоминание? Конечно же, нет! Бог просто говорит че-
ловеку на понятном ему языке. Приведем еще один при-
мер. Господь говорит Аврааму: «Сойду и посмотрю, точно 
ли они поступают так, каков вопль на них, восходящий ко 
Мне, или нет; узнаю» (Быт. 18:21). Неужели премудрый 
Бог не знает, что творится в Содоме, и хочет подойти бли-

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТА



52 53

же, чтобы лучше рассмотреть проблему? Подобных при-
меров в Писании много. 

«Обращаясь к людям, Господь использует несовершен-
ный язык, дабы человек, обладающий испорченными чув-
ствами и ослабленным, приземленным восприятием, мог 
понять Его слова. Бог снисходителен к Своему творению и 
говорит с падшим человеком на понятном ему языке. Биб-
лия, совершенная в своей простоте, не отвечает великим 
Божьим идеям; ибо вечные идеи невозможно в полной 
мере облачить в несовершенные средства выражения 
мысли… Ее яркий, образный язык на самом деле далеко 
не адекватен величию выраженных в ней мыслей, хотя 
писцы избирали наиболее выразительный слог, чтобы до-
нести до человечества истины высшего порядка. Грешные 
существа способны увидеть лишь тень от яркой небесной 
славы» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 1, с. 22). 

1.2. Отражение личности вестника на самой вести
Второй фактор, который накладывает отпечаток на 

весть, – это прохождение вести сквозь призму личности 
вестника, чаще всего пророка или апостола. Каждый про-
рок отличался своим образованием, темпераментом, опы-
том жизни. Это одна из причин отличий четырех Евангелий, 
отличающихся разнообразным лексиконом, и наличия в 
Биб лии множества жанров. Бог, вдохновляя пророков на на-
писание Святого Слова, не нивелирует их личность, но пере-
дает через нее Свою весть. 

1.3. Перевод Писания
Третий фактор – это перевод Писания. Иногда по при-

чине неведения люди спрашивают: «Почему переводы 
Библии отличаются друг от друга?» Существует несколько 
причин. 

Во-первых, древнееврейский язык Ветхого Завета и 
древнегреческий Нового Завета настолько богаты, что бы-
вает очень трудно найти соответствующий эквивалент в 
другом языке. 

Во-вторых, многозначность слова создает определен-
ные трудности при определении, в каком именно значении 
оно употреблено. 

В-третьих, все зависит от цели, которую преследует 
переводчик: дословно перевести текст или адаптировать 
идиоматические обороты, приблизив их к современному 
языку, чтобы читатели разных культур, разговаривающие на 
разных языках, понимали смысл прочитанного так же, как и 
читатель, понимающий текст оригинала.

1.4. Восприятие читателя
Четвертый фактор – это восприятие написанного Слова 

самим читателем, то есть нами. При этом немаловажны-
ми будут наша наследственность, прошлый опыт, характер, 
образование и особенности восприятия. 

Итак, возможно ли преодолеть эти своеобразные ба-
рьеры на пути к пониманию Священного Слова и избежать 
искажения его понимания, чтобы найти наконец Божью ис-
тину? Скептики скажут: «Истину найти невозможно!» Но 
Бог нас уверяет: «Кто есть человек, боящийся Господа? Ему 
укажет Он путь, который избрать» (Пс. 24:12). Бог не оста-
вит нас во тьме относительно истины. Христос представляет 
нам лучшего Комментатора и Толкователя Библии: «Когда 
же приидет Он, Дух истины, то наставит вас на всякую ис-
тину» (Ин. 16:13). Вот почему нам необходимо лично знать 
Бога и подчиняться влиянию Святого Духа, ибо только в та-
ком случае мы сможем постигнуть библейскую истину. 

Стоит прислушаться к совету профессора, знатока язы-
ков оригинала, известного реформатора Мартина Лютера, 
который утверждал: «Вместо того чтобы спорить и мудр-
ствовать, возможно это или нет, лучше выяснить, учит ли 
этому Священное Писание. Если это согласовывается с Биб-
лией, то полагайтесь на ее авторитет».

Итак, что говорит Священное Писание по поводу Трои-
цы, мы выяснили выше. Но доктрину триединства Божества 
можно обосновать несколько иным путем: установив, что 

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



54 55

Божий Сын и Святой Дух также являются Божественными 
Личностями. Именно вопроса Божественности Бога Сына 
мы теперь и коснемся. 

2. Б˯˛ Я˺˚˟ ˤ Х˲ˤ˳˵˯˳: ˯˞ˤˮ Б˯˛ 
Далее будет приведено много библейских текстов, дабы 

ни у кого не сложилось впечатление, будто мы предлагаем 
церковное, но не библейское учение. Уже упоминалось, что 
словом «Бог» (Элохи́м) в Священном Писании могут име-
новаться и лжебоги, и идолы. Но когда употреблено имя 
«Яхве́», которое встречается в Ветхом Завете почти 7 000 раз, 
тогда однозначно речь идет об истинном Боге. Сравним тек-
сты, которые касаются в Ветхом Завете Бога Яхве, с текстами 
из Нового Завета, относящимися к Спасителю Христу.

2.1. Извечное существование
Бог с именем «Я Тот, Кто есть» явил Себя Моисею: «И 

сказал: “Так скажи сынам Израилевым: Сущий послал меня к 
вам”» (Исх. 3:14). В еврейском оригинале выделенная курси-
вом фраза звучит ЭХЬЕǶ АШЕǶР ЭХЬЕǶ (буквально: «Я буду, Кото-
рый буду»), что означает: «Тот, Кто был, есть и будет», то есть 
Вечносущий. В Септуагинте (греческом переводе Ветхого За-
вета) фраза «Я есть» звучит как «Эго́ эйми́». Спустя полторы 
тысячи лет Иисус применяет эту же фразу к Своей личности: 
«Иисус сказал им: истинно, истинно говорю вам: прежде не-
жели был Авраам, Я есмь» (Ин. 8:58). В русском переводе 
Биб лии «Новый мир» конец данного выражения искажен: «Я 
уже был». Но глагол «эйми́» в оригинале употреблен в на-
стоящем времени. Следует заметить, что здесь речь идет не 
столько о времени, сколько о статусе и равенстве с Богом, 
поскольку это ответ на два вопроса: «Неужели Ты больше 
отца нашего Авраама?» и «Тебе нет еще пятидесяти лет, – и 
Ты видел Авраама?» (Ин. 8:53, 57). Иисус, охватив эти два во-
проса, провозглашает: «Эго́ эйми́». Поняли ли евреи, что Он 
сказал? Несомненно, ибо в следующем тексте (Ин. 8:59) на-
писано, что они схватили камни, считая Его притязания на Бо-

жественность богохульством. Это не единственный случай, 
потому что фразу «Эго́ эйми́» Иисус повторяет относительно 
Себя по меньшей мере 11 раз (например, Лк. 22:70, 71). 

2.2. Проводник Израиля в пустыне 
 От книги Исход (описывающей выход Израиля из еги-

петского рабства) до последней книги Торы – Второзако-
ние – 1409 раз используется имя Бога «Яхве́». Сорок лет Бог 
Яхве вел Израиль по пустыне, а апостол Павел утверждает, 
что это был Христос! Например, он пишет: «И все пили одно 
и то же духовное питие; ибо пили из духовного последую-
щего камня; камень же был Христос» (1Кор. 10:4). Дальше 
апостол пишет: «Не станем искушать Христа, как некото-
рые из них искушали и погибли от змей» (1 Кор. 10:9). Текст 
Числ. 21:5, 6, где описано это событие, представляет дея-
тельность именно Бога Яхве. 

Более того, в книге Исход Сам Бог предупреждает Свой 
народ следующими знаменательными словами: «Ибо Имя 
Мое в Нем» (Исх. 23:20, 21). О каком Имени Бога идет речь? 
Конечно, об Имени Яхве. Итак, Христос, Который вел Изра-
иль в пустыне, имеет такое же Имя, как и Отец, – Имя Яхве.

Поэтому существует полное согласие между двумя тек-
стами в Иоиля 2:32: «И будет: всякий, кто призовет имя Гос-
подне, спасется» и Деян. 4:12, где написано об Иисусе: «Ибо 
нет другого имени под небом, данного человекам, которым 
надлежало бы нам спастись». Христос такой же Бог Яхве, как 
и Отец, и эта истина согласуется с утверждением Мф. 28:19 
о существовании одного Имени у Отца, Сына и Святого Духа. 

2.3. «Приготовьте путь Господу» 
 Прежде чем по дороге должны были проезжать цари 

или императоры, ее тщательно ровняли, поскольку она была 
разбита телегами и подводами. Накануне начала служения 
Христа должен был прийти Предтеча с особой миссией. Об 
этом за 700 лет до рождения Мессии пишет пророк Исаия в 
40 главе, 3-м стихе: «Глас вопиющего в пустыне: приготовь-
те путь Господу, прямыми сделайте в степи стези Богу на-

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



56 57

шему». Кому готовили дорогу? Исаия утверждает: «Готовьте 
путь Яхве ́Элохи́м!» Кого это касается? В Новом Завете в Мф. 
3:3 сказано, что этим Богом Яхве является Сам Христос!

2.4. Кто есть Альфа и Омега
Выражения-термины «Начало и Конец», «Первый и 

Последний», «Альфа и Омега» (первая и последняя буквы 
древнегреческого алфавита) в библейском контексте озна-
чают, что Бог существовал, когда еще ничего и никого не 
было, и что Он будет оставаться Вечносущим. Священное 
Писание говорит о Личности Отца и Личности Сына как о 
«Начале и Конце» (см. Ис. 44:6 и Откр. 1:17, 18). 

2.5. Единственный Спаситель
 В Ис. 43:3, 11 Бог категорически заявляет, что нет Спа-

сителя, кроме Бога Яхве. Но в Деян. 4:12 и Ин. 4:42 написа-
но, что этим единственным Спасителем есть Христос. Если 
же Христос также является Богом Яхве, то противоречие 
между этими текстами исчезает, ибо кто может спасти нашу 
душу, кроме Божественной Личности?

2.6. Единственный Искупитель
В Ос. 13:14 сказано, что Бог Яхве искупит Свой народ, а в 

Новом Завете в Послании к Титу 2:13 и Откр. 5:9 Искупителем 
назван Сам Иисус, поэтому мы снова приходим к выводу, что 
этим Богом Яхве является не только Отец, но и Бог Сын. 

2.7. Справедливый Судья 
 Кто совершает последнее воздаяние и дает оконча-

тельную награду? На основании Ис. 40:10 мы ожидаем вос-
становления справедливости лишь на суде Бога Яхве (в дан-
ном тексте употреблено имя «Адона́й Яхве́»). А в послед-
них строках Библии читаем, что с воздаянием грядет Иисус 
Христос (Откр. 22:12). Таким образом, имя «Адона́й Яхве» 
касается и Христа. 

2.8. Бог Яхве, призвавший Исаию на служение
Мы читаем об удивительном видении славы престола 

Божьего, увиденного Исаией: «… видел я Господа (Яхве́ – 
прим. автора), сидящего на престоле высоком и превоз-

несенном, и края риз Его наполняли весь храм» (Ис. 6:1). 
Но шесть веков спустя апостол Иоанн утверждает, что этим 
Богом Яхве́ был Сам Христос (Ин. 12:37-41).

Не хочется утомлять читателя множеством других при-
меров, которые можно найти в таблицах и материалах апо-
логетического характера. Все они на основании серьезных 
библейских аргументов доказывают, что ветхозаветный 
Бог Яхве и новозаветный Христос обладают идентичными 
Боже ственными качествами и выполняют схожие функции. 
Множество цитат Ветхого Завета относительно Яхве Элохи-
ма в Новом Завете касаются и Личности Христа. Таким об-
разом, Христос, как и Отец, является истинным Богом Яхве.

3. Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ́˟ ˘˵˲ˤ˙˶˵́ Х˲ˤ˳˵˘
Мы уже говорили о том, что атрибут – это неотъемлемое 

существенное свойство объекта, его постоянный признак, 
принадлежность. Бог обладает уникальными атрибутами, 
присущими исключительно Ему. Например, всемогущество, 
всеведение, вездесущие, вечность, способность творить и т. п. 
Исследуем важный вопрос, касающийся того, что Священное 
Писание говорит о Божественных атрибутах Иисуса Христа.

3.1. Божественный авторитет и власть Законодателя
С чего начинали свою весть древние пророки? С фразы: 

«Так говорит Господь!» Например, в Синодальном перево-
де Библии эта фраза используется в 222 текстах. Пророки 
не имели права говорить от своего имени или противоре-
чить тому, что говорил Господь. Вспомните слова Валаама: 
«Вот, благословлять начал я, ибо Он благословил, и я не 
могу изменить сего» (Числ. 23:20). Даже пророк Валаам, 
который проявил неверность Богу, свидетельствует, что не 
имеет права изменить того, что сказал Господь. 

Библия описывает случай, когда пророк Нафан, не 
спросив Господа о Его воле, одобрил намерение Давида 
построить храм Господний. Ночью Бог явился ему и ска-
зал приблизительно следующее: «Пойди утром и исправь 

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



58 59

свою самодеятельность. Я тебя не уполномочивал это го-
ворить!» (см. 1 Пар. 17:1–4). 

А теперь отметьте, сколько раз Христос утверждает: 
«Вы слышали, что сказано древним… а Я говорю вам …» 
(см. Мф. 5:21, 22, 27, 28, 31, 32). Как поразительно это отли-
чается от слов пророков! Кто говорил через древних про-
роков? Безусловно, Бог Яхве. Кто из пророков или ангелов 
осмелился бы сказать: «В Торе написано так, а я говорю 
вам вот так»? Несомненно, такие слова мог произнести 
только авторитетный глас воплощенного Господа и Бога, 
Который достойный славы и поклонения. 

Итак, за кого мы почитаем Христа? Если мы лично и 
близко знаем нашего Господа и Спасителя Иисуса Христа, то 
не только признаем Его Великим Учителем, но сможем по 
особым чертам узнать в Нем Великого Бога и нашего Творца.

3.2. Извечное существование
Вечное существование – это исключительно Божий атри-

бут, потому что ангелы, небожители и люди имели свое нача-
ло во времени. Лишь продолжительность жизни Бога можно 
изобразить математическим выражением (— ∞, + ∞). 

Что мы знаем о предвечности Христа? В пророчестве 
Исаии написано: «Ибо младенец родился нам – Сын дан 
нам; владычество на раменах Его, и нарекут имя Ему: Чуд-
ный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь мира» 
(Ис. 9:6). В данном тексте Сын получает несколько восхити-
тельных титулов. «Чудный» – это необыкновенная характе-
ристика. Здесь употреблено слово «пеле́», а его однокорне-
вым словом является «пели́», которым Бог описывает Свое 
Имя родителям Самсона в Суд. 13:18. Пророчество Исаии 
конкретно говорит о Христе, что Он «Бог крепкий». Тяжело 
найти более прямой и очевидный библейский довод Боже-
ственности Христа, чем этот. И дальше – «Отец вечности». 

Что это означает? С одной стороны, то, что Он находится 
вне границ времени и что Он создал саму вечность. С дру-
гой стороны, еврейское выражение «отец силы» означает 

сильный; «отец знаний» – мудрый; а «отец вечности» – веч-
ный. В этом тексте ярко подчеркнута вековечность Христа 
как Бога. То самое еврейское слово «ад» (вечный) исполь-
зуется и в отношении Бога Отца (см. Ис. 57:15). Примерно 
через 200 лет провозглашается еще одно пророчество о 
предвечности Того, Кто родится в Вифлееме: «И ты, Виф-
леем — Ефрафа, мал ли ты между тысячами Иудиными? из 
тебя произойдет Мне Тот, Который должен быть Владыкою 
в Израиле, и Которого происхождение из начала, от дней 
вечных» (Мих. 5:2). Точно такое же слово «ола́м» (переве-
денное здесь как «вечных») используется и в отношении 
Бога Отца (см. Быт. 21:33).

Интересно, что 15 раз в Новом Завете Иисус, подчер-
кивая Свою Божественную сущность, называет Бога: «Отец 
Мой», что очень раздражало иудеев, поскольку этим Он 
делал Себя равным Богу (см. Ин. 5:18). В Послании к ев-
реям 1:8–12 апостол Павел интересно соединяет проро-
чества из текстов Пс. 101:25-28 и Пс. 44:7, 8, доказывая, 
что все они сбылись во Христе: «А о Сыне: «престол Твой, 
Боже, в век века; жезл царствия Твоего – жезл правоты. Ты 
возлюбил правду и возненавидел беззаконие; посему по-
мазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучаст-
ников Твоих». «В начале Ты, Господи, основал землю, и 
небеса – дело рук Твоих; Они погибнут, а Ты пребываешь; 
и все обветшают, как риза, и как одежду свернешь их, и 
изменятся; но Ты тот же, и лета Твои не кончатся». Бого-
духновенный автор недвусмысленно говорит о так назы-
ваемой двойной вечности Христа: о вечном царствова-
нии Христа – в стихе 8, и о Его вечном существовании – в 
стихах 11, 12. В этом небольшом отрывке дважды прямо 
сказано, что Христос – это Бог!

3.3. Христос – Творец
Способность творить и создавать Бог частично пере-

дал людям, но творить материальное они могут лишь из 
уже имеющейся материи. Исключительно Божья прерога-

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



60 61

тива – творить из ничего, именно эту способность пере-
дает древнееврейское слово «бара́» (Быт. 1:1). Апостол 
Иоанн в своем Евангелии 1:3 и апостол Павел в Кол. 1:16 
утверждают, что Бог, Который сотворил нашу Землю, – это 
Сам Христос (см. еще Евр. 2:10; Рим. 11:36). Творческая 
сила Христа во время Его земного служения возвращала 
людей к жизни. Христиане знают, что только Бог способен 
подарить жизнь (см. Пс. 35:10; Деян. 17:25). Воскресение 
Лазаря, а также сына вдовы из Наина, дочери Иаира сви-
детельствуют о Его Божественной природе, потому что Он 
не просто воскрешал, как Илья, Елисей, Петр или Павел, – 
Он имеет жизнь в Себе Самом (Ин. 1:4; 5:25). Он не просто 
имел жизнь, но Сам был источником жизни (см. Ин. 11:25; 
14:6; 1 Ин. 1:2).

3.4. Христос – Вседержитель
Учение деизма утверждает, что Бог в начале запустил 

все процессы на Земле и дальше не вмешивается в их раз-
витие. Деисты как бы хотели оправдать и защитить Бога от 
обвинений в сегодняшнем преступном и кровавом хаосе. 
Но это, по сути, медвежья услуга, поскольку такая идея по-
рождает представления о равнодушном боге, который не 
интересуется судьбой своих созданий. А мы знаем Бога не 
таким. Бог христиан продолжает заботиться о каждом из 
землян, насколько они Ему это позволяют. Только благо-
даря Божьей милости всё по сей день стоит (см. Пс. 118:91; 
Деян. 17:28). 

Итак, исключительно Божий атрибут – сила и власть 
Вседержителя – присущ и Христу. Читаем: «…и все Им 
(Хрис том – прим. автора) стоит» (Кол. 1:17).

3.5. Всеведение Господа
Относительно знаний, которыми обладают создан-

ные разумные существа, можно сказать, что не только 
гениальные люди ограничены в своих интеллектуальных 
возможностях, но даже ангелы не имеют полноты знаний 
(см. 1 Пет. 1:11, 12).

Что же сообщает Слово Божье относительно Христа? 
Он читал сердца и знал, что происходит в душе человека 
(см. Ин. 2:24, 25). Писание говорит: «В Котором (Христе – 
прим. автора) сокрыты все сокровища премудрости и ве-
дения» (Кол. 2:3). 

3.6. Всемогущество Христа
Спаситель Христос представлен в Священном Писании 

как Вседержитель (см. Откр. 1:8 и 4:8). Интересно отме-
тить, что как в древнееврейском языке слово «шадда́й», 
так и в древнегреческом «пантокра́тор» имеют два значе-
ния: Вседержитель и Всемогущий.

Перед вознесением Сам Иисус произнес: «Дана Мне 
всякая власть на небе и на земле» (Мф. 28:18). «Всякая» 
(греч. «па́са») власть означает «полная, вся» власть. Эта 
власть распространялась не только на людей, но и на мир 
природы и бесов (см. Мф. 8:32; Мк. 5:3; Ин. 7:30).

Примечание. Можно возразить: если власть «дана», то 
это означает, что она дарована Кем-то высшим! 

Во-первых, мы не отрицаем соподчиненности в самой 
Троице (см. 1 Кор. 15:28), однако сама подчиненность не 
свидетельствует об отличиях в природе, сущности Божества. 

Во-вторых, акцент в отрывке, включая стих 19, стои́т 
на миссионерском призыве: «Уверенно идите и пропове-
дуйте в Мое имя, потому что дана Мне власть». Дело в том, 
что князь этого мира, сатана, узурпировал власть на Земле 
из-за непослушания первых людей. После Голгофы, полу-
чив подтверждение Отца относительно принятия жертвы, 
Христос мог «де-юре» констатировать, что власть Богу воз-
вращена, а «де-факто» – что она будет окончательно ре-
ализована во время Второго пришествия Христа. Посред-
ством Своей жертвы Он получил власть спасать от греха и 
смерти (см. Евр. 2:14). 

Приходилось слышать и такое мнение: «Христос – Бог 
крепкий (Ис. 9:6), но не Всемогущий». Приведем несколько 
фактов, которые опровергают такое утверждение.

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



62 63

1) Корень слова «Элохи́м» («Бог» во множественном 
числе) происходит от «быть сильным». В самом деле, можно 
проследить связь между словом «Эль» (Бог) и существитель-
ным «эль» (сила, власть). Например, в Быт. 31:29; Втор. 28:32. 

2) «Элохи́м» (единственное число «Эль») включает в Себя 
все атрибуты Бога, в том числе и Всемогущество: «И сказал 
ему Элохим: Я Эль-Шадда́й (Бог Всемогущий)» (Быт. 35:11).

3) Кто создал все на небе и на земле? «Элохи́м» (Быт. 
1:1). Этот Элохи́м - это и Христос (Ин. 1:3; Кол. 1:16).

4) Если рассмотреть словосочетание в Ис. 9:6 «Эль-
Гиббо́р» («Бог сильный»), употребленное в отношении 
Сына, то оно используется и в отношении Отца (см. Ис. 
10:21; Иер. 32:18). Поэтому мы не имеем библейского пра-
ва сказать: «Христос – Бог сильный, но не Всемогущий», 
иначе придется это утверждать и об Отце.

5) Кроме того, в Священном Писании значение слова 
«Всемогущий» тождественно значению «Вседержитель». 
Например, древнееврейское «Шадда́й» используется 48 
раз, из которых в Синодальном переводе 37 раз подано 
как «Вседержитель» (в украинском 34 раза). В Новом За-
вете «Пантокра́тор» (гр. «па́нта» – все, «кра́тор» – тот, 
кто держит) также означает и Всемогущий, и Вседер-
житель. Иисус назван «Пантокра́тор» (см. Откр. 1:8; 4:8; 
11:17; 16:14; 19:6). 

Следовательно, Христос – Всемогущий Бог.
3.7. Божественная вездесущность 
Свойство присутствовать одновременно везде при-

суще лишь Богу. Владеет ли этим Божественным атрибу-
том и Христос? Прочитаем в Евангелии: «Ибо, где двое 
или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них» (Мф. 
18:20). «И се, Я с вами во все дни до скончания века. 
Аминь» (Мф. 28:20). 

3.8. Неизменность Христа
 Почему мы время от времени меняем свое мнение 

об окружающем мире? Потому что растем в познании. Го-

ворят, что не меняют свои взгляды лишь невежды и мерт-
вые. Но есть исключение. Неизменность свидетельствует 
о совершенстве в знаниях. Именно таким назван в Ветхом 
Завете Бог Отец. Обратите внимание на свидетельство Но-
вого Завета о Господе Иисусе: «Иисус Христос вчера и се-
годня и вовеки Тот же» (Евр. 13:8). Христос, как и Отец, 
совершенен в знаниях, поэтому остается «Тот же». 

3.9. Власть прощать грехи
На протяжении столетий в христианстве не теряет 

своей актуальности вопрос: кто может и имеет право про-
щать грехи? Возможно, какая-то духовная должность или 
духовный сан дают такую прерогативу? Хотя в древности 
священники совершали определенное служение во время 
принесения человеком жертвы за грех, но права прощать 
грех они на себя не брали. 

Какие важные факты нам известны о процессе жертво-
приношения? 

 Во-первых, священник сам нуждался в очищении от 
греха: «Если священник помазанный согрешит и сдела-
ет виновным народ, – то за грех свой, которым согрешил, 
пусть представит из крупного скота тельца… Господу в 
жертву о грехе» (Лев. 4:3). «И сказал Моисей Аарону: при-
ступи к жертвеннику и соверши жертву твою о грехе и все-
сожжение твое, и очисти себя и народ» (Лев. 9:7). Слово 
«очистить» – это древнееврейское «кафа́р», оно означает 
еще и примирить, умилостивить. Священник должен 
был умолять Бога об умилостивлении за себя и за народ. 

 Во-вторых, очищение осуществлялось именно по-
средством кровной жертвы, а не властью священника: 
«И очистит его священник овном повинности пред Гос-
подом от греха… и прощен будет ему грех, которым он со-
грешил» (Лев. 19:22). «И одного козла в жертву за грех, для 
очищения вас» (Числ. 28:22).

 В-третьих, еще один важный факт: вина против че-
ловека считалась грехом против Бога, его Творца: «Ска-

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



64 65

жи сынам Израилевым: если мужчина или женщина сде-
лает какой-либо грех против человека, и через это сдела-
ет преступление против Господа…» (Числ. 5:6). Поэтому и 
не удивительно, что Божий пророк Давид молится: «Тебе, 
Тебе единому согрешил я и лукавое пред очами Твоими 
сделал» ( Пс. 50:6).

Вся книга Левит – о священстве и священнодействии. И 
нигде в ней и во всем Пятикнижии не идет речь о том, что 
священник имел полномочия своей властью прощать грехи. 
Он лишь констатировал факт прощения и очищение через 
пролитую кровь жертвы, которая символизировала проли-
тую в будущем кровь Спасителя Христа. Писание свидетель-
ствует, что лишь один Бог имел право прощать грехи. Мои-
сей об этом молился: «Прости им грех их» (Исх. 32:32; см. 
еще Числ. 14:19, 20). Поэтому иудеи в Новом Завете удосто-
верили правильное понимание относительно прощения, за-
давая риторический вопрос: «Кто может прощать грехи, кро-
ме одного Бога?» (Мк. 2:7). Ошибались они лишь в том, что 
в духовной слепоте не видели во Христе воплощенного Бога. 

Лидер первоапостольской Церкви Петр не принимал 
индивидуально грешников на исповедь. Симона волхва, 
который хотел купить Божий дар, апостол обличает: «Итак, 
покайся в сем грехе твоем и молись Богу: может быть, от-
пустится тебе помысл сердца твоего» (Деян. 8:22). А брал 
ли на себя полномочия прощать грехи великий апостол 
любви Иоанн? «Если исповедуем грехи наши, то Он (Хрис-
тос – прим. автора), будучи верен и праведен, простит 
нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» (1 Ин. 
1:9). Апостол считает, что исключительное право на про-
щение и очищение от греха имеет лишь Христос.

Поэтому Давид взывает к Богу: «Но я открыл Тебе 
(Богу – прим. автора) грех мой и не скрыл беззакония 
моего; я сказал: “исповедаю Господу преступления мои”, 
и Ты снял с меня вину греха моего» (Пс. 31:5; см. еще Ис. 
43:25; Мих. 7:18; Пс. 129:4). 

Если исключительно Бог может прощать грех, то Кто 
же тогда Христос, Который много раз говорил: «Прощаются 
тебе грехи твои»? (см. Мф. 9:2, 6; Мк. 2:5, 10; Лк. 5:20, 24; 
7:48; Деян. 5:31; 13:38).

3.10. Достойный поклонения
Сегодня, как и в древности, это довольно актуаль-

ный вопрос. Кому или чему поклоняться в мире, где рас-
пространены фетишизм (поклонение вещам), гедонизм 
(смысл жизни в получении удовольствий), обожествление 
денег? Кроме того, миллионы христиан считают своим 
долгом поклоняться святым и апостолам. 

Как понимали этот вопрос, например, два величайших 
апостола? Принимал ли апостол Петр поклонение? Что по 
этому поводу сказано в Евангелии? Читаем: «Когда Петр 
входил, Корнилий встретил его и поклонился, пав к ногам 
его. Петр же поднял его, говоря: встань; я тоже человек» 
(Деян. 10:25, 26). Было бы логично со стороны всех преем-
ников статуса апостола Петра совершать так же, то есть не 
принимать поклонение. 

Возможно, великий евангелист и апостол язычников, 
перу которого принадлежит почти половина книг Нового 
Завета, достоин поклонения? Когда в Листре язычники уви-
дели, что апостол Павел исцелил хромого, с детства пара-
лизованного человека, то построили жертвенник для того, 
чтобы совершить ритуал поклонения. Как же отреагировал 
обладатель чудотворного дара на желание людей оказать 
почести его личности таким способом? «Но Апостолы Вар-
нава и Павел, услышав о сем, разодрали свои одежды и, 
бросившись в народ, громогласно говорили: Мужи! что 
вы это делаете? и мы – подобные вам человеки, и благо-
вествуем вам, чтобы вы обратились от сих ложных к Богу 
Живому, Который сотворил небо и землю, и море, и все, 
что в них» (Деян. 14:14, 15). Использованное здесь слово 
«экпэда́о» («бросаться»), что буквально означает запрыг-

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



66 67

нуть, врываться, свидетельствует, насколько апостолы 
были возмущены этим намерением язычников.

Даже святые ангелы не принимали поклонения, счи-
тая, что оно принадлежит исключительно одному Богу. Чи-
таем: «Я, Иоанн, видел и слышал сие. Когда же услышал и 
увидел, пал к ногам Ангела, показывающего мне сие, что-
бы поклониться ему; но он сказал мне: смотри, не делай 
сего; ибо я – сослужитель тебе и братьям твоим пророкам 
и соблюдающим слова книги сей; Богу поклонись» (Откр. 
22:8, 9; см. еще Откр. 19:10).

В пустыне сатана искушал Иисуса поклониться ему, но 
Христос отразил атаки дьявола словами из Писания: «Отой-
ди от Меня, сатана, ибо написано: ”Господу Богу твоему по-
клоняйся и Ему одному служи”» (Мф. 4:10).

Так учил Спаситель Христос, но Сам Он принимает по-
клонение как надлежащее: 

«Приходит к Нему прокаженный и, умоляя Его и 
падая пред Ним на колени, говорит Ему...» (Мк. 1:40). 
И еще: «Когда выходил Он в путь, подбежал некто, пал 
пред Ним на колени и спросил Его…» (Мк. 10:17; см. еще 
Мф. 17:14; Мк. 5:33). Его ученики не только молились во 
Имя Его (1 Кор. 5:4), но и молились непосредственно Ему 
(Деян. 7:59).

К поклонению Иисусу призывает Сам Отец: «Также, 
когда вводит Первородного во вселенную, говорит: “и да 
поклонятся Ему все Ангелы Божии”» (Евр. 1:6; см. еще Ис. 
6:1–3 – описание акта поклонения, а в Ин. 12:40, 41 ут-
верждается, что это был Христос).

Если бы Христос не был Богом, то, поклоняясь Ему, 
люди и ангелы совершали бы акт идолопоклонства. Но, 
поклоняясь Христу, мы поклоняемся Тому, Кто имеет все 
Боже ственные атрибуты, то есть истинному Богу.

4. П˲̆˭́˟ ˙ˤ˙ˬ˟˥˳˪ˤ˟ ˞˯˪˘ˣ˘˵˟ˬ̂˳˵˚˘ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮ-
ˮ˯˳˵ˤ Х˲ˤ˳˵˘

Интересный факт: так же, как в Быт. 1:1, с самого 
начала Библия сообщает, что наша жизнь не является ре-
зультатом случайного стечения обстоятельств, но мы соз-
даны Богом, так и с самого начала Евангелия от Иоанна 
утверждается, что Христос является Богом и Творцом все-
го живого. Некоторые удивляются, зачем было написано 
четвертое Евангелие (приблизительно 100 год н. е), если 
к тому времени уже были написаны три? Но последнее 
Евангелие имело особую миссию. Это был ответ Бога на 
гностическое учение о том, что Христос не воплотился, а 
был фантомом (призраком). Это учение называлось доке-
тизм (гр. «доке́о» – кажусь). Против него выступал апостол 
Иоанн (см. 1 Ин. 4:1–3), отстаивая реальное воплощение и 
Божественную природу Христа. 

Есть много библейских текстов, которые прямо и не-
посредственно указывают на Божественность Христа. 
Биб лия отвечает на пять наиболее часто задаваемых во-
просов противниками Божественной природы нашего 
Гос пода Иисуса Христа.

1) Если Христос на самом деле воплотился, то может 
ли Он быть Богом? Тело, считают дуалисты, – это зло. По-
этому в ответ апостол Павел прямо заявляет: «Бог явился 
во плоти…» (1 Тим. 3:16). Итак, Христос – воплощенный Бог!

2) Является ли Христос Сущим над всем Всевышним 
Богом? «… от них Христос по плоти, сущий над всем Бог, 
благословенный вовеки, аминь» (Рим. 9:5). Использован-
ное здесь древнегреческое выражение «Хо он эпи́ па́нтон 
Тео́с» – буквально означает «Сущий над всеми Бог», как 
и передает Синодальный перевод. Иисус подтверждает 
эту мысль, прямо называя Себя именем Яхве (Сущий): «Я 
есмь…» (Ин. 8:58).

3) Известно, что в Библии богами названы и некото-
рые созданные существа. Действительно, некоторые лич-

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



68 69

ности и объекты в Библии так и названы, но только в опре-
деленном смысле. К ним принадлежат:

• вестники, которые верно передавали Божьи слова 
(Моисей – Исх. 7:1);

• люди, которым Бог делегировал некоторые Свои 
функции (судьи – Пс. 81:6);

• «так называемые боги» (идолы – 1 Кор. 8:4, 5);
• «бог века сего» (2 Кор. 4:4) – это сатана, которого 

Христос назвал лишь князем этого мира (см. Ин. 
14:30). Детальнее на этих понятиях мы остановимся 
в следующих темах.

Можно ли кого-нибудь из них назвать ИСТИННЫМ 
Богом? А Христос– это истинный Бог? Заканчивая свое 
послание, Иоанн прямо пишет о Христе: «Сей есть истин-
ный Бог и жизнь вечная» (1 Ин. 5:20).

4) Быть может, Христос – меньший Бог и в Нем нет 
той полноты Божественной природы, которой облада-
ет Отец? Библия отвечает: «Ибо в Нем обитает вся полно-
та Божества телесно» (Кол. 2:9).

Для некоторых важно, чтобы Сам Отец назвал 
Сына Богом. И Он это делает: «А о Сыне: “престол Твой, 
Боже, в век века; жезл царствия Твоего – жезл правоты”» 
(Евр. 1:8; это слова Отца: см. стих 5). Кроме того, часто 
Сын фигурирует рядом с Отцом как равная по природе 
Личность (см. 2 Кор. 13:13; Гал. 1:3; Еф. 1:2). 

5) Божественные почести и почет. Внимательно 
прочитаем утверждение Христа относительно Себя: «Дабы 
все чтили Сына, как чтут Отца. Кто не чтит Сына, тот не чтит 
и Отца, пославшего Его» (Ин. 5:23). Не трудно заметить три 
определенных заявления Спасителя: 

• все должны почитать Сына (греч. «тима́о» – оказы-
вать, воздавать честь); 

• почитать Сына мы должны так же, как уважаем 
Отца. Если почести и почет должны быть такими 
же, то этим подтверждается равенство Отца и 

Сына (греч. «като́с» означает в соответствии, на-
столько, насколько, подобно тому как). Христос 
призывает почитать Его подобно тому, как мы по-
читаем Отца. Отца же мы почитаем как Бога;

• если вы желаете чтить Христа не таким же обра-
зом, как Отца, то этим вы совсем не уважаете Его. 
Например, если вы отдаете генералу почести, подо-
бающие сержанту, то этим вы его не только не чти-
те, но унижаете, показывая свое презрение. 

5. Эˬˬ˟ˮ У˘˥˵ ˯ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˯˳˵ˤ Х˲ˤ˳˵˘
Каким образом вестница Господня Эллен Уайт свиде-

тельствует о Божественности Христа? 
 Говорит ли она, что Христос – Бог, равный по природе 

с Отцом? Означает ли это равенство, что Христос – Одна 
и та же Личность, что и Отец? «Христос – Слово – еди-
ный с вечным Отцом в природе, характере и намерениях, что 
же касается Личности Христа, то Он не одно целое с Отцом» 
(Свидетельства для Церкви, т. 8, с. 269).

Является ли Христос Сущим и вечным Богом? 
«Христос – извечный, Сущий из Самого Себя, Божий 

Сын, Он равный Богу, всемогущий, бесконечный» (Еванге-
лизм, с. 615).

Что сказано о полноте Божества во Христе?
«Сын есть полнота Божества, явленного людям» (Особ. 

свидетельство, Серия «Б», № 7, с. 63).
 Об этом пишет и богодухновенный апостол: «Сей, 

будучи сияние славы и образ ипостаси Его и держа все 
словом силы Своей, совершив Собою очищение грехов 
наших, воссел одесную [престола] величия на высоте» 
(Евр. 1:3).

Быть может, Христос – первое Божье творение, Ко-
торому в древних веках была дана Отцом жизнь?

«Христос владеет жизнью самобытной, незаимство-
ванной, первичной» (Э. Уайт. Желание веков, с. 530).

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



70 71

Адвентистский богослов М. Л. Андреасен стал адвенти-
стом в 18-летнем возрасте в 1894 г. Он был поражен, про-
читав в книге «Желание веков» вышеупомянутую цитату. 
Усомнившись в авторстве цитаты, Андреасен попросил 
Э. Уайт об аудиенции, на которой попросил разрешения пе-
ресмотреть рукописи, чтобы убедиться, действительно ли 
вышеупомянутые емкие слова написаны о Божественности 
Христа ее рукой. После детальной проверки его сомнения 
исчезли (см. M. L. Andreasen. «The Spirit of Prophecy», chapel 
address at Loma Linda, California, November 30, 1948, цит. 
в Russell Holt. «The Doctrine of the Trinity in the Seventh-day 
Adventist Denomination: Its Rejection and Acceptance», Term 
Paper, Seventh-day Adventist Theological Seminary, 1969, 20).

Существовало ли такое древнее время, когда Хрис-
тос не пребывал в единении с Отцом?

«Не было такого времени, когда Он (Христос – прим. 
автора) не был бы в тесном единении с вечным Отцом» 
(Знамения времени, 29 августа 1900 г.).

6. Т˲ˤ˟˞ˤˮ́˥ Б˯˛ ˚ ˤ˳˵˯˲ˤˤ ˳˱˘˳˟ˮˤ̆
Все три Личности Божества принимали участие во всех 

эпохальных событиях истории спасения: 
• чудодейственное зачатие Спасителя (Лк. 1:35). 
• крещение Христа (Мф. 3:16, 17). 
• сошествие Святого Духа (Деян. 2:33, 38).
• наделение Церкви особыми дарами (1 Кор. 12:4–6).
• участие в духовном росте спасенных (2 Кор. 1:21, 22). 
Выводы. Вера в Троицу и Божественность Христа – это 

не безжизненное теоретическое богословие. Эта вера име-
ет практическое значение для нашего искупления. Ибо для 
того чтобы спасти человечество от греха, чтобы искупление 
имело силу, необходимо, чтобы Спаситель Христос был Бо-
гом. Вот почему каждому из нас предоставлены прямые 
свидетельства Священного Писания: «Пасти Церковь Гос-
пода и Бога, которую Он приобрел Себе кровию Своею» 

(Деян. 20:28)*. Отрицание Божественности Христа – это ли-
шение человечества единственной надежды на Спасителя, 
поскольку небожественная личность не может даровать и 
гарантировать вечную жизнь. Об этом свидетельствует апо-
стол: «Ожидая блаженного упования и явления славы вели-
кого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа» (Титу 2:13). В 
этом тексте стоит один артикль перед двумя существитель-
ными. Это означает, что речь идет об одной Личности, то 
есть фраза «Бога и Спасителя» относится к Иисусу Христу.

Христос Сам провозгласил: «Если не уверуете, что это Я 
[греч. “эго́ эйми́”], то умрете во грехах ваших. Тогда сказали 
Ему: кто же Ты? Иисус сказал им: от начала Сущий [греч. – 
“тэн архен́ хо” – буквально: “Который от начала”], как и 
говорю вам» (Ин. 8:24, 25). Он провозгласил Себя здесь Веч-
носущим Богом, Который был от начала и от веры в Которого 
зависит вечное спасение человека. 

Пусть Господь откроет наши глаза, чтобы признание 
Фомы стало нашим собственным и мы от чистого сердца 
могли воскликнуть: «Господь мой и Бог мой!» ( Ин. 20:28).

*Эллен Уайт говорит, что на кресте умерла лишь человеческая при-
рода Христа, а не Божественная, но не говорит, что это была лишь че-
ловеческая жертва, потому что трагедия Божества заключалась в том, 
что по причине греха произошел разрыв отношений Бога Сына с Богом 
Отцом (см. Библейский комментарий АСД, т. 5, с. 1113; MS, 131-1897). 

Глава 6.Глава 6. БОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАБОЖЕСТВЕННОСТЬ ИИСУСА ХРИСТАЧасть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ



72 73

Мы уже отмечали, как часто один и тот же термин в 
разных контекстах имеет разные значения. 

 Вот почему так важно выяснять, что имел в виду биб-
лейский автор и что именно в этом контексте означает 
тот или другой термин. Многие христиане стараются лю-
бить Господа всем своим сердцем, но Иисус приглашает 
совершить еще один шаг: «Возлюби Господа Бога твоего 
всем сердцем твоим и всею душою твоею и всем разуме-
нием твоим» (Мф. 22:37). Использованное Христом слово 
«диа́ноя» означает разум, понимание, точка зрения, об-
раз мышления. Несомненно, полюбить Бога может лишь 
тот, кто знает Его и чье представление о Господе не иска-
жено. Итак, исследуем, что Бог открыл нам о Своем Сыне. 

1. К˘˪˯˟ ˤ˭̆ Б˯ˢ̂˟˛˯ С́ˮ˘?
За 1000 лет до Рождества Христова в Ветхом Завете 

было записано удивительное высказывание, точнее во-
прос: «Кто восходил на небо и нисходил? кто собрал ветер 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

ИССЛЕДОВАНИЕ 
ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ 
ОТРИЦАЮЩИХ 
БОЖЕСТВЕН-

НОСТЬ ХРИСТА

77

в пригоршни свои? кто завязал воду в одежду? кто поставил 
все пределы земли? какое имя ему? и какое имя сыну его? 
знаешь ли?» (Притч. 30:4). 

Я восхищаюсь величием и глубиной Священного Пи-
сания, потому что оно содержит не только вопросы отно-
сительно спасения, но и ответы на каждый из них. Нужно 
лишь с молитвой и смирением искать их. Почти через 300 
лет после поставленного вопроса Библия дает ответ. 

Какое же имя Сына? «Ибо младенец родился нам ‒ 
Сын дан нам; владычество на раменах Его, и нарекут имя 
Ему: Чудный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь 
мира» (Ис. 9:6). В этом одном тексте Бог гармонично соеди-
нил понятия «Сын», «Бог крепкий», «Отец вечности», как не 
противоречащие друг другу.

Не для того ли, чтобы представить близость отношений 
Личностей Божества, Господь использует библейскую анало-
гию Отца и Сына? Апостол говорит о времени воплощения Хри-
ста в Послании к евреям: «Ибо кому когда из Ангелов сказал 
Бог: Ты Сын Мой, Я ныне родил Тебя? И еще: Я буду Ему Отцом, 
и Он будет Мне Сыном?» (Евр. 1:5) (см. еще Лк. 1:32, 35). К 
сожалению, эта аналогия была превратно истолкована теми, 
кто отказывался верить в библейский факт Троицы. Термин 
«Сын Божий», «Сын Мой» употребляется по отношению ко 
Христу относительно Его роли в Плане спасения человече-
ства: Его воплощения (Лк. 1:35), Его крещения (Лк. 3:22), Его 
преображения (Лк. 9:35), Его воскресения (Деян. 13:32, 33).

Нельзя применять к текстам Священного Писания гре-
ческий образ мышления и логику, не вникнув в суть рас-
сматриваемого предмета. Позвольте проиллюстрировать 
это утверждение. Греческий образ мышления: «Если Сын, 
значит рожденный и имеющий начало. А имеющий нача-
ло не может быть Богом!». Логично? Но, так логично рас-
суждая, мы придем к выводу: поскольку у каждого земно-
го отца есть свой отец, то значит, что и Бог Отец не вечен? 
Абсурдно звучит, не так ли? 

Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



74 75

Что же на самом деле означает термин «Сын»? Как мы от-
метили выше, наилучшая аналогия, которую предлагает нам 
Бог, чтобы мы могли лучше понять взаимоотношения между 
Личностями Божества, – это близкие, преисполненные любви 
отношения между отцом и сыном. Как и любая аналогия, этот 
пример ярко подчеркивает только определенные аспекты, но 
нельзя аналогию истолковывать и применять всесторонне.

Стоит понимать, что образ мышления евреев (большей 
частью являющихся Божьими пророками и апостолами, на-
писавшими Библию) отличается от нашего. Они, рассматри-
вая природу существ, утверждали: «Если сын человека – че-
ловек, то Сын Божий – Бог!» И Христос соглашался с такой 
логикой. Об этом свидетельствует Его разговор с иудеями 
(см. Ин. 10:32–36). В еврейской культуре слово «сын» под-
черкивает не факт рождения, а три основных идеи. 

 Во-первых, это слово в общем понимании означает 
особые черты принадлежности к конкретной группе: сыны 
Сиона, сыны Велиара. В Священном Писании мы встреча-
ем и другие хорошо нам знакомые образные выражения: 
сыны света, сыны пророческие, сыны певцов, сыны грома, 
сыны противления. 

 Во-вторых, оно передает идею родственной близо-
сти, подобия, одинаковости.

И, в-третьих, идею одной природы. Например, когда 
Иисус произнес: «Ваш отец – диавол» (Ин. 8:44), это не 
означало, что эти люди были буквально детьми сатаны, а 
что по своему выбору и поступкам стали с сатаной одной 
духовной природы. 

Как мы увидели выше, мышление иудеев коренным 
образом отличается от нашего, поскольку они считают, что 
Сын Божий – в прямом смысле Бог. Например, вы помните, 
за что они хотели побить камнями Христа? Читаем: «И еще 
больше искали убить Его Иудеи за то, что Он не только нару-
шал субботу, но и Отцом Своим называл Бога, делая Себя 
равным Богу» (Ин. 5:18; еще см. Ин. 10:33; 19:7; 1 Ин. 5:20). 

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ

2. Бˤ˙ˬ˟˥˳˪ˤ˟ ˵˟˪˳˵́, ˱˲ˤ˚˯˞ˤ˭́˟ ˚ ˪˘˽˟˳˵˚˟ ˯˱˲˯-
˚˟˲ˢ˟ˮˤ̆ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˯˳˵ˤ Х˲ˤ˳˵˘

Рассматривая общую картину данной проблемы, мож-
но заметить, что существует два принципа, на которых 
зиждется антитринитарианская идея: 

1) искаженное толкование терминов относительно 
Сына – «единородный», «первородный», «начало» и т. п.; 

2) ошибочная интерпретация библейских текстов, 
которые сообщают о превосходстве Отца над Сыном. 

Прочитаем тексты, которые могут якобы вызывать сомнение 
относительно Христа как Бога. Но если мы желаем быть честны-
ми исследователями Божьего Слова и верим, что «все Писание 
богодухновенно» (2 Тим. 3:16), то не имеем права обойти эти 
библейские отрывки. Хотелось бы рассмотреть 10 типичных тек-
стов, которые якобы противоречат идее Божественности Христа.

2.1. «Никто не благ, как только один Бог»
Начнем с текста Лк. 18:18, 19: «И спросил Его некто из 

начальствующих: Учитель благий! что мне делать, чтобы на-
следовать жизнь вечную? Иисус сказал ему: что ты называ-
ешь Меня благим? Никто не благ, как только один Бог».

Мы довольно часто называем добрыми тех или иных лю-
дей. Но тут звучит категоричное утверждение Христа: «Никто 
не благ, как только один Бог». Воистину это так, ибо на самом 
деле благ только Тот, Кто Сам есть добро и Чьи мотивы всегда 
абсолютно благи и чисты. Бог судит на основании наших мо-
тивов и побуждений, а не очевидных дел, потому что доброе 
дело может быть сделано с нечистой мотивацией. 

Кроме того, не существует документального подтверж-
дения, чтобы современники Христа или их предшествен-
ники обращались к учителю закона: «дида́скалэ агатэ́» 
(учитель благий). Наоборот, Мишна* утверждает, что по-
настоящему благ только Бог. 

Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...

* Для справки: Тора – это Пятикнижие Моисея; Мишна – коммен-
тарий на Тору; Гемара – комментарий на Мишну. Талмуд (их существует 
два: Иерусалимский и Вавилонский) содержит Тору и Гемару. 



76 77

Поэтому Иисус, используя известный тезис, хочет ска-
зать: «Почему ты зовешь Меня учителем благим? Или 
признай Меня Богом, Кто Один только благ, или – простым 
учителем!» Заметьте: Христов вопрос некоторые трактуют 
как утвердительное предложение, вкладывая в него безос-
новательное содержание. Разве Христос сказал: «Я не бла-
гой!»? Иисус лишь спрашивает: «Какие причины побудили 
тебя сказать эти слова? Ты должен продвигаться дальше в 
своем признании. Если считаешь Меня благим, то признай 
Меня и Тем, Кто Один только благ, то есть Богом».

2.2. «Слово было Бог» 
Еще один текст Ин. 1:1: «В начале было Слово, и Слово 

было у Бога, и Слово было Бог». Может возникнуть вопрос: по-
чему этот текст попал в перечень трудных? Напротив, он сви-
детельствует о Божественности Христа! Данный текст не толь-
ко прямо называет Христа Богом, но и утверждает, что Слово 
(то есть Христос) не было создано, а испокон века было у Бога. 

Древнегреческий термин «архе́» («в начале») означа-
ет первоначало, основа, основание, происхождение. На-
пример, древние философы и ученые Аристотель и Демос-
фен употребляют слово «архе́» в значении первопричины. 
Такое же значение этого слова наблюдается и в Библии. В 
отношении Бога Отца это слово используется в Откр. 21:5, 6 и 
переводится на наш язык как «начало». 

Вернемся к нашему вопросу: так в чем проблема этого тек-
ста? Некоторые верующие утверждают, что греческий оригинал 
текста Ин. 1:1 не содержит определительного артикля* перед 
словом «Тео́с» («Бог»). А это означает, как утверждают они, что 
речь идет не об известном всем Боге в буквальном значении 
этого слова, но о «меньшем боге». Поэтому в русском переводе 
Библии «Новый мир» слово «Бог» написано со строчной буквы. 

* Известно, что во многих иностранных языках употребляется ар-
тикль – определенный или неопределенный. Например, в английском 
языке это соответственно «the» и «a». В древнегреческом языке Нового 
Завета есть только определенные артикли: мужского рода – «хо», жен-
ского – «хе» и среднего – «то». 

2.2.1. Употребление артикля в греческом языке
Разделяют ли подобное мнение переводчики, ученые-

библеисты и знатоки древних языков? 
Очевидно, что нет, поскольку они слово «Бог» пишут с за-

главной буквы. Почему? Потому что они применяют правило*, 
которое можно представить следующим образом: артикль ста-
вится, когда речь идет о конкретном лице, если же артикля нет, 
то принимается во внимание смысловой оттенок относительно 
сущности и природы объекта. Это означает, что все характер-
ные признаки и черты Бога вобрало в Себя Слово. То есть, со-
гласно тексту Ин. 1:1, каким есть Бог, таким есть и Слово.

Прослеживается и определенная нечестность, а так-
же непоследовательность в объяснении фактов. Дело в 
том, что в Новом Завете в 282 случаях перед древнегрече-
ским словом «Тео́с» (Бог) нет определительного артикля, 
но почему-то в переводе «Нового мира» лишь в 16 слу-
чаях это слово написано со строчной буквы (это меньше 
6 %). Чем объясняется такая избирательность?

Действительно ли, если употреблено слово «Тео́с» 
(Бог) без артикля, это означает, что речь идет о «меньшем 
боге»? Сто́ит заметить, что довольно часто и перед име-
нем Бога Отца артикль не употребляется. 

Например, в этой же первой главе Евангелия от Иоан-
на сказано: «Был человек, посланный от Бога; имя ему 
Иоанн» (стих 6); «дал власть быть чадами Божиими» (стих 
12); «Бога не видел никто» (стих 18). Во всех этих случа-
ях, когда речь идет об Отце, определительного артикля 
перед словом «Бог» нет! Неужели по причине отсутствия 
артикля Отец становится «меньшим богом»? 

И наоборот, когда речь идет о сатане, употребляется 
определительный артикль: «хо тео́с ту айо́нос ту́ту» – «бог 
века сего» (2 Кор. 4:4). Кем считать сатану в таком случае?

* Правило Колвелла относительно предикативно-номинативных 
конструкций (Вудро Уидден, Джерри Мун, Джона Ров. «Троица: тайна и 
откровение», с. 62-66).

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



78 79

Интересное лингвистическое объяснение делает доктор 
Герхард Пфандл в своем исследовании «Троица в Библии»: 
«Если бы Иоанн использовал определенный артикль каж-
дый раз, когда употреблял термин Тэо́с, то это бы означа-
ло, что существует только одна Божественная личность. Бог 
Отец был бы и Богом Сыном. Однако в Ин. 1:1 мы читаем: 
“В начале было Слово, и Слово было у хо Тэо́с, и Слово было 
Тэо́с”. Если бы Иоанн использовал только хо Тэо́с, текст бы 
выглядел следующим образом: “В начале было Слово, и 
Слово было у хо Тэо́с, и Слово было хо Тэо́с”. Согласно текста 
Ин. 1:14, Слово – это Иисус. Поэтому, если мы заменим тер-
мин “Слово” на “Иисус”, то у нас получится следующая кар-
тина: “В начале был Иисус, Иисус был у хо Тэо́с, Иисус был хо 
Тэо́с”… Получается богословский нонсенс. Поэтому, говоря о 
двух Личностях Божества, Иоанну не остается ничего друго-
го, как только использовать сначала хо Тэо́с, а потом Тэо́с. Та-
ким образом, отсутствие артикля во втором случае не может 
быть использовано в качестве аргумента против равенства 
между Богом Отцом и Богом Сыном» («Верую во единого 
Бога…» – Заокский: «Источник жизни», 2013, с. 22, 23).

2.2.2. «Меньший» и «родившийся» бог
Позвольте предложить еще несколько вопросов, про-

ливающих свет на этот вопрос.
Во-первых, как понимать выражение «меньший бог»? 

Пусть объяснят те, кто изобрел это небиблейское понятие! 
Разве Священное Писание представляет пантеон богов, 
где одни по своей природе являются бо́льшими, а дру-
гие – меньшими? Это может быть присуще индуистскому 
учению, но не христианскому! Вы не найдете подобного 
учения в Библии, ибо Господь Сам провозгласил: «Кроме 
Меня нет Бога» (Ис. 44:6).

Во-вторых, сам термин «Бог» – это уже характери-
стика Его природы. Например, может ли существо быть по 
природе «немного человеком»? Или он человек, или нет! 
Не может быть частичного, меньшего Бога!

В-третьих, если бы Христос был создан после Отца, мог 
бы Он вообще считаться Богом? 

Люди могут много философствовать, но Библия приво-
дит слова Самого Господа, и у нас исчезают любые сомне-
ния. Читаем в Ис. 43:10: «Прежде Меня не было Бога и после 
Меня не будет». На основании библейского текста вывод 
простой: или Христос сотворен и не является Богом вообще, 
или Он, как утверждает Новый Завет, Бог в полном смысле 
слова (Кол. 2:9). Проблема заключается не в библейских 
терминах, а в их искаженном толковании.

2.2.3. «Боги» в Священном Писании 
Те, кто говорит о Христе как о Личности, не обладаю-

щей полнотой Божества, в подтверждение своего мнения 
цитируют библейские отрывки, именующие сотворенные 
существа богами:

1. В древнем Израиле были судьи, через которых Бог 
осуществлял определенную миссию. К ним приходили люди 
для решения своих проблем, и судьи провозглашали Божью 
волю согласно Его Закону. Читаем: «И приди к священни-
кам левитам и к судье, который будет в те дни, и спроси их, 
и они скажут тебе, как рассудить. И поступи по слову, какое 
они скажут тебе, на том месте, которое изберет Господь, и 
постарайся исполнить все, чему они научат тебя» (Втор. 17:9, 
10). Именно поэтому в Пс. 81:6, написанному образным по-
этическим языком, судьи названы «богами». В каком смыс-
ле? Может, судьи были бессмертные, как Бог? Нет, потому 
что в следующем же (7-м) тексте написано: «Но вы умрете, 
как человеки». Они смертные, потому что являются людьми. 
Поэтому в данном тексте речь не идет об их Божественной 
природе, они просто проводники Божьего Слова и Его воли, 
как это было с Моисеем и Аароном. Моисею Бог сказал: «И 
будет он говорить вместо тебя к народу; итак, он будет твои-
ми устами, а ты будешь ему вместо Бога» (Исх. 4:16).

2. Часто даже идолы в Писании называются «богами», 
поскольку есть люди, которые им поклоняются и почита-

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



80 81

ют их «богами». Но Евангелие дает им характеристику в 
1 Кор. 8:5, уточняя: «так называемые боги», то есть не 
истинные, не реальные боги.

3. Есть еще «бог века сего» – сатана. Однако для кого 
он является богом? В тексте 2 Кор. 4:4 сказано, что «для 
неверующих», но не для Божьего народа. А кем предстает 
сатана в Божьих глазах? Христос по меньшей мере трижды 
называет его не богом, а «князем мира сего», узурпатором 
власти (см. Ин. 12:31; 14:30; 16:11). 

2.2.4. «Он — Бог истинный» 
Если вышеупомянутые «боги» всего лишь так называе-

мые боги, то Христос назван истинным Богом. «Знаем также, 
что Сын Божий пришел и дал нам свет и разум, да познаем 
Бога истинного и да будем в истинном Сыне Его Иисусе Хрис-
те. Сей есть истинный Бог и жизнь вечная» (1 Ин. 5:20). 

Возвращаясь к проблеме артиклей, заметим, что в 
предложении стоит определенный артикль мужского рода 
«хо» и звучит отрывок на языке оригинала так: «хауто́с 
эс́тин хо алэтино́с Тео́с», то есть «Он есть истинный Бог». 
И мы этому верим, потому что не может апостол Иоанн в 
своем Евангелии считать Христа «меньшим богом», а в сво-
ем Первом послании говорить о Нем как об истинном Боге. 

Таким образом, проблема все-таки в артикле или в лу-
кавстве тех, кто не желает признать Христа истинным Бо-
гом? Если только в артикле, позвольте представить шесть 
новозаветных текстов, где относительно Христа как Бога апо-
столы употребили определенный артикль: 

• апостол Иоанн: Ин. 20:28; 1 Ин. 5:20; 
• апостол Павел: Рим. 9:5; Евр. 1:8, 9 (дважды!); 

Кол. 2:9. 
2.3. Единородный Сын
Мы хотели бы рассмотреть и наиболее цитируемый 

христианами текст Священного Писания: «Ибо так возлю-
бил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы 
всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь веч-

ную» (Ин. 3:16). Обратим пристальное внимание на тер-
мин, употребленный относительно Христа. Это древнегре-
ческое слово «моногенэз́», переведенное как «Единород-
ный». Следует заметить, что Священное Писание разгра-
ничивает термины, когда говорит о том, что мы сыны и до-
чери Божьи (Мф. 5:45), дети Отца Небесного (1 Ин. 3:2), и 
когда говорит о Христе – уникальном, Единородном Сыне 
(«моногенэз́»). Этимология слова «моногенэз́»: «мо́нос» – 
единый, один; «ге́нос» – класс, род. То есть «моногенэз́» 
означает единственный в своем роде, уникальный, а не 
единственный родившийся (или первый родившийся).

 Кстати, это же слово «моногенэз́» использовано в По-
слании к евреям 11:17, когда упоминается об Исааке. Если 
бы речь шла о факте рождения, то разве Исаак в семье Ав-
раама родился первым или, может, он родился один? Нет, 
потому что за 13 лет до него родился Измаил (Быт. 16:15), 
а после смерти Сарры от Хеттуры у Авраама родилось еще 
шесть сыновей (Быт. 25:1, 2). Поэтому здесь говорится об 
особом статусе Исаака как наследника благословений Бо-
жьего народа, о статусе наследника Мессианского семени. 

Подобным образом слово «моногенэ́з» использовано 
и в отношении Христа: имеется в виду не факт Его рож-
дения, а Его уникальный, особенный статус. Некоторые 
богословы находят интересное образное объяснение дан-
ному термину: «моногенэ́з» означает Того, Кто имеет одни 
гены с Богом.

2.4. Превосходство Бога Отца 
Еще один библейский текст, часто употребляемый 

анти тринитарианами, содержится в Ин. 14:28, где Иисус 
говорит: «Ибо Отец Мой более Меня».

В древнегреческом языке есть два слова, обозначаю-
щие превосходство, преимущество. Первое употреблено в 
этом тексте – «мэй́дзон» (от корневого «мэѓас»), когда речь 
идет о преимуществе одного из двух объектов одной при-
роды (например, двух людях), и второе слово – «крэй́ттон», 

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



82 83

когда речь идет о преимуществе относительно природы. 
Например, читаем в Евр. 1:4, что Христос был «превосход-
нее Ангелов». Слово «крэй́ттон» подчеркивает преиму-
щество Христа над ангелами в отношении Его природы и 
сущности. Поэтому возникает вопрос: если, как утвержда-
ют некоторые, Христос не имеет Божественной природы, 
а является только созданным или родившимся существом, 
почему же тогда в Ин. 14:28 употреблено именно слово 
«мэй́дзон», используемое при сравнении существ одной 
природы? Этот текст блестяще раскрывает равенство при-
роды Отца и Сына. Но в чем же тогда преимущество Отца и 
чем Он больше Христа?

2.4.1. Добровольное уничижение Христа
Следует обратить внимание на то, в какой период ска-

заны вышеупомянутые слова. Иисус говорит эти слова в 
период добровольного земного уничижения, когда Он от-
казался от определенного знания (Мк. 13:32), ограничил 
Свои полномочия (Мф. 20:23). Он снял одежду Неба и во-
плотился в человеческом теле. 

Об этом читаем в Послании апостола Павла: «Он, буду-
чи образом Божиим, не почитал хищением быть равным 
Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сде-
лавшись подобным человекам и по виду став как человек; 
смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти 
крестной. Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше 
всякого имени» (Флп. 2:6–9).

Схематично это можно изобразить так:

 
с. 6 – Христос = Бог

с. 7 – уничижение с. 9-11 – превознесение 

с. 8 – крестная смерть

Интересно, что слово «хюпа́рхон» употреблено здесь 
не в прошедшем времени, а в настоящем. Это означает, 
что Божья природа осталась в Нем и в период воплоще-
ния. Павел об�ясняет, что это не похищение, не ограбление, 
не хищение того, что Ему не принадлежало. Христос был и 
есть равный Богу. �стати, иудеи это понимали, поскольку 
то же слово «и́сос» (греч. – равный, такой же, одинаковый) 
употреблено и в Ин. �:18, когда иудеи говорили: «Отцом 
Своим называл Бога, делая Себя равным Богу». Это слово, 
например, у �к. 6:34, означает «одолжить с целью получить 
ровно столько же».

2.4.2. Три факта относительно уничижения
Христос Себя смирил и уничижил. � чем это выразилось?
1) Он сокрыл Свою неземную славу. �ишь в некото-

рых случаях люди могли созерцать проблески этой славы. 
Например, на горе Преображения (�к. 9:32) или во вре-
мя ареста Иисуса, когда Он произнес: «Эго́ эйми́», – люди 
пали на землю (см. Ин. 18:6).

2) Он добровольно отказался при определенных обсто-
ятельствах использовать некоторые Божьи свойства.

3) Христос снизошел до уровня человека, став подоб-
ным нам.

Поэтому при воплощении Христос воспринял человече-
ские качества, но не отказался полностью от Божественных. 
Это отказ от некоторых Божественных прерогатив, но не от 
Божественной природы.

 �о есть воплощение не означает: «Бог минус Божьи 
качества», а скорее: «Бог плюс человеческое естество» 
(см. «РЕГ», 5 апреля, 1906 г., свидетельство Эллен Уайт о 
предвечном существовании Христа и о Его воплощении).

Но вследствие уничижения Христа исполнилось обе-
тование Евангелия: «�то унижает себя, тот возвысится» 
(Мф. 23:12). �озвышение Иисуса Павел описывает в Флп. 
2:9 словом «хюпэрюпсо́о», которое означает высоко под-
нять, превознести.

Часть III.Часть III.  ИИС�С Х�ИС�ОС: С� Н БО� И�  И БО�ИИС�С Х�ИС�ОС: С� Н БО� И�  И БО� Глава 7.Глава 7. ИСС�Е�О�АНИЕ �Е�С�О�, ��ОБ�  О��И�А� � ИХ...ИСС�Е�О�АНИЕ �Е�С�О�, ��ОБ�  О��И�А� � ИХ...



84 85

За покорность и смирение Имя Христа превознесено 
выше всякого имени на небе и на земле. Он удостоился 
славы не только среди людей, которых Он спас из пропа-
сти греха, но и среди небожителей. Апостол Иоанн, уви-
дев неземную красоту и славу Неба и престола Божьего, 
пишет в последней главе Библии: «И показал мне чистую 
реку воды жизни, светлую, как кристалл, исходящую от 
престола Бога и Агнца. Среди улицы его, и по ту и по дру-
гую сторону реки, древо жизни, двенадцать раз принося-
щее плоды, дающее на каждый месяц плод свой; и листья 
дерева – для исцеления народов. И ничего уже не будет 
проклятого; но престол Бога и Агнца будет в нем, и рабы 
Его будут служить Ему» (Откр. 22:1–3). 

Отец и Сын сидят на одном престоле, и все небожители 
служат Им. Так и хочется приобщиться к этому всемирному 
славословию и поклонению!

2.5. «Христу глава – Бог»
В 1 Кор. 11:3 читаем: «Хочу также, чтобы вы знали, что 

всякому мужу глава — Христос, жене глава – муж, а Христу 
глава – Бог». Когда апостол Павел пишет: «Христу глава – 
Бог», – что здесь сложно понять?

Но суть вопроса заключается в следующем: о чем идет 
речь в этом тексте – о природе, сущности Христа или о Его 
положении в Троице?

Предположим, что речь идет о природе. Если вслед-
ствие покорности Отцу Христос перестает быть Богом, то 
по такой же логике вследствие покорности мужу жена 
перестает быть человеческим существом. Бессмыслица, 
не так ли?

Таким образом, в тексте речь идет о разных полномо-
чиях, потому что покорность не меняет природы. Напри-
мер, младших служителей апостол Петр приглашает по-
виноваться старшим в 1 Пет. 5:5, граждан Бог приглашает 
повиноваться власти (Рим. 13:1), но все они остаются по 
природе людьми. Итак, вышеупомянутый текст описывает 

отношения внутри – между Личностями Троицы, о чем 
мы детальнее поговорим, рассматривая следующий текст.

2.6. Добровольная покорность
Прочитаем внимательно текст: «Когда же все покорит 

Ему, тогда и Сам Сын покорится Покорившему все Ему, да 
будет Бог все во всем» (1 Кор. 15:28).

С тех пор как Каин поднял свою руку на брата Авеля, 
братоубийственные войны на Земле не прекращаются. 
Войны становятся источником сверхприбылей вследствие 
продажи оружия, военной техники и овладения богатства-
ми других народов. При покорении других народов откры-
вается возможность получить славу, почести и медали. 
Поэтому и не удивительно, что в контексте грехопадения 
слова «покорность», «покорить» звучат унизительно. 

Чем отличается христианский взгляд на покорность?
Во-первых, это касается вопроса соподчиненности. 

Для эффективного планирования, упорядоченности, ко-
ординации действий необходимо, чтобы среди двух или 
больше лиц кто-то был главным, руководящим даже сре-
ди равных. Подчинение – это такой тип отношений, когда 
личности одинаковой природы и сущности имеют разные 
полномочия, роли и функции. Данный текст не отрицает 
идеи, что в пределах Троицы существует свой порядок и 
добровольная субординация, основанная на любви; но 
это не преуменьшает Божественной природы ни одной из 
Личностей Святой Троицы. 

 Во-вторых, разница в том, что в христианской покорно-
сти инициатива поступает снизу, то есть это добровольная 
покорность в любви и желании послужить другому. Там, где 
существуют отношения любви, покорность – это не унижение.

 Почему? Употребленное в данном тексте слово 
«хюпота́ссо» – покорить – означает, что не Отец силой 
покорил Сына, а Христос это сделал добровольно и из 
любви. То есть покорность в данном случае не является 
унизительной. Кстати, Бог такую модель спроектировал 

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



86 87

и на отношения между людьми. Например, Бог нигде не 
говорит: «Мужья! заставьте своих жен повиноваться вам! 
Покажите, кто в доме хозяин!», а вместо этого Он говорит: 
«Жены, повинуйтесь своим мужьям!» Бог не приказывает: 
«Начальники! Унижайте подчиненных, пока они не при-
знают вашу власть и полномочия!», а приглашает: «Под-
чиненные! Добровольно повинуйтесь руководителям!» 
Как видите, это аналогичная модель, когда покорность 
инициируется лицом, которое добровольно желает по-
виноваться. Общий же принцип гармонии во Вселенной и 
в частности на Земле выражен словами: «Повинуясь друг 
другу в страхе Божием» (Еф. 5:21).

Таким образом, в греховном мире покорность счита-
ется унижением, потому что инициатива принадлежит не 
тем, кто должен ради благоустроенности и мира повино-
ваться, а тем, кто насильно подчиняет себе других. Когда 
же Христос добровольно покоряется Отцу, это не меня-
ет Его Божественной природы.

2.7. «Один Бог Отец… один Господь Иисус Христос»
«Ибо у нас один Бог Отец, из Которого все, и мы для 

Него, и один Господь Иисус Христос, Которым все, и мы Им» 
(1 Кор. 8:6). Некоторые утверждают, что этот стих четко ука-
зывает на единоличность Бога и соответствующее место 
Христа, Который якобы не является Богом. Так ли это? 

Поразмышляем вместе. Учтите семь важных тезисов, 
которые составляют ход нашего рассуждения:

1) Если мы внимательно прочитаем контекст, то станет 
вполне понятно, что центральная тема этого отрывка ка-
сается не столько природы и сущности Божества, сколько 
употребления идольских жертв (об этом четыре раза упо-
минает апостол Павел – в стихах 1, 4, 7, 10).

2) В стихе 4 используется слово «идол» и сравнивается 
политеизм («есть много богов», как пишет Павел) с моноте-
измом (верой в единого Бога). Может ли нечто подобное ка-
саться Христа? То есть, если мы верим в Божественность Хрис-

та, то становимся ли мы политеистами? Нет, поскольку сам 
апостол считает Христа Богом, в чем мы убедимся в пункте 7.

3) Этот текст, где речь идет о едином Боге, – не един-
ственный в Новом Завете. Есть и другие тексты, где в ориги-
нале используется древнегреческое слово «хейс», что пере-
водится как «единый» или «один» (дважды употреблено в 
стихе 6). В древнегреческом языке слово «хейс» ‒ мужского 
рода, женского рода – «ми́а», а среднего рода – «эн». Не-
которые утверждают: если Отец – единый Бог, то Христос не 
может быть Богом. Но то же самое слово «хейс» употребля-
ется в фразе «один Господь Иисус». Поэтому если Христос – 
один Господь, то неужели Отец – не наш Господь и Владыка? 
Едва ли кто-то с этим согласится. В чем же тогда суть?

Если в еврейском языке используют два слова для опреде-
ления оттенков различия между «один» («яхи́д») и «единый» 
(«эха́д», которое является так называемым сложным един-
ственным числом), то в греческом языке такое слово только 
одно. Например, это слово используется в Ин. 17:11, где Иисус 
умоляет Отца, чтобы ученики были «едиными». Никто на ос-
новании этого слова не представляет себе, что 12 апостолов 
стали одной личностью. Еще это слово использовано в Мф. 
19:5: «И сказал: посему оставит человек отца и мать и приле-
пится к жене своей, и будут два одною плотью». В этом тексте 
мы встречаем слово «ми́ан» – женского рода. Не думаю, что 
кто-то на основании этого текста будет утверждать, что муж-
чина и женщина после брака становятся сиамскими близне-
цами. Поэтому в данном случае это слово означает единство 
лиц, а не единичность. Это, кстати, цитата из Быт. 2:24, где 
употреблено знакомое нам слово «эха́д» – единый. Этим же 
словом обозначается и единство Бога во Втор. 6:4: «Слушай, 
Израиль: Господь, Бог наш, Господь един есть». Этот ветхоза-
ветный текст цитирует Христос и записывает евангелист Марк 
в 12-ой главе, 29-м стихе, используя слово «хейс». Таким об-
разом, мы делаем вывод, что слово «хейс» в данном тексте 
означает единый, а не один, и тогда, соответственно, рассеи-

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



88 89

ваются все разногласия и кажущиеся противоречия. Отец яв-
ляется нашим Господом, а Христос остается нашим Богом.

4) В стихе 5 упоминается о «так называемых богах». По-
звольте задать вопрос: «Можем ли мы Христа назвать “так 
называемым богом”»? Ни в коем случае! Богодухновенное 
Слово утверждает: «Сей есть истинный Бог и жизнь веч-
ная» (1 Ин. 5:20). 

5) В этом же стихе Павел упоминает «господ много».
Во времена Римской империи, когда жил Павел, было 

много людей, которые не только называли себя господа-
ми, но и заставляли поклоняться им, как Господу. Иисус не 
может принадлежать к перечню «господ многих», потому 
что слово «кю́риос» (господин), которое переводится как 
«Господь», используется в Новом Завете 717 раз, из них 642 
раза – относительно Личности Иисуса Христа. Он, как ут-
верждает текст, – единый Господь!

6) В конце концов, апостол заявляет: у нас один Бог 
Отец. Это правда, и библейское учение о Троице не про-
тиворечит этому. В самом деле, у христиан один Бог Отец, 
Бог Сын и Бог Дух Святой. Вдумайтесь: какой был бы смысл 
называть Бога Отцом, если бы не было Бога Сына?

7) Каждый раз, исследуя библейский текст, мы всегда 
должны обращать внимание не только на непосредствен-
ный контекст, но и на контекст всей книги и на общую по-
зицию данного автора в других его богодухновенных про-
изведениях по поводу рассматриваемого вопроса. 

Поэтому мы зададим вопрос: кем апостол Павел счи-
тал Христа? Потому что не мог он в 1 Кор. 8 не считать 
Христа Богом, а в других посланиях утверждать обратное. 

Приведем четыре цитаты из посланий Павла и из книги 
Деяния апостолов, чтобы развеять любые сомнения. Про-
читаем вместе: 

«Итак, внимайте себе и всему стаду, в котором Дух Святой 
поставил вас блюстителями, пасти Церковь Господа и Бога, 
которую Он приобрел Себе Кровию Своею» (Деян. 20:28). 

«Их и отцы, и от них Христос по плоти сущий над всем 
Бог, благословенный вовеки, аминь» (Рим. 9:5). 

«Ибо в Нем обитает вся полнота Божества телесно» 
(Кол. 2:9). 

«А о Сыне: “престол Твой, Боже, вовек...”» (Евр. 1:8; ци-
тата из Пс. 44:7).

На основании этих текстов не остается никаких сомне-
ний относительно веры апостола Павла во Христа как ис-
тинного Бога. Кроме того, исследуемый текст имеет струк-
туру параллелизма, которому присуща синонимичность 
параллельных строк: 

«Ибо у нас один Бог Отец, 
 из Которого все, 

и мы для Него, 
и один Господь Иисус Христос,
 Которым все, 

и мы Им»
 Этот параллелизм очень четко прослеживается и в ори-

гинальном греческом тексте. 
2.8. «Рожденный прежде всякой твари»
У апостола Павла есть еще один термин, который хо-

телось бы вспомнить. Читаем Кол. 1:15, 18: «Который есть 
образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой тва-
ри… И Он есть Глава тела Церкви; Он ‒ начаток, первенец 
из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство». Древ-
негреческое слово «прото́токос» (в Синодальном перево-
де ‒ слово «рожденный») переводится еще как первород-
ный, первенец. 

Это слово в подавляющем большинстве случаев оз-
начает преимущество, особый статус, превосходство, 
верховенство, должностное преимущество. Приведем 
несколько примеров. В Евр. 12:23 читаем о «Церкви пер-
венцев», древнегреческое словосочетание «экклэзи́а 
протото́кон». В тексте использовано то же самое слово. Оно 
употребляется и в отношении Церкви последнего времени, 

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



90 91

потому что 144 тысячи названы «первенцами Богу и Агнцу» 
(Откр. 14:4). Если имеется в виду буквальный смысл, тогда к 
этой Церкви будут принадлежать лишь те, кто родился пер-
вым у родителей, или те, кто первым пришел ко Христу? 

Проследим употребление этого слова в Септуагинте 
(LXX) – греческом переводе Ветхого Завета. Например, в 
книге Исх. 4:22 Израиль назван «прото́токос» – первенцем. 
Все, кто исследует Священное Писание, знают, что первен-
цем был не Израиль (это второе имя Иакова), а Исав, по-
этому буквальное значение здесь безосновательно. Чита-
ем дальше в Иер. 31:9, что Ефрем назван первенцем, хотя 
первым родился Манассия. А если понимать буквально 
выражение Господа о Давиде, то мы запутаемся. Он был 
восьмым (!) сыном у своего отца Иессея, то есть самым 
младшим, а в Пс. 88:28 читаем: «И Я сделаю его первен-
цем, превыше царей земли». Оказывается, что слово 
«прото́токос» передает не столько физическое рождение, 
сколько особый статус, превосходства и преимущества 
Христа над всеми. Сам Бог определяет это первенство 
(см. Быт. 48:14-20; 1 Пар. 26:10).

2.9. «Начало создания Божия»
Есть еще один текст Библии, который, вероятно, чаще 

всего цитируют те, кто не верит в Божественность Христа. 
Читаем книгу Апокалипсис: «И Ангелу Лаодикийской церк-
ви напиши: так говорит Аминь, свидетель верный и истин-
ный, начало создания Божия (Откр. 3:14). 

Слово «архе́», переведенное как «начало», имеет еще 
и значение «начальник», «управляющий», «властитель», 
«господин», «первопричина», «основоположник». Таким 
образом, чтобы понять, в каком значении употреблено 
это слово (то есть это: (а) Тот, Кто дает всему начало; 
или (б) тот, кто имел начало), нужно исследовать контекст 
всей книги Откровение, узнав, что в ней сказано о приро-
де Христа, и учитывая при этом общую позицию апостола 
Иоанна ‒ автора пяти книг Нового Завета. 

Что книга Откровение сообщает о Христе? В первой же 
главе книги Христос говорит о Себе: «Эго́ эй́ми хо про́тос кай 
хо эс́хатос», то есть: «Я есмь Первый и Последний» (Откр. 
1:17). В тексте присутствует новозаветный эквивалент име-
ни Яхве – «Эго́ эйми́». Вместе с определительным артиклем 
«хо» он указывает на известного читателям «Первого и По-
следнего». За 700 лет до н. э. в книге Исаии 48:12 имен-
но относительно Бога Яхве употреблены еврейские слова 
«Ришо́н Ахаро́н», означающие «Первый и Последний». 
Кстати, в конце книги Откровение Первым и Последним так-
же назван Бог Отец (см. Откр. 21:5, 6). 

Кроме того, в небесном видении Иоанн видит, что 
Хрис тос принимает поклонение. Читаем Откр. 5:8: «И ког-
да Он взял книгу, тогда четыре животных и двадцать четы-
ре старца пали пред Агнцем, имея каждый гусли и золотые 
чаши, полные фимиама, которые суть молитвы святых». 
Согласно Священному Писанию, право принимать покло-
нение имеет лишь Бог. Помните, как Христос в пустыне 
дал отпор посягательствам сатаны на поклонение, про-
изнесши: «Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному 
служи» (Мф. 4:10)? Апостол Иоанн, как никакой другой ав-
тор книг Нового Завета, часто подчеркивает полноту Боже-
ственности Христа (см. Ин. 1:1; 8:24, 58; 20:28; 1 Ин. 5:20).

Поэтому Христос не может быть «архе́» в значении име-
ющего начало, ибо о Нем написано: «Которого происхожде-
ние из начала, от дней вечных» (Мих. 5:2). Два слова, упо-
требленных в тексте, используются и в других местах Библии 
относительно Отца: «кеде́м» (Авв. 1:12), «ола́м» (Быт. 21:33), 
поэтому они не могут свидетельствовать о какой-то времен-
ной реальности. Сын назван Отцом вечности (Ис. 9:6). 

Если же кто-то будет настаивать, что «архе́» всегда оз-
начает имеющего начало, то Сам Отец назван в Откровении 
«архе́» (см. Откр. 21:5, 6). Неужели и Бог Отец имел начало?

Никто из христиан не сомневается в том, что Христос 
есть Творец, Который дал и дает начало всему творению. 

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



92 93

Он – источник всего живого (см. Ин. 1:3; Кол. 1:16; Еф. 3:9; 
Евр. 1:2). Таким образом, слово «архе́» в исследуемом стихе 
означает «Начальник, Управляющий, Владыка, Первопри-
чина и Основоположник», и это открывает еще одну функ-
цию Христа как Вседержителя (Еф. 3:10; Кол. 2:15), потому 
что, как мы знаем, «все Им стоит» (Кол. 1:17).

Иерусалимская Библия передает словосочетание в 
Откр. 3:14 как «Первоисточник творения».

Поэтому во Христе, как пишет апостол Павел, «обитает 
вся полнота Божества телесно» (Кол. 2:9). «Плэр́ома» – это 
нечто целиком заполненное, полнота, законченность, 
полное благосостояние, полная мера, завершенность. Это 
слово, например, употребляли, когда говорили о том, что 
судно полностью укомплектовано моряками или заполнено 
грузом, или о полной сумме денег, необходимой для завер-
шения финансовой сделки. То есть в нашем случае оно озна-
чает сумму Божественных полномочий, полноту Божествен-
ной природы, владение самой сущностью Бога (относитель-
но значения слова «полнота» см. еще Кол. 1:19; Еф. 3:19).

Богослов Б. Уорфилд объясняет: «Это само Божество Бога, 
которое делает Бога Богом в полноте». А специалист греческо-
го языка Р. Тренч пишет: «Это не просто солнце позолотило Его 
Божьим величием, но Он был и остался совершенным Богом». 

Будучи полностью Богом, Христос может представлять 
нам Бога Отца и спасать нас для Царства Небесного, а буду-
чи полностью человеком, Он способен сочувствовать нам 
и понимать наши нужды. 

2.10. «Ты Сын Мой; Я ныне родил Тебя!»
И, наконец, рассмотрим последний текст, процитиро-

ванный апостолом из ветхозаветных источников в Евр. 1:5: 
«Ибо кому когда из Ангелов сказал Бог: “Ты Сын Мой, Я 
ныне родил Тебя ”?».

О чем здесь идет речь? Библия способна сама себя 
толковать, и она предлагает нашему вниманию четыре 
применения и значения этого выражения.

1) Воплощение. «Ибо кому когда из Ангелов сказал Бог: 
“Ты Сын Мой, Я ныне родил Тебя” И еще: “Я буду Ему От-
цом, а Он будет Мне Сыном”? Также, когда вводит Перво-
родного во Вселенную, говорит: “И да поклонятся Ему все 
Ангелы Божии”» (Евр. 1:5, 6). Это пророчество исполни-
лось, когда Христос воплотился на нашей Земле.

2) Воскресение. «И мы благовествуем вам, что обетова-
ние, данное отцам, Бог исполнил нам, детям их, воскресив 
Иисуса, как и во втором псалме написано: “Ты Сын Мой, Я 
ныне родил Тебя”» (Деян. 13:32, 33; см. Рим. 1:3, 4).

3) Первосвященство. «Так и Христос не Сам Себе при-
своил славу быть первосвященником, но Тот, Кто сказал 
Ему: “Ты Сын Мой; Я ныне родил Тебя”. Как и в другом ме-
сте говорит: “Ты священник вовек по чину Мелхиседека”» 
(Евр. 5:5, 6).

4) Коронация Царя Сиона. И, наконец, обратимся к тек-
сту Библии, откуда взята цитата новозаветным автором: 
«Я помазал Царя Моего над Сионом, святою горою Моею; 
возвещу определение: Господь сказал Мне: Ты Сын Мой; Я 
ныне родил Тебя; Проси у Меня, и дам народы в наследие 
Тебе и пределы земли во владение Тебе» (Пс. 2:6–8). Это 
мессианское пророчество о Христе и Его знаменитом цар-
ствовании. 

Он родился как ребенок, чтобы стать доступным лю-
дям. Он воскрес как Бог, чтобы подарить нам вечную 
жизнь. Он ходатайствует за нас в Небесном святилище 
как наш Первосвященник, чтобы мы и наши молитвы были 
приняты Небом. И Он придет как Царь, чтобы забрать Сво-
их! Мы, Его дети, мечтаем о скорой славной встрече! 

Выводы. Читая эту главу, мы убедились, что Божий Сын 
является таким же по природе Богом в полноте, как и Сам 
Отец, поскольку все Божественные атрибуты присущи и Ему. 

Часть III.Часть III.  ИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГИИСУС ХРИСТОС: СЫН БОЖИЙ И БОГ Глава 7.Глава 7. ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ ТЕКСТОВ, ЯКОБЫ ОТРИЦАЮЩИХ...



95

Часть IVЧасть IV

БОЖЕСТВЕННАЯ БОЖЕСТВЕННАЯ 
ЛИЧНОСТЬ ЛИЧНОСТЬ 

СВЯТОГО ДУХАСВЯТОГО ДУХА

Люди с особым любопытством относятся ко всему та-
инственному и необъяснимому. С одной стороны, лю-

бознательность – это естественное свойство ума, заложен-
ное в нас Самим Богом. Но с другой, не имея достаточно 
фактических знаний в исследуемой области, человеческий 
греховный ум склонен домысливать и фантазировать. Если 
подобное допустимо в отношении земных обыденных ве-
щей, то в духовной сфере такая позиция представляет со-
бой серьезную опасность. 

1. Бˤ˙ˬ˟˥˳˪˯˟ ˯˱˲˟˞˟ˬ˟ˮˤ˟ ˳ˬ˯˚˘ «˞˶˺»
Традиционно, когда мы слышим слово «дух», в нашем 

воображении под влиянием языческих преданий и легенд 
рисуется нечто эфирное, бестелесное, безличностное или 
же мы представляем некую «летающую душу» умершего. 
В древнем языческом мире такие идеи были настолько рас-

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

ЛИЧНОСТНАЯ 
ПРИРОДА 

СВЯТОГО ДУХА 88



96 97

пространены, что даже иудеи их частично переняли. Напри-
мер, читаем: «Когда они говорили о сем, Сам Иисус стал по-
среди их и сказал им: мир вам. Они, смутившись и испугав-
шись, подумали, что видят духа» (Лк. 24:36, 37).

Стоит ли удивляться, что, когда мы с нашим языческим 
прошлым читаем о Святом Духе, у нас возникают похожие 
ассоциации? Сегодня существуют учения, представляющие 
Святого Духа как электрический ток или силу, подключен-
ную к Божьему престолу. Некоторые полагают, что Божий 
Дух – это просто безжизненная телефонная линия, которая 
обеспечивает нашу связь с Господом, или безличностная 
действенная Божья сила, с помощью которой Господь при-
водит в исполнение Свою волю в мире. 

Однако мы не вправе навязывать библейскому тексту 
свои представления, но должны тщательно исследовать, ка-
кой смысл вкладывает Священное Писание в слово «дух».

Если мы рассмотрим слово «дух» (на древнееврейском 
языке – «руа́х»), упоминаемое в Ветхом Завете 394 раза, а 
в Новом Завете (на древнегреческом языке - «пнэу́ма») 379 
раз (не путать с душой: еврейское – «нэфэш́» – 760 раз, 
греческое – «псюхе»́ – 105 раз), то обнаружим, что оно име-
ет много значений. С одной стороны, оно действительно 
означает дух, ветер, дыхание, воздух, силу, веяние, вдохно-
вение, настроение, благосклонность, власть, волю, сме-
лость. А с другой ‒ духами названы и личности. Прежде 
всего Сам Бог есть Дух (см. Ин. 4:24). Об ангелах, высших 
духовных существах, Библия свидетельствует как о «слу-
жебных духах» (Евр. 1:7, 14); встречаются еще и «нечистые 
духи». Словом «Дух» обозначается также Божественная 
Личность Святого Духа (Мф. 28:19). Отличить эти значения 
можно, лишь внимательно исследуя контекст. Когда же речь 
идет о Духе как Личности Божества, то часто употребляются 
прилагательные Святой, Божий, Господний, Христов. 

Например, в богодухновенных Писаниях словосочета-
ние «Святой Дух» упоминается 77 раз, «Божий Дух» – 16 

раз, «Господний Дух» – 24 раза, «Дух Христов» – 1 раз. Для 
детального ознакомления со значениями слова «дух» мож-
но использовать представленную ниже таблицу:

ЗНАЧЕНИЕ БИБЛЕЙСКИЕ ТЕКСТЫ
Дыхание, ветер Ин. 3:8
Подаренная сила, власть Лк. 4:14; Рим. 15:13
Воля, отношение человека Деян. 19:21
Внутреннее состояние Деян. 18:25; Рим. 2:29; 

1 Кор. 12:10; 2 Кор. 12:18
Высшие духовные существа Деян. 23:8, 9; Евр. 1:7, 14; 

Ин. 4:24
Нечистые духи Еф. 6:12; Мф. 12:43; 

Лк. 4:33
Третья Личность Божества – 
Святой Дух

Мф. 28:19; 2 Кор. 13:13

О Боге мы можем знать только то, что Он Сам открывает 
о Себе. Самооткровение Господне – основа Богопознания. 
Но в этом самораскрытии Бог вел христиан постепенно от 
простейшего к более сложному. Таким же образом Бог вел 
и Божью Церковь, открывая постепенно забытые истины о 
Втором пришествии Христа, о значении Божьего Закона и 
субботы. Со временем были открыты истины относительно 
святилища, состояния души после смерти, провозглашения 
Трехангельской вести, согласованности между Божьим Зако-
ном и благодатью (праведностью по вере). И только позже 
Господь открыл величественную истину о природе Божества.

2. С˚̆˵˯˥ Д˶˺ – Лˤ˽ˮ˯˳˵̂
Некоторые христиане верят, что Святой Дух – это Сам 

Отец. Но в Библии мы не находим никакого основания для 
такого толкования. Напротив, Иисус говорит ученикам: «Но 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 8.Глава 8. ЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХА



98 99

Я истину говорю вам: лучше для вас, чтобы Я пошел; ибо, 
если Я не пойду, Утешитель не придет к вам; а если пойду, 
то пошлю Его к вам» (Ин. 16:7). Почему бы прямо не ска-
зать иудеям, которые лучше всего знали Бога как Отца, что 
к ним придет Отец, Бог Яхве? 

 Кроме того, на основании данного библейского теста, 
Отец посылает Сына на Землю для продолжения нача-
той миссии. Если бы Святой Дух и был Отцом, Которого 
позже посылает Сын, это сделало бы Отца (следуя логике 
сторонников этого учения) меньшим, чем Сын.

Ниже мы рассмотрим многие тексты, которые убеди-
тельно свидетельствуют о Божьем Духе как об отдельной 
Личности. Но в начале данного исследования нужно вы-
яснить, что же вообще означает понятие «личность». Сло-
вари по психологии свидетельствуют, что личности при-
сущи по меньшей мере четыре характеристики: чувства, 
интеллект, воля и совесть (см. Энциклопедический сло-
варь Ф. А. Брокгауза и И. А. Ефрона, статья «Личность»).

Перед нами стоит задача: исследовать, присущи ли эти 
атрибуты Святому Духу.

2.1. Такая же Личность, как и Христос
 О Личности Святого Духа прежде всего свидетельству-

ет Сам Спаситель Иисус Христос. Читаем известный текст: 
«И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пре-
будет с вами вовек» (Ин. 14:16).

 Следует обратить внимание на слово «другой». Здесь 
употреблено древнегреческое слово «а́ллос» ( в Новом За-
вете встречается 159 раз), которое означает «еще одного 
такого же»; «другого, но того же рода». То есть это оз-
начает, что Христос пошлет такого же, как и Он Сам. По-
этому если мы Христа считаем Личностью, то как может 
Святой Дух не быть ею? Если бы Христос имел в виду что-
то другое, Он, вероятно, использовал бы слово «ге́тэрос», 
которое используется 98 раз и означает: целиком другой, 
отличный, разный; оно указывает на предмет, который 

существенно отличается по природе от данного. Но здесь 
Христос употребляет относительно Святого Духа слово 
«а́ллос» – другой, но такой же по природе и сущности, как 
наш Господь.

Кроме того, евангелист Иоанн жил в то время, когда 
из апостолов в живых остался он один, остальные умерли 
мученической смертью за веру во Христа. Пришло второе 
поколение христиан, началось отступление, и выразилось 
оно в гностическом учении. Мы отмечали выше, что в хрис-
тианстве появились люди, считающие Христа фантомом, 
Который не воплотился реально, поскольку Бог, по их мне-
нию, не может принять физическое тело, потому что оно 
само по себе является злом (учение докетизма). Поэтому 
в ответ на эти ереси вдохновленный Богом апостол Иоанн 
написал Евангелие, три послания и книгу для последнего 
времени – Откровение (Апокалипсис), что стало весомым 
вкладом в учение о природе Христа и Святого Духа. 

А теперь возвратимся к предложенному нами вопро-
су о наличии у Духа Святого атрибутов личности: чувств, 
интеллекта, воли и совести.

2.2. Чувства Святого Духа
Апостол Павел пишет: «И не оскорбляйте Святого Духа 

Божия, Которым вы запечатлены в день искупления» (Еф. 
4:30). Слово «люпэо́» означает огорчать, обременять, тер-
зать, мучить. Происходит оно от слова «лю́пэ», что означа-
ет «боль, скорбь», которые могут причинить друг другу лишь 
любящие люди вследствие измены. В этом тексте содержит-
ся свидетельство о том, что Святому Духу присущи и чувства, 
и умственный анализ. В день искупления, то есть в день сво-
его обращения к Господу, мы обещали быть верными Ему до 
конца. Святой Дух слышал это обещание, поэтому Он огорча-
ется из-за нашего легкомысленного отношения ко греху. 

Печаль вследствие обиды может ощутить только лич-
ность, ибо ей надо осознать факт оскорбления, а безличност-
ной силе или энергии не присущи ни чувства, ни мышление. 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 8.Глава 8. ЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХА



100 101

То же слово, производное от «люпэо́», употреблено и в от-
ношении Христа, когда Он скорбел в Гефсимании (см. Мф. 
26:37); в случае с Петром, когда он опечалился, что Иису с в 
третий раз спросил: «Любишь ли ты Меня?» (Ин. 21:17); в 
ситуации в Коринфе (см. 2 Кор. 7:8, 11). Здесь речь идет о 
печали личностей, которые, осознав нечто, огорчились.

 В Ветхом Завете есть аналогичное свидетельство в 
Ис. 63:10 по поводу того, что израильтяне стали непослуш-
ными и огорчили Святого Духа. Употребленное еврейское 
слово «аца́в» означает «причинять боль» (встречается 17 
раз в Ветхом Завете, например, в Быт. 6:6 и Ис. 54:6). 
Если бы Божий Дух был лишь безличностной энергией, 
разве было бы возможно причинить Ему душевную боль?

Относительно чувств Святого Духа еще в Евр. 10:29 
написано, что можно оскорбить Духа благодати (греч.: 
«то пнэ́ума тэс ха́ристос энюбри́сас»). Последнее слово 
означает издеваться, обижать, глумиться, вести себя 
высокомерно и с презрением, унижать, пренебрегать. 
Насмешку и презрение на себе может ощутить лишь лич-
ность, которой и является Святой Дух.

 В Священном Писании в Пс. 142:10 сказано, что Он 
«Дух благий». Новый Завет также свидетельствует о нали-
чии добрых черт и чувств у Святого Духа. Читаем в Римл. 
15:30: «Умоляю вас, братия, Господом нашим Иисусом 
Христом и любовью Духа» (греч.: «кай диа́ тэс ага́пэс» – 
буквально: посредством (с помощью) любви Духа). Как 
радостно осознавать, что Тот, Кто сегодня находится в этом 
мире и желает жить в нашем сердце, ‒ не равнодушная, а 
любящая Личность!

Таким образом, не остается никаких сомнений, что Свя-
той Дух обладает таким атрибутом личности, как чувства.

 Относительно Святого Духа апостол говорит: «Также 
и Дух подкрепляет нас в немощах наших; ибо мы не зна-
ем, о чем молиться, как должно, но Сам Дух ходатайствует 
за нас воздыханиями неизреченными» (Рим. 8:26). Факт 

ходатайства Святого Духа, удостоверяющий интеллекту-
альную составляющую Личности, вместе с «воздыханиями 
неизреченными», свидетельствующими о глубине вну-
тренних чувств, ярко демонстрируют личностные харак-
теристики Святого Духа.

2.3. Интеллект Святого Духа
Апостол Павел пишет: «Также и Дух подкрепляет нас 

в немощах наших; ибо мы не знаем, о чем молиться, как 
должно, но Сам Дух ходатайствует за нас воздыханиями 
неизреченными. Испытующий же сердца, знает, какая 
мысль у Духа, потому что Он ходатайствует за святых по 
воле Божией» (Рим. 8:26, 27). Слово «фро́нэма» означает 
мысль или намерение. Это слово употребляют классики 
древнегреческой литературы, например, Софокл, говоря о 
направлении мыслей и образе мышления; Плутарх, раз-
мышляя о суждении, разуме и здравом смысле, – все это 
признаки интеллекта личности. 

Обратим внимание еще на два аспекта относительно 
этого отрывка: 

во-первых, местоимение «Сам» (греч. – «ауто́») ука-
зывает на Личность, отдельную от Отца; 

во-вторых, если Святой Дух – это и есть Отец, то воз-
никает некое раздвоение личности: разве у Бога есть 
потребность Самому перед Собой ходатайствовать за 
святых? Это заступничество возможно лишь в том случае, 
когда Святой Дух – отдельная Личность Божества, Кото-
рая ходатайствует за нас перед Отцом. 

Существуют ли еще какие-то свидетельства Писания 
об умственном потенциале Божьего Духа? Их настолько 
много, что весь материал мы не в состоянии рассмотреть. 
Предлагаем лишь несколько примеров.

2.3.1. Способность учить
Интеллектуальная личность обладает способностью 

делиться знаниями с другими, то есть учить. Обладает ли 
способностью обучать Святой Дух? Читаем в Ин. 14:26: 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 8.Глава 8. ЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХА



102 103

«Утешитель же, Дух Святой, Которого пошлет Отец во имя 
Мое, научит вас всему».

В тексте использовано древнегреческое слово 
«дида́ско», встречающееся в Новом Завете 97 раз и означа-
ющее: учить, научать, поучать. Святой Дух учит с особой 
целью, поскольку в данном тексте Он (Святой Дух) назван 
«пара́клетос» (Утешитель), как и Христос (см. 1 Ин. 2:1), что 
означает заместитель, правозащитник, адвокат, утеши-
тель. Он учит истинам Слова Божьего, которые становятся 
утешением и поддержкой для обеспокоенного сердца.

2.3.2. Напоминание духовных истин
 С тех пор, как появился на нашей планете грех, мы на-

чали сохранять в памяти то, что нужно забывать (обиды, 
резкие слова), и забывать хорошее, вечное, духовное. Вот 
почему Христос дал обетование относительно еще одной 
функции Святого Духа в Ин. 14:26: «Утешитель же, Дух Свя-
той… напомнит вам все, что Я говорил вам». Это также 
одно из качеств интеллектуальной личности.

2.3.3. Способность наставить
«Когда же придет Он, Дух истины, то наставит вас на 

всякую истину» (Ин. 16:13). 
 Для нас слова «научить» и «наставить» звучат сино-

нимически, но в греческом языке это разные слова с от-
личающимися смысловыми оттенками. Слово «ходэге́о» 
означает быть указателем. То есть «научить» можно и 
какой-то теоретической истине, но «наставить» имеет бо-
лее практическое направление и означает научить истине 
с практической целью следования ей.

Наставить – это сделать мудрым в жизненных ситуациях 
и выборе. Именно об этом сказано в Божьем Слове: «И Ты дал 
им Духа Твоего благого, чтобы наставлять их» (Неем. 9:20). 
Древнееврейское «саха́ль» – делать мудрым, успешным и 
благоразумным. Многие люди поступают неосмотрительно в 
обыденной и духовной жизни именно потому, что отвергают 
существование Личности Святого Духа и Его советы.

2.3.4. Способность свидетельствовать
Читаем слова Самого Спасителя: «Когда же придет 

Утешитель, Которого Я пошлю вам от Отца, Дух Истины, 
Который от Отца исходит, Он будет свидетельствовать о 
Мне» (Ин. 15:26).

Слово «мартюрэ́о» – означает удостоверять, под-
тверждать. Это же слово используется и в отношении 
Отца (см. Ин. 5:32; Деян. 13:22; 1 Ин. 5:9), и Спасителя 
Христа (см. Ин. 3:32; 4:44; 7:7; 8:14), а также относительно 
свидетельства апостолов о воскресшем Христе. Таким об-
разом, свидетельство является личностной характеристи-
кой, присущей также и Святому Духу.

2.4. Воля Святого Духа
Только разумные существа имеют волю, другие же 

земные творения руководствуются исключительно инстин-
ктом. Присуща ли воля Святому Духу? В чем она проявля-
ется? Воля – это способность делать выбор и принимать 
решения. Воля Святого Духа проявляется в руководстве 
Церковью и ее служением.

2.4.1. Дух посылает людей с особым поручением 
Исаия свидетельствует об интересных фактах относи-

тельно воплощения Христа: «Ныне послал Меня Господь 
Бог и Дух Его» (Ис. 48:16). Еврейское слово «шала́х» – по-
сылать или отсылать с особым поручением. Следует 
обратить внимание на то, что Святой Дух упомянут 
вместе с Отцом, как же в таком случае Он может быть 
энергией Отца? 

 Таким образом, на основании этого текста, вся Тро-
ица принимает участие в Плане спасения. Отец и Святой 
Дух посылают Сына на Землю для осуществления спаси-
тельной миссии. Позже Сам Христос сказал: «Как послал 
Меня Отец, так и Я посылаю вас» (Ин. 20:21). После воз-
несения Христа Святой Дух посылает апостолов на служе-
ние, относительно Святого Духа используется то же слово 
«апостэл́ло», как и относительно Христа (см. Мф. 10:16, 40; 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 8.Глава 8. ЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХА



104 105

11:10). Древнегреческое слово «апостэл́ло» означает по-
сылать (с поручением), отсылать. 

С этой же целью Святой Дух отделяет для евангельской 
миссии служителей: «Когда они служили Господу и пости-
лись, Дух Святой сказал: отделите Мне Варнаву и Савла 
на дело, к которому Я призвал их» (Деян. 13:2). Здесь со-
держится очень важный факт: Святой Дух говорит о Себе 
как о Личности. «Афори́сатэ дэ Мой» – буквально звучит 
как приказ: «Отделите Мне (немедленно)!», авторитетно 
звучит повеление Духа. Это проявление Его воли.

В другом месте Деяний святых апостолов читаем: 
«Угодно Святому Духу и нам…» (Деян. 15:28), что указывает 
на проявление воли Святого Духа. 

2.4.2. Дух запрещает или не допускает
Бывает, что Святой Дух не допускает осуществления 

того, что не является Его волей. Нам кажется, что Бог за-
прещает лишь что-то греховное и беззаконное. Но порой 
Святой Дух не дает нам осуществить и что-то хорошее, если 
оно несвоевременно и нецелесообразно сейчас, ведь часто 
хорошее является врагом лучшего! Например, апостола 
Павла и служителя Тимофея Он не допустил проповедо-
вать в двух местах: «Пройдя через Фригию и Галатийскую 
страну, они не были допущены Духом Святым проповедо-
вать слово в Асии. Дойдя до Мисии, предпринимали идти 
в Вифинию; но Дух не допустил их» (Деян. 16:6, 7).

2.4.3. Распределяет дары в Церкви
Воля Святого Духа ярко проявляется в распределении 

даров в Божьей Церкви: «Все же сие производит один и тот 
же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно» (1 Кор. 
12:11). Обратите внимание на четыре важных аспекта в 
этом богодухновенном тексте: 

1) Источник и Автор дара – Святой Дух. Слово «разде-
лять» (греческое «диайрэо́»)означает делить, разрезать, 
рассекать. Порой мы недовольны тем, какие дары дает 
нам Бог, и жалуемся, как капризные дети, что нам пода-

рили не то, что мы хотели. Но Премудрый Святой Дух, рас-
пределяя, знает, для кого какой дар наилучший.

2) Адресат – «каждому». Кому-то кажется, что он об-
делен Богом, поскольку не получил никакого дара и талан-
та от Господа, но этот текст утверждает, что дар дан каж-
дому! Определите его и примените в работе для Господа!

3) Метод – «особо» (греч. «и́диос») – означает инди-
видуально, отдельно, частным образом, лично. Бог под-
ходит индивидуально к каждому и дает согласно его воз-
можностям наилучший талант. 

4) Критерий – «как Ему угодно», то есть по Его воле, 
как Ему по душе. Слово «бул́омай» означает обдуман-
ное, сознательное, волевое решение. Итак, Божий Дух 
имеет и проявляет Свою волю. Те же слова использова-
ны относительно воли и других Личностей Божества: Отца 
(см. Лк. 22:42; Иак. 1:18), Сына (см. Мф. 11:27; Лк. 10:22). 
Нам, Божьим детям, крайне необходимо присутствие Бо-
жественного Святого Духа, потому что часто мы не знаем, 
что верно и истинно, а что ошибочно и губительно, как 
говорит Писание: «Есть пути, которые кажутся человеку 
прямыми; но конец их – путь к смерти» (Прит. 14:12). Ру-
ководство Духа Святого необходимо как тем, кто только 
начинает свой путь к Небу, так и опытным христианам. Он 
в состоянии не только дать мудрость для распознавания 
утонченных форм греха, но дарит силу для преодоления 
греха, сила которого превосходит силу нашей воли. Таким 
образом, будем не только размышлять о Святом Духе, а 
позволим Ему наполнить нас Своим миром, любовью, си-
лой и небесной мудростью. 

2.5. Совесть Святого Духа 
Э. Уайт дает такие определения совести: «Совесть – это 

духовное зрение, с помощью которого мы можем разли-
чать добро и зло… Око духа – это совесть» (Э. Уайт. Разум, 
характер, личность, с. 267). «Совесть – это голос Божий, зву-
чащий среди бури человеческих страстей» (Э. Уайт. Свиде-

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 8.Глава 8. ЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХАЛИЧНОСТНАЯ ПРИРОДА СВЯТОГО ДУХА



106 107

тельства для Церкви, т. 5, с. 120). Это голос именно Третьей 
Личности Божества, потому что именно о Духе сказано: «И 
Он, придя, обличит мир о грехе и о правде и о суде» (Ин. 
16:8). Святой Дух обличает в том, что не является пра-
вильным. Использованное здесь слово «элэ́нксэй» (сло-
варная форма «элэ́нхо») имеет глубокое смысловое зна-
чение. Оно свидетельствует о справедливом обличении с 
целью привести к осознанию и исповеданию вины. Это не 
укорять или обвинять, чтобы унизить, а предоставить до-
казательства с целью убедить и обратить. Даже язычники, 
никогда не слышавшие о Божьем Законе, прислушиваясь 
к голосу Святого Духа, говорящего через их собственную 
совесть, совершают законное (см. Рим. 2:14, 15). Наша со-
весть только в том случае чувствительна и восприимчива, 
когда она сотрудничает со Святым Духом и прислушивает-
ся к Его голосу. Апостол Павел свидетельствует: «Истину го-
ворю во Христе, не лгу, свидетельствует мне совесть моя в 
Духе Святом» (Рим. 9:1).

2.6. Способность общаться
Антуан де Сент-Экзюпери сказал: «Единственная ро-

скошь человека, известная мне, – это роскошь общения».
Общение – самая выдающаяся способность людей как 

личностей. Общение охватывает все сферы человеческого 
естества: и чувства, и интеллект, и волю, и совесть. 

Обратите внимание, пожалуйста: в апостольском бла-
гословении, где упомянуты все три Божественные Лично-
сти, Дух Святой представлен именно в связи с общением 
(см. 2 Кор. 13:13). Значение слова «койнони́а» – близкие, 
тесные взаимоотношения; наличие их между Святым Ду-
хом и человеком свидетельствует о восхитительной Лич-
ности Святого Духа. 

Выводы. Святому Духу присущи такие атрибуты лич-
ности, как чувства, интеллектуальная деятельность, воля 
и совесть. Таким образом, без сомнения, Святой Дух — 
Личность.

Д˚˟ˮ˘˞˻˘˵̂ ˮ˘ˤ˙˯ˬ˟˟ ˲˘˳˱˲˯˳˵˲˘ˮ˟ˮˮ́˺ ˚˯ˣ˲˘ˢ˟ˮˤ˥
˱˲˯˵ˤ˚ ˬˤ˽ˮ˯˳˵ˮ˯˥ ˱˲ˤ˲˯˞́ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘

В Библии о Святом Духе часто говорится аллегорическим, 
образным языком. На основании таких текстов недопус-

тимо строить какую бы то ни было доктрину. Но противники 
истины о Троице строят именно на таких иллюстрациях и 
символах собственные ошибочные теории. В текстах о Свя-
том Духе часто речь идет не о Его Личности, а о Его рабо-
те, деятельности с позиции субъективного восприятия 
человека. Кроме того, нередко используется знакомый нам 
прием антропоморфизма, когда Бог объясняет небесное 
земным языком. Все это при невнимательном, поверхност-
ном прочтении текста способствует появлению ошибочных 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

ИССЛЕДОВАНИЕ 
АРГУМЕНТОВ, 
ОТРИЦАЮЩИХ 
ЛИЧНОСТНУЮ 

ПРИРОДУ 
СВЯТОГО ДУХА

99

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА



108 109

взглядов на Личность Святого Духа. Рассмотрим кратко две-
надцать типичных неверных заявлений относительно лич-
ностной природы Святого Духа.

1. «Э˵˯ ˱˲˯˳˵˯ ˞˶˺»
Аргумент: Хотя Он Святой, но все-таки Дух, а значит 

не может быть Личностью.
Возражение: В предыдущих темах упоминалось, что 

понятие «дух» (евр. – «руа́х», греч. – «пнэу́ма») имеет 
широкий спектр значений. В Священном Писании слово 
«дух» используется не только в значении чего-то безлич-
ностного, но и в значении духовной личности, природы 
которой мы до конца не понимаем. Например, ангелы – 
это «служебные духи» (см. Евр. 1:7, 14); демоны и бесы, 
являющиеся личностями, представлены как «нечистые 
духи» (см. Лк. 8:29; 9:42). Христос свидетельствует о Боге 
Отце: «Бог есть Дух» (Ин. 4:24). Разве Отец не Личность? 
А как объяснить, что о нашем Спасителе Иисусе написано: 
«Господь есть Дух» (2 Кор. 3:17)? Или как понимать сло-
ва апостола Павла о Христе, что Он «дух животворящий» 
(1 Кор. 15:45)? Факт, что Бог и Христос есть Дух, не проти-
воречит факту, что Они являются реальными Личностями, 
не так ли? Почему же тогда Святой Дух должен означать 
безличностную силу или энергию?

2. «И˳˱˯ˬˮˤˬˤ˳̂ Д˶˺˘» (Д˟̆ˮ. 2:4)
Аргумент: Как можно наполниться Личностью?
Возражение: Оказывается, можно, если это духовная 

Личность, Которой и является Сам Бог Отец. Об Отце напи-
сано в 2Кор. 6:16: «Ибо вы — храм Бога живого, как сказал 
Бог: “вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и 
они будут Моим народом”». Разве наш Спаситель не Лич-
ность, раз о Нем написано: «Верою вселиться Христу в серд-
ца ваши» (Еф. 3:17; см. также 3:19), и Он Сам трижды говорит 
в первосвященнической молитве «Я в них» (Ин. 17:23, 26)? 

Об Иисусе апостол пишет: «Но облекитесь в Гос пода нашего 
Иисуса Христа» (Рим. 13:14). Как можно наполниться Лично-
стью или «одеться» в Нее? 

Во-первых, это возможно, потому что Троица состоит 
из духовных Личностей. 

Во-вторых, не следует метафорическим выражени-
ям придавать буквальное значение. Таким образом, если 
Отец и Сын наполняют людей Своим присутствием и оста-
ются Личностями, то, вероятно, и Дух Святой не перестает 
по этой причине быть Личностью.

3. Иˣˬˤ˵ˤ˟ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: В Ис. 44:3 Бог говорит: «Излию Дух Мой на 

племя твое и благословение Мое на потомков твоих». Как 
может кто-то вылиться, если он является личностью?

Возражение: Следует отметить, что мы не имеем права 
буквально толковать отрывки, написанные в оригинале по-
этическим языком. Например, Иов говорит: «…Стоны мои 
льются, как вода» (Иов 3:24), или апостол пишет: «Любовь 
Божия излилась в сердца наши Духом Святым» (Рим. 5:5). 
Мы же не воспринимаем эти выражения буквально.

 Буквально ли выливаются: сердце (Пс. 61:9), гнев (Иер. 
7:20), тихие моления (Ис. 26:16), душа (1 Цар. 1:15)? Если 
трактовать буквально поэтические и образные выражения, 
то как можно понять Пс. 90:4: «Перьями Своими осенит 
тебя, и под крыльями Его будешь безопасен»? 

Богословская наука герменевтика (наука о методах и 
правилах толкования Священного Писания) изучает ин-
струменты, при помощи которых, молясь о силе Святого 
Духа, читатель может понять первичный смысл библей-
ского текста. Эта наука предписывает методы исследова-
ния аллегорических отрывков и поэтических глав, каким 
образом толковать притчи, как понимать идиоматиче-
ские фразы древнееврейского и древнегреческого язы-
ков. Герменевтика рассматривает подходы в исследова-

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 9.Глава 9. ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...



110 111

нии пророчеств, в частности апокалиптических и эсхато-
логических.

Как же понимать выражение «излитие Духа»? Нам нет 
надобности теряться в догадках. Используем известный 
принцип Реформации «Scriptura sui ipsius interpres» – Пи-
сание само себя толкует. Позволим самой Библии объяс-
нить это выражение. И вот что мы находим на ее страницах: 
пророчество Ис. 44:3, предвозвестившее особое излитие 
Святого Духа, сбылось, когда произошло чудо в день Пяти-
десятницы. Тогда апостолы, не изучая языки, вдруг загово-
рили на иностранных языках тех народов, которые пришли 
на праздник в Иерусалим, и апостол Петр, цитируя проро-
чество Иоиля 2:28, 29, обратился с известной проповедью 
к собравшимся. «И будет в последние дни, говорит Бог, из-
лию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчество-
вать сыны ваши и дочери ваши; и юноши ваши будут видеть 
видения, и старцы ваши сновидениями вразумляемы будут. 
И на рабов Моих и на рабынь Моих в те дни излию от Духа 
Моего, и будут пророчествовать» (Деян. 2:17, 18). Дважды в 
этом тексте вдохновенный автор говорит, что состоится из-
литие Божьей силы и даров «от Духа» (см. еще 1 Ин. 4:13). 
То есть Святой Дух является Источником и Автором событий 
в дни Пятидесятницы, и Он хочет осуществить то же самое и 
сегодня для каждого искреннего и открытого сердца. 

Давид в Пс. 21:15 записал мессианское пророчество, и 
часть его звучит так: «Я пролился, как вода…». Мы же не пе-
рестаем верить во Христа как Личность на основании этого 
поэтическо-метафорического сравнения, не так ли?

4. Сˤˬ˘ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: Христос накануне вознесения произнес: 

«Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой» 
(Деян. 1:8). Разве это не свидетельство того, что Свя-
той Дух – безличностная Божья сила?

Возражение: Нет, это как раз свидетельствует об обрат-
ном. Внимательно прочитаем данный отрывок и задумаем-

ся над таким вопросом: есть ли различие между понятием 
«иметь силу» и «быть силой»? Некоторые не замечают 
этого различия и считают эти фразы синонимическими. Но в 
тексте не сказано, что Святой Дух является силой, а что уче-
ники примут, или получат, силу, когда сойдет Святой Дух. 
Если мы скажем: «Когда отец пришел домой, дети получили 
заряд радости и особой энергии», – это же не будет означать, 
что отец и есть та энергия, которую получили дети во время 
его прихода. В Новом Завете аналогичную фразу мы встреча-
ем в 1 Кор. 1:24, где Христос назван Божьей силой. В Ветхом 
Завете есть много текстов, в которых Сам Бог назван силой 
(Пс. 27:8; 117:14; Ис. 12:2; Авв. 3:19). Очевидно, на основа-
нии подобных текстов бессмысленно делать вывод, что Бог 
Отец и Христос – безличностная действующая Божья сила, с 
помощью которой Господь проявляет Свою волю в мире, как 
утверждают некоторые относительно Святого Духа. 

Проанализируем следующий аргумент: если считать 
Святого Духа просто силой Божьей, то при рассмотрении 
многих библейских текстов возникнет серьезное недораз-
умение. Если Святой Дух – это просто сила Божья, которая 
действует в мире, то зачем в Священном Писании библей-
ские авторы вместе с Божьим Духом употребляют еще и 
слово «сила»? Это «сила силы»? 

Прочитаем несколько подобных текстов и сделаем со-
ответствующие выводы. Например: «И возвратился Иисус 
в силе духа в Галилею» (Лк. 4:14). Апостол Петр говорит: 
«Вы знаете происходившее по всей Иудее, начиная от Га-
лилеи, после крещения, проповеданного Иоанном: как Бог 
Духом Святым и силою помазал Иисуса из Назарета» (Деян. 
10:37, 38). В Послании к римлянам апостол Павел выражает 
и дважды подчеркивает мнение, что Святой Дух обладает 
силой, но мы нигде не находим, чтобы апостол считал Его 
Самого силой: «Дабы вы, силой Духа Святого, обогатились 
надеждою» (Рим. 15:13); «Силою знамений и чудес, силою 
Духа Божия» (Рим. 15:19). В Послании к коринфянам он по-

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 9.Глава 9. ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...



112 113

вторяет эту же мысль: «И слово мое и проповедь моя не в 
убедительных словах человеческой мудрости, но в явлении 
духа и силы» (1 Кор. 2:4; см. еще Мих. 3:8; Зах. 4:6).

 Таким образом, выражение «сила Святого Духа» оз-
начает, что Он как Личность имеет силу, а не просто Сам 
является безликой силой. 

5. «Д˚ˤˢˤ˭́ Д˶˺˯˭ С˚̆˵́˭» (2 П˟ .˵ 1:21)
Аргумент: Двигать нас вперед и вести может некая 

сила, следовательно, Святой Дух – Божья энергия.
Возражение: О Самом Боге Отце написано: «Ибо мы 

Им живем и движемся и существуем» (Деян. 17:28). Если 
благодаря Отцу мы движемся и Он является Личностью Не-
бесной Троицы, то можно быть движимым и Третьей Лич-
ностью Божества – Святым Духом. 

6. С˲˟˞ˮˤ˥ ˲˯˞ ˳ˬ˯˚˘ «˞˶˺»
Аргумент: В греческом языке слово «Дух» среднего рода, 

а средним родом в этом языке чаще всего обозначаются 
неодушевленные предметы, поэтому Дух – не Личность. 

Возражение: 
Во-первых, не во всей Библии слово «дух» среднего 

рода, а лишь в 1/3 ее части. «Дух» в древнееврейском язы-
ке Ветхого Завета – «руа́х», женского рода, а в древнегрече-
ском языке Нового Завета «пнэу́ма» – среднего. В русском 
и украинском языках слово «дух» мужского рода. Неужели 
вследствие этого мы станем утверждать, что в нашей культу-
ре Дух – это Личность, а в греческой не является Личностью? 
Но для того чтобы не возникало никакого сомнения отно-
сительно Личности Святого Духа, Иисус Христос рядом со 
словом «дух» («пнэу́ма») употребляет в нескольких выска-
зываниях местоимение «Тот» или «Он» (греч. «экэй́нос») 
мужского рода вместо среднего («экэй́но»). Так написано в 
древнегреческом оригинале, например, в Ин. 16:13, 14 (см. 

еще Ин. 14:26; 15:26). Это умышленное нарушение правил 
грамматики греческого языка, потому что местоимения как 
в русском языке, так и в древнегреческом должны согласо-
вываться с существительными в роде и числе. Христос спе-
циально использует подобный прием, чтобы обратить наше 
внимание на личностную сущность Святого Духа (подобный 
прецедент мы уже рассматривали в Ветхом Завете, о чем шла 
речь в главе 6). Итак, Дух Святой, по словам Христа, «а́ллос» – 
другой, но той же сущности и природы (см. Ин. 14:16).

Во-вторых, существует и другая существенная деталь: 
род в греческом языке связан не с половой принадлежно-
стью или наличием личностной сущности, а с грамматиче-
ской формой самого слова. Этот принцип действует и в дру-
гих языках. Например, слово «дитя» в нашем языке средне-
го рода. Неужели тогда дитя – не личность? Или, например, 
слово «ребенок» ‒ мужского рода. А если этот «ребенок» – 
девочка, то какого рода будет слово «ребенок»? Ведь эти 
слова продолжают принадлежать к мужскому роду. 

Рассмотрим несколько примеров на языке оригинала 
Нового Завета. Слово «девушка» («кора́сион») среднего 
рода (см. Мф. 9:24, 25). К среднему роду принадлежит и 
«нечистый дух» (см. Мф. 12:43; Лк. 4:33), который являет-
ся личностью. Поэтому аргумент относительно рода суще-
ствительного в данном случае не корректный.

7. Д˘˲ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: В Деян. 2:38 написано: «Петр же сказал им: 

покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса 
Христа для прощения грехов; и получите дар Святого 
Духа». Поэтому, если Дух – это дар, Он не может быть 
Личностью. 

Возражение: обязательно ли слово «дар» означает без-
личностную реальность? В Библии мы читаем, что сыны Из-
раиля соберутся со всех народов как дар для Господа (см. Ис. 
66:20; Ос. 10:6). Или когда мы говорим, что самый большой 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 9.Глава 9. ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...



114 115

дар Неба для человечества – это Христос, то разве мы унижа-
ем Его как Личность? Моей жене, например, нравится, когда 
я говорю, что она для меня – особый дар от Господа. 

 В Ин. 1:1 написано, что Христос ‒ Слово, но оно же не 
материально! Христос часто ассоциируется в Новом Завете 
с неодушевленными предметами. Он метафорически на-
зван: хлебом (Ин. 6:35); дверью (Ин. 10:7); светом (Ин. 8:12); 
камнем (1 Кор. 10:4; 1 Пет. 2:4–8); истиной (Ин. 14:6); лозой 
(Ин. 15:1); путем (Ин. 14:6); премудростью и праведностью 
(1 Кор. 1:30). Однако, имея такие сравнения, мы продолжа-
ем верить во Христа как реальную Божественную Личность.

8. Г˯ ˬ˶˙̂ ˪˘˪ ˳ˤ˭˚˯ˬ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: Дух Святой сходит в виде голубя, который 

ясно указывает на то, что Он не является Личностью.
Возражение: Эти критики забывают, что Сам Бог также 

сравнивается со львом (Ис. 31:4); с орлом (Втор. 32:11); с агн-
цем (Ис. 53:7); с птицей (Мф. 23:37); с солнцем (Пс. 83:12); 
с утренней звездой (Откр. 22:16); со светом (Пс. 26:1); со 
светильником (Откр. 21:23); с огнем (Евр. 12:29); с потоком 
(Пс. 35:9); с твердыней (Втор. 32:4); с песней (Пс. 117:14); с 
храмом (Откр. 21:22). Все эти сравнения и образы не унижа-
ют и не нивелируют факт личностной природы Бога. 

9. П˯˳˯ˬ̂˳˵˚˯ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Аргумент: Если Отец посылает Сына, то Сын – меньше 

Отца; если Сын посылает Святого Духа, то Святой Дух ‒ 
еще меньше, а следовательно, это просто небесная сила.

Возражение: 
Во-первых, сам факт посольства означает, что для выпол-

нения определенной миссии посылают только личность. 
Во-вторых, Отец посылает для особой миссии Сына 

(см. Ин. 5:37), но разве это меняет личностную природу 
Христа? То есть если жена посылает меня в супермаркет 

и я иду, то неужели поэтому я перестаю вообще быть не 
только главой семьи, но и человеком? 

В-третьих, если Святой Дух меньший, чем Христос (со-
гласно аргументу антитринитариан, поскольку Сын посылает 
Духа), как тогда быть со свидетельством Библии о Христе: «И 
ныне послал Меня Господь Бог и Дух Его» (Ис. 48:16). Если 
Сын выше по статусу, то как Его может послать Святой Дух? 

Видим, насколько абсурдно применять земные поня-
тия об иерархии к Личностям Божества. Мы выясняли (ког-
да речь шла о Божественности Христа), что там, где суще-
ствуют отношения любви, служить друг другу и выполнять 
свою особую роль, не унизительно, но почетно. 

10. П˯˳ˬ˟˞˯˚˘˵˟ˬ̂ˮ˯˳˵̂ ˱˲˟˞˳˵˘˚ˬ˟ˮˤ̆ Лˤ˽ˮ˯˳˵˟˥ 
Б˯ˢ˟˳˵˚˘

Аргумент: Последовательность, в которой перечис-
ляются Личности Божества (Отец, потом Сын, потом 
Святой Дух), указывает на низший статус и низшую при-
роду Сына и Святого Духа. 

Возражение: Дело в том, что в Священном Писании по-
следовательность Личностей Божества подается в разном 
порядке. Например, Матфей цитирует слова Христа в следу-
ющем порядке: Отец, Сын, Святой Дух (см. Мф. 28:19). Апо-
стол Павел же предлагает в другом порядке: первый Христос, 
потом Отец и Святой Дух (см. 2 Кор. 13:13). В других послани-
ях дважды апостол предлагает другой порядок: Дух Святой, 
Господь (Христос), Бог (Отец) (см. 1 Кор. 12:4–6; Еф. 4:4–6). 
Поэтому приведенный выше аргумент ‒ безоснователен.

11. О˵˳˶˵˳˵˚ˤ˟ ˚ ˵˟˪˳˵˟ ˶˱˯˭ˤˮ˘ˮˤ̆ ˯ С˚̆˵˯˭ Д˶˺˟
Аргумент: В Священном Писании часто упоминаются 

вместе Отец и Сын без Духа, поэтому Библия не счита-
ет Святого Духа Личностью. 

Возражение: В Библии 2602 раза употребляется слово 
«Бог» – «Элохи́м» (помните, это множественное число, под-

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 9.Глава 9. ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...



116 117

разумевающее как минимум трех). Но в других случаях ис-
пользуются другие формы с целью разделения Личностей 
Троицы для того, чтобы мы не увлеклись ересью модализма. 

Нет надобности постоянно упоминать все три Лично-
сти, поскольку у каждой из Них Своя роль и функция в Плане 
спасения. Личности Троицы упоминаются в зависимости от 
того, о какой конкретно роли идет речь и как каждая Лич-
ность выполняет эту роль. 

Кроме того, напомним тем, кто делает замечание отно-
сительно упоминания лишь об Отце и Сыне, что есть доста-
точно текстов, где упоминаются:

только Отец и Дух (например, см. Лк. 11:13; Рим. 15:13; 
1 Кор. 2:10, 12; 2 Кор. 5:5; 1 Фес. 4:8). Неужели поэтому мы 
будем утверждать, что Сын не является Личностью и Богом? 

Есть много библейских текстов, где упоминаются лишь 
Христос и Дух (см. Мф. 1:18; Деян. 2:38; Рим. 9:1; Гал. 3:14; 
1 Тим. 3:16; 1 Ин. 5:6). 

12. О˵˳˶˵˳˵˚ˤ˟ ˤ˭˟ˮˤ ˶ Д˶˺˘
Аргумент: Личность должна иметь имя, у Духа же 

нет имени, таким образом это подчеркивает Его нелич-
ностную природу. 

Возражение: Такие выводы, безусловно, сделаны не 
на основании Библии. 

 Во-первых, сильным библейским контраргументом 
данному заявлению является повеление Христа: «Итак, 
идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и 
Святого Духа» (Мф. 28:19). 

Слово «имя» использовано в единственном числе, ко-
торое убедительно свидетельствует о следующем: 

1) у Святого Духа есть имя; 
2) оно является общим для трех Личностей. Артикль 

«ту» употреблен трижды перед каждой Личностью Трои-
цы, и это свидетельствует о том, что «имя» общее для каж-
дой из трех Личностей Божества.

Греческое слово «о́нома» означает «имя, название». 
Оно встречается в Новом Завете 230 раз. Из них только в 
5 случаях оно имеет отношение к географическим назва-
ниям (см.Мк. 14:32; Лк. 1:26; 24:13; Деян. 28:7; Откр. 3:12). 
Остальные 225 раз относятся к личностям. Имя в Библии вы-
ражает все, что может быть сказано о личности: о ее приро-
де, характере, положении, интересах, желаниях, делах. Имя 
может иногда указывать на силу и власть, но это всегда сила 
и власть личности, а не энергии или вещи. 

 Во-вторых, в этом тексте Сам Христос утверждает, что 
у Духа есть имя, и это имя – Святой. Это не просто харак-
теристика, хотя она и не противоречит назначению име-
ни: в древности имя, в частности и Божье имя, определяло 
какую-то характеристику личности (см. следующую тему). 
Сам Бог Отец имеет имя Святой. Например, дважды чита-
ем в книге Исаии и в книге Иезекииля, что имя Бога – Святой 
(см. Ис. 57:15; 60:9; Иез. 39:7). А как чаще всего называет 
Библия Божьего Духа? Святой – 77 раз. Почему же у Отца 
может быть одно из имен «Святой», а у Духа – нет?

Ранние отцы и апологеты Церкви использовали этот текст 
и тринитарианскую формулу в своих произведениях. Мы при-
водили в первых главах цитаты Иринея (130–200); Тертуллиа-
на (160–225); Оригена (185–253); Евсевия (263–339). Таким об-
разом, текст Мф. 28:19 не является более поздней вставкой 
переписчиков. Об этом свидетельствует и авторитетное изда-
ние одного из известнейших ученых-библеистов, наилучшего 
специалиста в области древнегреческих рукописей, почетного 
профессора Принстонского университета Брюса М. Метцгера* 
«Текстология Нового Завета», где не высказываются никакие 
сомнения относительно достоверности данного текста, по-
скольку все древнейшие и авторитетнейшие манускрипты – 
Синайский, Александрийский и Ватиканский кодексы – содер-
жат формулу «во имя Отца и Сына и Святого Духа» (Мф. 28:19). 

* Перу этого автора принадлежит прекрасная книга «Канон Но-
вого Завета» и много богословских статей.

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 9.Глава 9. ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...ИССЛЕДОВАНИЕ АРГУМЕНТОВ, ОТРИЦАЮЩИХ...



118 119

Итак, мы выяснили, что Святой Дух является Личностью, 
но Личностью какого уровня, какого порядка? Людям 

известны личности таких уровней: 
• небожители (Иов 38:7);
• ангелы (Евр. 1:7, 14); 
• демоны (Лк. 4:33, 34); 
• Личности Божества (Мф. 28:19). 
Какова же природа Личности Святого Духа? О Лично-

сти Святого Духа не так уж много написано в Священном 
Писании. Впрочем, как заметил пророк: «Сокрытое при-
надлежит Господу, Богу нашему, а открытое — нам и сы-
нам нашим до века, чтобы мы исполняли все слова закона 
сего» (Втор. 29:29). Поэтому мы признательны Господу и 
удовлетворены тем, что Он в Своей мудрости посчитал не-
обходимым нам открыть, и прекратим дискуссию о том, 
что Господь сокрыл как тайну. 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

БОЖЕСТВЕННАЯ 
ПРИРОДА 
ЛИЧНОСТИ 

СВЯТОГО ДУХА

1010

1. Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ́˟ ˘˵˲ˤ˙˶˵́ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
1.1. Творец и Жизнедатель
Божье Слово свидетельствует о том, что только Господь 

способен творить и давать жизнь творению. Интересно, что 
для описания творческого процесса в Святой Книге исполь-
зуются четыре слова: 

1) «бара́» – это исключительно Божье свойство, способ-
ность создавать из ничего могуществом Своего слова: «В 
начале сотворил Бог небо и землю» (Быт.1:1);

2) «аса́» – создавать, используя имеющиеся средства. 
В первые дни Господь творит «бара́» – «из ничего» (см. 
Быт. 1:1), а дальше в первой главе книги Бытия использует-
ся слово «аса́» (стихи 7, 11, 12, 16, 25, 26, 31), что означает 
создавать, используя имеющуюся материю. Так создает 
Бог, и это свойство Он передал и людям. Не забывайте, что 
Господь создал нас творческими личностями;

3) «бана́» (встречается в Библии – 377 раз) часто упо-
требляется тогда, когда речь идет о каком-то величествен-
ном строительстве, грандиозном сооружении (Быт. 4:17 
и 10:11). Впервые это слово употреблено при описании 
сотворения женщины из ребра Адама (Быт. 2:22). Бог при-
равнивает творение Евы к величественному монументаль-
ному зданию, где есть все необходимое. Возможно, узнав 
об этом, мы начнем больше уважать наших жен? Но здесь 
нет намека на матриархат или искаженную эмансипацию; 

4) «яца́р» – используется при описании сотворения 
мужчины (Быт. 2:7). Оно означает скульпторское мастер-
ство, умение ваять, формировать, создавать. Поэтому 
если Вселенную и Землю Бог большей частью создает мо-
гуществом Своего слова, то над Адамом Творец склоняется 
как художник и скульптор, чтобы создать шедевр искусства 
по Своему образу и подобию.

 Присуща ли эта творческая животворная сила и Свято-
му Духу? Читаем книгу Иова 33:4: «Дух Божий создал меня». 
Не только при творении Дух Божий создавал человека, Он 

Глава 10.Глава 10. БОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХА



120 121

делает это каждый раз, когда зарождается жизнь. Поэтиче-
ским языком пишет об этом Давид: «Ибо Ты устроил вну-
тренности мои и соткал меня во чреве матери моей. Слав-
лю Тебя, потому что я дивно устроен. Дивны дела Твои…» 
(Пс. 138:13, 14). Таким образом, Святой Дух наравне с От-
цом и Сыном обладает творческой способностью наделять 
жизнью и воскрешать, возвращая к жизни. Так утверждает и 
апостол Павел, говоря, что Отец «оживит и ваши смертные 
тела Духом Своим, живущим в вас» (Рим. 8:11). 

1.2. Божественное вездесущие
Свойство Бога – одновременно находиться всюду. Яв-

ляется ли и Святой Дух так же вездесущим? Прочитаем 
богодухновенные строки: «Куда пойду от Духа Твоего, и 
от лица Твоего куда убегу? Взойду ли на небо — Ты там; 
сойду ли в преисподнюю — и там Ты. Возьму ли крылья 
зари и переселюсь на край моря, — и там рука Твоя по-
ведет меня, и удержит меня десница Твоя» (Пс. 138:7-10).

1.3. Вечное бытие Святого Духа 
 В Послании к евреям 9:14 читаем, что Христос принес 

Себя в жертву «вечным Духом». К сожалению, в некоторых 
переводах, в том числе – русском, написано «Святым Ду-
хом», что не передает содержания оригинала, в котором 
использовано словосочетание «пнэу́матос айони́у», что 
буквально переводится «Духом вечным». Точно переданное 
содержание находим в древнейшем украинском переводе 
1904 года П. Кулиша, И. Нечуя-Левицкого и И. Пулюя, а также 
в переводах д-ра М. Кулакова, епископа Кассиана (Безобра-
зова) и в подавляющем большинстве английских переводов. 
Данный текст свидетельствует о том, что Дух Святой является 
вечной, а следовательно, Божественной Личностью.

1.4. Знание будущего
Единственный, Кто не только реально знает будущее, 

но и руководит им, – это Бог. Святой Дух, подобно другим 
двум Личностям Божества, имеет точное знание будуще-
го. Подтверждение этому мы находим в 1 Пет. 1:11: «Ис-

следуя, на которое и на какое время указывал сущий в них 
Дух Христов, когда Он предвозвещал Христовы страдания 
и последующую за ними славу».

Также в Ин. 16:13 Христос свидетельствует о Святом 
Духе: «Будущее возвестит вам». 

2. О˳˯˙́˟ ˵˟˪˳˵́, ˳˚ˤ˞˟˵˟ˬ̂˳˵˚˶̅˿ˤ˟ ˯ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮ-
ˮ˯˳˵ˤ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘

2.1. Прямой текст относительно Божественности Свя-
того Духа

Некоторые христиане спрашивают: «Нет ли прямого 
текста, который бы конкретно говорил о Божественной сущ-
ности Святого Духа?» Господь открыл этот вопрос преиспол-
ненной Святым Духом первоапостольской Церкви. Читаем 
в книге Деяния апостолов 5:3, 4: «Но Петр сказал: Анания! 
Для чего ты допустил сатане вложить в сердце твое мысль 
солгать Духу Святому и утаить из цены земли? Чем ты вла-
дел, не твое ли было, и приобретенное продажею не в тво-
ей ли власти находилось? Для чего ты положил это в сердце 
твоем? Ты солгал не человекам, а Богу». 

Дважды в этом отрывке использовано слово «псэу́до-
май» – «обманывать, врать, говорить неправду, вводить в за-
блуждение». В этом тексте делаются два серьезных заявления: 

1) «Ты солгал Духу Святому», а это возможно лишь в 
том случае, если Святой Дух ‒ это Личность;

2) «Ты солгал Богу!», то есть апостол Петр прямо и не-
двусмысленно утверждает, что Святой Дух является Богом!

2.2. Упоминание о трех Личностях Божества в одном тексте
Чрезвычайно сильным свидетельством того, что Святой 

Дух – отдельная Личность Божества, являются библейские 
тексты, в которых Святой Дух упоминается вместе с Богом 
Отцом. Вот несколько примеров. «Приступите ко Мне, слу-
шайте это: Я и сначала говорил не тайно; с того времени, 
как это происходит, Я был там; и ныне послал Меня Господь 
Бог и Дух Его» (Ис. 48:16). Вы заметили, что Иисуса Христа 
посылали на Землю и Отец, и Святой Дух как отдельная 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 10.Глава 10. БОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХА



122 123

Личность Божества. Во 2 Кор. 13:13 читаем: «Благодать Гос-
пода нашего Иисуса Христа, и любовь Бога Отца, и общение 
Святого Духа со всеми вами. Аминь».

Позвольте отметить несколько важных моментов.
Во-первых, как мы уже подчеркивали раньше, зачем 

упоминать отдельно Святого Духа (если бы Он являлся ча-
стью Личности Отца), когда Бог Отец уже в тексте упомя-
нут? Отдельное упоминание является убедительным сви-
детельством о самостоятельной Божественной Личности 
по имени Святой Дух. 

Во-вторых, то, что Святой Дух – это Личность, доказы-
вает и тот факт, что Он желает иметь с нами общение (греч. 
«койнони́а»), о чем мы уже говорили в 10-й главе. «Койнони́а», 
переведенное как общение, также означает близкие взаимо-
отношения. Святой Дух желает иметь с нами дружеские от-
ношения. Слепая и мертвая энергия неспособна на это! Жела-
ете ли и вы ежедневно общаться с Богом Духом Святым? 

Как и в Мф. 28:19, в 2 Кор. 13:13 возле каждой из Лич-
ностей Божества стоит определительный артикль «ту». Это 
убеждает нас в том, что речь идет об известном нам Отце, 
известном Сыне и известном Святом Духе, Который осу-
ществляет План спасения человечества, имея личное обще-
ние («койнони́а») с Божьим народом.

Есть и другие тексты, упоминающие все три Личности 
Божества. Вот несколько текстов:

У МАТФЕЯ: Мф. 3:16, 17; Мф. 28:19.
У ПАВЛА: Рим. 15:16; 1 Кор. 12:4–6; 2 Кор. 1:21, 22; Еф. 

4:4–6; 2 Фес. 2:13, 14.
У ПЕТРА: 1 Пет. 1:2.
2.3. Статус Святого Духа на основании Мф. 28:19
Если принимать текст Мф. 28:19 как часть богодухно-

венного Евангелия, то в таком случае возникает по мень-
шей мере семь вопросов, которые требуют честного отве-
та противников истины о Божественной Личности Святого 
Духа и учения о Троице:

1) Почему слово «имя» стоит в единственном числе? 
Невозможно предположить, что Евангелие, написан-

ное образованным Матфеем, содержит ошибку. Ответ оче-
виден: одно имя – у Отца, Сына и Святого Духа.

2) Почему и возле словосочетания «Святой Дух» сто-
ит артикль?

Согласно правилам грамматики, когда стоит артикль, 
это означает, что речь идет о том, что хорошо известно, о 
конкретном, определенном объекте. Ученики знали, Кто та-
кой Святой Дух Утешитель. Сам Иисус, говоря о Нем, пред-
намеренно идет на нарушение правил грамматики, упо-
требляя вместо слов среднего рода – слова мужского рода. 
Это Он делает с одной целью: дабы ни у кого не сложилось 
ошибочное впечатление, что Он говорит о каком-то безлич-
ностном «оно» (см. в оригинале: Ин. 16:13, 14).

3) Почему «имя» употребляется и в отношении Свя-
того Духа? 

Мы упоминали выше, что в Священном Писании слово 
«имя» относится к личности (за исключением пяти раз, ког-
да этим словом определяются географические названия). 
Поскольку в Мф. 28:19 речь идет не о географическом на-
звании, остается признать, что Святой Дух – Личность. 

4) Почему вместе с Отцом упоминается Святой Дух, 
если это Его сила?

Какой смысл в том, чтобы в одном тексте упоминать 
вместе с Отцом и «Его силу»? Смысл в этом есть только тог-
да, когда Отец и Святой Дух – разные Личности!

5) Почему Новый Завет заключается с Троицей, а не 
только с Отцом? 

Очень важно понимать, что Христос оставил в Новом 
Завете внешний обряд, который будет свидетельствовать 
о присоединении человека к Господу и Божьей Церкви. 

Крещение – это способ заключения Нового Завета Бога 
с человеком. Разве может человек заключать завет спасе-
ния с кем-то другим, кроме истинного Бога? Почему же тог-

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 10.Глава 10. БОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХА



124 125

да Новый Завет заключается, по словам Христа, с Отцом, 
Сыном и Святым Духом, если Сын, по мнению некоторых, 
не является Богом, а Святой Дух – лишь безличностная Бо-
жья сила? Разве это Господне утверждение не является убе-
дительным доказательством равнозначной Божественной 
природы Отца, Сына и Святого Духа?

6) Как можно заключить завет с безличностной 
энергией?

Даже во время заключения соглашения между пред-
приятиями стороны всегда подписываются: 

«В ЛИЦЕ…(должностного лица такого-то)». Завет (согла-
шение) может быть заключен между двумя сторонами, озна-
комленными со своими правами и обязанностями и соглас-
ными подписать документ о соблюдении со своей стороны ус-
ловий этого завета. Поэтому Святой Дух – разумная Личность, 
желающая заключить завет с верными Божьими детьми.

7) Насколько разумно во время заключения завета 
упоминать две Личности и третью – безличностную 
силу или энергию?

Факт наличия Святого Духа в списке рядом с именем 
двух Личностей Божества – Отца и Сына – убедительно сви-
детельствует о том, что соглашение «подписали» Равнобо-
жественные Личности. 

3. Эˬˬ˟ˮ У˘˥˵ ˯ Б˯ˢ˟˳˵˚˟ˮˮ˯˳˵ˤ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
В произведениях вестницы Божьей Эллен Уайт находим 

ответы на ряд вопросов относительно Божественности Свя-
того Духа. 

Является ли Святой Дух самосущим или Он только часть 
Бога Отца?

«Святой Дух является самосущей Личностью» (Руко-
пись 20, 1906; Евангелизм, с. 616).

«Святой Дух является такой же Личностью, как и Бог» 
(Рукопись 66, 1899; Евангелизм, с. 616).

2) На основании чего мы можем утверждать, что 
Святой Дух – Личность? 

«Дух Святой является Личностью, иначе Он не мог бы 
свидетельствовать нашему духу, “что мы дети Божьи”» (Ру-
копись 20, 1906; Евангелизм, с. 616). 

«Святой Дух является Божественной Личностью, иначе 
Он не мог бы знать тайн, сокрытых в разуме Бога» (Руко-
пись 20, 1906; Евангелизм, с. 617).

3) Присуща ли Святому Духу Божественная полнота? 
«Утешитель… это Дух со всей Божественной полнотой. 

Вот три живые Личности Небесной Троицы. Именем этих 
трех больших сил — Отца, Сына и Святого Духа — каждый, 
кто принимает Христа живой верой, крестится, и эти силы 
будут помогать смиренным подданным небесных обителей 
в их усилиях жить новой жизнью во Христе» (Спец. Свид. 
Сер. «Б», №7, 1905, с. 62, 63; Евангелизм, с. 615).

4) Какая единственная надежда должна поддержи-
вать христианина в борьбе с дьяволом и грехом?

«Князя сил может укротить только сила Божья Третьей 
Личности Божества, то есть Святого Духа» (Спец. Свид. 
Сер. «А», № 10, с. 37; Евангелизм, с. 617).

«Сопротивляться греху и побеждать его можно было 
только благодаря могущественному влиянию Третьей 
Личности Божества – Духа Святого, Который проявля-
ет Себя не в видоизмененной энергии, но во всей полноте 
Божественной силы» (Желание веков, с. 671).

«Вечные Личности Небесной Троицы – Бог, Христос и 
Святой Дух – вооружили апостолов неземной энергией» 
(Рукопись 145, 1901; Евангелизм, с. 616).

4. П˯ˮˤ˭˘ˮˤ˟ ˱˲ˤ˲˯˞́ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘ ˤ ˱˲˘˪˵ˤ˽˟˳˪˯˟ 
˺˲ˤ˳˵ˤ˘ˮ˳˵˚˯

Многие христиане не вполне осознают, для чего им 
необходимо правильное представление о том, Кто такой 
Христос и Святой Дух. Однако, оказывается, это важно для 
нашего практического христианства и для нашего спасе-
ния. Почему? Отметим, по крайней мере, три существен-
ные причины. 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 10.Глава 10. БОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХА



126 127

4.1. Богохульство на Святого Духа 
Иисус однажды категорически заявил: «Посему гово-

рю вам: всякий грех и хула простятся человекам, но хула 
на Духа не простится человекам; если кто скажет слово на 
Сына Человеческого, простится ему; если же кто скажет на 
Духа Святого, не простится ему ни в сем веке, ни в буду-
щем» (Мф. 12:31, 32).

Использованное здесь слово «бласфэми́а» означает бо-
гохульство, хула, позор, кощунство. То же слово исполь-
зуется, когда речь идет о пренебрежительном отношении 
к Личностям Отца (см. 1 Тим. 6:1; Откр. 13:6; 16:9, 11, 21) 
и Сына (см. Мф. 27:39; Лк. 23:39). Оказывается, возможна 
хула и на Святого Духа.

Возвращаясь к вопросу личностной природы Святого 
Духа, исследуем несколько крайне важных вопросов: 

1) Разве возможно согрешить против безличност-
ной энергии или бесчестить ее? Такие действия возмож-
ны только по отношению к личности, которая может это 
понять и ощутить. 

2) Возможно ли согрешить против энергии таким об-
разом, чтобы это считалось более тяжким грехом, чем 
грех против нашего Господа и Спасителя? Если бы Святой 
Дух был безличностной силой, то как грех против «нее» мо-
жет почитаться тяжелее, чем даже грех против Иисуса Христа? 

В Толковом словаре Владимира Даля находим опреде-
ление слова «хулить» – это позорить, унижать, порицать, 
обзывать святые вещи и пренебрегать ими. Хулить (со-
гласно Мф. 12:24-31) – это приписывать Божьи действия са-
тане. Многие из авторов антитринитарианства именно этим 
и занимаются, когда утверждают, что называющие Святого 
Духа Богом на самом деле поклоняются сатане. 

Вестница Господня серьезно предостерегает: «Кто 
отвергает Святого Духа, тот оказывается в таком по-
ложении, когда уже не может покаяться и уверовать» 
(Э. Уайт. Желание веков, с. 322). 

Обратите внимание, какое важное значение приоб-
ретает такой шаг, как крещение во Имя Троицы. Вот что 
пишет Эллен Уайт: «Христос сделал крещение знамением 
вхождения в Его духовное царство. Он поставил его опре-
деленным условием, с которым должны согласиться все, 
желающие признать авторитет Отца, Сына и Святого 
Духа. Прежде чем человек обретет дом в церкви, прежде 
чем он переступит порог Божьего Царства, он должен при-
нять печать Божественного имени: “Господь — оправдание 
наше!” (Иер. 23:6). Крещение — это самое торжественное 
отречение от мира. Люди, принимающие крещение в три-
единое имя Отца, Сына и Святого Духа, в самом начале 
своей христианской жизни публично заявляют, что они от-
казываются служить сатане и становятся членами цар-
ственной семьи, детьми Небесного Царя» (Свидетельства 
для Церкви, т. 6, с. 91). 

Таким образом, такие духовные действа, как покая-
ние, вера и крещение, зависят от правильного понимания 
природы и деятельности Святого Духа. 

4.2. Только Дух Святой ведет к полноте Истины
Задумывались ли вы, почему именно среди людей, ко-

торые не верят в Божественную Личность Святого Духа, воз-
никает больше всего ересей? Этому есть четкое библейское 
объяснение. Читаем в Евангелии от Иоанна 16:13: «Когда 
же придет Он, Дух истины, то наставит вас на всякую ис-
тину». Использованное здесь слово «ходэге́о» касается 
проводника, который направляет, ведет безопаснейшим 
путем. То есть Дух ведет Божьим путем Истины, чтобы мы 
не отклонились ни в правую сторону, ни в левую. Древне-
греческое же слово «пас» означает всякий, полный, целый. 
Лишь Святой Дух способен повести нас к вершинам полной 
и настоящей истины. Без него мы заблудимся в лабиринтах 
нашей философии и ошибочных предположений. Об этом 
пишет Эллен Уайт: «Утешитель назван “Духом истины”. 
Его задача — определять истину и оберегать ее. Вначале 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 10.Глава 10. БОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХА



128 129

Он поселяется в сердце как Дух истины и поэтому ста-
новится Утешителем. В истине есть утешение и мир, 
чего не может дать заблуждение. Сатана овладевает 
человеческим умом посредством обманчивых теорий и 
традиций. Направляя людей к ложным идеалам, он иска-
жает их характер. Святой Дух обращается к ним через 
Писание и запечатлевает истину в сердце. Таким образом 
разоблачается грех и заблуждение устраняется из души. 
Так, благодаря Духу истины, Который действует через 
Слово Божье, Христос привлекает к Себе Свой избранный 
народ» (Э. Уайт. Желание веков, с. 671).

Еще одним свидетельством в пользу Божественности 
Святого Духа является следующий библейский факт: как 
Отец назван Истиной (Иер. 10:10), Сын является ею (Ин. 
14:6), так и Дух Святой есть Истина (1 Ин. 5:6). Именно 
Божий Дух открывает Христову Истину и запечатлевает 
ее принципы в сердце и практической жизни. Поэтому, 
отвергая Святого Духа и пренебрегая Им, люди лишают 
себя единственного источника, с помощью которого 
можно познать Истину. 

4.3. Только Святой Дух делает нас живым источником 
для других людей

Святой Дух не удовлетворяется лишь нашим личным 
освящением. Он делает еще кое-что. 

На рассвете, во время Праздника кущей, священник на-
бирал в золотой сосуд воду из Силоамской купальни и при-
носил ее к храму. Когда он приближался к Водным воротам, 
по-особенному звучала труба (см. Энциклопедия Брокгау-
за, «Праздник кущей»).

«Ранним утром на рассвете священники трубили в свои 
серебряные трубы – это был долгий и пронзительный звук – 
ему вторили звуки труб и радостные восклицания людей 
из шатров. Эти звуки раздавались в горах и долинах, при-
ветствуя праздничный день. Потом священник наполнял 
сосуд водой из потока Кедрон и, подняв сосуд вверх, под 

звуки труб медленно и величественно в такт с музыкантом 
поднимался по широким ступеням храма с пением: “Вот, 
стоят ноги наши во вратах твоих, Иерусалим” (Пс. 121:2).

Он приносил сосуд с водой к жертвеннику, который 
занимал центральное место во дворе священников. Здесь 
были два серебряные сосуды и возле каждого стоял свя-
щенник. В один из них выливали принесенную воду, а в 
другой – вино, и содержимое обоих направлялось по тру-
бе к потоку Кедрон и дальше – в Мертвое море. Церемо-
ния с освященной водой символизировала источник, кото-
рый по повелению Господа забил из скалы, чтобы утолить 
жажду детей Израиля. После этого звучало триумфальное 
пение: “Господь – сила моя, и пение мое – Господь… И в 
радости будете почерпать воду из источников спасения” 
(Ис. 12:2, 3)» (Э. Уайт. Желание веков, с. 448, 449).

 Именно в это время Иисус провозгласил: «… Кто жаж-
дет, иди ко Мне и пей. Кто верует в Меня, у того, как сказа-
но в Писании, из чрева потекут реки воды живой. Сие ска-
зал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него» 
(Ин. 7:37–39). Только те люди, которые позволили Святому 
Духу повести их к полной истине, смогут стать Божьим ис-
точником открытия Его образа этому миру. Невозможно по-
настоящему и полноценно свидетельствовать о том, чего 
сам не видел. Немыслимо дарить другим то, чего сам не 
имеешь! Святой Дух делает нас живым источником истины 
в пустыне греха. Поэтому истинный миссионер – это тот, кто 
имеет ежедневные живые отношения с Божьим Духом. По-
этому для нас звучит призыв не только размышлять о Его 
природе, но и прислушиваться ежедневно к Его голосу. 

Вам приходилось ходить по гальке босиком? Это не вы-
зывает приятных ощущений. А что происходит, когда часто хо-
дишь по ней? Человек привыкает, кожа грубеет и становится 
нечувствительной. Такие же процессы происходят и в душе 
человека: «Почему, как говорит Дух Святой, “ныне, когда услы-
шите глас Его, не ожесточите сердец ваших…”» (Евр. 3:7, 8). 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА Глава 10.Глава 10. БОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЛИЧНОСТИ СВЯТОГО ДУХА



130

Эллен Уайт предостерегает: «Братья, как посланница 
Христова, я предупреждаю вас остерегаться этих побоч-
ных вопросов, отвлекающих разум от истины. Заблуждение 
всегда вредно, оно не бывает безвредным. Заблуждение 
никогда не освящает, но всегда приносит смятение и раз-
деление. Оно всегда опасно. Враг приобретает большую 
власть над сознанием людей, не укрепляющих себя молит-
вой и не утвержденных в познании библейских истин. Для 
тех, кто имеет свет истины, сатана приготовил тысячи тща-
тельно замаскированных соблазнов, и наша единственная 
безопасность в том, чтобы не принимать никакого ново-
го учения, новых толкований Писания, прежде чем мы не 
представим все это на рассмотрение опытных братьев. 
Изложите перед ними вопросы, которые вас интересуют, 
со смиренным сердцем и искренней готовностью учиться; 
сделайте это с серьезной молитвой, и если они не найдут 
в этом учении света, то согласитесь с их мнением, потому 
что “при многих советниках народ благоденствует” (Прит. 
11:14)» (Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 292, 293).

Выводы. Важно обратить внимание на роли Лично-
стей Троицы в процессе нашего спасения: Отец выступает 
как Источник, Сын – как Посредник, а Святой Дух – как 
Исполнитель и соединительное звено со Спасителем Хрис-
том. Каждый делает Свой вклад в общее дело спасения 
человечества.

Какой же вывод можно сделать из данной главы? 
1) Дух Святой говорит о Себе как о Личности.
2) Другие обращаются к Нему как к Личности (и Сам 

Спаситель Христос).
3) Святой Дух обладает всеми качествами, присущи-

ми личности.
4) К Нему относятся как к Личности.
5) Он имеет все Божественные атрибуты, поэтому, 

без сомнения, Святой Дух – Божественная Личность.

Часть VЧасть V

«КАК ИМЯ «КАК ИМЯ 
ТВОЕ, БОЖЕ, ТВОЕ, БОЖЕ, 

ТАК И  ХВАЛА ТВОЯ» ТАК И  ХВАЛА ТВОЯ» 
(Пс. 47:11) (Пс. 47:11) 

Часть IV.Часть IV.  БОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХАБОЖЕСТВЕННАЯ ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА



132 133

Люди идентифицируют себя со своим именем, поэтому 
пренебрежение именем воспринимается как личная 

обида. У евреев было особое событие, когда на восьмой 
день ребенка мужского пола приносили в храм, осущест-
вляли обряд обрезания и давали имя. Читаем, например, о 
рождении предтечи Христа – Иоанна Крестителя – в Еванге-
лии от Луки: «В восьмой день пришли обрезать младенца, и 
хотели назвать его, по имени отца его, Захариею» (Лк. 1:59).

1. Зˮ˘˽ˤ˭˯˳˵̂ ˤ˭˟ˮˤ ˚ ˚˯˳˵˯˽ˮ˯˥ ˪˶ˬ̂˵˶˲˟
В древние времена у евреев (да и вообще в культуре 

Востока) именам придавали большое значение. Имя выра-
жало не только формальную идентификацию, но и опреде-
ленные признаки и характеристики. Например, имя Авраам 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

СКОЛЬКО ЖЕ 
ИМЕН У БОГА? 1111

означает «отец множества», согласно пророчеству, данно-
му Богом о том, что его потомки будут многочисленными, 
как звезды небесные и песок морской (Быт. 17:5). Своего 
младшего сына Рахиль, жена Иакова, назвала Бенони, что 
значит «сын скорби» или «сын боли моей», указывая на 
обстоятельства его рождения (Быт. 35:18). В соответствии 
с внешним видом старшего сына Исаака назвали Исавом 
(«волосатым»), а его брата назвали Иаковом, что означает 
«тот, кто держится за пяту» (Быт. 25:25, 26). Дочь фараона, 
нашедши в камышах в корзине грудного ребенка, назвала 
его Моисеем, то есть «извлеченным и спасенным из воды» 
(Исх. 2:10). Таким образом, имена имели глубокое смыс-
ловое наполнение и часто касались или прошлого, или бу-
дущих ожиданий относительно этой личности. Следует за-
метить, что такое отношение к именам во многих странах 
Востока сохранилось и поныне.

Прежде нежели исследовать тему о Божьих именах, 
следует понять, с какой целью давалось имя личности в 
библейские времена.

2. П˲˟˞ˮ˘ˣˮ˘˽˟ˮˤ˟ ˤ˭˟ˮ ˚ ˙ˤ˙ˬ˟˥˳˪ˤ˟ ˚˲˟˭˟ˮ˘
Итак, слово «имя» (древнееврейское – «шем», древ-

негреческое – «о́нома») используется в Библии 1716 раз. 
Каково же предназначение имени в библейские времена?

2.1. Идентификация личности
Другими словами, имя давалось человеку для опреде-

ления его личности. Помните древнюю библейскую исто-
рию обмана в семье Исаака?

‒ Кто ты? – спрашивает слепой старец-отец своего сына.
‒ Я Исав, твой первенец, ‒ послышалось в ответ. 
В данном случае отец не вспоминает, что означает 

имя Исав. У него это имя ассоциируется с личностью его 
старшего сына, обладающего определенными физически-
ми качествами: громким голосом, обильным волосяным 
покровом тела и пахнущей полевыми травами одеждой. У 

Глава 11.Глава 11. СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?



134 135

личности же, которая склонилась у ног отца, был голос со-
всем иной. Это был голос, который принадлежал другому 
сыну, с другим именем. Имя младшего сына идентифици-
ровалось с личностью, у которой гладкая кожа и голос, ко-
торый именно сейчас звучал в ушах отца.

Итак, имя в древности, как и сегодня, идентифициру-
ется с личностью, в прошлом оно указывало на иные осо-
бенности личности. 

2.2. Нравственные качества личности, ее репутация
Имя давалось также с целью подчеркнуть нравствен-

ные качества конкретной личности, ее репутацию. На-
пример, Екклесиаст пишет: «Доброе имя лучше дорогой 
масти» (Еккл. 7:1). Это означает, что речь идет о порядоч-
ном человеке с доброй репутацией. Имя Иисуса, напри-
мер, стало общеизвестным (см. Мк. 6:14), то есть молва о 
Его милосердии, добрых делах разошлась среди народа, 
Его авторитет все более возрастал. О христианах Иисус 
пророчил в заповедях блаженства: «Блаженны вы, когда 
возненавидят вас люди и когда отлучат вас, и будут поно-
сить, и пронесут имя ваше, как бесчестное, за Сына Чело-
веческого» (Лк. 6:22). Здесь речь идет о людях, репутацию 
которых многие будут стараться очернить.

2.3. Место в иерархии, статус
В библейские времена людям присваивались имена, ко-

торые указывали на их место в иерархии, статус. Например, 
Иисус Своих учеников называет апостолами (см. Лк. 6.13). В 
Рим. 2:17 читаем: «Вот, ты называешься Иудеем». В данном 
случае иудей – это не национальность, а образ мышления 
и жизнь, статус в религиозной жизни. В христианской об-
щине I столетия существовал статус братства: «Но я писал 
вам не сообщаться с тем, кто, называясь братом, остает-
ся блудником, или лихоимцем, или идолослужителем, или 
злоречивым, или пьяницею, или хищником…» (1 Кор. 5:11). 
Здесь речь идет о так называемых братьях, чей образ жиз-
ни не отвечал этому статусу. В Священном Писании сказано 

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή

и об именах, определяющих небесные реалии, например, 
о ранге и природе Христа: «Будучи столько превосходнее 
Ангелов, сколько славнейшее пред ними наследовал имя» 
(Евр. 1:4).

2.4. Имя и родословная
 В еврейском обществе чрезвычайно важное значение 

имело сохранение родословной. Потеря родословной счи-
талась большой трагедией. Вспомните историю во времена 
Ездры, когда некоторые священники были «исключены из 
священства» по той причине, что потеряли записи своей ро-
дословной (см. Езд. 2:62). Родословная свято оберегалась, 
потому что каждый иудей мечтал войти в родословную 
Мессии. А для этого необходимо было очень тщательно 
сохранять все имена родословной. Если кто-то умирал, не 
имея потомка, это считалось потерей его имени. Восстано-
вить имя – одна из священных обязанностей, предписанная 
Самим Богом, в системе семейных духовных ценностей. 
Читаем: «Вооз сказал: когда ты купишь поле у Ноемини, 
то должен купить и у Руфи Моавитянки, жены умершего, и 
должен взять ее в замужество, чтобы восстановить имя 
умершего в уделе его» (Руфь 4:5). Детальнее о законе леви-
рата – восстановлении рода – см. Втор. 25:5-10.

2.5. Имя, отвечающее миссии жизни человека
В библейском языке имя человека, преимущественно 

пророка, часто отвечало миссии его служения и жизни. На-
пример, Илья, имя которого переводится как «Яхве есть Бог», 
имел особую миссию обратить израильский народ к покло-
нению истинному Богу (3 Цар. 18:21). Пророк Иезекииль, имя 
которого значит «Бог поддерживает», явился в особый пери-
од для того, чтобы поддержать народ, которому, вероятно, 
казалось, что рабству и вавилонскому плену не будет конца. 

2.6. Дефиниция характера
«Иудейские родители придавали большое значение 

тому, как называют их детей. Часто имена были связаны 
с теми чертами характера, которые они желали видеть в 

Глава 11.Глава 11. СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?



136 137

своих детях» (Э. Уайт. Пророки и цари, с. 481). Почему ро-
дители назвали дочь Рахилью? Они желали видеть ее ха-
рактер преисполненным смирения и кротости ягненка.

В библейские времена людям иногда изменяли имена 
не в соответствии с ожиданиями, а реальным характером 
личности. Например, имя Навал означает безумный. Конеч-
но же, не родители в день рождения сына дали ему такое 
имя, но со временем его переименовали из-за его упрямо-
го характера. 

Итак, имя отображало характер: «За то, что он воз-
любил Меня, избавлю его; защищу его, потому что он по-
знал имя Мое» (Пс. 90:14). В Новом Завете Христос говорит 
о Своих учениках: «И Я открыл им имя Твое и открою, да 
любовь, которою Ты возлюбил Меня, в них будет, и Я в них» 
(Ин. 17:26). Если бы для Бога значение слова «имя» заклю-
чалось только в звучании, как какое-то магическое слово, не 
составляло бы особого труда узнать это имя. Но имя надо 
познавать. Древнееврейское слово «яда́» означает глубо-
кий и продолжительный процесс исследования и откры-
тия. Израилю не надо было озвучивать Божье имя, они 
нуждались в том же, в чем сегодня нуждаемся и мы, – в от-
кровении истинного Божьего характера.

3. Х˘˲˘˪˵˟˲ Б˯˛˘ ˤ Е˛˯ ˤ˭̆
Возникает логичный вопрос: если имя отображает 

характер личности, можно ли характер Бога выразить 
одним словом? Или, возможно, ста или тысячи земных слов 
будет достаточно, чтобы полностью описать нашего Бога? 
Царь Давид восклицает: «Величие Его неисследимо» (Пс. 
144:3), а Иов добавляет: «Можешь ли ты исследованием 
найти Бога? Можешь ли совершенно постигнуть Вседер-
жителя? Он превыше небес, – что можешь сделать? глубже 
преисподней, ‒ что можешь узнать?» (Иов 11:7, 8). Даже се-
годня во многих латиноамериканских странах каждый чело-
век традиционно имеет 3-4 имени. 

Однажды патриарх Иаков при встрече с Богом поин-
тересовался Его именем: «Спросил и Иаков, говоря: скажи 
мне имя Твое. И Он сказал: на что ты спрашиваешь о имени 
Моем? И благословил его там. И нарек Иаков имя месту 
тому: Пенуэл; ибо, говорил он, я видел Бога лицом к лицу, 
и сохранилась душа моя» (Быт. 32:29, 30). 

Господь как бы ответил: «С какой целью ты об этом 
спрашиваешь? Тебя распирает любопытство или ты жела-
ешь стать похожим на Меня?» Иаков так и не получил от-
вета относительно Божьего имени, а вместо того получил 
Его благословение. 

Давид на страницах Священного Писания утверждает: 
«Ибо Ты возвеличил слово Твое превыше всякого имени Твое-
го» (Пс. 137:2). Обратим внимание на следующее: Во-первых, 
у Бога есть много имен («всякого имени»). Во-вторых, не по-
тому ли Слово Божье выше любого Господнего имени, что 
имена раскрывают только одну сторону Божьего характера, а 
Божье Слово раскрывает Господа с разных сторон? 

Некоторые искренне спрашивают: «А зачем Богу мно-
го имен?»

Мы должны осознать, что познаем Бога не в результа-
те научного исследования, а благодаря тому, что Он Сам о 
Себе открывает нам, причем настолько, насколько считает 
нужным. Поэтому будем познавать открытое Им и остав-
лять Богу то, что Он пожелал сокрыть.

4. Ч˘˿˟ ˚˳˟˛˯ ˶˱˯˵˲˟˙ˬ̆˟˭˯˟ Б˯ˢ̂˟ ˤ˭̆
 Чаще всего употребляемое, но не единственное имя 

Бога – Яхве. Мы встречаем его в одном только Ветхом Завете 
6828 раз. Для того чтобы доказать единственность этого Бо-
жьего имени, некоторые христиане почему-то обращаются 
к книге Исход 3:14. Следует заметить, что в тексте исполь-
зовано однокоренное слово, которое происходит от корня 
«быть», и употреблено оно в будущем времени. На древне-
еврейском языке это словосочетание звучит: «ЭХЬЕǶ АШЕǶР 

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 11.Глава 11. СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?



138 139

ЭХЬЕǶ», в русском переводе: «Я есмь Сущий». Буквально вы-
шеупомянутая фраза означает: «Я буду Тем, Кем буду», «Я 
Тот, Кто был, есть и будет (всегда)». Имя «Яхве» означает: Са-
мосуществующий, Вечносущий, Тот, Кто пребывает вне 
времени. Это имя часто используется, чтобы подчеркнуть 
верность Бога Своему завету (см. Исх. 15:2, 3; Ос. 12:5, 6). 

В «Еврейско-английском лексиконе» Ф. Брауна, С. Драй-
вера, К. Бриггса на с. 217, 218 предлагается еще несколь-
ко определений имени Яхве: «Тот, кто вызывает к жизни», 
«Податель жизни», «Кто все создал (Творец)», «Первона-
чало всего», «Тот, Кто выполняет Свои обещания», «Сущий, 
абсолютно неизменный», «Всегда живой» (то есть не в со-
стоянии умереть), «Тот, Кто никогда не меняется», «Само-
достаточный», «Тот, Кто не перестает быть Искупителем», 
«Тот, Кто может быть всем», «Тот, Кто однажды явит Себя» 
(подтвердит Свое существование). Поэтому странно слы-
шать аргументы сторонников идеи единственного Божьего 
имени, будто все остальные имена – это Божьи черты и Его 
характеристики, а именем является лишь Яхве. Но мы же 
только что определили на основании этимологического и 
лингвистического анализа, что и имя Яхве содержит описа-
ние характера Бога и Его качеств, как и все другие имена.

4.1. «Знаете ли вы имя Бога?»
Именно с таким вопросом часто обращаются к прохо-

жим на улицах города. 
Как известно, древние евреи пользовались консо-

нантным письмом, то есть таким, где отсутствуют гласные 
буквы, а используются лишь согласные. Такой была уга-
ритская и финикийская письменность, частично арабское 
и еврейское письмо. Частично потому, что в древнеев-
рейской письменности были так называемые «матрес 
лекционис», когда некоторые согласные буквы выполня-
ли роль гласных. 

Гонения рассеяли иудейский народ по всей Римской 
империи, и язык был под угрозой полнейшего исчезнове-

ния. Вот почему ученые-масореты, начиная с VII века, ре-
шили использовать огласовки в священном тексте, чтобы 
потомки не забыли звучания слов. Это не было вмешатель-
ством в сам священный и богодухновенный текст, потому 
что огласовки писались снизу под согласными буквами. Ка-
кое отношение это имеет к нашей теме? Непосредственное.

Оказывается, слово, которое сегодня некоторые чита-
ют как «Иего́ва» и настаивают именно на таком звучании, 
другие читают как «Яхве́» или «Ехва́». Ученые-лингвисты 
насчитывают приблизительно 20 разночтений этого име-
ни, ибо все они являются производными от тетраграммато-
на, то есть четырех согласных букв имени Божьего – hwhy 
«йод-хе-вав-хе». Евреи называют его «невыразимое Божье 
имя». Боясь нарушить третью заповедь, иудеи с течением 
времени начали считать это имя слишком святым для про-
изношения простыми людьми. В конце концов этот суе-
верный страх стал настолько серьезным, что разрешалось 
это имя произнести лишь один раз в год первосвященнику 
в день праздника Йом-Киппур (Судный день) во Святом 
святых. Тайна произношения этого имени передавалась по 
старшей линии первосвященнического рода.

 Во всех других случаях, где бы ни встречалось это имя 
в Священном Писании, они заменяли его при чтении на 
«Адона́й» – Господь. А после VII века н. э., когда при написа-
нии еврейских слов добавились гласные, ученые-масореты 
искусственно присоединили гласные буквы «АдОнАй» к со-
гласным ЙХВХ. От этого объединения образовалось искус-
ственно составленное слово «Йахова». Это слово, в сущно-
сти, составленное людьми, оно не имеет библейского про-
исхождения. И до сих пор никто не знает его точного звуча-
ния. Поэтому возникает проблема, когда кто-то утверждает, 
что, только произнося Божье имя, мы будем спасены. Как 
Бог может определить условием спасения то, что нико-
му неизвестно и что унесли с собой в могилу еврейские 
первосвященники? 

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 11.Глава 11. СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?



140 141

4.2. Откровение Бога через Его имена
 Наиболее часто употребляемое Божье имя – это Яхве, 

Вечносущий. Но разве Бог по Своим качествам является 
только вечным? Именно поэтому Господу понадобилось 
открыть Себя в Библии посредством многих имен. Сразу 
отметим, что Божьи имена открывали не только опреде-
ленные черты Его характера, но и действия, и намерения, и 
необъятные возможности, Его уникальные атрибуты. Очень 
часто имя, с которым Господь являлся в определенной си-
туации, было ответом Бога на конкретные проблемы че-
ловека. В истории Израиля неоднократно определенным 
именем Божьим мог быть назван памятник (например, 
жертвенник), поставленный в честь особого действия Бога, 
или памятное место этого события (например, гора, город). 
Рассмотрим коротко некоторые из Божьих имен.

5. В́˞˘̅˿ˤ˟˳̆ ˤ˭˟ˮ˘ Б˯˛˘ 
5.1. «Яхве́-Рофэка́»
Прочитаем вместе: «И сказал: если ты будешь слушать-

ся гласа Господа, Бога твоего, и делать угодное пред очами 
Его, и внимать заповедям Его, и соблюдать все уставы Его, 
то не наведу на тебя ни одной из болезней, которые навел 
Я на Египет, ибо Я Господь, целитель твой» (Исх. 15:26). 
Вокруг знойная пустыня с ее постоянной угрозой страшных 
эпидемий, и Бог, превращая горькую воду в сладкую, явля-
ется Израилю, говоря: «Я Целитель твой! Если будешь со-
блюдать Мои постановления и законы здоровья – Ты под 
Моей могущественной защитой!»

5.2. «Яхве́-Йирэ»́ 

Еще одна черта Божьего характера, с которой Господь от-
крывается нам через Священное Писание, – «Яхве́́-Йирэ»́ – Бог 
увидит (усмотрит). Эта всем известная история произошла 
на горе Мориа, когда Бог повелел Аврааму принести Своего 
сына Исаака в жертву. И когда была найдена заместитель-
ная жертва, Писание сообщает: «И нарек Авраам имя месту 

тому: Иегова-ире. Посему и ныне говорится: на горе Иеговы 
усмотрится» (Быт. 22:14). Когда в жизни так складываются 
обстоятельства, что кажется – полная безысходность, Бог по-
ставил памятник, названный «Яхве́-Йирэ»́. Предлагаем вам 
библейские переводы этого выражения: «На горе Господа 
появится» (украинский перевод И. Огиенко); «На горе Госпо-
да увидят» (перевод П. Кулиша); русский перевод Торы (из-
дание Сончино) раскрывает новую грань: «На этой горе от-
крывается Бог». Интересно, что структура текста позволяет 
не только перевести: «Яхве увидит», но и «Яхве был увиден». 
Оказывается, что тяжелые обстоятельства жизни – это не 
только надежда на то, что Господь все видит, но и ожидание 
Бога, что Он будет лучше увиден нами, потому что слезы не 
только чистят протоки глаз, но и очищают каналы сердца. 

5.3. «Яхве́-Шало́м»
Читаем в Суд. 6:24: «И устроил там Гедеон жертвенник 

Господу, и назвал его Иегова Шало́м». Здесь речь идет о 
встрече Гедеона с ангелом Господним. Выражение «Яхве́-
Шало́м» означает «Бог, дающий мир». Когда Гедеон полу-
чил душевный мир от Господа? Тогда ли, когда были раз-
биты все враги Израиля? Нет, но в момент, когда Бог заве-
рил Гедеона в победе. Дают ли и нам сегодня обетования 
Божьего Слова такую уверенность в будущем и душевное 
умиротворение?

5.4. «Яхве́-Цидке́ну»
«И вот имя Его, которым будут называть Его: “Господь – 

оправдание наше!”» (Иер. 23:6; см. еще Иер. 33:16). «Яхве́-
Цидке́ну» означает «Бог – наша праведность» (евр. 
«цэдэќ» – правда, истина, справедливость). Контекст ука-
зывает, что это мессианское пророчество о Царе, Который 
восстановит полную истину и будет пасти Свой народ (с. 5).

5.5. «Яхве́-Рои́»
Еще одно имя Бога связано с пастырством и заботой Гос-

пода. Мы находим его в известном 22-м псалме Давида: «Гос-
подь – Пастырь мой; я ни в чем не буду нуждаться» (Пс. 22:1). 

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 11.Глава 11. СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?



142 143

«Яхве́-Рои́» означает «Господь – пастырь». В начале 
псалма изображена картина полного покоя и блаженства, 
отсутствия всяких проблем. Но когда мы полностью прочи-
таем текст, то увидим, что автор псалма проходит и долиной 
смерти, и окружен врагами, однако уверенно идет вперед 
не потому, что Господь устранил любые опасности, а пото-
му, что Он всегда рядом и нежно, как Пастырь, заботится 
даже среди смертельных угроз.

5.6. «Яхве́-Шамма́»
«А имя городу с того дня будет: “Господь там”» (Иез. 

48:35). «Яхве́-Шамма́» – Господь всюду (буквально Господь 
и здесь, и там, то есть Вездесущий). Это последние за-
писанные богодухновенные слова книги Иезекииля. Хоть 
все разрушено, пророк видит в видении восстановление 
храма и служение в нем. А пока храма нет, он уверяет вер-
ных Божьих детей: Бог есть всюду, даже если вы арендуете 
помещение для богослужений и не имеете собственного 
храма – Бог всюду с вами и хочет жить в вас (см. Ин. 14:23).

5.7. «Яхве́-Цэбао́т»
Довольно распространенное имя Господа «Яхве́-Цэбао́т» 

(используется 245 раз) означает «Бог небесных воинств». 
Божий народ жил и живет во вражеском окружении. Всегда 
есть угроза нападения. Поэтому здесь представлен Бог, во-
юющий за Свой народ и за Свой Закон. Как свидетельствует 
вдохновенный Захария: «Не воинством и не силою, но Ду-
хом Моим, говорит Господь Саваоф» (Зах. 4:6).

5.8. «Яхве́-Эльйо́н»
«Яхве́-Эльйо́н» ‒ Бог Всевышний, в Ветхом Завете 

встречается в 53 текстах. Например, в Псалмах читаем: 
«Славлю Господа по правде Его и пою имени Господа Все-
вышнего» (Пс. 7:18; см. еще Быт. 14:18-22; Пс. 9:3; 17:14; 
45:5; 56:3). Это Бог, Который над всеми, Который все кон-
тролирует и всем управляет. Насколько приятно быть под-
данным такого всесильного Царя! Когда мы оказываемся 
в затруднительных обстоятельствах, то просим: «Возведи 

меня на скалу, для меня недосягаемую, ибо Ты прибежи-
ще мое, Ты крепкая защита от врага» (Пс. 60:3, 4). Когда 
постигло горе или несчастье, мы можем сказать вместе с 
псалмопевцем: «Блажен человек, которого сила в Тебе, 
и у которого в сердце стези направлены к Тебе. Проходя 
долиною плача, они открывают в ней источники, и дождь 
покрывает ее благословением. Приходят от силы в силу, 
являются пред Богом на Сионе» (Пс. 83:6–8). 

5.9. «Эль-Шадда́й»
Это имя упоминается в Быт. 17:1. Слово, которое име-

ет общий с ним корень, означает «быть сильным», то есть 
это имя имеет значение «Бог Всемогущий», «Господь Все-
держитель». Важно отметить, что Вседержителем назван 
также Иисус Христос в Откр. 1:8. С этим именем Господь 
являлся тогда, когда Авраам уже потерял любую надежду 
на человеческие средства и силу. Бог и теперь говорит нам 
через это имя: «Я Бог Всемогущий! Для Меня не существует 
ничего невозможного и непосильного!»

5.10. «Эль-Ола́м»
«Эль-Ола́м» (Быт. 21:33) – это Вечный Бог. Это же слово 

«ола́м» используется в пророчестве о Христе, когда речь идет 
о Его происхождении от дней вечных (см. Мих. 5:2). Поэтому 
в мире, где все непостоянно и временно, необходимо возла-
гать надежду только на вечного и неизменного Бога.

5.11. «Яхве́-Канна́»
«Яхве́-Канна́» – Ревнитель. Это Божье имя мы встреча-

ем в книге Исх. 34:14. Это Творец, Который проявляет рев-
ность, когда поклоняются кому-то и чему-то, кроме истинно-
го Бога, потому что других богов просто не существует. Мно-
гим это заявление Бога кажется слишком категоричным. Но 
представьте себе ситуацию, когда жена или муж скажут: «Я 
тебя очень люблю! Ты в моем списке на почетном третьем 
месте!» Но нас не радует такой высокий рейтинг, ибо мы 
желаем быть первыми и единственными. Бог обещал, что 
две личности станут одним целым. Поэтому естественно, 

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 11.Глава 11. СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?СКОЛЬКО ЖЕ ИМЕН У БОГА?



144 145

что и в религиозно-духовной сфере Бог, приглашая к близ-
ким отношениям, желает, чтобы мы поклонялись только 
Тому, Кто является нашим истинным Творцом и Отцом.

5.12. «Яхве́-Гоэл́ь»
Вдохновенный Исаия написал: «Яхве́ авину́ гоален́у 

меола́м шемеха́», что означает: «От века имя Твое: “Иску-
питель наш”» (Ис. 63:16). Очевидно, это имя для христиани-
на самое драгоценное. В древности израильскому народу 
было дано повеление: когда кто-то из них попадал в раб-
ство, то его родственник, будучи состоятельным, должен 
был выкупить его (см. Левит 25). Такого человека называли 
«гоэл́ь» – искупитель. В роли духовного Искупителя из раб-
ства греха выступает Сам Бог, Который заплатил бесконечно 
высокую цену за освобождение человечества. 

6. Ч˟˵́˲˟ Б˯ˢ̂ˤ˺ ˤ˭˟ˮˤ ˚ ˯˞ˮ˯˭ ˵˟˪˳˵˟
В Библии есть уникальное место, где в одном тексте 

упоминаются четыре Божьих имени ‒ Ис. 57:15: «Ибо так 
говорит Высокий и Превознесенный, вечно Живущий, – 
Святой имя Его». Однако, невзирая на величие и святость 
Бога, как свидетельствует продолжение стиха, Он небез-
различен к Своему творению: «…Я живу на высоте небес 
и во святилище, и также с сокрушенными и смиренными 
духом, чтобы оживлять дух смиренных, и оживлять сердца 
сокрушенных». Невозможно не восхищаться таким Богом! 
Часто люди, получая должность или когда их положение 
становится немного выше, начинают меняться не в лучшую 
сторону. Бог, наивысший по природе и положению, желает 
пребывать с людьми скромными, покорными и смиренны-
ми сердцем. Какому великому Богу мы служим!

Исследуйте Божий характер, представленный в Его 
именах, ибо Бог желает, чтобы Его дети познали, Каков Он, 
и пришли к Нему как своему Спасителю и Господу, Пасты-
рю и Целителю. Он желает, чтобы мы, познав Его силу, мог-
ли в Нем найти душевный мир и уверенность в будущем. 

В этой главе нам предстоит выяснить важные вопросы: 
Что говорит Господь Иисус Христос относительно 

спасительного употребления Божьего имени и какой пози-
ции придерживались святые апостолы? 

Мы познакомимся с мнимым конфликтом двух имен, 
представленных равнозначно спасительными в Ветхом и 
Новом Заветах. 

Попытаемся с помощью Святой Книги внести ясность в 
вопрос: что означает «Всякий, кто призовет имя Господне, 
спасется»?

1. П̆˵̂ ˹˘˪˵˯˚ ˯ ˳˱˘˳ˤ˵˟ˬ̂ˮ˯˭ ˤ˭˟ˮˤ
Некоторые люди настаивают на употреблении един-

ственного имени Бога, от которого зависит наше спасение. 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

СПАСИТЕЛЬНОЕ 
ИМЯ 1212

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή



146 147

Поэтому перейдем к очень важному вопросу: что говорит 
наш Господь Христос относительно спасительного употре-
бления Божьего имени? Ибо кто, как не Спаситель Иисус, 
дал нам пример надлежащим образом взывать к Богу? 
Предлагаем семь весомых фактов и выводов по данному 
вопросу, взятых из Евангелия. 

1.1. Первый факт
Существует утверждение сторонников употребления 

одного Божьего имени о том, что переписчики изъяли Бо-
жье имя из Нового Завета (имеется в виду имя «Иего́ва»). 
Это звучит довольно странно. С одной стороны, они выска-
зывают убеждение относительно абсолютной точности 
Библии и вербальной инспирации (теории, которая утверж-
дает, что Бог диктовал пророкам каждое слово) и тут же 
говорят о такой массовой фальсификации в Новом Завете. 
Пусть они представят документы и доводы такого вмеша-
тельства! У нас есть свыше 24 000 рукописей Нового Завета, 
некоторые из них датируются ІІ в. н. э. Поэтому, имея такой 
богатый арсенал, мы имеем право категорично и уверенно 
утверждать: никакого изъятия не произошло!

 Таким образом, на вопрос: «Сколько же раз в этих 
24-х тысячах рукописей употреблено слово “Яхве́” или 
“Иего́ва”?» – ответ может быть только один: «Ни разу!» В 
богодухновенных текстах Нового Завета используются от-
носительно Бога лишь слова: «Тео́с» (Бог), «Пате́р» (Отец) 
или «Кю́риос» (Господь). Если бы у Бога было одно спаси-
тельное имя, то оно, вероятно, упоминалось бы и в Новом 
Завете, поскольку Евангелие – это истина, предлагающая 
путь спасения и Самого Спасителя.

1.2. Второй факт
Никто не знает Отца лучше Божьего Сына. Поэтому мы 

имеем право спросить: чему же учит Господь и Спаситель 
Христос относительно употребления Божьего имени? Воз-
можно, вас это удивит, но Иисус никогда не называет Отца 
по имени. Мы читаем несколько Его молитв, записанных 

евангелистами. Как Он в них обращается к Богу? Вот не-
сколько цитат: «Славлю Тебя, Отче, Господи неба и земли, 
что Ты утаил сие от мудрых и разумных и открыл то мла-
денцам» (Мф. 11:25; еще см. Лк. 10:21); «И говорил: Авва 
Отче! все возможно Тебе; пронеси чашу сию мимо Меня» 
(Мк. 14:36; еще см. Мф. 26:39). Иисус употребляет здесь 
арамейское слово «АǶвва», что значит «папочка», но снова 
без имени. Еще читаем: «Иисус же говорил: Отче! прости 
им, ибо не знают, что делают» (Лк. 23:34).

1.3. Третий факт
Возможно, кто-то скажет: «Это Христос так обращался 

к Богу, а мы же – грешные люди!» Но Христос и Своих уче-
ников учит называть Бога Отцом. Известная даже детям 
молитва начинается не словами: «О, Иегова, наш Бог!», 
а «Отче наш…» (Мф. 6:9). Почему же так? В древней се-
митской культуре не было принято, чтобы дети называли 
родителей по имени. В нашей культуре существует то же 
самое правило. 

1.4. Четвертый факт
И апостол Павел учит, как мы должны сегодня обра-

щаться к Богу: «Потому что вы не приняли духа рабства, что-
бы опять жить в страхе, но приняли Духа усыновления, Ко-
торым взываем: “Авва, Отче! ”» (Рим. 8:15). Если мы сыны 
и дочери Небесного Отца, то разве не приятно взывать к 
Нему: «Отче мой!»? Неужели из этого явствует, что апостол 
Павел, который является автором почти половины книг Но-
вого Завета, не может быть среди спасенных и его писания 
не являются авторитетными для христиан? 

Найдутся те, кто процитирует проповедь апостола Пе-
тра в день Пятидесятницы: «Всякий, кто призовет имя Гос-
подне, спасется» (Деян. 2:21). Поэтому они делают вывод: 
нам надо ради нашего спасения призывать Божье имя. И 
о каком имени говорит Петр? Да, он цитирует слова Ветхо-
го Завета, записанные за восемь столетий до Христа: «Вся-
кий, кто призовет имя Господне, спасется» (Иоиль 2:32), 

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 12.Глава 12. СПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯСПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯ



148 149

употребляя имя Яхве. Но мы же помним, что это имя со-
всем не используется в Новом Завете (здесь употреблено 
слово «кю́риос»).

1.5. Пятый факт: мнимый конфликт двух имен
Некоторые христиане усматривают в Библии так на-

зываемый «конфликт двух имен», на самом же деле по-
добное мнение ошибочно. О чем идет речь? В 4-й главе 
книги Деяния апостолов апостол Петр в своей проповеди 
уточняет, какое единственное имя он имел в виду: «Ибо 
нет другого имени под небом, данного человекам, ко-
торым надлежало бы нам спастись» (Деян. 4:12). О ком 
Петр говорит? Предыдущие 10-ый и 11-ый стихи одно-
значно свидетельствуют, что речь идет об имени Христа! 
Поэтому возникает вопрос: каким именем христиане спа-
саются – Яхве или Христа? 

Апостолу Павлу, например, который также цитирует 
Иоиля в Послании к римлянам, было указано во время его 
обращения на это спасительное имя: «Итак, что ты мед-
лишь? Встань, крестись, и омой грехи твои, призвав имя 
Господа Иисуса» (Деян. 22:16). Как и в случае с Петром, 
внимание Павла было привлечено к спасению посред-
ством призвания имени Иисуса Христа. Поэтому не сле-
дует удивляться, когда апостол Павел пишет в Послании к 
коринфским христианам: «…призванным святым, со всеми 
призывающими имя Господа нашего Иисуса Христа, во вся-
ком месте, у них и у нас» (1 Кор. 1:2).

Чтобы не цитировать множество текстов, предлага-
ем каждому с молитвой исследовать библейские тексты, 
представленные ниже. 

1.5.1. Спасительное имя Иисуса

ОТВЕТ СВЯТОГО ЕВАНГЕЛИЯ НА ВОПРОС 
О БОЖЕСТВЕННОМ СПАСИТЕЛЬНОМ ИМЕНИ

Во имя Кого мы должны собираться на богослужение?
Мф. 18:20; 1 Кор. 5:4.

Какому имени подчиняются бесы и духи поднебесные? 
Мк. 16:17; Лк. 10:17; Деян. 16:18.
Во имя Кого проповедуется покаяние и прощение? Лк. 
24:47.
В Чье имя вы верите и получаете прощение грехов? Ин. 
1:12; Деян. 10:43; 1 Ин. 3:23; 5:13.
Чьим только именем мы получаем спасение? Деян. 4:12.
Чьи имя и власть призывали апостолы, исцеляя больных? 
Деян. 3:16; 4:7–12, 30; 1 Кор. 1:2.
Какое имя является выше любого другого имени? Еф. 1:21; 
Флп. 2:9-11.
Чьими свидетелями мы должны быть? Деян. 1:8.
Чьим именем мы получаем освящение, оправдание, 
очищение, прощение? 1 Кор. 6:11; Иер. 23:6. 
Во имя Кого мы совершаем все дела? Кол. 3:17.
Кто находится с нами постоянно? Мф. 18:20; 28:20; Ис. 
41:10; 43:2, 5.
На Чье имя будут уповать язычники?  Мф. 12:18-21; Пс. 
145:3.

Во имя Кого мы молимся? Ин. 14:14; Иер. 33:3.
Чье имя необходимо проповедовать царям, Израилю, 
язычникам? Деян. 9:15.

Во имя Кого мы должны жить, работать и иметь вечную 
жизнь? Мф. 19:29; Мк. 9:41; 1 Ин. 5:13; Ин. 20:31.

Проанализируем некоторые факты представленной 
таблицы. Мы собираемся на богослужение во имя Иисуса. 
Христос провозглашает: «Ибо, где двое или трое собраны во 
имя Мое, там Я посреди них» (Мф. 18:20). С одной стороны, 
жизнь – это не только богослужение, но с другой – вся жизнь 
должна стать актом богопоклонения и богослужения, чтобы 

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 12.Глава 12. СПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯСПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯ



150 151

даже в обыденной жизни люди замечали, Какому великому 
Богу мы служим и что составляет сущность нашего выбора 
и поступков. Потому что именно это свидетельствует о на-
шем истинном исповедании. «И все, что делаете, делайте 
от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в 
воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите 
Господу Христу» (Кол. 3:23, 24). 

Чьими свидетелями мы с вами должны быть? Сам 
Христос не оставляет места для догадок, а прямо заявляет 
накануне воскресения: «Но вы примете силу, когда сойдет 
на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иеруса-
лиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» 
(Деян. 1:8). И самого апостола, который раньше носил имя 
Савл, Христос назначил для особой миссии: «Он есть Мой 
избранный сосуд, чтобы возвещать имя Мое перед на-
родами и царями и сынами Израилевыми» (Деян. 9:15). 
Бог говорит ко всем, кто именуется именем Христа: «Вы — 
Мои свидетели, вы — свидетели Христа!» 

1.5.2. Имя, которое превыше всех имен 
В Новом Завете мы читаем богодухновенное свиде-

тельство: «Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше 
всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось 
всякое колено небесных, земных и преисподних» (Флп. 
2:9-11). Использованное апостолом слово «хюпэропсо́о» 
означает чрезвычайно поднять. Древнегреческое «пас» 
означает, что имя Христа превыше всякого, каждого, лю-
бого имени на небе и на земле. 

Но этот факт никоим образом не создает конфлик-
та между именем Христа и именем Яхве. В Священном 
Писании Ветхого и Нового Заветов нет внутренних разно-
гласий. В прошлых темах, рассматривая Божественность 
Христа, мы убедились: все, что касалось Бога Яхве, касает-
ся в Новом Завете и Христа, ибо Он также является Богом 
Яхве. Поэтому, если мы признаем Божественность Спаси-
теля Иисуса Христа, все вопросы разрешаются. 

Но может возникнуть вопрос: «Что же все-таки, соглас-
но Библии, означает призывать Божье имя?» Это важный 
вопрос, поскольку от него на самом деле зависит спасение! 

2. П˲ˤˣ́˚˘˵̂ Г˯ ˳˱˯˞ˮ˟ ˤ˭̆ 
Проанализируем: означает ли это просто правильно 

произносить Его имя? В таком случае любому нераска-
явшемуся маньяку, убийце или грабителю, у которого нет 
проблем с произношением, гарантировано спасение, ибо 
тот, кто правильно произнесет это имя, спасется! Вы мог-
ли бы согласиться с этим? Вряд ли кто поверит в такое аб-
сурдное утверждение. Христос многим людям, правильно 
произносящим Его имя, скажет в последний день: «Что вы 
зовете Меня: “Господи! Господи!” — и не делаете того, 
что Я говорю?» (Лк. 6:46). В третьей Божьей заповеди так-
же написано: «Не произноси имени Господа, Бога твоего, 
напрасно» (Исх. 20:7). Употребленное здесь древнеев-
рейское слово «наса́» означает носить. Бог говорит: «Не 
носи Моего имени напрасно! Не только призывай Мое имя 
устами и не только называйся Моим дитятею, но будь им!» 
Если мы этого не учитываем, то нас тоже могут касаться 
слова Христа: «Знаю твои дела; ты носишь имя, будто жив, 
но ты мертв» (Откр. 3:1).

Вот почему в Нагорной проповеди Иисус прямо гово-
рит: «Не всякий, говорящий Мне: “Господи! Господи!”, во-
йдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Мо-
его Небесного. Многие скажут Мне в тот день: “Господи! 
Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не 
Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем 
многие чудеса творили?” И тогда объявлю им: “Я никогда 
не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие”» 
(Мф. 7:21-23). Какая польза в правильных словах, если чело-
век упрямо в повседневной жизни нарушает Божий Закон? 
Поэтому на основании слов Христа мы можем быть вполне 
уверены, что призывать имя Божье – это нечто большее, не-

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 12.Глава 12. СПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯСПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯ



152 153

жели правильное произношение Божьего имени, которое 
(если говорить о тетраграмматоне (четырехбуквии) ‒ ЙХВХ) 
никому не известно.

Что же тогда означает «призывать Божье имя»? Писа-
ние способно само себя толковать, поэтому обратимся к 
его священным страницам. В посланиях апостола Павла мы 
находим несколько значений этого выражения. 

2.1. Первое значение
«Но твердое основание Божие стоит, имея печать сию: 

“познал Господь Своих”; и: “да отступит от неправды 
всякий, исповедующий имя Господа”» (2 Тим. 2:19). То есть 
призывать имя Божье означает отступить от всякого 
рода неправды, беззакония и греха. 

2.2. Второе значение 
 В библейском отрывке Ис. 64:7 использован поэтиче-

ский прием – синонимический параллелизм, заключаю-
щийся в усилении или объяснении посредством выраже-
ний-синонимов в последующей строфе значения преды-
дущей. Довольно часто именно параллелизмы являются 
источником определений библейских терминов. Читаем у 
пророка Исаии:

«И нет призывающего имя Твое, 
который положил бы крепко держаться за Тебя». 
Согласно законам синонимических параллелизмов, 

призывать имя Бога означает крепко держаться за Господа 
и полностью полагаться на Него. Не об этом ли пишет Да-
вид: «Буду восхвалять Тебя, Господи, Боже мой, всем серд-
цем моим и славить имя Твое вечно» (Пс. 85:12)?

2.3. Третье значение 
«Тогда опять Я дам народам уста чистые, чтобы все 

призывали имя Господа и служили Ему единодушно» 
(Соф. 3:9). Призывать имя Господне означает самоотвер-
женно служить Ему. 

3. И˭̆, ˮ˘˱ˤ˳˘ˮˮ˯˟ ˚ ˲˘ˣ˶˭˟
Важно носить Божье имя не только на устах, но и в серд-

це. В книге для последнего времени – Откровении – есть два 
важных свидетельства. О христианах, которые будут живы-
ми встречать Христа во время Второго пришествия, читаем: 
«И взглянул я, и вот, Агнец стоит на горе Сионе, и с Ним сто 
сорок четыре тысячи, у которых имя Отца Его написано на 
челах» (Откр. 14:1). Эти слова касаются особенной группы, 
в сердце которых запечатлен характер Бога. Но в последней 
главе этой книги эти же слова относятся ко всем спасенным: 
«И узрят лицо Его, и имя Его будет на челах их» (Откр. 22:4). 

Мечта Бога – написать Свое имя, то есть Свой 
характер, в каждом разуме и в каждом сердце. Но все-
сильный Господь не может это сделать Сам, без нашего со-
гласия. Поэтому остаются два пути: или мы позволим Ему 
изгладить грехи из нашего сердца, или Ему с болью и сле-
зами придется изгладить наши имена из Книги жизни. 

Да будут обращены к каждому из нас следующие сло-
ва: «Побеждающий облечется в белые одежды; и не из-
глажу имени его из книги жизни, и исповедаю имя его 
пред Отцом Моим и пред Ангелами Его» (Откр. 3:5).

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 12.Глава 12. СПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯСПАСИТЕЛЬНОЕ ИМЯ



154 155

1. У˳ˬ˯˚ˤ̆ ˱˯ˣˮ˘ˮˤ̆ Б˯ˢ̂˟˥ ˤ˳˵ˤˮ́
Одному известному профессору теологии задали 

вопрос: 
– Не беспокоят ли вас сложные для понимания тексты 

в Библии?
– Нет, – спокойно ответил тот. – Меня больше беспоко-

ят простые для понимания тексты.
Враг человеческих душ заинтересован в том, чтобы мы 

углублялись в какие-то высокие и сложные теории, упуская 
из виду простые практические христианские истины, от 
соблюдения которых зависит наше спасение. 

Если мы на самом деле желаем познать истину, она 
доступна каждому, кто примет и подчинится двум услови-
ям, которые ставит Господь перед ищущими. 

ГГ
ЛЛ
АА
ВВ
АА

ОБОБЩЕНИЕ 
И ВЫВОДЫ 1313

1.1. Первое условие – благоговение перед Господом 
«Кто есть человек, боящийся Господа? Ему укажет 

Он путь, который избрать» (Пс. 24:12). Если человек бла-
гоговеет (евр. «яре́») перед Господом истины, желая в 
смирении, не горделивым умом, постичь открытую биб-
лейскую истину, то Бог будет содействовать этим искрен-
ним поискам.

1.2. Второе условие – желание исполнять волю Божью
«Кто хочет творить волю Его, тот узнает о сем уче-

нии, от Бога ли оно или Я Сам от Себя говорю» (Ин. 7:17). 
Если человек желает исследовать и познавать великие 
библейские истины ради простого любопытства или рас-
ширения своего мировоззрения, то Истина ему не от-
кроется. Только тот, кто хочет, как утверждает Христос, 
«пойе́о» – совершать, исполнять Божью волю, вопло-
щая в жизнь святые принципы, сможет подняться к но-
вым вершинам богопознания.

2. О˱˘˳ˮ˯˳˵̂ ˟˲˟˳˟˥
Если не выполняются данные условия, то ересь, отрав-

ляя и повреждая ум (см. 1 Тим. 6:5; 2 Тим. 3:8), лишит челове-
ка истины («апостэрэо́» – отнять, лишить – см. 1 Тим. 6:5; 
в Синодальном переводе – чуждые истины). Ересь приведет 
к духовной гордыне («только я прав!»), которая заставит че-
ловека действовать своевольно и бесчинно (см. 1 Тим. 6:4; 
2 Кор. 10:5; 2 Фес. 3:6). Такие действия вызывают разделение 
и конфликты в Божьей Церкви (см. Рим. 16:17; 1 Кор. 1:10). 

Хотя подобные люди претендуют на особый свет и от-
кровение, на высший уровень духовности, но наличие ере-
си в их учении – это признак того, что человек не духовный, 
а плотский (см. Гал. 5:19, 20). К сожалению, жертвами таких 
«учителей» становятся не только лукавые и коварные люди 
(см. 1 Кор. 5:13), но и слабые в вере и слишком доверчивые 
(см. Рим. 16:18).

Глава 13.Глава 13. ОБОБЩЕНИЕ И ВЫВОДЫОБОБЩЕНИЕ И ВЫВОДЫ



156 157

Впрочем, нужно признать, что разные ереси, кроме не-
поправимого вреда для неутвержденных душ, приносят и 
некоторую пользу для Церкви. Это утверждает апостол Па-
вел в 1 Кор. 11:19: «Ибо надлежит быть и разномыслиям 
между вами, дабы открылись между вами искусные». 

Хотел бы обратить ваше внимание на два слова. Пер-
вое слово «ха́йрэсис» означает ересь, лжеучение, разделе-
ние в мыслях (мнениях). Второе слово «до́кимос» означает: 
1) испробованные, проверенные, достойные; 2) истинные 
(неподдельные); 3) лучшие. То есть апостол заявляет, что 
ересь – это тест для каждого христианина на прочность 
его веры. Бог допускает ереси, чтобы выявить испытанных 
и достойных христиан. Именно трудности показывают, кто 
является истинным христианином, а кто отстаивает свои 
амбициозные взгляды.

Не позволим сатане сдвинуть столпы истины и раз-
рушить единство Церкви! Не позволим ему зародить со-
мнение в нашем сердце не только по вопросам Божествен-
ности Христа и Святого Духа, но и по поводу вопросов, свя-
занных с Его Невестой – Церковью. 

3. Эˬˬ˟ˮ У˘˥˵ ˯ ˟˞ˤˮ˳˵˚˟ Б˯ˢ̂˟˥ Ц˟˲˪˚ˤ
У Бога есть Своя Церковь на Земле и Свой вестник по-

следнего времени. Поэтому в завершение хотелось бы об-
ратить внимание на пять крайне важных вопросов.

1) Что же делать, если в Церкви есть недостат-
ки и обнаруживаются какие-то грехи? «Я говорю вам, 
мои братья, что у Господа есть организация, через кото-
рую Он будет действовать. Среди ее членов могут быть 
люди, которые напоминают и Иуду, и неосмотрительного 
Петра, отрекшегося в испытании от своего Господа… Но 
Великий Учитель старается дать поучительные уроки, 
чтобы исправить эти имеющиеся пороки. Он и сегодня 
действует таким же образом в Своей Церкви» (Избран-
ные вести, т. 3, с. 17).

2) Должны ли мы, замечая недостатки в Церкви, 
создать какую-то новую и «более праведную» органи-
зацию? «Надо укрепить каждый столп, Им утвержденный. 
Мы не можем сойти с фундамента, который заложил Сам 
Бог. Нам нельзя сейчас создавать новую организацию, по-
тому что это будет означать отступление от истины» 
(Рукопись 129, 1905 г., Избранные вести, т. 2, с. 390).

3) Можем ли мы доверять вестникам, которые 
утверждают, что Божья Церковь – «Вавилон», и при-
зывают выйти из нее? «Весть о том, что адвентисты 
седьмого дня — Вавилон, и призыв к людям выйти из 
этой Церкви не исходит ни от небесного вестника, ни 
от человека, вдохновленного Духом Божьим» (Избран-
ные вести, т. 2, с. 66).

4) Какой народ является Божьим сокровищем? Долж-
на ли Церковь быть целостной и единой до конца? «Мне 
велено сказать адвентистам седьмого дня по всему миру: 
Бог призвал нас как народ, чтобы мы представляли собой 
Его бесценное достояние. Он предначертал, чтобы Его 
Церковь на Земле пребывала в совершенном единстве 
Духа и твердо стояла в совете Господа воинств до конца 
времен» (Письмо 54, 21 января 1908 г., см. Избранные ве-
сти, т. 2, с. 397).

5) Какая Церковь является носителем света истины 
в этом мире и кому Бог доверил последнюю весть пре-
достережения? «Христиане адвентисты седьмого дня в 
особом значении этого слова призваны быть стражами и 
носителями света в мире. Им доверено последнее предо-
стережение для мира, приближающегося к гибели. Над 
ними воссиял удивительный свет из Слова Божьего» (Сви-
детельства для Церкви, т. 9, с. 19).

4. Уˮˤ˚˟˲˳˘ˬ̂ˮ˯˟ ˳ˬ˶ˢ˟ˮˤ˟ С˚̆˵˯˛˯ Д˶˺˘
Бог не оставил нас слепо блуждать в темных лабирин-

тах этого мира. Основной миссией Третьей Личности Боже-

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή Глава 13.Глава 13. ОБОБЩЕНИЕ И ВЫВОДЫОБОБЩЕНИЕ И ВЫВОДЫ



158 159

ства – Святого Духа ‒ является наставление Божьих детей 
на всякую истину (см. Ин. 16:13).

Многие христиане делают акцент на важности приня-
тия Христа как Спасителя. Но они упускают из вида нечто, 
без чего никто не сможет быть Божьим дитятею. Не менее 
важно принять Христа и как Господа, ежедневно ведущего 
по жизни: «Ибо все, водимые Духом Божиим, суть сыны 
Божии» (Рим. 8:14). Использованное здесь древнегрече-
ское слово «а́го» имеет ряд интересных значений: нести, 
вести, управлять, руководить. Миссия Святого Духа на-
правлена на служение людям разного духовного уровня. 
Если вы настолько обессилены под бременем греха, что не 
способны сделать ни одного шага, Он будет вас нести на 
Своих всемогущих плечах. Если вы ощущаете себя малым 
ребенком, часто не зная, куда идти и что делать, то Божий 
Дух будет вести вас за руку к желанной цели. Если же вы 
зрелый христианин, то вам также необходимо служение 
Святого Духа: Он будет вашим указателем, управляющим 
и проводником. Не существует такого достаточного «духов-
ного стажа», когда мы не имели бы потребности в Его слу-
жении и руководстве. 

Поэтому истинный христианин не только верит в Боже-
ственность Христа, но и повинуется Ему как Господину жизни. 
Он не только убежден в личностной природе Святого Духа, 
но и позволяет Ему вести и управлять своим умом и волей. 

Христианин – это не только тот, кто знает Бо-
жественные имена, но и использует их в собственной 
жизни, позволяя Богу Вселенной стать Богом собствен-
ного сердца. 

1. Clarke, A. Clarke’s Commentary. Clarke’s Commentaries. Albany, 
OR: Ages Software, 1999.

2. Devries, S. J. Vol. 12: Word Biblical Commentary: 1 Kings. Word 
Biblical Commentary. Dallas: Word, Incorporated, 2003.

3. Dilday, R., & Ogilvie, L. J. Vol. 9: The Preacher’s Commentary Series, 
The Preacher’s Commentary series. Nashville, Tennessee: Thomas 
Nelson Inc., 1987.

4. Metzger B. A textual Commentary on the Greek New Testament. 
London: United Bible Societes, 1971, 810 p.

5. Montgomery, J. A. A critical and exegetical commentary. New York: 
Scribner, 1951.

6. The Pulpit Commentary: 1 Kings. (H. D. M. Spence-Jones, Ed.). 
Bellingham, WA: Logos Research Systems, Inc., 2004.

7. Аквинский Ф. Трактат о Пресвятой Троице (электр. версия).
8. Андреасен М. Л. Дух пророчества. – Лома Линда, Калифорния, 

30 ноября, 1948, цитата из Russell Holt, «Доктрина о Троице Церк-
ви адвентистов седьмого дня: отвержение и принятие» (Term 
Paper, Seventh-Day Adventist Theological Seminary, 1 969), с. 20.

9. В начале было Слово: пер. с англ. – Заокский: Источник жизни, 
2002. – 544 с.

10. Верую в единого Бога… – Заокский: Источник жизни, 2013. – 
224 с.

11. Зайцев Е. В. Диалог с православным верующим. – Заокский: Ис-
точник жизни, 2011. – 256 с.

12. Зизиулас И. Учение о Боге-Троице сегодня. Богословие. – с. 36-47.
13. Ллойд-Джонс М. Бог Отец, Бог Сын: т. 1 / пер. с англ. «Добрая но-

вость». – Х.: Д. Ф. Ткаченко «Библьос», 2001. – 336 с.
14. Ллойд-Джонс М. Бог Отец, Бог Сын: т.2 / пер. с англ. «Добрая но-

вость». – Х.: Д. Ф. Ткаченко «Библьос», 2001. – 256 с.
15. Лосский В. Догматическое богословие. – М.: Центр «СЭИ», 1991.
16. Макграт А. Понимание Троицы : пер. с англ. Полторацкой Н. Ф. 

Одесская богословская семинария, «Богомыслие», 1995. – 160 с.
17. Мецгер Б. Текстология Нового Завета. – М., 1996. – 352 с.
18. Настольная книга по теологии//Библейский комментарий АСД. 

Том 12.: пер. с англ. – Заокский: Источник жизни, 2010. – 730 с.

Часть V.Часть V.  ͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈͪКАК ИМЯ ТВОЕ, БОЖЕ, ТАК И ХВАЛА ТВОЯͫ ΈПс.Пс. 47:11Ή 47:11Ή



160

19. Норманн Л. Гайслер. Энциклопедия христианской апологети-
ки. – СПб: Библия для всех, 2004. – 1184 с.

20. Ринекер Ф., Майер Г. Библейская энциклопедия Брокгауза / 
под. ред. Цорна В. А. «Христианская звезда», 1999. – 1088 с.

21. Роудс Р. Беседуя со Свидетелями Иеговы при помощи Писания: 
пер. с англ. – Спб ОО «Центр апологетических исследований», 
2004. – 408 с.

22. Святитель Феофан (Быстров). Тетраграмма, или Ветхозаветное 
Божественное имя. – Спб, 1905.

23. Серков А. «Тринитаризм или унитаризм?»: электр. версия: 
http://my.mail.ru/community/adventist/tag/

24. Теологический энциклопедический словарь / под ред. У. Эл-
велла – М.: Ассоциация «Духовное возрождение» ЕХБ, 2003. 
– 1488 с.

25. Уайт Э. Деяния апостолов. – Заокский: Источник жизни, 2002. – 
593 с.

26. Уайт Э. Евангелизм. – с. 615-617.
27. Уайт Э. Христос — надежда мира. – Заокский: Источник жизни, 

1993. – с. 19.
28. Уидден В., Мун Д., Рыл Д. Троица: тайна и откровение: пер. с 

англ. – Заокский: Источник жизни, 2008. – 220 с.
29. Фрум Л. Движение, предначертанное Богом (электр. версия).
30. Харвей К. Да, вам следует верить в Троицу! (электр. версия).
31. Эриксон М. Христианское богословие: пер. с англ., СПб: Библия 

для всех, 2004. – 1088 с.

БИБЛИОГРАФИЯБИБЛИОГРАФИЯ

Èãîðü Êîðåùóê

ÑÂßÒÀß ÁÎÆÜß ÒÐÎÈÖÀ:
õðèñòèàíñêèé ìèô èëè áèáëåéñêàÿ èñòèíà?

Äèðåêòîð èçäàòåëüñòâà Âàñèëèé Äæóëàé, ãëàâíûé ðåäàêòîð Ëàðèñà Êà÷ìàð,
áîãîñëîâñêàÿ ýêñïåðòèçà Èðèíû Êàðïû, Îëüãè Ñòàñþê,

 êîððåêòîðû: Ëþäìèëà Çàêîâîðîòíàÿ, Èííà Äæåðäæ, Þëèÿ Âàëü÷óê, Ëþäìèëà Øàïîâàë,
êîìïüþòåðíàÿ âåðñòêà Âåðû Êóçüìåíêî, äèçàéíåð îáëîæêè Òàòüÿíà Ðîìàíêî, 

îòâåòñòâåííàÿ çà ïå÷àòü Òàìàðà Ãðèöþê

Ôîðìàò 84õ108/
32

. Áóìàãà ãàçåòíàÿ. Îôñåòíàÿ ïå÷àòü. Ïîäïèñàíî ê ïå÷àòè 14.04.2014 ã. 
Ãàðíèòóðà Íüþòîí. Òèðàæ 3000 ýêçåìïëÿðîâ. 

Èçäàòåëüñòâî «Äæåðåëî æèòòÿ» 04071, ã. Êèåâ, óë. Ëóêüÿíîâñêàÿ, 9/10-À, 
òåë. (044) 425-6906, ôàêñ 467-5064, E-mail: dzherelo@ukr.net, www.adventist.org.ua


