
1

Божьи пути 
приобретения душ 

Составитель 
Мейринг Преториус 



	 Содержание

Благодарность 
Предисловие
Введение
Закон 1: Миссия
Закон 2: Любовь
Закон 3: Фокус
Закон 4: Метод
Закон 5: Стратегия
Закон 6: Сила
Закон 7: Свидетельство
Закон 8: Территория
Закон 9: Ресурсы
Закон 10: Поддержка
Заключение
Список сокращений

	

............................................................ 3
.............................................................. 4

..................................................................... 6
...................................................... 13
...................................................... 34

.......................................................... 46
........................................................ 65

............................................... 106
......................................................... 137

.................................... 158
.......................................... 196

................................................... 206
........................................ 220

............................................................ 240
........................................... 250

© Перевод на русский язык, оформление.
    Издательство «Джерело життя», 2010.

Составитель Мейринг Преториус

Божьи пути приобретения душ : Пер. с англ. — 
Киев: Джерело життя, 2010. — 256 с.



4 5

Благодарность

Пусть вся слава принадлежит Богу за преиму-
щество участвовать в великом деле приобрете-
ния душ! Пусть Его Имя станет известным по всей 
земле! Он призвал нас из тьмы в чудный Свой свет. 
Наша цель – отражать этот свет и нести другим 
свидетельство об Иисусе.

Моей удивительной супруге, Хуаните, которая по-
стоянно поддерживала меня как соработница на 
евангельском и духовном поприщах. 

«Риверсайд фарм инститьют», благодаря которому 
представилась возможность напечатать данную кни-
гу. Моя особая признательность – за поддержку, ока-
занную администрацией, штатными сотрудниками и 
работниками.

С благодарностью,
Мейринг Преториус

Руководитель Отдела Евангелизма,
Риверсайд Фарм Инститьют

п/я 53, Кафуэ,

Предисловие

В этот испытательный период времени Богу угод-
но, чтобы дети Его были «верными» и «благоразу-
мными» слугами (Мф. 24:45). В Своем Слове Бог го-
ворит: «От домостроителей же требуется, чтобы каж-
дый оказался верным» и «мудрый привлекает души» 
(1 Кор. 4:2; Прит. 11:30). Но даже эти мудрость и вер-
ность исходят от Бога.

Приобретение душ – это целая наука. Бог жела-
ет, чтобы каждый из нас овладел этим искусством, 
применял его и извлекал из этого результаты. При-
менение этой науки оказывает влияние и на того, 
кто непосредственно трудится над приобретением 
душ. Это опыт, изменяющий жизнь и приносящий 
«полноту радостей»  (Пс. 15:11). Эта радость так-
же «предлежит» и нам, чтобы претерпеть крест, как 
и Иисус, сделавший это для нашего спасения (Евр. 
12:2). Наше спасение было и остается Его радостью  
(Соф. 3:17)! 

Участие в деле приобретения душ – удивительное 
и восхитительное переживание. Следовательно, цель 
данной книги заключается в том, чтобы вдохновить 
людей принять участие в этом драгоценном и почет-
ном труде. По большому счету, эта книга – компи-
ляция ссылок Писания и цитат Духа Пророчества. Я 



6 7

лишь «соединил» ссылки и цитаты вместе там, где 
необходимо для легкого прочтения и понимания.

Данная книга полезна для первого уровня обуче-
ния евангелизму; ее цель – сформировать у челове-
ка видение евангельской деятельности, описанной в 
Библии и Духе Пророчества. Эту книгу можно ис-
пользовать в процессе обучения Библейских работ-
ников и рядовых членов. Церкви и школы для подго-
товки миссионеров могут пользоваться ею для еван-
гельских семинаров. 

Нам, людям, Бог дал это высокое призвание – до-
стигать Благой вестью других людей. Он мог дать его 
ангелам, но в Своей мудрости Он не сделал этого. 
Теперь у нас есть преимущество сотрудничать с не-
бесными существами и следовать «за Агнцем, куда 
бы Он ни пошел» (Откр. 14:4). 

Я молюсь о том, чтобы в этот торжественный час 
все, кто читает эту книгу, испытали радость, какую 
приносит приобретение душ, и включились в рабо-
ту – каждый на своем месте, – дабы содействовать 
провозглашению вечного Евангелия. 

Введение

«Всю книгу Деяний следует тщательно исследо-
вать. Она полна драгоценных наставлений. Она опи-
сывает опыты евангельской работы и наставления, 
в которых мы нуждаемся в нашей работе сегодня. 
История деяний апостолов удивительна. Она напря-
мую связана с самым высшим образованием, кото-
рое только могут получить учащиеся в наших шко-
лах» (П 100, 1909 г.).

«Сердце Павла горело любовью к грешникам, и 
он делал для приобретения душ все. История не зна-
ла более самоотверженного и стойкого труженика» 
(ДА, с. 367).

Наряду с книгой «Деяния апостолов» мы долж-
ны изучать Евангелия. В этих Книгах описано много 
ценных принципов благовестия. Необходимо внима-
тельно и с молитвой изучать Жизнь нашего Главно-
го Ловца человеков. Павел следовал по стопам Сво-
его Учителя. Иисус и сейчас говорит: «Следуй за 
Мной». В действительности, вся Библия – это руко-
водство по приобретению душ, поскольку ее Автор 
– Завоеватель душ. 

Следующие утверждения представляют собой 
комментарии на Деян. 1:7, 8.

«Ученикам не терпелось узнать точное время явле-
ния Царства Божьего; Иисус же говорит им, что им не 



8 9

дано знать времена и сроки; ибо Отец не открыл их. 
Знать время восстановления Царства Божьего учени-
кам было совсем не обязательно.  Им надлежало сле-
довать за Учителем, молясь, ожидая, бодрствуя и тру-
дясь. Они должны были представлять миру характер 
Христа. То, что было существенным для успешной 
христианской деятельности во времена апостолов, 
остается существенным и в наши дни. «Он же сказал 
им: не ваше дело знать времена или сроки, которые 
Отец положил в Своей власти, но вы примете силу, 
когда сойдет на вас Дух Святой». Что предстояло со-
вершить апостолам после того, как Дух Святой сой-
дет на них? «И будете Мне свидетелями в Иерусали-
ме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли».

В этой работе следует принимать участие и нам. 
«Вместо того чтобы жить в ожидании какого-то осо-
бого периода возбуждения, мы должны мудро ис-
пользовать нынешние возможности для спасения 
душ. Не надо истощать силы своего разума в спорах 
относительно времен и сроков, которые Господь по-
ложил в Своей власти, не посвящая в них людей, но 
следует предать себя водительству Святого Духа, ис-
полняя нынешние обязанности, бескорыстно делясь 
хлебом жизни, чистым от человеческих суждений, с 
душами, погибающими без истины» (РГ, 22 марта, 
1892; Ев, с. 702).

Сатана постоянно стремится заполонить наш 
ум теориями и вычислениями, отвлекающими лю-
дей от истины для настоящего времени, лишающи-
ми их способности провозглашать миру третью ан-
гельскую весть. Так было и прежде, ибо наш Спаси-

тель часто обращался с укором к тем, кто погружал-
ся в бессмысленные вычисления, настойчиво пытал-
ся проникнуть в то, что не открыто Господом. Ии-
сус пришел на Землю передать людям важную ис-
тину; Он желал, чтобы они осознали необходимость 
принятия Его наставлений и заповедей и послуша-
ния им, необходимость выполнения насущного дол-
га. Поэтому Его беседы несли людям знания для не-
посредственного каждодневного использования.

Иисус сказал: «Сия же есть жизнь вечная, да знают 
Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою 
Иисуса Христа». Все, что было Им сделано и сказа-
но, имело лишь одну цель – утвердить истину в их 
сознании, чтобы они могли достичь жизни вечной. 
Иисус пришел не для того, чтобы поразить вообра-
жение людей, провозгласив о некоем особом време-
ни, когда должно произойти некое великое событие. 
Он пришел наставить и спасти заблудших. Он при-
шел не для того, чтобы вызвать любопытство и по-
творствовать ему, ибо Он знал, что это лишь усилит 
тягу к необычайному и непостижимому. Его целью 
была передача знаний, способствующих возраста-
нию духовных сил и продвижению по пути покорно-
сти и истинной святости. Он давал только те настав-
ления, которые отвечали насущным нуждам повсед-
невной жизни, и открывал только ту истину, которую 
можно было передать другим для тех же целей.

Он не дал новых откровений людям, но открыл для 
их понимания истины, которые долгое время были 
скрыты или искажены ложными учениями священ-
ников и законоучителей. Иисус вновь поместил жем-
чужины Божественной истины в достойную оправу 



10 11

и в том порядке, в котором они были даны патриар-
хам и пророкам. Дав им эти драгоценные наставле-
ния, Он пообещал дать им Святого Духа, чтобы Тот 
напомнил им все, сказанное Иисусом.

Нам постоянно грозит опасность вознестись над 
простотой Евангелия. Многих обуревает сильное 
желание поразить мир чем-то оригинальным, что по-
грузило бы людей в состояние духовного экстаза и 
изменило заведенный порядок вещей. В изменении 
существующего ныне порядка вещей действительно 
есть великая нужда, ибо люди не осознают в долж-
ной мере святость истины для настоящего времени. 
Но изменение, в котором мы нуждаемся – это изме-
нение сердца. Оно может быть достигнуто только в 
том случае, если каждый из нас взыщет Бога ради 
Его благословения, будет молить Его о Его силе, го-
рячо взывать к Нему о наделении нас Его благодатью 
и о преобразовании нашего характера. Именно в та-
ком изменении мы нуждаемся ныне, и для достиже-
ния этого опыта нам нужно проявить настойчивые 
усилия и продемонстрировать сердечную искрен-
ность. Нам необходимо искренне вопрошать: «Что 
мне делать, чтобы спастись?». Нам нужно знать, ка-
кие шаги предпринять по направлению к небу» (РГ, 
22 марта, 1896; 6 БК, с. 1051-1052).

«Христос решил, что когда Он вознесется от этой 
земли, Он дарует уверовавшим и тем, кому предсто-
ит поверить в Него, особый дар. Какой достаточно 
богатый дар Он мог преподнести, чтобы достойно 
ознаменовать Свое восшествие на посреднический 
престол? Этому дару надлежало соответствовать Его 
величию и Его царственной власти. Иисус решил да-

ровать Своего представителя, Святого Духа. Этот 
дар ничто не может превзойти. Он дает все дары в 
одном, и потому Дух Божий, – эта обращающая, про-
свещающая и освящающая Сила – и будет Его под-
ношением...

Христос желал занимать такое положение, благода-
ря которому Он мог бы осуществить самую важную 
работу несколькими простыми способами. План ис-
купления является всеобъемлющим. Но он состоит из 
нескольких частей, где каждая часть зависит от дру-
гих; при этом все они работают вместе, с предельной 
простотой и в полной гармонии. Святой Дух являет-
ся представителем Христа. Когда этот Дух ценят, ког-
да находящиеся под Его контролем передают другим 
блага, которыми они наделены сами, то они касаются 
некоей невидимой струны, заряжающей все. Неужели 
нам непонятно, что Божественные ресурсы неисчер-
паемы?» (ЮР, 28 ноября, 1905; 6 БК, с. 1053).

«Иисус говорит: «вы примете силу, когда сойдет на 
вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями». Только 
живое свидетельство в союзе с Духом Святым может 
предостеречь мир. Трудящийся для Господа – это пред-
ставитель Небес, через него происходит общение Неба 
с миром, и Святой Дух наделяет слово истины Боже-
ственным авторитетом» (РГ, 4 апреля, 1893; 6 БК 1053).

«Не говорите ли вы, что еще четыре месяца, и на-
ступит жатва? А Я говорю вам: возведите очи ваши 
и посмотрите на нивы, как они побелели и поспели 
к жатве. Жнущий получает награду и собирает плод 
в жизнь вечную, так что и сеющий и жнущий вместе 
радоваться будут; ибо в этом случае справедливо из-
речение: “один сеет, а другой жнет”» (Ин. 4:35-37).



12 13

«Кто же верный и благоразумный раб, которого 
господин его поставил над слугами своими, чтобы 
давать им пищу во время? Блажен тот раб, которо-
го господин его пришед найдет поступающим так» 
(Мф. 24:45, 46). 

«Совершай дело благовестника, исполняй служе-
ние твое» (2 Тим. 4:5).

«Итак каждый должен разуметь нас, как служи-
телей Христовых и домостроителей таин Божиих» 
(1 Кор. 4:1).

Джон Уэсли сделал такую запись в своем дневни-
ке: «Мой брат Чарльз, в тяжелые времена, когда мы 
только начинали наше служение, ты часто говорил: 
«Если бы Господь дал мне крылья, я бы полетел». 
Я отвечал: «Если бы Господь повелел мне лететь, то 
относительно крыльев я доверился бы Ему».

Какое бы повеление Бог ни дал нам, Он наделит 
нас способностью исполнить его. Божьи обетования 
непреложны. Нам дано Великое Поручение. Давай-
те же займемся нашей, назначенной только нам ра-
ботой.

«Бог, Христос и ангелы служат обиженным, стра-
дающим и грешным. Предайте себя Богу для испол-
нения этой работы, используйте для этой цели Его 
дары, и вы войдете в сообщество небожителей. Ваше 
сердце забьется в такт с ними. Вы уподобитесь им в 
своем характере. Для вас жители вечных обителей не 
будут незнакомцами. Когда все земное прейдет, храни-
тели небесных врат пригласят вас войти» (НУХ, с. 373).

«Все, кто посвятил душу, тело и дух Богу, будут 
постоянно получать физическую и духовную под-
держку, будут приобщаться к неисчерпаемым со-

кровищам Неба. Христос наделяет их Своим Духом. 
Святой Дух во всей полноте воздействует на разум и 
сердце. Благодать Божья умножает их способности, 
и всякое совершенство Божеского естества помога-
ет им спасать души людей. Сотрудничая со Христом, 
они достигают совершенства в Нем, и, несмотря на 
свою человеческую слабость, исполняют дела Все-
могущего» (ЖВ, с. 827).

«Вознеси же меня на скалу, на которую сам не 
могу я подняться» (Пс. 61:2, перевод М. Кулакова).

«Обуйте ноги ваши в готовность возвещать Бла-
гую Весть о мире» (Еф. 6:15, перевод М. Кулакова).

«Самая высшая из всех наук – наука о спасении 
душ. Самая возвышенная работа, к которой только 
могут стремиться люди, – убеждать людей оставить 
греховный образ жизни и обратиться к чистоте и свя-
тости. Для выполнения этой работы должно быть за-
ложено широкое основание. Необходимо всесторон-
нее воспитание, которое потребует от родителей и 
учителей такого особого внимания и усилий, в каких 
не нуждается обучение другим наукам» (СИ, с. 398).

«План искупления – это наука всех наук. Ее изуча-
ют ангелы и все разумные существа непадших миров, 
она привлекает внимание нашего Господа и Спасите-
ля, она содержит безграничную любовь к нам, – это 
наука, которую будут изучать все искупленные Хри-
стом в вечности. Это несравненное учение, в кото-
ром приглашают принять участие человека. Ничто 
другое так не облагораживает ум и не возвышает 
душу» (В, с. 126).



14 15

Закон 1: 
Миссия

Отныне будешь ловить человеков. Лк. 5:10.

Закон: Понимание миссии обеспечивает направ-
ление, цель и единство.

Урок: Наш первый урок – понимание миссии, по-
рученной нам Иисусом. Понимание нашей Миссии 
помогает нам расставить приоритеты в нашей жиз-
ни, чтобы исполнить Миссию. Иисус объяснил эту 
Миссию и явил ее в Своей жизни, оставив, таким 
образом, нам пример.

Какой была и продолжает быть наивысшая миссия 
Главного Миссионера?

«Вот, вышел сеятель сеять» (Мф. 13:3).
«Поэтому народ Мой узнает имя Мое; поэтому 

узнает в тот день, что Я тот же, Который сказал: “вот Я!” 
Как прекрасны на горах ноги благовестника, возве-
щающего мир, благовествующего радость, пропове-
дующего спасение, говорящего Сиону: “воцарился 
Бог твой!”... и все концы земли увидят спасение Бога 
нашего» (Ис. 52:6, 7, 10).

«Ибо Сын Человеческий пришел взыскать и спа-
сти погибшее» (Лк. 19:10).

«Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, 
чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать 
душу Свою для искупления многих» (Мк. 10:45).

«Иисус говорит им: Моя пища есть творить волю 
Пославшего Меня и совершить дело Его» (Ин. 4:34).

«Я пришел призвать не праведников, а грешников 
к покаянию» (Лк. 5:32). 

«Я пришел для того, чтобы имели жизнь и имели с 
избытком» (Ин. 10:10).

«Все предано Мне Отцем Моим, и никто не зна-
ет Сына, кроме Отца; и Отца не знает никто, кроме 
Сына, и кому Сын хочет открыть» (Мф. 11:27).

«Видевший Меня видел Отца» (Ин. 14:9).
«Не думайте, что Я пришел нарушить закон или 

пророков; не нарушить пришел Я, но исполнить» 
(Мф. 5:17).

«Во время пребывания на Земле Его единственной 
миссией было спасение грешников» (РГ, 30 декабря 
1892 г., пар. 5).

«Миссия Христа заключалась в том, чтобы даро-
вать людям полное восстановление; Он пришел дать 
им физическое здоровье, душевный мир и совершен-
ство характера» (СИ, с. 17).



16 17

Вся наша жизнь должна быть подчинена этой мис-
сии. «Ибо в вас должны быть те же чувствования, ка-
кие и во Христе Иисусе: Он, будучи образом Божиим, 
не почитал хищением быть равным Богу; но уничи-
жил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись по-
добным человекам и по виду став как человек; сми-
рил Себя, быв послушным даже до смерти, и смер-
ти крестной» (Флп. 2:5-8). Какой пример! Разве у нас 
есть более возвышенная цель, нежели эта? Наше выс-
шее призвание – открывать миру характер Бога, как 
делал Иисус, чтобы люди могли быть спасены от уз 
рабства и стали свободными.

«Дух Христов – это миссионерский дух. Самым пер-
вым побуждением обновленного сердца является жела-
ние привести и других ко Спасителю» (ВБ, с. 70).

««Ибо Я сошел с небес не для того, чтобы творить 
волю Мою, но волю пославшего Меня Отца» (Ин. 
6:38). Любовь к Богу, стремление прославить Его 
и любовь к падшему человечеству побудили Иису-
са прийти на землю, чтобы страдать и умереть. Это 
было движущей силой Его жизни. Он призывает нас 
принять этот принцип» (ЖВ, с. 329, 330).

«Который, вместо предлежавшей Ему радости, пре-
терпел крест, пренебрегши посрамление» (Евр. 12:2). 

«Плод праведника – древо жизни, и мудрый при-
влекает души» (Прит. 11:30).

«И разумные будут сиять, как светила на тверди, 
и обратившие многих к правде – как звезды, вовеки, 
навсегда» (Дан. 12:3). 

«Спасение душ должно стать делом всей жизни 
каждого, кто исповедует Христа» (4 СЦ, с. 53).

«Обращение душ должно стать ныне нашей един-
ственной целью» (МС, с. 328).

«Какое бы ни было у человека призвание в жизни, 
он прежде всего должен направлять души ко Христу. 
Иной не способен произносить речи в собрании, но 
может послужить отдельным людям…» (ЖВ, 822).

«Каждый христианин сравним с драгоценным кам-
нем, принимающим славу Божью и отражающим ее» 
(6 СЦ, с. 435).

«Христос умер на кресте, чтобы спасти мир, гиб-
нущий во грехе. Он просит вашего участия в этой ра-
боте. Вы должны стать Его помощником. Вы долж-
ны искать спасения погибших с ревностным, неу-
станным усилием. Помните, что крест стал неизбеж-
ным и из-за ваших грехов. Когда вы приняли Христа 
как своего Спасителя, вы обещали нести крест вме-
сте с Ним. Как в жизни, так и в смерти вы связаны 
с Ним, участвуя в великом плане спасения...  Цени-
те ли вы жертву, принесенную на Голгофе, настоль-
ко сильно, что все ваши иные интересы подчиняют-
ся работе по спасению душ? Горячее желание спа-
сать грешников, присущее Спасителю, отмечает так-
же жизнь Его истинного последователя. Христианин 
не стремится жить для самого себя. Он хочет посвя-
тить всего себя и все, что он имеет, служению Госпо-
ду. Им движет непреодолимое желание спасать души 
для Христа» (ВЕ, с. 58).

«Великая награда ожидает истинных тружени-
ков, вложивших все свои силы в работу Божью. Нет 
большей радости под небесами, чем радость приоб-
ретения душ для Христа. Счастье переполняет серд-



18 19

ца, когда труженики благовествования осознают, что 
подобное великое чудо невозможно совершить су-
губо человеческими усилиями, но лишь через Того, 
Кто любит души, стоящие на краю гибели. Господь 
сопутствует каждому верному труженику, приводя-
щему души к покаянию. Таким образом созидается 
братство во Христе. Любовь Христова касается как 
Его служителя, так и того, ради кого он трудится. 
Одно сердце соприкасается с другим, и душа объеди-
няется с душой в подобие небесного общения между 
совершающими служение ангелами (Р 36, 1901. Под-
черкивание добавлено).

«Чтобы полностью осознать ценность спасения, 
необходимо понять, во что оно обошлось» (2 СЦ, 
с. 200).

«Ценность одной души; кто может определить ее? 
Чтобы узнать ее, идите в Гефсиманию и бодрствуй-
те там со Христом все те часы страданий, когда пот 
на Его челе был как капли крови. Взирайте на Спа-
сителя, вознесенного на кресте. Вслушайтесь в этот 
отчаянный крик: «Боже Мой, Боже Мой! для чего 
Ты Меня оставил?» (Мк. 15:34). Посмотрите на Его 
окровавленную голову, на пронзенное тело, на изра-
ненные ноги. Помните, что Христос рисковал всем. 
Само небо было подвергнуто опасности ради наше-
го искупления. Там, у подножия креста, понимая, что 
даже за одного грешника Христос отдал бы Свою 
жизнь, вы сможете осознать ценность одной души» 
(НУХ, с. 196).

«Даже одна душа имеет безграничную ценность, 
поскольку о ее цене говорит Голгофа» (ХС, с. 121).

«Если гибель только одной души – безграничная 
потеря, намного превышающая все сокровища и бо-
гатства мира…» (ВБ, с. 21).

«Если бы можно было спасти только одну душу, то 
эта душа была бы более драгоценна, чем все богат-
ство этого мира, вместе взятое» (П 113, с. 9).

«Цена каждой души неизмерима, и отвратить 
хотя бы одну из них от Христа, – ужасный грех, 
потому что тогда любовь Спасителя, Его смирение 
и Его муки оказываются для этой души напрасны-
ми» (ЖВ, с. 438).

«Лишь то воспитание полезно и необходимо, кото-
рое ведет к познанию цены, уплаченной Богом за че-
ловечество» (СУ, с. 451).

Некий цирюльник посещал евангельские встречи 
в своей местной церкви. Каждый вечер он слушал 
проповедника, который подчеркивал необходимость 
личных усилий в достижении душ для Христа. Его 
сердце было тронуто. В нем возгорелось желание 
сделать что-нибудь для спасения погибающих. Но 
днем, когда один за другим приходили его клиенты, 
чтобы побриться, мужество оставляло его. Он не мог 
вымолвить ни слова. По мере продолжения собраний 
желание в его сердце все больше возрастало. Но вся-
кий раз, как только он пытался заговорить, слова за-
стревали у него в глотке. Во время последней еван-
гельской встречи он принял твердое решение: «На 
предстоящей неделе я обязательно буду свидетель-
ствовать». Настало утро понедельника, и он, открыв 
свою небольшую цирюльню, стал ожидать перво-



20 21

го клиента. Остря свой рабочий инструмент – брит-
ву, – цирюльник попытался составить у себя в голове 
одно или два предложения. Вскоре пришел первый 
человек. Обменявшись дружескими приветствиями 
с хозяином, посетитель устроился в кресле поудоб-
нее и откинул назад голову, чтобы легче было брить 
бороду. Цирюльник тотчас нанес на его подбородок 
немного белого крема для бритья. «Теперь время», 
подумал он про себя. Приготовившись брить и держа 
острую бритву под подбородком клиента, замершего 
в ожидании, он выпалил: «Вы готовы умереть?» Вы, 
конечно, можете себе представить, какой была реак-
ция того человека. С белой пеной на подбородке он 
стремглав выскочил на улицу. В тот день цирюльник 
потерял одного из своих клиентов.

«Многие желали бы трудиться, если бы их научи-
ли, как начать» (ПМЕ, с. 17).

Приводить души ко Христу могут все.
«Вы – свидетели Мои, говорит Господь, что Я – 

Бог» (Ис. 43:12).
«Вы – свет мира» (Мф. 5:14). 
Если Иисус обучил и использовал для евангелиза-

ции мира смиренных, необразованных рыбаков, та-
ких как Петр, Иоанн и Иаков, то Он, несомненно, 
может и желает использовать вас. Но у нас должно 
быть желание научиться Его служению – говорить в 
нужное время и действовать должным образом.

«Говоря истину в любви... так как истина в Иису-
се» (Еф. 4:15, 21 – англ. перевод). 

«Видя смелость Петра и Иоанна и приметив, что 

они люди некнижные и простые, они удивлялись; 
между тем узнавали их, что они были с Иисусом» 
(Деян. 4:13).

«Каждый истинный ученик становится миссионе-
ром для Царства Божьего» (ЖВ, с. 195).

«Бог принимает людей такими, какие они есть, со 
всеми присущими им человеческими чертами ха-
рактера и готовит их для Своего служения, если они 
смиренны и хотят учиться у Него. Эти люди избира-
ются не потому, что они совершенны, но потому, что, 
несмотря на все их несовершенство, они способны 
через познание истины и воплощение ее принци-
пов в жизнь с помощью благодати уподобиться Ему» 
(ЖВ, с. 294).

«Чтобы вести души к Иисусу, необходимо знать 
человеческую природу и исследовать человеческий 
разум. Нужно много и основательно размышлять и 
горячо молиться, чтобы научиться правильно рас-
крывать людям великую истину» (4 СЦ, с. 67).

«Освоение науки спасения человеческой души – 
первейшая жизненная задача. Никакое теоретиче-
ское знание в области литературы или воспитания не 
должно быть первостепенным. Но знание Бога и Ии-
суса Христа, Которого Он послал, есть жизнь веч-
ная» (1 РХЛ, с. 358).

«Самая высшая из всех наук – наука о спасении 
душ. Самая возвышенная работа, к которой только 
могут стремиться люди, – убеждать людей оставить 
греховный образ жизни и обратиться к чистоте и свя-
тости» (СИ, с. 398). 

«Как мало тех, кто обучился науке спасения душ! 



22 23

Как мало тех, кто понимает дело, которое должно 
быть сделано для созидания церкви, для передачи 
света тем, кто пребывает во тьме! Тем не менее, Бог 
дал каждому человеку свою работу» (ОХВ, с. 217).

Еще один аспект миссионерской работы состо-
ит в заботе о собственном теле. Нам необходимо 
знать, как лучше всего ухаживать за нашим теле-
сным храмом, дабы сохранить здоровье ума и души. 
Во-вторых, члены вашей семьи должны знать Иису-
са благодаря вам. Это одно из ваших первых мисси-
онерских полей.

«Разве не знаете, что вы храм Божий, и Дух Божий 
живет в вас? Если кто разорит храм Божий, того по-
карает Бог, ибо храм Божий свят; а этот [храм] – вы» 
(1 Кор. 3:16, 17).

«Первая, самая главная и наиболее доступная мис-
сионерская работа, которую может выполнять уча-
щийся – повиноваться Богу во всем, что он делает, 
во всяком действии удивительного механизма,  при-
думанного Богом при создании человека. Он не дол-
жен быть безразличным к себе. Ему надлежит знать 
себя и трудиться с благоразумием, зная, что он может 
сделать, и сделать без вреда, и чего ему следует избе-
гать в питании и в работе» (МС, с. 80).

«Вы можете проводить самую лучшую домашнюю 
миссионерскую работу, просто заботясь о Божьем 
храме, не оскверняя его вопиющим потворством че-
ловеческим страстям, не подвергая его опасности 
посредством небрежения, неподобающей одежды 
и чрезмерного труда. Не злоупотребляйте тем, что-
бы перегружать этот удивительный механизм, иначе 

он испортится и тем самым остановит вашу деятель-
ность» (МС, 1 мая 1899 г.).

«Первое и главное дело твоей жизни – быть мисси-
онером в собственной семье» (4 СЦ, с. 138).

«Миссионерская работа начинается в доме. Воспи-
тывайте и готовьте своих детей к будущей бессмерт-
ной жизни» (Советы Петра родителям, гл. 3). 

«Величайшее миссионерское поле находится прямо 
у вашего семейного очага. Когда родители начнут осо-
знавать великую ответственность, которая возложена 
на них, они возьмутся за миссионерскую работу в соб-
ственном доме и будут готовить своих детей к небе-
сам» (РГ, 21 апреля, 1891, пар. 3). 

«Необходим опыт домашней миссионерской рабо-
ты, которая приготовит нас к работе на иностранных 
полях» (СЗ, с. 33).

«Пусть те, которые хотят трудиться для Бога, на-
чинают свою работу дома, в кругу своей семьи, сре-
ди соседей и друзей. Здесь они найдут для себя бла-
гоприятное миссионерское поле. Домашняя миссио-
нерская работа – это пробный камень, обнаружива-
ющий их пригодность или непригодность к труду на 
более обширном поле» (ВМ, с. 207).

«Нашим учреждениям надо стать действенными 
инструментами миссионерской работы в самом высо-
ком смысле этого слова, а истинная миссионерская ра-
бота всегда начинается с тех, кто живет поблизости. 
В каждом учреждении надо организовать миссионер-
скую работу. От управляющего до самого скромного 
сотрудника – всем надо осознать ответственность за 
необращенных в своей среде. Им надо прилагать са-



24 25

мые серьезные усилия к тому, чтобы привести необ-
ращенных ко Христу» (7 СЦ, с. 146).

«Великие законы правят миром природы, но не ме-
нее четкие принципы руководят и духовным миром. 
Чтобы достичь желанных результатов, необходимо 
до конца использовать имеющиеся средства и воз-
можности. Бог каждому человеку определил рабо-
ту в соответствии с его способностями. Чтобы уметь 
справляться с возникающими проблемами, человек 
должен научиться этому через воспитание и практи-
ческую деятельность. Планировать работу надо му-
дро, чтобы каждый занимался своим делом и обога-
щался опытом, который в будущем помог бы нести 
ту или иную ответственность» (9 СЦ, с. 221).

Мы должны постигать науку приобретения душ 
до тех пор, пока она не станет искусством и образом 
жизни. Как мир естественный управляется закона-
ми природы, так и мир духовный управляется духов-
ными законами и принципами. Наука же постигает-
ся путем изучения этих законов и принципов. Даже 
на микроскопическом уровне есть законы, управля-
ющие жизненной деятельностью. Подобное проис-
ходит и в духовной жизни. Чтобы лучше понять на-
уку приобретения душ, мы должны изучить десять 
законов (принципов), управляющих нашими усилия-
ми в евангелизме и в достижении сердец других лю-
дей. Они являются основными «строительными бло-
ками» ваших усилий по приведению других ко Хри-
сту. Когда мы имеем дело с душами и пытаемся до-
стичь их сердец, нам просто необходимо стать «зна-
токами» в этой науке.

«Люди, занимающие ответственные посты, обя-
заны постоянно совершенствоваться. Им не следует 
держаться за свой прежний опыт и считать, будто им 
уже нет необходимости повышать свой интеллекту-
альный уровень» (4 СЦ, с. 93).

Евангелизм – это приобретение душ. Приобрете-
ние душ – это знакомство человека с его Спасителем, 
Иисусом Христом. Это наука (способ), благодаря ко-
торой человек приходит к осознанию своей нужды в 
Спасителе, познанию Его и созиданию тесных вза-
имоотношений с Ним. Человека направляют к тому, 
чтобы он стал учеником Христа. В нем будет зажжен 
огонь любви, который побудит его поделиться этой 
новообретенной Личностью с другими.

«Знаете ли вы душу, нуждающуюся в спасении? – 
Христос умер, чтобы спасти эту душу, и ваша рабо-
та – научиться тому, как достичь сердца этого чело-
века и указать ему на Спасителя» (П 113, с. 7).

«Искупление – это процесс приготовления к жизни 
на небе. Эта подготовка означает познание Христа. 
Она означает освобождение от помыслов, привычек 
и обычаев, приобретенных в школе князя тьмы. Че-
ловек должен быть свободен от всего, что противоре-
чит воле Божьей» (ЖВ, с. 330).

Бог дал нам великое поручение: «И приблизив-
шись Иисус сказал им: дана Мне всякая власть на 
небе и на земле: Итак идите, научите все народы, 
крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча 
их соблюдать все, что Я повелел вам; и се, Я с вами 
во все дни до скончания века» (Мф. 28:18-20). Как 
нам выполнить это Великое Поручение, данное Хри-



26 27

стом Своей Церкви? Каким образом его можно вы-
полнять «по всей вселенной, во свидетельство всем 
народам; и тогда придет конец» (Мф. 24:14)? Неуже-
ли Иисус возложит на нас такую великую миссию и 
ответственность без того, чтобы обеспечить нас всем 
необходимым для ее осуществления? Заметьте, что 
вначале Иисус говорит Своим ученикам: «дана Мне 
всякая власть на небе и на земле» и затем уверяет их, 
что Он будет «с вами во все дни до скончания века» 
(стихи 18 и 20). Это два надежных обетования, кото-
рые «обрамляют» утверждение, описывающее Вели-
кую Миссию. Поэтому мы можем смело и уверенно 
продвигаться вперед. 

«После сих слов Иисус возвел очи Свои на небо 
и сказал: Отче! пришел час: прославь Сына Твоего, 
да и Сын Твой прославит Тебя, так как Ты дал Ему 
власть над всякою плотью, да всему, что Ты дал Ему, 
даст Он жизнь вечную» (Ин. 17:1, 2).

Прежде чем мы сможем повиноваться евангель-
скому поручению, мы сами должны знать суть Еван-
гелия, иначе, что мы тогда будем провозглашать? Что 
это за «благая весть», которую нужно возвещать? На 
все эти вопросы мы дадим ответ в процессе нашего 
обучения. Определение Евангелию дано в главе «За-
кон 4: Метод». Нам необходимо учиться Божьим пу-
тям приобретения душ. Это единственный ключ к 
успеху. Время коротко.

К тому же, народ Божий имеет особую весть, на ко-
торой в эти последние дни просто необходимо зао-
стрять внимание. Эта весть является спасительной и 
предостерегающей. Она будет последним предосте-

режением миру. Это великая ответственность, возло-
женная на нас. Речь идет о трех объединенных друг с 
другом вестях, содержащихся в Откр. 14:6-12. Сутью 
этих вестей является Вечное Евангелие. Эти вести 
указывают на Иисуса и Его посредническую рабо-
ту ради нас, совершаемую ныне, во время следствен-
ного суда. Они представляют миру характер Божий, 
Его заповеди и веру в Иисуса как Агнца Божьего. Та-
ковы наша весть и миссия для настоящего времени. 
«Тебе надлежит опять пророчествовать о народах и 
племенах и языках и царях многих» (Откр. 10:11).

Почему так важно иметь миссию? Как правило, у 
каждой организации есть заявление о миссии (заяв-
ление компании о ее целях и принципах – прим. пе-
реводчика). Оно не только указывает направленность 
организации, но также и ее место. Оно объединяет 
вместе членов компании как одну команду, сосредо-
тачивая их внимание на достижении одной цели. Все 
работают для осуществления этой миссии. 

«Успех предполагает наличие определенной цели. 
Каждый, кто хочет добиться настоящего успеха в 
жизни, должен всегда видеть перед собой цель, к ко-
торой он будет стремиться. Сегодня перед молоде-
жью стоит важная цель, эта цель предначертана Не-
бом: нести Евангелие в мир – самая благородная цель 
жизни. Она открывается для всех, чьего сердца кос-
нулся Христос» (В, с. 262).

Эта книга охватывает десять основных законов 
(«движущих сил») приобретения душ. Наука эта на-
столько проста, что постичь ее может каждый. Всем 
известно, что изучение науки – задача не из легких. 



28 29

Наука может быть очень абстрактной. Но Божью на-
уку спасения душ легко усвоить даже детям (Мф. 
11:25). Подобно тому, как в любой науке существу-
ют научные законы, так и в науке приобретения душ: 
Закон 1 – это понимание миссии.  Законы 2, 3 и 4 
формируют основу. За ними следуют другие шесть 
законов; вы сможете понять их даже сегодня, когда 
будете прорабатывать все десять принципов. Они не 
сложны для понимания. Я молюсь, чтобы вы, чита-
тели, усвоили их лично и на своем опыте пережили 
успех, применяя эти принципы на практике в деле 
приобретения душ.

Эти десять принципов не ограничены определен-
ными видами служения. Они применимы ко всем ви-
дам служения, упоминаемым в Писании. Все детали 
того, как совершать то или иное служение, находят-
ся вне содержания этой книги. Как применять гидро-
терапию для медико-миссионерского служения или 
как проводить религиозный опрос для служения «от 
дома к дому» – это практические навыки, которым 
можно обучиться благодаря другим, хорошим источ-
никам, как только вы определитесь в том, какое слу-
жение вам подходит согласно вашим дарам и талан-
там. Однако в каждой главе все же будут даны не-
которые практические советы. Вы можете овладеть 
навыками гидротерапии, публичной проповеди или 
любыми другими, но без принципов, обозначенных 
в данной книге, ваши усилия будут безжизненными 
и бесплодными. Люди уйдут от вас голодными. 

Иисус хотел преподать эту науку Своим ученикам. 
Три с половиной года двенадцать учеников Иисуса 

посещали Его занятия по евангелизму. Он был их 
Божественным Наставником и Примером. Эта нау-
ка преподавалась им в теории и практике. Насколько 
успешно они завершили этот курс обучения? Окон-
чили с отличием? Результаты этой подготовки, какую 
они прошли за три с половиной года, можно было 
увидеть лишь после распятия, воскресения и возне-
сения, никак не раньше. Откуда мы это знаем? Пи-
сание говорит, что все оставили Его во время допро-
са (Мф. 26:56). Неверное понимание миссии Христа 
и природы Его Царства испугало учеников и стало 
причиной того, что они оставили Его. Они возлагали 
надежды на земное царство. Они были готовы сра-
жаться за него. Споры о том, кто займет самое по-
четное место в этом преходящем царстве, не утиха-
ли даже во время последней вечери в верхней горни-
це – в ту самую ночь перед допросом. Когда же Ии-
сус был схвачен, все они оставили Его.

«Даже ученики Христа, постоянно находившиеся с 
Ним, не понимали Его миссии... Им были неведомы 
Его неисчерпаемые источники силы» (ДПЕ, с. 264).

«Только после того как Иисус вознесся к Своему 
Отцу и Святой Дух излился на верующих, ученики 
полностью оценили миссию Спасителя и Его сущ-
ность» (ЖВ, с. 507).

Понимание миссии Христа и Его царства весьма 
важно для осуществления успешного достижения душ. 
Это Закон 1. Первый шаг в этой науке – понимать, знать 
эту миссию и сделать ее своей миссией. Вы должны по-
лучить «любовь истины» (2 Фес. 2:10). 



30 31

Самое большое доказательство окончания их об-
учения было явлено в день Пятидесятницы (и поз-
же) после распятия, воскресения и вознесения их 
Учителя. Это было началом исполнения ими Вели-
кого Поручения. Теперь они вспомнили все, что го-
ворил им их Наставник. Во свете креста все стало 
ясным. Святой Дух напомнил им поучения, кото-
рые они получили и, отложив в сторону все разно-
гласия, они смогли исполниться Силой свыше (Лк. 
24:49). Какими были результаты, можно ясно про-
следить, читая книгу Деяний апостолов. На ее стра-
ницах мы видим повествование о великом успехе в 
деле приобретения душ. Евангелие было возвещено 
по всему тогдашнему миру в период жизни одного 
поколения людей. Какое сильное свидетельство, ка-
кой пример! В чем же заключался их секрет? – Они 
ясно осознали свою миссию и свое предназначение. 
Они лучше поняли природу духовного царства Ии-
суса. И ни один из учеников не уклонился от выпол-
нения этой миссии.

«Ученики начали понимать суть и масштабы пред-
стоящей работы, они осознали, что должны возве-
щать миру вверенные им истины» (ДА, с. 27).

Описывая в книге Откровение в образе белого коня 
успех ранней Церкви в первом столетии, Иоанн ис-
пользует следующие слова: «и дан был ему венец; 
и вышел он [как] победоносный, и чтобы победить» 
(Откр. 6:2). Это же обетование может быть исполне-
но и сегодня.

«Детям Божьим необходимо быть устремленны-
ми вперед и вверх к победе. Некто более великий, 

чем Иисус Навин, ведет воинства израильские. Сре-
ди нас находится Вождь нашего спасения, Который 
сказал для нашего ободрения: «И се, Я с вами во все 
дни до скончания века» (Мф. 28:20), «Мужайтесь: 
Я победил мир» (Ин. 16:33). Он будет вести нас и 
дальше к верной победе. То, что Бог обещает, Он 
силен исполнить в любой момент. Он силен выпол-
нить через Своих детей ту работу, которую поруча-
ет им» (2 СЦ, с. 122).

У нас есть великая миссия. Это высокое призва-
ние. Задача кажется непосильной. Жатвы много, а 
работников мало. Но вот обетование Иисуса для 
всех, кто желает трудиться: «не бойся; отныне бу-
дешь ловить человеков» (Лк. 5:10). Однако, «Кто 
наблюдает ветер, тому не сеять, и кто смотрит на 
облака, тому не жать» (Еккл. 11:4). Давайте же не 
будем бояться и отступать! 

«Однако Божий голос говорит ясно: иди вперед. Да-
вайте повиноваться этому повелению, даже если наш 
взор не в силах проникнуть во тьму. Препятствия, ме-
шающие нашему продвижению вперед, никогда не ис-
чезнут, если мы будем нерешительны и пессимистич-
но настроены. Те, кто не торопится повиноваться до 
тех пор, пока исчезнут все неясности и неопределенно-
сти и уже не будет опасности потерпеть неудачу, не бу-
дут повиноваться никогда. Вера смотрит поверх труд-
ностей; она ухватывается за невидимое, за Всемогуще-
го, и поэтому она не окажется в безвыходной ситуации. 
Вера – это значит крепко держаться за руку Христа в 
любой ситуации» (СЕ, с. 262).

«Христос дал Своим ученикам поручение. Он на-



32 33

делил их всем необходимым для предстоящей рабо-
ты, взяв на Себя ответственность за ее успех. До тех 
пор пока они будут руководствоваться Его словом и 
трудиться вместе с Ним, они не потерпят неудачу. 
Идите ко всем народам, призывал Он, идите в самые 
отдаленные уголки, где только живут люди, но знай-
те, что Я буду и там. Трудитесь с верой и упованием, 
потому что Я никогда не оставлю вас» (ЖВ, с. 822. 
Подчеркивание добавлено).

«Он сказал нам: «Идите по всему миру и пропове-
дуйте Евангелие всей твари» (Мк. 16:15). Но как часто 
мы падаем духом и теряем веру, когда видим, сколь 
велика нужда и сколь скудными средствами мы рас-
полагаем. Подобно Андрею, мы смотрим на пять яч-
менных хлебов и две маленькие рыбки и восклицаем: 
«Что это для такого множества?» Часто мы колеблем-
ся, не желая отдать все, что имеем, боясь жертвовать 
собою для других. Но Иисус заповедал нам: «Вы дай-
те им есть». Его повеление – это обетование, подкре-
пленное силой, которая способна накормить множе-
ство людей на берегу моря...

Христос получил от Отца и отдал ученикам; они же 
раздали людям, а люди – друг другу. Так и все, кто сое-
динен со Христом, примут от Него хлеб жизни, сшед-
ший с небес, и передадут его другим» (ЖВ, с. 369).

«Все, участвующие в служении, сотрудничают с 
Богом. Они соработники ангелов; более того, они яв-
ляются посредниками, через которых ангелы осу-
ществляют свою миссию. Ангелы говорят их голоса-
ми и действуют их руками. И тот, кто сотрудничает 
с небесными силами, имеет преимущество в воспи-

тании и накоплении опыта. Какой «университетский 
курс» может сравниться с таким средством воспита-
ния?» (В, с. 271).

«Бог, Христос и ангелы служат обиженным, страда-
ющим и грешным. Предайте себя Богу для исполне-
ния этой работы, используйте для этой цели Его дары, 
и вы войдете в сообщество небожителей. Ваше сердце 
забьется в такт с ними. Вы уподобитесь им в своем ха-
рактере. Для вас жители вечных обителей не будут не-
знакомцами. Когда все земное прейдет, хранители не-
бесных врат пригласят вас войти» (НУХ, с. 373).

«Роковая ошибка думать, что спасение душ – дело 
только рукоположенного служителя. Всем, кого по-
сетило небесное вдохновение, доверено и Еванге-
лие. Все, получившие жизнь во Христе, призваны 
трудиться во имя спасения своих ближних. Для это-
го создана Церковь, и, взяв на себя ее священные 
обеты, мы тем самым обещаем стать соработниками 
Христа» (ЖВ, с. 822).

«У меня есть для вас воодушевляющие слова, бра-
тья мои. Мы должны продвигаться вперед с верой и 
надеждой, ожидая увидеть великое от Бога. Враг по-
пытается всеми доступными ему средствами прегра-
дить путь распространению истины, но силой Божьей 
вы сможете добиться успеха» (2 ИВ, с. 404).

«Господь желает, чтобы Его народ в эти дни ве-
рил, что Он будет совершать для них великое так же, 
как Он делал это для израильтян во время их путе-
шествия из Египта в Ханаан. Нам необходимо иметь 
испытанную веру, которая не будет колебаться, и сле-
довать Его воле в самых тяжелых испытаниях. «Иди-



34 35

те вперед» – вот повеление Бога  Своему народу» 
(СУР, с. 277).

«Имя Христа должно быть их знаменем, их симво-
лом, объединяющей силой, источником успехов; Его 
могуществом должны были скрепляться все их дей-
ствия. В Его Царстве признается лишь то, что носит 
Его имя» (ДА, с. 28).

«Настоящий христианин трудится для Бога не под 
влиянием эмоционального порыва, но из принципа, 
и не день или месяц, но на протяжении всей жизни» 
(5 СЦ, с. 393).

«Поручение проповедовать Евангелие – это великий 
миссионерский устав Царства Христова» (ДА, с. 28).

«Спасение душ было радостью Христа. Пусть же 
это будет вашим делом и вашей радостью» (Южный 
страж, 2 апреля, 1903).

«Как Ты послал Меня в мир, [так] и Я послал их в 
мир» (Ин. 17:18).

«Самоотверженный раб Божий, без устали трудя-
щийся в слове и учении, несет тяжелое душевное 
бремя. Он не измеряет свою работу часами, его не 
волнует зарплата, и он не откажется от выполнения 
своего долга, оказавшись в неблагоприятных усло-
виях. Небо поручило ему работу, и от Неба он ожида-
ет награды за выполненный долг» (ДА, с. 355).

«... и эту миссию они смогут выполнить только в 
том случае, если получат мудрость и силу свыше» 
(ДА, с. 360).

«Ибо мы соработники у Бога» (1 Кор. 3:9).
«Скажи сынам Израилевым, чтобы они шли» 

(Исх. 14:15).

Закон 2: 
Любовь

Любишь ли ты меня? Ин. 21:15-17

Закон: Любовь «никогда не перестает».

Урок: Наш ответ на вопрос Иисуса «Любишь ли 
ты Меня?» полностью определяет наше отношение 
к делу приобретения душ. Любовь к Богу и чело-
веку будет побудительной силой в нашем служении 
по достижению других. Она смягчит сердца. 

В нескольких случаях Иисус брал с Собой трех 
учеников (Мф. 17:1; Мк. 14:33; Лк. 8:51). Ими были 
Петр, Иоанн и Иаков. Все трое поначалу отличались 
тяжелым характером. Петр был хвастливым, вспыль-
чивым и иногда не лез за словом в карман (Мф. 
26:74). Иаков и Иоанн были известны как «сыны 
громовы» (Мк. 3:17). Однажды они хотели призвать 



36 37

огонь с неба, чтобы уничтожить самарийское селе-
ние, люди которого отказали Иисусу в гостеприим-
стве (Лк. 9:54). Безусловно, они были грубыми ал-
мазами, нуждавшимися в хорошей шлифовке. Одна-
ко, держа эти «бриллианты» в лучах Солнца правед-
ности, мы от каждого из них можем получить важ-
ный «урок», который поможет нам в деле приобре-
тения душ.

У Петра мы научимся любить, Иоанн поведа-
ет нам о вере в вознесенного от земли Спасите-
ля, а Иаков научит нас делам, которые делают 
нашу веру совершенной. Мы можем назвать эти 
три «урока» внутренним ядром евангельских уси-
лий (Законы 2, 3 и 4). Павел умело объединяет их в 
Гал. 5:6: «вера, действующая любовью». Вера, кото-
рая видит любовь в вознесенном от земли Спасителе 
и является побудительным мотивом к послушанию. 
Это тройственная сила, которая преобразует грешни-
ка, оказывая очищающее действие. Она способству-
ет нашему обращению. Она же приготовляет наши 
сердца к делу приобретения душ. Бог любви, воз-
несенный Спаситель и могущественный, освящаю-
щий Дух способствуют обращению, благословляют 
усилия по приобретению душ. Грешник нуждается 
в том, чтобы увидеть Божью любовь в вознесенном 
Спасителе и ухватиться за силу Святого Духа, чтобы 
следовать и повиноваться.

Эти три принципа – внутреннее ядро евангелизма – 
наряду с семью остальными, рассматриваемыми в 
данной книге, представлены в двух беседах Иисуса 
с этими тремя рыбаками у озера Галилейского. Обе 

встречи с Иисусом состоялись во время их занятий 
рыбной ловлей. Эти два случая записаны в Лк. 5:1-11 
и Ин. 21:1-22. Десять наших законов мы извлекаем 
именно из этих историй.

Давайте начнем с Петра...
Много раз за время нашей семейной жизни я при-

чинял душевную боль моей жене, когда мы расходи-
лись во мнениях. Я разочаровывал мою супругу. Об 
этих моментах я предпочел бы не вспоминать. Но 
как удивителен и радостен был момент примирения, 
когда моя жена выпаливала: «Как сильно ты любишь 
меня?» Что, по-вашему, происходило в моих мыслях 
и в сердце после такого вопроса? Радость и печаль 
одновременно – за причиненную мною боль. Эта лю-
бовь побуждала меня ответить: «Я люблю тебя боль-
ше, чем ты можешь себе представить». Тотчас же я 
извинялся за причиненную боль, и наши отношения 
укреплялись.

«Симон, сын Ионин! любишь ли ты Меня?» (Ин. 
21:16, англ. перевод).

Хвастливый, самоуверенный Петр был глашатаем 
мнения учеников и позже стал их лидером. Петр от-
рекся от Иисуса во время Его допроса и «провалил» 
свой экзамен по предмету «Приобретение душ». У 
него была драгоценная возможность засвидетель-
ствовать о своем Господе. Всего лишь за несколь-
ко часов до этого он хвастливо заявлял, что никог-
да не оставит Иисуса (Мф. 26:33). За несколько ме-
сяцев перед этим он засвидетельствовал, что Иисус 
есть Мессия, Сын живого Бога (Мф. 16:16-18). «Не 
плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Су-



38 39

щий на небесах», – ответил Иисус. Но Петр оказал-
ся не в силах засвидетельствовать узнавшей его без-
обидной служанке, скрываясь, чтобы не участвовать 
в страданиях Христа. Прямо там он мог указать этой 
служанке на ее Спасителя, Который собирался уме-
реть за ее грехи. Петр должен был пройти через бо-
лее глубокий опыт обращения. Ему нужно было пол-
ностью осознать подлинную миссию и природу Цар-
ства Своего Спасителя.

«История Петра очень ярко иллюстрирует воспи-
тательную работу Христа» (В, с. 88). Петр был ры-
баком. Используя профессию Петра, Иисус научил 
его успешно «ловить» людей. Иисус часто исполь-
зовал притчи и реальные жизненные истории, что-
бы преподать уроки о Своем Царстве. Петр пости-
гал науку о том, как стать ловцом человеков. «И ска-
зал Симону Иисус: не бойся; отныне будешь ловить 
человеков» (Лк. 5:10). Так же обстоит дело и с нами. 
Дважды за время служения Иисуса Петру и двум 
его товарищам было преподано искусство (наука) 
«рыболовства». В первый раз – в начале служения 
Иисуса, и во второй – после Его воскресения (опи-
сано в Лк. 5:1-10 и Ин. 21:1-22). Почему дважды и в 
то время, когда они ловили рыбу?

«Им живо вспомнился тот день, когда у моря Ии-
сус призвал их следовать за Ним. Вспомнили они, 
как по Его повелению забросили сети на глубину, и 
улов был настолько богатым, что сеть начала рвать-
ся. Затем Иисус призвал их оставить рыбацкие лод-
ки, обещав сделать их ловцами людей. Чтобы глубже 
запечатлеть в их памяти эту сцену, Он снова сотво-

рил чудо. Этим Он напомнил ученикам о Своем по-
ручении» (ЖВ, с. 810, 811).

Иисус хотел запечатлеть принципы «ловли челове-
ков» в умах учеников, и особенно в сознании Петра. 
Так прекрасно и наглядно Иисус проиллюстриро-
вал принципы того, что значит быть «ловцом челове-
ков». Давайте двигаться дальше, чтобы узнать боль-
ше принципов из этих двух историй, где имел место 
чудесный улов рыбы. 

Рано утром, на берегу озера Галилейского Иисус 
явил Себя семи Своим ученикам после Своего вос-
кресения. Они вернулись к своим сетям. После того, 
как Иисус чудесным образом наполнил их невод, Он 
позвал их позавтракать с Ним на берегу. Затем Спа-
ситель первым нарушил молчание. «Симон Ионин! 
любишь ли ты Меня больше, нежели они? ... Симон 
Ионин! любишь ли ты Меня? ... Симон Ионин! лю-
бишь ли ты Меня?» (Ин. 21:15-17). Иисус трижды 
спрашивает Петра о том, любит ли тот Его. Почему? 
Совсем недавно Петр три раза отрекся от своего Го-
спода. Иисус хотел, чтобы Петр публично объявил о 
своей любви к Своему Наставнику, чтобы восстано-
вить его как лидера среди учеников. 

Иисус хотел подчеркнуть, что любовь к Нему яв-
ляется самой важной характеристикой ученичества. 
Это признак сердца, пережившего подлинное обра-
щение. Лишь тогда оно становится доказательством 
ученичества (Ин. 13:35).

«Вопрос, который Христос задал Петру, очень ва-
жен. Он упомянул только одно условие, при котором 
человек может быть учеником Христа и совершать 



40 41

его служение: «Любишь ли ты Меня?» – спросил Он. 
Это очень важное качество. Хотя Петр мог владеть и 
иными качествами, без любви Христа он не мог быть 
верным пастырем над стадом Господа. Образован-
ность, приятные манеры, красноречие, благодарный 
дух и усердие – все это нужно для хорошего служе-
ния, но без любви Иисуса в сердце работа христиан-
ского служителя потерпит неудачу» (Возвысьте Его, 
с. 223. Подчеркивание добавлено).

Мы не можем свидетельствовать без любви к Ии-
сусу. Это будет невозможно, поскольку лишь любовь 
Христова побуждает нас к этому (2 Кор. 5:14). Мы 
любим, потому что Он прежде возлюбил нас, даро-
вав нам Своего Сына (1 Ин. 4:19). Но мы не можем 
любить сами по себе. Бог вселяет эту любовь в наши 
сердца Святым Духом, когда мы взираем на Голгофу 
(Рим. 5:5). Тогда любовь пробуждается в наших соб-
ственных сердцах. У подножия креста наши сердца 
смягчаются от любви нашего Искупителя. Петр пе-
режил это в ночь своего отречения от Христа, когда 
Иисус взглянул на него. На лице Иисуса Петр про-
чел лишь сочувствие, любовь и сострадание. Ника-
кого осуждения. Он видел в Иисусе безграничную 
любовь к нему как грешнику. Именно эта любовь 
привлекла его в Гефсиманию, где он горько плакал 
и пережил глубокое обращение. Более глубокое об-
ращение всегда идет рука об руку с более глубоким 
пониманием Голгофской любви. «Бог так возлюбил 
мир...» и меня.

Еще одна сторона этого закона любви содержит-
ся в ответе Христа после того, как Он адресовал три 

практически схожих вопроса Своему ученику. Веро-
ятно, имелось в виду следующее: «Петр, ты видел 
Мою любовь, испытал на себе и засвидетельство-
вал ныне о ней и о том, что она тронула твое серд-
це. Подобным же образом паси Моих агнцев и Моих 
овец. В будущем прояви ту же любовь, сочувствие 
и сострадание, которые были проявлены по отноше-
нию к тебе». В этом вся суть искусства приобретения 
душ. Мы не можем иметь успех в приобретении душ, 
если нас самих не тронула безграничная, нежная Бо-
жья любовь посредством Его Сына. Бог во Христе 
примирил с Собою мир (2 Кор. 5:19). Нам необхо-
димо показать эту любовь миру. Она была показана 
практическим образом в жизни членов ранней Церк-
ви. Именно эта любовь побуждает нас оставить все, 
взять свой крест и следовать за Ним (Мф. 16:24).

«[Они] не возлюбили души своей даже до смерти» 
(Откр. 12:11).

«Будем любить Его, потому что Он прежде возлю-
бил нас» (1 Ин. 4:19).

Мы учимся любить, как некогда возлюбили нас. 
Это единственный способ. Тогда мы начнем пони-
мать любовь, которая никогда не перестает. Она – 
единственный ключ к успеху. Лишь с ее помощью 
всегда будут смягчаться сердца грешников. Любовь 
никогда не сдается. Если мы не любим, мы ничто.

Каким образом эта любовь «агапе» может заро-
диться в наших сердцах? Только когда мы созерцаем 
любящего Бога, распятого на кресте, в наших серд-
цах может пробудиться истинная любовь. Видно ли 
на кресте, как ко мне относится Бог? История Марии 



42 43

Магдалины является примером зарождения подоб-
ной любви. Отклик Марии на прощение и любовь 
Христа пробудили в ее сердце подлинную любовь к 
Своему Учителю. Она никогда не теряла Его из виду. 
Посмотрите, до какой степени возросла ее любовь:

«Вот и Я говорю тебе, что прощены ей грехи ее 
многие, и свидетельством тому – ее сильная любовь 
ко Мне. Кому же мало прощается, тот и любит мало» 
(Лк. 7:47, перевод М.П. Кулакова).

Как много прощено вам? Это определяет меру ва-
шей любви.

«Где ни будет проповедано Евангелие сие в целом 
мире, сказано будет в память ее и о том, что она сде-
лала» (Мф. 26:13).

«Мы призваны любить души, как любил их Хри-
стос, всем сердцем переживая за обращение грешни-
ков. Являйте безграничную любовь Христа. Ваше «я» 
должно быть полностью сокрыто» (Р 42, 1898).

«Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не 
завидует, любовь не превозносится, не гордится, не 
бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не 
мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется ис-
тине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все 
переносит. Любовь никогда не перестает...но любовь 
из них больше» (1 Кор. 13:4-8, 13).

«Никакое другое влияние, окружающее человече-
скую душу, не имеет такой силы, как влияние бес-
корыстной жизни. Самый сильный аргумент в поль-
зу Евангелия – это любящий и открытый людям хри-
стианин» (СИ, с. 470).

Петр постиг нежную любовь, которую Иисус ис-

пытывал к людям. Он узнал об Отце, оставившем 
небо, чтобы найти одну потерянную овцу (Ин. 10:11). 
Он узнал, что больше всего любит Тот, Кто полага-
ет свою жизнь за Своих друзей (Ин. 15:13). Он по-
стиг, что любовь к нему была проявлена тогда, ког-
да он был еще грешником (Рим. 5:8). Он узнал, что 
ему нужно отдать свою жизнь для созидания Церкви, 
как Иисус отдал Свою жизнь за Свою Церковь (Еф. 
5:25). Он познал, что безграничная любовь проявля-
ется тогда, когда чья-то жизнь приносится в жертву. 
Петр в буквальном смысле прошел путем креста, за-
вершив свой собственный жизненный бег на кресте 
(Ин. 21:18, 19). В конце концов, он узнал, что лю-
бовь сильнее, чем смерть (Песн. 8:6). Вечная любовь 
сильнее, нежели вечная смерть. Петр завершил свое 
обучение как ловец человеков. 

«Иисус сказал ему: «возлюби Господа Бога твое-
го всем сердцем твоим и всею душею твоею и всем 
разумением твоим»: сия есть первая и наибольшая 
заповедь; вторая же подобная ей: «возлюби ближне-
го твоего, как самого себя»; на сих двух заповедях 
утверждается весь закон и пророки» (Мф. 22:37-40).

В своем послании Петр описывает «лестницу» 
христианского опыта (2 Пет. 1:7, 8). Начав с веры и 
добавляя одну за другой «ступеньки» «лестницы», 
он оканчивает добавлением «братолюбия» к «благо-
честию» и «любви» к «братолюбию». «Если это в вас 
есть и умножается, то вы не останетесь без успеха 
и плода в познании Господа нашего Иисуса Христа». 
Любовь к Богу и любовь к людям являются двумя ча-



44 45

стями Закона. Пусть же Бог запишет эту любовь на 
скрижалях вашего сердца для успеха в деле приобре-
тения душ.

«Каждому, кто утверждает принципы истины, необ-
ходимо получить небесный елей любви» (СЕ, с. 120).

«Когда свет истины озаряет сознание людей, а лю-
бовь Божья проливается в их сердца, трудно даже вооб-
разить, каких высот они могут достигнуть или какую 
великую работу способны совершить» (4 СЦ, с. 93).

«Тот, кто любит Христа превыше всего, сделает и 
больше всего добра» (ЖВ, с. 250).

«О, если бы Церковь осознала свою нужду в преж-
нем жаре любви! Когда этого нет, никакие иные до-
стоинства его не заменят» (1 ИВ, с. 370).

«Сила любви проявлялась повсюду в служении ис-
целения Христа, и только доверившись этой любви, 
мы можем стать соработниками Бога. Если мы пре-
небрегаем связью со Христом, то животворная сила 
не сможет струиться живительными потоками через 
нас на окружающих нас людей» (ЖВ, с. 825).

«Но любовь из них больше» (1 Кор. 13:13). 
«В том любовь, что не мы возлюбили Бога, но Он 

возлюбил нас и послал Сына Своего в умилостив-
ление за грехи наши. Возлюбленные! если так воз-
любил нас Бог, то и мы должны любить друг друга» 
(1 Ин. 4:10, 11).

«Христос пришел не для того, чтобы Ему служи-
ли, но чтобы послужить другим; и если истинная лю-
бовь царит в нашем сердце, то мы будем следовать 
Его примеру» (ПХ, с. 121).

«Небесные вестники ожидают того момента, ког-

да они смогут сотрудничать с людьми, чтобы от-
крыть миру истину о том, кем могут стать люди и 
что может быть совершено через них ради спасения 
погибающих душ. Всякий по-настоящему обращен-
ный христианин будет настолько исполнен любовью 
Божьей, что страстно захочет передать другим лю-
дям эту радость, которую имеет сам. Господь жела-
ет, чтобы Его Церковь явила миру красоту святости. 
Она должна показать силу христианской веры. Сво-
им характером христианам следует отражать прин-
ципы неба» (9 СЦ, с. 30).

«Когда благодать Божья воздействует на сердце, 
в жизни проявятся пламенная ревность, небесный 
дух, нежное преизбыточное сострадание к нераска-
явшимся душам. Смиренный последователь Христа 
находит удовольствие в размышлении над Его уди-
вительной, превосходящей разумение красотой. Ему 
было открыто, что Слово стало плотью и обитало с 
нами, ему нравится размышлять о Его несравненном 
очаровании. День ото дня преобразующая сила тру-
дится над его собственной жизнью и характером и 
наполняет душу невыразимой любовью. Такой чело-
век находит, что Спаситель желает быть его прово-
дником по этой жизни и его уделом на протяжении 
вечности. Его сердце завоевано, его выбор сделан. 
Он несет иго вместе с Христом и, обладая силой, по-
коряющей людей, приобретает души для Спасителя» 
(Знамения времени, 4 августа, 1898).

«Эта любовь, подобно священному огню, горит 
на жертвеннике сердца каждого истинного ученика. 
Именно на земле любовь Божья была явлена во Хри-



46 47

сте, и именно на земле Его дети должны отражать 
эту любовь своей непорочной жизнью. Таким обра-
зом грешники будут приведены ко кресту, чтобы со-
зерцать Агнца Божьего» (ДА, с. 334).

«Со Христом Он отдал все небесные сокровища, 
чтобы план по спасению человека ни в чем не имел 
недостатка. Вот любовь, размышление о которой 
должно наполнить душу невыразимой благодарно-
стью! О, какая любовь, какая несравненная любовь! 
Размышление об этой любви очистит душу от всяко-
го себялюбия. Оно приведет к тому, что ученик Хри-
ста отвергнет себя, возьмет крест и последует за Ис-
купителем» (СЗ, с. 222).

«Ибо любовь Христова объемлет нас» (2 Кор. 5:14).
«Каким бы возвышенным ни было внешнее испо-

ведание, если сердце человека не наполнено любо-
вью к Богу и ближним, то он не является истинным 
учеником Христа» (ДА, с. 318).

«Кто не любит, тот не познал Бога, потому что Бог 
есть любовь» (1 Ин. 4:8).

«Более же всего [облекитесь] в любовь, которая 
есть совокупность совершенства» (Кол. 3:14).

Закон 3: 
Фокус

Сделав это, они поймали великое множество 
рыбы. Лк. 5:6 (Ин. 21:6)

Закон: Иисус, вознесенный, привлечет всех людей.

Урок: Мы должны сосредоточить свой взор на 
центральной Личности Евангелия – Иисусе, Агнце 
Божьем. Его любовь к нам, явленная на кресте, вле-
чет всех людей. Он является нашим Спасителем. 
Иисус – единственный, Кто может привлечь людей. 
Мы не можем обратить ни одной души. Успех зави-
сит от Бога, а не от нас! Именно так мы становимся 
ловцами человеков. 

«Когда мы размышляем о Господе в свете креста, 
мы видим милость, нежную любовь и прощение вку-



48 49

пе с беспристрастностью и справедливостью... во 
свете креста… открывают предначертание Божье: 
живи, грешник, живи! Покаявшиеся и уверовавшие, 
живите! Я уплатил выкуп... Глядя на Христа, мы ви-
дим неизмеримую любовь» (ДА, с. 333).

«Все, что дает Мне Отец, ко Мне придет, и прихо-
дящего ко Мне не изгоню вон» (Ин. 6:37).

«Никто не может придти ко Мне, если не привле-
чет его Отец, пославший Меня» (Ин. 6:44).

«Отче Святый! соблюди их во имя Твое, [тех], ко-
торых Ты Мне дал, чтобы они были едино, как [и] 
Мы» (Ин. 17:11).

Г.М.С. Ричардсу, во время одного из проводимых 
им собраний, был задан вопрос: «Какова весть Церк-
ви Адвентистов седьмого дня?» Ричардс на мгнове-
ние задумался и затем ответил: «Только Иисус».

Иисус и только Иисус может наполнить сети ры-
бой. Мы часто упускаем из виду нечто, касающее-
ся этой глубокой истины, а именно – таинственную, 
чудесную созидательную силу Божью. Как мож-
но проповедовать Евангелие без того, чтобы в цен-
тре внимания был Христос? Такая проповедь будет 
лишь «пустым пирогом». Как разочаровывает нас та-
кой пирог! Как мы вообще можем пытаться провоз-
глашать Благую весть без благости, сострадания, со-
чувствия и очарования Христа? Его красота долж-
на быть видна, как красота найденной купцом жем-
чужины. Она будет побуждать нас отдать все, что-
бы обладать той единственной драгоценной Жемчу-
жиной (Мф. 13:46). Павел говорит об этом так: «Но 
что для меня было преимуществом, то ради Христа 

я почел тщетою. Да и все почитаю тщетою ради пре-
восходства познания Христа Иисуса, Господа моего: 
для Него я от всего отказался, и все почитаю за сор, 
чтобы приобрести Христа и найтись в Нем не со сво-
ею праведностью, которая от закона, но с тою, кото-
рая через веру во Христа, с праведностью от Бога по 
вере; чтобы познать Его...» (Флп. 3:7-10). Его, Спа-
сителя, мы должны представить миру, душам, обре-
мененным грехом. Если мы сосредоточим их внима-
ние лишь на Христе, то сердца людей преобразятся. 

«Одного Иисуса» – в этих словах заключена тайна 
и та жизненная сила, которая была присуща первоа-
постольской Церкви» (ДА, с. 64).

После того, как рыбаки проработали всю ночь и 
так ничего не и поймали, Иисус посоветовал Петру, 
Иакову, Иоанну и другим ученикам забросить свои 
сети там, где Он указал. Как только они повинова-
лись Его голосу, сети просто закишели рыбой. В обе-
их историях, записанных в двух Евангелиях, Иисус 
совершил очевидное чудо. Эти ученики были опыт-
ными рыбаками. Как могло случиться, что они ниче-
го не поймали за всю ночь? Иисус хотел запечатлеть 
в их разуме глубокую истину, о которой говорилось 
выше – Только Иисус.

«Христос – средоточие всего, источник всякой 
силы. Его ученики должны получать помощь от 
Него. Даже самые умные, самые духовные могут да-
ровать другим только то, что получили сами. В них 
самих нет ничего, что напитало бы другую душу. Мы 
можем давать только то, что сами получили от Хри-
ста, а получить мы можем только тогда, когда делим-



50 51

ся друг с другом. Продолжая давать, мы продолжаем 
получать, и чем больше отдаем, тем больше получа-
ем. Таким образом мы можем постоянно верить, до-
верять, получать и отдавать» (ЖВ, с. 370).

Иоанн, как никто другой из евангельских писате-
лей, сосредоточивает наше внимание на Агнце Бо-
жьем, Который берет на Себя грех мира (Ин. 1:29). 
Он единственный, кто записывает эти слова, сказан-
ные Иоанном Крестителем. Креститель заимствовал 
этот символ из ветхозаветного служения во Святи-
лище. Тем самым Иоанн указывает на явную связь 
между образом и прообразом. Непорочный агнец, 
которого приносили в жертву для прощения грешни-
ков на протяжении стольких лет во внешнем дворе 
храма, ныне воплощен во Христе, истинном Агнце. 
Агнец и его кровь были средоточием системы жерт-
воприношений во святилище.

По мере того, как Иоанн все больше и больше 
общался с Иисусом, любовь Христа совершала 
обращение Иоанна. Он постоянно созерцал кра-
соту Иисуса. Ученик желал иметь эти доброде-
тели. Его вспыльчивый нрав был покорен нежно-
стью Христа. Он стал возлюбленным учеником, ко-
торого любил Иисус (Ин. 21:7). Вот почему он смог 
засвидетельствовать: «Бог есть любовь» (1 Ин. 4:8). 
Слова, произнесенные Иоанном Крестителем, стали 
и его словами: «Ему должно расти, а мне умалять-
ся» (Ин. 3:30). Всякий раз, когда предоставлялась 
возможность, его голова покоилась на груди Христа 
(Ин. 13:23). Он наблюдал за Иисусом, никогда не 
упуская Его из виду. Мало-помалу, неким таинствен-

ным образом его жизнь была поглощена жизнью его 
Спасителя.

Во время беседы с ночным посетителем, Никоди-
мом, Иисус совершенно ясно объяснил ему путь спа-
сения, вечное Евангелие. Должно быть, Иоанн при-
сутствовал там, поскольку он – единственный, кто за-
писал этот разговор. Окруженный тьмой физической, 
Иисус так указал на вечный, духовный Свет: «И как 
Моисей вознес змию в пустыне, так должно возне-
сену быть Сыну Человеческому, дабы всякий, веру-
ющий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. Ибо 
так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Едино-
родного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но 
имел жизнь вечную» (Ин. 3:14-16). Как просто: взи-
рай и живи! Моисей дал указание израильтянам: взи-
райте на змея на шесте, и будете жить. Наша работа 
состоит в том же – указывать грешникам на возне-
сенного Спасителя. Они ужалены Змеем, и исцеление 
можно обрести, только взирая на нашего Искупителя, 
Который умер за наши грехи на кресте.

Накануне Своего распятия Иисус открыл великую 
тайну наполнения «рыбой» евангельского невода. 
Иоанн – также единственный, кто описал этот слу-
чай. Эти слова должны стать девизом евангелизма. 
«И когда Я вознесен буду от земли, всех привле-
ку к Себе» (Ин. 12:32). «Любовью вечною Я воз-
любил тебя и потому простер к тебе благоволение» 
(Иер. 31:3). «Или пренебрегаешь богатство благо-
сти, кротости и долготерпения [Божия], не разумея, 
что благость Божия ведет тебя к покаянию?» (Рим. 
2:4). Лишь тогда, когда мы возвышаем Христа перед 



52 53

грешниками, как нашего распятого и воскресшего 
Спасителя, они увидят любовь и благость Божью в 
этом Его деянии. Это растопит их огрубевшие серд-
ца и обратит их в покаянии к Богу.

Не только в Евангелии от Иоанна, но также в своей 
книге, Откровении Иисуса Христа (Откр. 1:1), Ио-
анн продолжает говорить об этой тайне откровения 
Христа и Божьей любви – тайне искупления. В ви-
дении ему был показан тронный зал Бога. Это ви-
дение записано в Откр. 4 и 5. По мере того, как оно 
раскрывается, оно становится более динамичным, и 
к 5-й главе напряжение возрастает. Бог Отец держит 
в Своей деснице запечатанную книгу, и кому-то не-
обходимо сломать ее печати и открыть сведения, со-
держащиеся в ней. Сильный и могущественный ан-
гел возвысил свой голос, задавая самый важный во-
прос, проникающий во все уголки сотворенной Бо-
гом необъятной Вселенной. Этот вопрос достигает 
каждого уха, даже обитателей планеты земля. «Кто 
достоин?» (Откр. 5:2). Вопрос был настолько важен 
и такой силы, что Иоанн начал плакать, когда не на-
шлось никого, кто был бы достоин. Почему он пла-
кал? Потому, что в этой книге записана вечная участь 
всех творений. Участь всех живых существ зависит 
от Личности, Которая окажется достойной. Один из 
двадцати четырех старцев приближается к Иоанну, 
чтобы утешить его и сообщить ему Благую весть – 
Евангелие. Мы нашли одну драгоценную Жемчужи-
ну. Мы нашли Того, о Ком говорили Закон и Проро-
ки. Мы нашли Мессию и Искупителя. Он лев из ко-
лена Иудина, корень Давида. Он яркая утренняя звез-

да, Тот, Кто весь любезность (Откр. 22:16; Песн. 5:16). 
«И я взглянул, и вот, посреди престола и четырех жи-
вотных и посреди старцев стоял Агнец как бы за-
кланный...» (Откр. 5:6). Посреди вселенной стоит Аг-
нец! Он единственный, Кто достоин. Если Он являет-
ся средоточием престола и всей деятельности по ис-
куплению человека, то как мы можем делать объек-
том наших выступлений и миссии что-нибудь другое? 
Мир должен узнать о том, что нашелся Достойный!

Почему к Иоанну подошел один из старцев, а не 
кто-то из ангелов? Почему только он мог утешить 
Иоанна и засвидетельствовать о Том, Кто достоин? 
Ответ содержится в стихах 9 и 10: «И поют новую 
песнь, говоря: достоин Ты взять книгу и снять с нее 
печати; ибо Ты был заклан, и кровию Своею искупил 
нас Богу из всякого колена и языка, и народа и пле-
мени, и соделал нас царями и священниками Богу на-
шему; и мы будем царствовать на земле». Они лич-
но испытали и пережили на опыте Кровь Агнца, Его 
спасительную благодать и любовь. Они знают, из ка-
ких глубин греха они были извлечены. Другим необ-
ходимо узнать о Нем! 

Прилагая усилия в деле спасения душ, вы можете 
использовать тот же вопрос и ответ, содержащийся 
в описанном выше опыте. Многие рыдают подобно 
Иоанну, поскольку они не могут найти Искупителя. 
Похоже на то, что на всем небе нет никого, кто мог 
бы им помочь. Они глубоко погрязли в бездне отча-
яния и не видят выхода. Они ждут лишь того, чтобы 
вы утешили их и указали им на закланного Агнца, 
стоящего посреди престола. Вы можете познакомить 



54 55

их с Иисусом, прощающим грех Спасителем и объя-
вить: «Он достоин!».

«Где бы мы ни были, мы должны находить возмож-
ность рассказывать другим о Спасителе. Если мы бу-
дем по примеру Христа творить добро, сердца людей 
будут открываться нам так же, как они открывались 
Ему. Не резко и грубо, но с тактом, который подска-
жет нам Божественная любовь, мы сможем расска-
зывать о Том, Кто «лучше десяти тысяч других» и 
Кто «весь... любезность» (Песн. 5:10, 16). Это самый 
возвышенный труд, в котором мы можем употребить 
свой талант речи. Он и дан нам для того, чтобы мы 
открывали людям Христа как прощающего Спасите-
ля» (НУХ, с. 339).

«Самое первое и самое важное, что необходимо 
сделать, – это смягчить и подчинить душу, пропове-
дуя нашего Господа Иисуса Христа как прощающего 
грех Спасителя» (6 СЦ, с. 54).

«Чудесная любовь Христа смягчает и покоряет 
сердца, тогда как простым повторением догмы не до-
стичь ничего» (ЖВ, с. 826).

«Несите со всей определенностью жизнеутверж-
дающую весть. Возносите Его, Голгофского Мужа, 
все выше и выше. В возвышении креста Христова за-
ключена великая сила» (П 65, 1905).

«Возвышайте Иисуса, наставляющие людей, воз-
вышайте Его в проповеди, в пении, в молитве. Все 
ваши силы должны быть направлены на то, чтобы 
указывать смущенным, озадаченным и заблудшим 
на “Агнца Божьего”. Возвышайте Его, воскресшего 
Спасителя, говорите всем, слушающим вас: “Приди-

те к Тому, Кто возлюбил нас и предал Себя за нас”» 
(СЕ, с. 159, 160).

Но, прежде чем вы сможете представить Его кра-
соту и очарование другим, вы должны «влюбиться» 
в Иисуса. Вам необходимо знать Его лично. Знаете 
ли вы Его? «Одного просил я у Господа, того толь-
ко ищу, чтобы пребывать мне в доме Господнем во 
все дни жизни моей, созерцать красоту Господню и 
посещать храм Его» (Пс. 26:4).  Желаете ли вы этого 
«одного» всем своим естеством? «Итак познаем, бу-
дем стремиться познать Господа» (Ос. 6:3). Подоб-
но Петру, от всего сердца скажите: «Да, Господи, я 
люблю Тебя». «Сия же есть жизнь вечная, да знают 
Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою 
Иисуса Христа» (Ин. 17:3).

«Вам необходимо исследовать Библию, ибо она 
говорит вам об Иисусе. Читая Библию, вы увиди-
те несравненное очарование Иисуса. Вы полюбите 
Мужа Голгофы; и на каждом шагу вы будете гово-
рить миру: “пути Его – пути приятные, и все сте-
зи Его – мирные”. Вы должны представить Христа 
миру» (ОЖ, с. 293).

«Тот, кто хочет исповедовать Христа, должен иметь 
Христа в своем сердце. Нельзя поделиться тем, чего 
сам не получил. Ученики могли свободно рассуждать 
о доктринах, они могли повторять слова Самого Хри-
ста, но они не исповедовали Его до тех пор, пока не 
обрели Ему присущие кротость и любовь. Дух, про-
тивоположный духу Христа, отвергнет Христа, не-
смотря на формальное признание» (ЖВ, с. 357).

Прежде всего, нужно рассказывать людям о кра-



56 57

соте Христа, и их будет привлекать к Нему. Затем 
они обнаружат и другие удивительные истины Его 
Слова.

Иисус сказал, что нам необходимо вкушать Его 
плоть и пить Его кровь. Что это значит? «Есть Плоть 
и пить Кровь Христову – значит принять Его как 
личного Спасителя, верить, что Он прощает наши 
грехи, и что мы достигаем в Нем полноты. Созер-
цая Его любовь, размышляя о ней, принимая ее, мы 
становимся причастниками Его естества. Христос 
должен стать для души тем, чем пища является для 
тела. Пища не принесет нам никакой пользы, пока 
мы не съедим ее, пока она не станет частью наше-
го существа. Так и Христос не принесет нам поль-
зы, если мы не признаем Его как личного Спаси-
теля. Теоретические познания о Христе не пойдут 
нам во благо. Мы должны насыщаться Им, прини-
мать Его в сердце, чтобы Его жизнь стала нашей 
жизнью. Мы должны воспринять Его любовь и Его 
благодать» (ЖВ, с. 389).

«Весть третьего ангела требует провозглашения 
субботы четвертой заповеди, и именно эту истину  
необходимо явить миру; но при этом великий Центр 
притяжения, Иисус Христос, не должен выпадать из 
вести третьего ангела... Грешнику надо неизменно 
взирать на Голгофу, и в простоте веры малого ребенка 
надлежит ему положиться на заслуги Христа, прини-
мая Его праведность и веруя в Его милость. Трудящи-
еся в деле истины должны являть праведность Хри-
ста» (РГ, 20 марта, 1894, Ев, с.184-185).

«Чтобы убедить человека, его разуму нужно пред-

ставить истину такой, как она есть в Иисусе. Она 
должна взывать к его сердцу. Христос отвергает все 
другие средства – все, что похоже на принуждение, 
ограничение или силу. Истина и любовь – Его един-
ственное оружие. «Я, когда буду вознесен от земли», 
говорит Он, «всех привлеку к Себе». Он привлека-
ет к Себе падшее человечество и никоим образом не 
принуждает силой» (РГ, 28 июня, 1898). 

«Суть Евангелия состояла в том, чтобы полагаться 
на крест Христов. Теперь у нас есть весть: “вот Аг-
нец Божий, Который берет [на Себя] грех мира”. Раз-
ве наши члены церкви отведут свой взор от распя-
того и воскресшего Спасителя, в Котором сосредо-
точены все их чаяния вечной жизни? Это наша весть, 
наш аргумент, наша доктрина, наше предостереже-
ние тем, кто не раскаялся, наше ободрение опечален-
ным, надежда для всякого верующего. Если мы смо-
жем пробудить в умах людей интерес, то это побудит 
их устремить свой взор на Христа. Затем мы можем 
отойти в сторону и просить их лишь продолжать удер-
живать свой взор на Агнце Божьем. Так они получат 
свой урок. Кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, 
и возьми крест свой, и следуй за Мною. Тот, чей взор 
устремлен на Иисуса, оставит все. Он умрет для себя-
любия. Он будет верить всякому Слову Божьему, кото-
рое столь славно и удивительно возвеличено во Хри-
сте» (6 БК, с. 1113).

«Вот Агнец Божий, Который берет [на Себя] грех 
мира» (Ин. 1:29). Я повторяю слова Иоанна: «Вот Аг-
нец Божий», чтобы все вы могли размышлять о Хри-
сте. Голгофский крест –  всемогущий довод. Наша 



58 59

весть нераскаявшимся, наше предупреждение отсту-
пившим: «Взирайте на Иисуса!».

Когда грешник сосредоточит свой взор на кресте, 
человек, принесший весть о Спасителе, может отой-
ти в сторону, ибо его работа выполнена. Теперь урок, 
преподанный грешнику, будет усвоен им. Взирая на 
крест, он будет ненавидеть грех, который принес та-
кие страдания Иисусу Христу. Взирая, он размыш-
ляет, взирая, он уверует. «Сия же есть жизнь вечная, 
да знают Тебя, единого истинного Бога, и посланно-
го Тобою Иисуса Христа» (Ин. 17:3). Грешник видит 
Иисуса таким, каков Он есть, полным сострадания и 
нежной любви, и преображается, взирая на эти стра-
дания, благодаря великой любви, какой Он возлюбил 
падшего, отступившего человека» (ОР, т. 10, с. 331).

«Пусть кающийся грешник устремит свой взор на 
Того, Кто есть «Агнец Божий, Который берет на Себя 
грех мира» (Ин. 1:29), и, созерцая Его, преобразит-
ся» (ЖВ, с. 439).

«Никогда не следует произносить проповедь или 
давать библейские наставления по любому вопросу, 
не указывая при этом слушателям на Агнца Божьего, 
«Который берет на Себя грех мира» (Ин. 1:29). Каж-
дая истинная доктрина делает Христа центром Еван-
гелия, каждая заповедь получает силу от Его слов» 
(6 СЦ, с. 54).

«Филипп отверз уста свои и, начав от сего Писа-
ния, благовествовал ему об Иисусе» (Деян. 8:35).

После преображения, когда сияющая Слава Ии-
суса, явленная на Масличной горе, исчезла, ночная 
тьма вновь окружила троих учеников. Они были под 

впечатлением от сияния Славы и от видения. Но Ии-
сус подошел ближе и коснулся их. «Но Иисус, при-
ступив, коснулся их и сказал: встаньте и не бойтесь. 
Возведя же очи свои, они никого не увидели, кроме 
одного Иисуса» (Мф. 17:7, 8). Здесь раскрывается 
еще один секрет. Они не видели никого, кроме Иису-
са. Наша задача – подвести людей к тому, чтобы они 
не увидели никого, кроме Иисуса.

Вот два совета, которые помогут сделать Иисуса 
центром любой вашей проповеди:

Только в свете креста истина может быть по-
нята ясно. Представляя любую тему Писания, по-
старайтесь увязать ее содержание с Голгофой. Каким 
образом эта тема лучше понимается в свете жертвы 
нашего Спасителя на кресте? Покажите им взаимос-
вязь между субботой и нашим искуплением. Когда 
вы будете говорить о творении, крещении, состоянии 
умерших или аде, расскажите им о кресте. Пусть Ии-
сус будет у вас центром всего. Все истины находят 
свое место вокруг великой жертвы Агнца Божьего.

«Ибо у Тебя источник жизни; во свете Твоем мы 
видим свет» (Пс. 35:10).

«Тайна креста объясняет и все другие тайны» 
(ВБ, с. 652).

«Жертва Христа, принесенная ради искупления 
наших грехов, является великой истиной, вокруг ко-
торой находят свое место все остальные истины. Для 
того, чтобы правильно понять и по достоинству оце-
нить каждую истину Библии – от Бытия до Откро-
вения, – ее нужно изучить в свете, который струит-
ся с Голгофского креста. Я представляю вашему вни-



60 61

манию величественный, грандиозный памятник ми-
лости и духовного возрождения, спасения и иску-
пления – Сына Божьего, вознесенного на крест. Это 
должно быть основанием каждого выступления на-
ших служителей» (СЕ, с. 315).

«Величайшая истина, о которой всегда следует пом-
нить при исследовании Писаний – Христос распятый. 
Все другие истины наделяются влиянием и силой со-
ответственно их связи с этой темой.... Парализован-
ная грехом душа может быть одарена жизнью только 
благодаря работе, совершенной на кресте Начальни-
ком нашего спасения» (ВКЖ, с. 50).

«Как искупленные дети земли, так и непадшие жи-
тели миров будут находить в крестном подвиге Хри-
стовом источник мудрости и воспевать его. Они уви-
дят, что слава, исходящая от лица Иисуса, – это сла-
ва жертвенной любви. В свете Голгофы явлено, что 
закон жертвенной любви – это закон жизни на небе 
и на земле; что любовь, которая «не ищет своего», 
исходит от Бога; что в Смиренном и Униженном яв-
лен характер Того, Кто обитает в неприступном све-
те» (ЖВ, с. 19).

Фриц Крейслер (1875-1962), всемирно известный 
скрипач, немало зарабатывал благодаря своим кон-
цертам и сочинениям, но он щедро раздавал поч-
ти все. Однажды, во время одного из своих путеше-
ствий, он увидел изящнейшую скрипку, но не смог 
купить ее. Позже, заработав столько, сколько хвати-
ло бы для ее покупки, он вернулся к продавцу, на-
деясь приобрести этот прекрасный инструмент. Но, 
к его ужасу, она была уже продана коллекционеру. 

Крейслер направился домой к новому владельцу и 
предложил ему продать скрипку. Коллекционер от-
ветил, что она заняла лучшее место в его коллек-
ции, и он не собирается ее продавать. Глубоко разо-
чарованный, Крейслер готов был уйти, как вдруг его 
осенило. «Могу я сыграть на этом инструменте один 
раз, прежде чем он будет приговорен к молчанию?», – 
спросил он. Ему разрешили, и великий виртуоз на-
полнил комнату такой проникновенной музыкой, 
что владелец был взволнован до глубины души. 
«Я не имею права держать ее у себя», – восклик-
нул он. «Она ваша, господин Крейслер. Представь-
те ее миру и пусть люди услышат ее» («Хлеб наш 
насущный», 4 февраля 1994 г.). Если Христос будет 
превознесен в Евангелии, то Он привлечет людей к 
Себе. Оно глубоко тронет их сердца и удовлетворит 
их духовные нужды. Евангелие без Христа подобно 
скрипке без скрипача. Как мы можем удерживать эту 
«скрипку» у себя?

«Он помогал язычникам увидеть эту изумитель-
ную истину о любви Господа, Который не пожалел 
Своего Сына, но предал Его за нас. И разве вместе с 
Ним Он не готов даровать нам все остальное?» (ОС, 
серия А, №6, с. 54, 55; 6 БК, с. 1089).

«Слава, исходившая от лица Моисея, была отраже-
нием праведности Христа, явленной в Законе. Закон 
сам по себе не имел бы этой славы, если бы в нем не 
воплощался Христос. Закон не имеет силы спасать. 
Он сияет лишь потому, что в нем представлен Хри-
стос, полный правды и истины» (1 ИВ, с. 237).

«Мы должны проповедовать Христа, воплощенно-



62 63

го в Законе. Такая проповедь, став пищей для алчу-
щего стада Божьего, принесет пользу и придаст сил» 
(М 1888, т. 2, с. 560).

Во-вторых, вы всегда можете указать человеку 
на пример Иисуса, задавая такие вопросы: «Как 
соблюдал субботу Иисус? Что думал Иисус по пово-
ду бессмертия души? Какой пример крещения оста-
вил нам Иисус? Признавал ли Иисус брачные отно-
шения?». Подобные вопросы помогут человеку отве-
сти свой взгляд от проповедующего и направить его 
на Спасителя. Любовь к своему Спасителю побудит 
его повиноваться Ему и следовать за Ним. Вы мо-
жете начать примерно так: «Я вижу, что вы любите 
Иисуса, и верю, что вы хотите следовать за Ним как 
вашим Другом и Спасителем. Давайте посмотрим на 
Его пример в...».

«Человек может быть сведущим в Писании, кото-
рое не умудрит его во спасение, хотя он может по-
бедить своих оппонентов в публичном противостоя-
нии... Он не является мудрым человеком в глазах Бо-
жьих. Он может обладать мудростью, чтобы одер-
жать победу над оппонентом, но он никак не мо-
жет стать мудрым ко спасению без влияния Святого 
Духа... Ни таланты, ни красноречие, ни эгоистичное 
изучение Писаний не производят любви к Богу или 
подобия образу Христа. Ничто, кроме Божественной 
силы, не может возродить человеческое сердце и ха-
рактер и наполнить душу любовью Христа, которая 
всегда проявит себя в любви к тем, за кого Он умер» 
(РГ, 28 ноября, 1893).

Никакая проповедь, доктрина, выступление, би-

блейский урок не должны преподноситься без того, 
чтобы в них не было указано человеку на Мужа Гол-
гофы, без Иисуса в центре внимания. О, как мы пре-
небрегаем этим секретом в деле приобретения душ! 
Настолько простым, но таким значимым секретом, 
когда речь идет о результатах его применения! О, как 
будут наполнены сети, так что начнут рваться! К ве-
ликой радости рыбаков!

«А мы проповедуем Христа распятого» (1 Кор. 1:23).
Микеланджело был занят тем, что откалывал ку-

сочки мрамора от огромной мраморной глыбы. «Что 
вы делаете?», – спросил его любопытный наблюда-
тель. «Я освобождаю ангела, заключенного в этой 
глыбе мрамора», – ответил он. Каким бы ни было 
наше свидетельство, своими словами и действиями 
мы должны «изваять» Иисуса. 

«Когда вознесете Сына Человеческого, тогда узна-
ете, что это Я» (Ин. 8:28).

«Посему и мы, имея вокруг себя такое облако сви-
детелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий 
нас грех и с терпением будем проходить предлежа-
щее нам поприще, взирая на начальника и совершите-
ля веры, Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему 
радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, 
и воссел одесную престола Божия» (Евр. 12:1, 2).

«Достоинство человека определяется на небесах 
сообразно со способностью его сердца познавать 
Бога. Это познание является источником, из которого 
проистекает вся наша сила. Бог создал человека та-
ким, чтобы каждая его способность могла быть отра-
жением Божественного разума; и Он все время стре-



64 65

мится к тому, чтобы привести человеческий разум в 
согласие с Божественным. Он предлагает нам бла-
гословенную возможность сотрудничать с Христом 
в раскрытии перед миром Его благодати, чтобы мы 
могли в этой святой работе умножить наше познание 
небесного» (НУХ, с. 355).

«Если бы и современные учители Слова Божьего 
превозносили крест Христов все выше и выше, их 
служение было бы куда более успешным, ибо греш-
ники, хотя бы однажды серьезно взглянувшие на 
крест и увидевшие на нем распятого Спасителя, осо-
знают глубину сострадания Божьего и порочность 
греха... С верой преклоняя колени у креста, он до-
стигает самого возвышенного состояния, до которо-
го только может подняться смертный... Озаренные 
же светом, струящимся с Голгофы, мы можем начать 
просвещать этим светом пребывающих во мраке» 
(ДА, с. 209, 210).

«Христос является неизмеримой ценностью, и тот, 
кто находит Христа, обретает небо. Человек, верой 
взирающий на Иисуса, на Его несравненное очарова-
ние, находит вечное сокровище» (ДПЕ, с. 58).

«Когда грешник, привлеченный силою Христа, 
приближаясь к вознесенному кресту и распиная свое 
«я», становится новым творением. Ему дается новое 
сердце. Он становится новым творением во Иису-
се Христе. Для святости не требуется ничего более» 
(НУХ, с. 163).

«Как искупленные дети земли, так и непадшие жи-
тели миров будут находить в крестном подвиге Хри-
стовом источник мудрости и воспевать его. Они уви-

дят, что слава, исходящая от лица Иисуса, – это сла-
ва жертвенной любви. В свете Голгофы явлено, что 
закон жертвенной любви – это закон жизни на небе 
и на земле; что любовь, которая «не ищет своего», 
исходит от Бога; что в Смиренном и Униженном яв-
лен характер Того, Кто обитает в неприступном све-
те» (ЖВ, с. 19).

«Взирая на Иисуса, мы обретаем более яркое и 
определенное понимание Бога, и созерцание Его из-
меняет нас» (НУХ, с. 354).

«Ибо я рассудил быть у вас незнающим ничего, кро-
ме Иисуса Христа, и притом распятого» (1 Кор. 2:2).

«А я не желаю хвалиться, разве только крестом Го-
спода нашего Иисуса Христа» (Гал. 6:14).



66 67

Закон 4: 
Метод

Но по слову Твоему закину сеть. Лк. 5:5 (Ин. 21:6)

Закон: Методы Христа являются Божественными 
и не могут измениться. 

Урок: Использование методов Иисуса Христа в 
деле приобретения душ всегда принесет успех и вы-
явит их Божественное происхождение. Наши соб-
ственные методы несостоятельны. Давайте же по-
следуем Его примеру!

«По слову Твоему...». Делайте все по-Божьему. До-
верьтесь Его методам, а не полагайтесь на свои. Дей-
ствуйте согласно Божьему Слову и Его обетовани-
ям. Сотрудничество с Божественной Личностью всег-
да приносит успех. Забросьте сеть со стороны веры, 

там, где пребывает Иисус. Трудитесь под Его руковод-
ством. А Его методы можно отыскать в Его Слове.

«А кто соблюдает слово Его, в том истинно любовь 
Божия совершилась: из сего узнаём, что мы в Нем. 
Кто говорит, что пребывает в Нем, тот должен посту-
пать так, как Он поступал» (1 Ин. 2:5, 6).

«Но если мы предаем себя всецело Богу и во всей 
своей деятельности следуем Его указаниям, Он дела-
ет Самого Себя ответственным за выполнение возло-
женного на нас. Он не хочет, чтобы мы терзались до-
гадками относительно успеха наших ревностных на-
чинаний. Мы никогда не должны думать о неудаче. 
Мы сотрудничаем с Тем, Кто не знает поражений» 
(НУХ, 363).

Всякий раз, когда Джонни выпадала возможность 
поехать к дедушке-фермеру, его переполняла ра-
дость. Там всегда было много дел, и все было инте-
ресным и весьма забавным. Особенно его привлека-
ли различные виды животных. Однажды утром де-
душка позвал Джонни, чтобы тот выполнил одно 
важное поручение. «Слушай очень внимательно мои 
указания, Джонни. Я хочу, чтобы ты пошел в загон 
для телят. Возьми веревку, обвяжи ею шею теленка 
и выведи телят поочередно на зеленое пастбище. Ты 
должен отвести их туда по одному, на веревке. Ты по-
нял, Джонни?». «Да, дедушка». Когда Джонни при-
шел в загон, он стал размышлять об указаниях деда. 
Должен же быть лучший способ это сделать! Его гла-
за увидели хлыст, висевший рядом с веревкой. «О, 
у меня появилась мысль», – подумал он. «Я обвяжу 
веревкой себя, а другим концом – шею теленка. И с 



68 69

хлыстом я смогу сделать эту работу быстрее». Джон-
ни принялся за осуществление своего плана. Он от-
крыл ворота, и первый удар хлыста опустился на 
спину теленка. Теленок подпрыгнул и пулей выско-
чил из загона. Не стоит говорить, что Джонни вы-
нужден был повиноваться натяжению веревки, обви-
той вокруг его пояса. Он изо всех сил пытался спра-
виться с теленком. Но у теленка было четыре ноги, 
тогда как у Джонни только две! Теленок пробежал 
через маленькое селение, где жили друзья Джонни. 
Все покатывались со смеху, когда он совершал свой 
забег по небольшой деревушке. В какой-то момент 
глаза Джонни расширились от ужаса. Он успел раз-
глядеть впереди грязную канаву, где он часто играл 
вместе с друзьями. Она оказалась слишком широкой, 
чтобы через нее можно было перепрыгнуть. Теленок 
сделал прыжок, но Джонни этого не удалось. Весь в 
грязи, он тащился за ним по зеленому пастбищу. К 
счастью, один из работников фермы подоспел вовре-
мя и «спас» его, перерезав веревку. Какой позор!

Бог наставил нас в том, как отводить души «на зеле-
ные пастбища». Наши собственные методы потерпят 
неудачу. Будем же использовать Божьи методы и вести 
души ко Христу «по одной за раз». Применение «хлы-
ста» – далеко не самый лучший способ. Мы может от-
бить у людей всякую охоту к духовным вещам.

«Находясь рядом со своим Учителем, апостолы 
приобретали практические навыки миссионерской 
деятельности. Они видели, как Иисус нес людям ис-
тину, как Он разрешал трудные вопросы, возникав-
шие в связи с Его служением. Они видели Его слу-

жение исцеления больных везде, куда бы Он ни при-
ходил; они слышали, как Он проповедовал Еванге-
лие нищим. И в наши дни, читая и слушая повество-
вание о Его жизни, каждый труженик обязан изучать 
Его методы работы» (П 208а, 1902).

«Люди, стремящиеся выполнять Его работу в наше 
время, нуждаются в более глубоком постижении уро-
ков, которые Он дал» (СИ, с. 443).

«Изучая жизнь Христа, пусть работники познают, 
как Он жил и работал. Пусть они каждый день стре-
мятся жить Его жизнью... Постоянно старайтесь со-
вершенствоваться. Ревностно стремитесь уподоблять-
ся Искупителю. Живите верой во Христа. Трудитесь 
так, как трудился Он. Живите ради спасения душ, за 
которые Он отдал Свою жизнь» (6 СЦ, с. 415).

«Для становления учеников пример жизни Спаси-
теля значил гораздо больше, нежели преподавание 
доктрин. Разлучившись с Ним, они вспоминали каж-
дый Его взгляд, каждую интонацию и каждое слово. 
Сталкиваясь с врагами Евангелия, они часто повто-
ряли Его слова и несказанно радовались, видя воз-
действие этих слов» (ЖВ, с. 349, 350).

Иаков был одним из трех самых близких учеников 
Христа. В Евангелиях о нем сказано немного. Он был 
первым из двенадцати учеников, который умер муче-
нической смертью (Деян. 12:2). Иаков знал, что зна-
чит простое, практическое благочестие.

Иаков дает такое определение подлинной и непо-
рочной вере: «Чистое и непорочное благочестие пред 
Богом и Отцем есть то, чтобы призирать сирот и вдов 



70 71

в их скорбях и хранить себя неоскверненным от мира» 
(Иак. 1:27). Большая часть этого определения основа-
на на делах. Иаков был исполнителем слова. «Будь-
те же исполнители слова, а не слышатели только, об-
манывающие самих себя» (Иак. 1:22). Истинное хри-
стианство не может обойтись без послушания. Это 
было темой его послания. Он был весьма практичным 
в своем подходе. 

В определенных религиозных кругах делам вооб-
ще не придают никакого значения. Их «выбросили 
через заднюю дверь». «Просто веруй!», – говорят 
они. В некоторых религиях дела – это все, весь рели-
гиозный опыт, даже средство спасения. Как же най-
ти необходимое равновесие веры и дел? Иаков ясно 
указывает нам на него.

Согласно Иакову, одни лишь слова «я верю в Иису-
са» не делают вас христианином, а также никого не 
могут оправдать (Иак. 2:17). Сатана тоже верит в Ии-
суса. Он трепещет перед Его Именем (Иак. 2:19). Он 
ненавидит это Имя. Так в чем же суть? Послушание, 
покорность этому Имени – вот что имеет значение. 
Иисус – это Имя, Которое выше всех имен. Сатана 
очень хорошо знает силу этого Имени (1 Кор. 1:24).

Я могу всю свою жизнь прожить рядом с электро-
станцией и не пользоваться электроэнергией. Кто-то 
может прийти ко мне и спросить: «Знаешь ли ты, что 
живешь рядом с электростанцией?»

«Да, я верю всем своим сердцем, что это электро-
станция».

«Почему же тогда ты не пользуешься электриче-
ством? Ты сидишь в темноте каждый вечер».

«Но я пользуюсь электричеством, поскольку верю, 
что электричество доступно на станции».

Имеют ли смысл эти ответы? Никакого. Почему? 
Поскольку просто верить во что-то не означает, что 
вы пользуетесь благами того, во что верите. Что вам 
необходимо сделать? Вам нужно обратиться в над-
лежащую компанию и попросить подвести электри-
чество к вашему дому. Вы должны начать закупать 
электроприборы и сделать в своем доме проводку. 
Вы начинаете устраивать все так, чтобы получить 
эту электроэнергию. Вы будете выполнять правила 
компании и использовать электричество надлежа-
щим образом. Ваша вера связывает вас с этой стан-
цией через «дела».

Используя в качестве примера опыт Авраама, Иа-
ков говорит: «Не делами ли оправдался Авраам, отец 
наш, возложив на жертвенник Исаака, сына своего?» 
(Иак. 2:21). Павел, в свою очередь, используя тот 
же пример Авраама, говорит: «Если Авраам оправ-
дался делами, он имеет похвалу, но не пред Богом. 
Ибо что говорит Писание? “Поверил Авраам Богу, и 
[это] вменилось ему в праведность”» (Рим. 4:2, 3). 
Чье богословие – «правильное»? Есть ли здесь про-
тиворечие? Нет, нисколько. Оба текста показывают 
нам одну и ту же медаль. Павел говорит об одной 
ее стороне, тогда как Иаков – о другой. Обе являют-
ся двумя сторонами одной медали. Как та, так и дру-
гая необходимы для осуществления во всей полно-
те христианского опыта и оправдания, но в надлежа-
щем порядке. «Покупка электроэнергии» заложена в 
основе этой «медали». Подводя итог своим размыш-



72 73

лениям, Иаков говорит: «Видишь ли, что вера содей-
ствовала делам его, и делами вера достигла совер-
шенства? И исполнилось слово Писания: „веровал 
Авраам Богу, и [это] вменилось ему в праведность, 
и он наречен другом Божиим». Видите ли, что чело-
век оправдывается делами, а не верою только?» (Иак. 
2:22-24). Это подлинное Оправдание по вере. Имен-
но в этом заключена та самая «электроэнергия». Со-
трудничество со Христом благодаря вере в Его Сло-
во ведет к оправданию и освящению.

Прежде чем продолжить, давайте вначале вернем-
ся к Галилейскому морю...

Ученики утомились, безуспешно трудясь всю ночь. 
В Евангелии от Луки 5:4 Иисус повелевает ученикам 
возвратиться в море и попробовать закинуть сети 
еще раз. Вот ответ Петра: «Наставник! мы трудились 
всю ночь и ничего не поймали». Что должно иметь 
значение? Я полагаю, я бы ответил так же, как Петр. 
Но послушайте, что Петр говорит дальше : «Но по 
слову Твоему закину сеть». В его ответе, явившем 
веру и готовность действовать, его вера и дела объе-
динились совершенным образом. Он был оправдан. 
В тот момент  «электричество» стало доступным. 
Далее последовало чудо. 

«Видишь ли, что вера содействовала делам его, и 
делами вера достигла совершенства?» (Иак. 2:22).

То же самое произошло в Ин. 21:6 во второй раз. 
Иисус повелел ученикам забросить сеть по правую 
сторону лодки. Они действовали верой, исполняя 
это повеление. В тот миг, когда их вера сопровожда-
лась делами, произошло чудо. Они были оправданы, 

и это было видно по большому улову рыбы. Оправ-
дание и вера становятся доступными, когда «по сло-
ву Твоему» становится моим опытом во Христе. Иа-
ков был одним из учеников, присутствовавших там 
в тот день. Он был исполнителем Слова, а не только 
слушателем. По его словам, быть лишь слушателем 
значит обманывать самого себя (Иак. 1:22).

В деле приобретения душ мы должны действовать 
по Его слову, следуя Его указаниям. Мы должны за-
брасывать свои сети так, как того желает Он. Тогда 
нас ждет подлинный успех. Множество раз мы тру-
дились всю ночь, тяжело работая, и удивлялись, по-
чему нет успеха в приобретении даже одной души 
для Христа. Быть может, потому, что мы не исполь-
зовали Его методы? Годами мы прилагали свои силы, 
пробуя наши собственные методы. Однако лишь «По 
слову Твоему» приносит подлинный успех, наделяет 
силой и творит чудеса.

Петр сказал: «Ибо вы к тому призваны, потому что 
и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, 
дабы мы шли по следам Его» (1 Петр. 2:21).

Как мы можем стать исполнителями Слова? Какие 
методы использовал Иисус? В поисках ответов рас-
смотрим следующие библейские отрывки и вдохно-
венные утверждения Духа Пророчества.

«Лишь метод Христа принесет подлинный успех в 
проповедовании Божьей истины. Находясь среди лю-
дей, Спаситель общался с ними, желая им добра. Он 
проявлял к ним сочувствие. Он служил их нуждам и 
завоевывал их доверие. И только после этого Иисус 
говорил им: «Следуй за Мною» (СИ, с. 143).



74 75

«Мы можем выполнить большую работу за корот-
кое время, если будем трудиться, как трудился Хри-
стос. Мы можем с пользой для себя размышлять над 
манерой Его преподавания. Он стремился достичь 
умов простых людей. Его метод был ясным, про-
стым, всеохватывающим. Он брал Свои примеры из 
бытовых явлений, которые были знакомы Его слуша-
телям. При помощи явлений природы Он иллюстри-
ровал истины, имеющие вечное значение, соединяя, 
таким образом, Небо с землей» (Р 24, 1903).

«Пусть каждый труженик в винограднике Госпо-
да исследует, планирует, разрабатывает методы рабо-
ты с людьми. Нам необходимо предпринимать нечто 
выходящее за рамки обычного порядка вещей. Мы 
обязаны приковывать внимание людей. Нам следует 
быть чрезвычайно серьезными. Мы стоим на самом 
пороге времени бедствий и смут, которые трудно во-
образить» (П 20, 1893).

«Мы можем воспринять множество ценных уро-
ков, исследуя методы работы Христа. Он не придер-
живался лишь одного метода, но разными способа-
ми стремился привлечь внимание народа. Достигнув 
цели, Он провозглашал людям истины Евангелия» 
(РГ, 17 января, 1907).

«Мы должны трудиться так, как трудился Христос. 
Нам необходимо продвигаться вперед осторожно. 
Мы не должны вынашивать идеи, противоречащие 
свету, данному Богом. Также нет необходимости сле-
довать методам, идущим вразрез с Его волей. Будем 
идти  по стопам Христа. Следуя за Ним, мы точно 
знаем, что идем по пути света» (РГ, 24 апреля 1908).

«Следует поступать при этом так, как поступал 
Христос. Где бы Он ни был: в синагоге, у дороги, в 
лодке, качающейся у берега, на пиру у фарисея или 
за столом мытаря, Он говорил о том, что относится 
к горнему. Природные явления, события повседнев-
ной жизни Он увязывал со словами истины. Сердца 
Его слушателей тянулись к Нему, ибо Он лечил боль-
ных, успокаивал опечаленных,  брал на руки их де-
тей и благословлял их. Когда Он начинал говорить, 
все внимание обращалось к Нему, и каждое Его сло-
во было для кого-то запахом живительным на жизнь.

Это должно служить образцом и для нас. Где бы 
мы ни были, мы должны находить возможность рас-
сказать другим о Спасителе. Если мы будем по при-
меру Христа творить добро, сердца людей будут от-
крываться нам так же, как они открывались Ему» 
(ХС, с. 119).

«Только те работники, которые следуют методам, 
преподанным Христом, будут завоевывать души для 
Него... И тогда какие же богатые опыты получит учи-
тель, наставляя пребывающих во тьме! Он ведь тоже 
учится, и, пока он разъясняет Писания другим, Дух 
Святой работает над его разумом и сердцем, подавая 
ему хлеб жизни для голодных душ» (СЕ, с. 468).

Иисус хотел быть как можно ближе к людям. Его 
методы ясно определены в Мф. 9:35: «И ходил Иисус 
по всем городам и селениям, уча в синагогах их, про-
поведуя Евангелие Царствия и исцеляя всякую бо-
лезнь и всякую немощь в людях». Заметьте, в этом 
стихе говорится о четырех сферах нужд и развития 
человека – социальной, умственной, духовной и фи-



76 77

зической. Наш труд по спасению душ должен охва-
тывать все эти сферы. «Иисус же преуспевал в пре-
мудрости и в возрасте и в любви у Бога и человеков» 
(Лк. 2:52).

Ниже описаны пять методов, которые Иисус ис-
пользовал для проповеди, наставления и исцеле-
ния. Все они основаны на принципе сближения с 
людьми. Также обратите внимание на следующее 
утверждение:

«Необходимо организовать и тщательно обучать 
группы людей, чтобы они трудились в качестве ме-
дработников, евангелистов,  служителей, книгонош 
ради совершенствования характера по Божественно-
му подобию» (9 СЦ, с. 171, 172).

Методы Христа являют Его характер и изменяют 
нас, совершенствуя наш характер по Его подобию.

«Бог призывает не только служителей, но и врачей, 
медсестер, литературных евангелистов, библейских 
работников и других посвященных членов Церкви, 
обладающих различными дарованиями, знающих 
Слово Божье и силу Его благодати, принимать во 
внимание нужды городов, которых не достигла Бла-
гая весть» (ДА, с. 158).

Еще раз взгляните на приведенные выше утверж-
дения. В них сделан акцент на пяти основных сферах 
евангелизма. Такими и были пять основных методов 
Иисуса. Теперь давайте рассмотрим каждый из них.

1. Использование методов медицинского еванге-
лизма для сближения с людьми. «Врачи» и «мед-
сестры»

Иакова волновала практическая сторона религии. Он 
был исполнителем Слова. Он говорил о насыщении 
бедных, помощи вдовам, присмотром за сиротами и об 
обуздании языка (Иак. 1 и 3 главы). В контексте практи-
ческого христианства Иаков говорит и о служении ис-
целения. Он дает этот совет в Иак. 5:13-16: «Злостраж-
дет ли кто из вас? пусть молится. Весел ли кто? пусть 
поет псалмы. Болен ли кто из вас? пусть призовет пре-
свитеров Церкви, и пусть помолятся над ним, пома-
завши его елеем во имя Господне, – и молитва веры 
исцелит болящего, и восставит его Господь; и если 
он соделал грехи, простятся ему. Признавайтесь друг 
пред другом в проступках и молитесь друг за друга, 
чтобы исцелиться: много может усиленная молитва 
праведного».

«Боже! будь милостив к нам и благослови нас; осве-
ти нас лицем Твоим, дабы познали на земле путь Твой, 
во всех народах спасение Твое» (Пс. 66: 2,3). 

«Возлюбленный! молюсь, чтобы ты здравствовал 
и преуспевал во всем, как преуспевает душа твоя» (3 
Ин. 1:2).

«Ибо Я Господь, целитель твой» (Исх. 15:26).
«Он прощает все беззакония твои, исцеляет все не-

дуги твои» (Пс. 102:3).
«Я обложу тебя пластырем и исцелю тебя от ран 

твоих, говорит Господь» (Иер. 30:17).
«А для вас, благоговеющие пред именем Моим, 

взойдет Солнце правды и исцеление в лучах Его, 
и вы выйдете и взыграете, как тельцы упитанные» 
(Мал. 4:2).

«В какой дом войдете... И если придёте в какой го-



78 79

род, и примут вас... и исцеляйте находящихся в нем 
больных, и говорите им: “приблизилось к вам Цар-
ствие Божие”» (Лк. 10:5, 8, 9).

«Он был исполнен здоровья и силы... Он и сегод-
ня желает исцелять больных, как прежде, когда был 
на земле... Однажды Он помазал глаза слепого бре-
нием и повелел ему: «Пойди, умойся в купальне Си-
лоам... он пошел и умылся, и пришел зрячим» (Ин. 
9:7). Исцеление может совершаться только силой Ве-
ликого Исцелителя, но Христос использует и самые 
простые природные средства. Он не одобрял медика-
ментозное лечение и рекомендовал естественные ле-
карства... Многим страдальцам, получившим исце-
ление, Христос говорил: «Не греши больше, чтобы 
не случилось с тобою чего хуже» (Ин. 5:14). Так Он 
учил, что болезнь – это результат нарушения Божьих 
законов, как природных, так и духовных... Всем, кто 
хочет сохранить свое здоровье, надо следовать этим 
наставлениям. Все должны узнать, каковы эти прави-
ла. Господь не желает, чтобы люди оставались в неве-
дении относительно Его законов. Мы должны быть со-
работниками Божьими в деле восстановления здоровья 
тела и души. Следует учить других, каким путем со-
хранять и восстанавливать здоровье. Врачуя больных, 
мы должны использовать природные средства, кото-
рые дал нам Господь, напоминая страдальцам о Том, 
Кто Единственный может исцелить» (ЖВ, с. 823, 824).

«Медицинская миссионерская работа открыва-
ет путь собственно евангельскому служению, явля-
ется дверью, через которую истина для настоящего 
времени обретет доступ во многие дома. Дети Божьи 

должны стать настоящими медицинскими евангели-
стами, им необходимо учиться служить нуждам как 
души, так и тела. В действиях наших работников не 
должно быть и тени корысти, когда они будут облег-
чать страдания больных, используя свои знания и по-
лученный на практике опыт. Идя от дома к дому, они 
найдут доступ ко многим сердцам. Многие из тех, 
кто в иных обстоятельствах никогда бы не услышал 
Евангельской вести, примут ее. Раскрытие людям 
основ  санитарной реформы может во многих случа-
ях рассеять предубеждения против нашей евангель-
ской работы. Великий Целитель, основавший меди-
цинскую миссионерскую деятельность, благословит 
всех, кто стремится с ее помощью открыть людям 
истину для настоящего времени» (СЗ, с. 497).

Служение исцеления – это Евангелие, воплощен-
ное в жизнь. К сожалению, мы часто  пренебрега-
ем этой частью нашего служения и недооцениваем 
ее влияние на людей, когда благовествуем. Поэтому 
внимательно прочтите следующие утверждения и от-
метьте, какое влияние весть о здоровом образе жизни 
может оказывать на нашу деятельность по спасению 
ближних. Нам необходимо уделять более серьезное 
внимание этому действенному методу сближения с 
людьми и достижения Благой Вестью их сердец.

«Христос, будучи великим медицинским Благо-
вестником, является нашим примером... Он пропо-
ведовал Евангелие и исцелял больных. В Его слу-
жении учение и исцеление людей были тесно свя-
заны. И сегодня нельзя разделять обе эти задачи» 
(9 СЦ, с. 170, 171).



80 81

«Божественный замысел состоит в том, чтобы и мы 
действовали подобным же образом. Физическое ис-
целение связано с евангельским поручением. В еван-
гельской работе обучение и исцеление всегда нераз-
дельны» (СИ, с. 141).

«В Своем служении Иисус посвящал больше времени 
исцелению больных, чем проповеди» (СИ, с. 19).

«Спаситель мира больше времени и усилий тра-
тил на исцеление страждущих от различных неду-
гов, чем на проповедь слова» (4 СЦ, с. 225).

«Истинная медицинская миссионерская работа – 
это Евангелие, воплощенное в жизнь» (8 СЦ, с. 168).

«Медицинская миссионерская деятельность явля-
ется первоочередной работой по распространению 
Евангелия. Благую весть следует проповедовать и 
воплощать в жизнь служением словом и медицин-
ской миссионерской работой» (СИ, с. 144).

«Он хочет, чтобы медицинская миссионерская ра-
бота приготовила путь возвещению спасительной 
истины для нашего времени, то есть провозглаше-
нию вести третьего ангела. Если этот замысел будет 
выполнен, то весть останется светла и ее продвиже-
ние нигде не задержится» (6 СЦ, с. 293).

«Пусть наши служители, имеющие опыт пропове-
дования Слова, научатся простым методам лечения 
и станут разумно трудиться в качестве медицинских 
евангелистов» (9 СЦ, с. 172).

«Врачуя Его именем телесные недуги, они будут 
тем самым свидетельствовать о Его власти исцелить 
душу» (ЖВ, с. 821).

«Миру необходимо противоядие от греха. В резуль-

тате разумной деятельности медицинских миссионе-
ров, облегчающих страдания и спасающих жизни, 
сердца смягчаются... когда медицинский евангелист 
облегчает телесные страдания, Бог влияет на серд-
це. Слова утешения воздействуют как успокаиваю-
щий бальзам, наделяя больного надеждой и довери-
ем. Часто умелый работник будет получать возмож-
ность рассказать о делах Христа, совершенных Им, 
когда Он пребывал на земле. Поведайте страдающе-
му о любви Божьей» (Р 58, 1901).

«Чтобы приготовить людей ко Второму прише-
ствию, необходимо выполнить великую работу по-
средством провозглашения принципов санитарной 
реформы. Мы должны  облегчать страдания людей, 
используя простые средства, предусмотренные Бо-
гом в природе. Нам следует учить людей тому, как 
предотвращать заболевания  путем послушания за-
конам жизни. И когда мы трудимся над исцелени-
ем тела, нам следует использовать каждую возмож-
ность, чтобы трудиться над исцелением души.

Таким был метод Христа. Иисус трудился для вос-
становления как физического, так и нравственного 
образа Божьего в человеке. Он, наш Великий Цели-
тель, наделяет нас телесным, равно как и нравствен-
ным здоровьем. 

Медицинская миссионерская деятельность, кото-
рую основал Бог – это лучшая иллюстрация к Еван-
гелию. Господь определил, чтобы эта работа была 
тесно связана со служением Слова» (ВАУК, 1 июня, 
1900, пар. 3).

«Если ее правильно проводить, эта работа может 



82 83

стать подобной тому клину, который прокладывает 
путь для истины к сердцам людей» (ЛЕ, с. 132).

«Эта работа должна была стать «правой рукой» 
этой вести. Она была средством успешного налажи-
вания контактов с людьми и достижения их сердец» 
(БИО, т. 5, с. 280, Артур Л. Уайт).

«Это наша работа. (Последователи Христа) не-
большими группами должны выходить на Божью 
ниву, чтобы совершать ту работу, какую Христос по-
ручил Своим ученикам. Трудясь в качестве евангели-
стов, они могут посещать больных, молиться с ними 
и, если понадобится, оказывать им помощь в восста-
новлении здоровья, не при помощи медикаментов, а 
с помощью простых лечебных средств, представлен-
ных в природе» (СЗ, с. 501).

«В тех местах, где есть нужда в медицинской мис-
сионерской работе, нам следует организовать не-
большие учреждения. Богу угодно, чтобы наши са-
натории стали тем средством, которое поможет до-
стичь высших и низших, богатых и бедных. Этими 
учреждениями следует управлять так, чтобы их ра-
бота привлекла внимание к вести, которую Бог по-
слал в мир» (СЗ, с. 501).

«Медицинская миссионерская работа долж-
на быть частью служения каждой церкви в нашей 
стране» (6 СЦ, с. 289).

«Но в отрыве от проповеди Евангелия медицин-
ская миссионерская работа окажется ущербной» 
(ОЗП, с. 75).

«Истинная медицинская миссионерская работа ни 
в коем случае не может быть отделена от евангель-

ского служения. Эти две деятельности должны быть 
объединены, они не могут отдельно отстоять друг от 
друга. Им надлежит быть тесно связанными друг с 
другом, как рука с телом. Работники в наших учреж-
дениях должны засвидетельствовать о том, что они 
осознают свою роль в евангельской медицинской 
миссионерской деятельности. Истинные медицин-
ские евангелисты должны осознавать свое высокое 
призвание, они должны быть мужами, знающими 
Бога, Его пути и силу Его благодати» (П 102, 1900 г.).

«Медицинская миссионерская деятельность дает 
возможность проводить успешную работу благове-
стия. Если эти направления усилий объединяются, 
тогда мы вправе ожидать успеха в собирании самых 
драгоценных плодов для Господа» (МС, с. 26).

«Я хочу сказать вам, что вскоре всякая сфера па-
сторского служения станет неотделимой от меди-
цинской миссионерской работы» (Ев, с. 523).

Внимательно изучите 58-ю главу книги про-
рока Исаии. Эта глава названа «главой медика-
миссионера». «Пятьдесят восьмая глава Книги про-
рока Исаии содержит истину для настоящего време-
ни, данную народу Божьему. Мы видим здесь, как 
медицинская миссионерская работа и евангельское 
служение могут быть связаны между собой, объеди-
няясь в весть, данную миру» (Р 22, 1901).

«Все их дары должны использоваться для благо-
словения человечества, для облегчения жизни стра-
дающих и нуждающихся. Мы должны накормить го-
лодных, одеть нагих, заботиться о вдовах и сиротах, 
служить отчаявшимся и угнетаемым. Бог никогда не 



84 85

хотел, чтобы в мире было столь распространено не-
счастье, чтобы на земле один человек предавался из-
лишествам и утопал в роскоши, в то время как дети 
другого вопиют о простом хлебе. Средства, превос-
ходящие и превышающие истинные потребности че-
ловека, даны ему для того, чтобы творить добро, слу-
жить благословением для человечества. Господь го-
ворит: «Продавайте имения ваши и давайте мило-
стыню» (Лк. 12:33). Будьте «щедры и общительны» 
(1 Тим. 6:18). «Когда делаешь пир, зови нищих, увеч-
ных, хромых, слепых» (Лк. 14:13). «Разреши оковы 
неправды», «развяжи узы ярма», «угнетенных отпу-
сти на свободу», «расторгни всякое ярмо». «Раздели с 
голодным хлеб», «скитающихся бедных введи в дом». 
«Когда увидишь нагого, – одень его». Напитай «душу 
страдальца» (Ис. 58:6, 7, 10). «Идите по всему миру и 
проповедуйте Евангелие всей твари» (Мк. 16:15). Та-
ковы повеления Господа. Исполняют ли это те, кто на-
зывают себя христианами?» (НУХ, с. 370).

«Чистое и непорочное благочестие пред Богом и 
Отцем есть то, чтобы призирать сирот и вдов в их 
скорбях и хранить себя неоскверненным от мира» 
(Иак. 1:27).

Есть и другие отрасли медицинской миссионер-
ской деятельности – это санатории, массажные и 
процедурные кабинеты, магазины здорового пита-
ния, кулинарные классы, выставки «Здоровье», труд, 
связанный с благотворительностью и облегчением 
страданий, деяния доброты и т.д.

2. Использование литературы для достижения 
сердец людей. «Книгоноши»

«Напиши себе все слова, которые Я говорил тебе, в 
книгу» (Иер. 30:2).

«Теперь пойди, начертай это на доске у них, и впи-
ши это в книгу, чтоб осталось на будущее время, на-
всегда, навеки» (Ис. 30:8).

«Напиши при глазах их, чтоб они сохраняли все 
очертания его и все уставы его, и поступали по ним» 
(Иез. 43:11).

«Запиши видение и начертай ясно на скрижалях, 
чтобы читающий легко мог прочитать» (Авв. 2:2).

«То, что видишь, напиши в книгу и пошли церк-
вам, находящимся в Асии» (Откр. 1:11).

Литературу называют «молчаливым вестником». 
Она покорна в руке людей, когда они читают и раз-
мышляют над истиной, а Дух Божий безмолвно тру-
дится над сердцем. Еще литературу называют «кры-
льями» Евангелия. Благодаря книгам и брошюрам 
истина может распространяться более быстро и ши-
роко. Она достигнет тех мест, куда не может при-
йти проповедник. Также она помогает укреплять 
души и утверждать их в истине. Во время поездок 
всегда имейте при себе несколько брошюр или книг. 
Вы всегда найдете возможность оставить их в чьих-
либо руках.

«Если было бы возможно назвать одну работу важ-
нее другой, то самой главной была бы та, которая по-
зволяет нашим публикациям достигать людей, по-
буждая их исследовать Писание. Миссионерская ра-
бота, приносящая нашу литературу в семьи, работа 
наставления, молитвы с людьми и за людей – это до-
брый труд» (ЛЕ, с. 7).



86 87

«Пусть каждый адвентист седьмого дня спросит 
себя: «Что я могу сделать для провозглашения вести 
третьего ангела?» Придя в этот мир, Христос дал эту 
весть Своему слуге, дабы тот передал ее церквам. Эта 
весть должна провозглашаться каждому народу, коле-
ну, племени и языку. Как мы можем донести ее до лю-
дей? Распространение нашей литературы – одно из 
средств, благодаря которому должна провозглашать-
ся эта весть. Пусть каждый верующий распространя-
ет брошюры, листовки и книги, содержащие весть для 
настоящего времени. Мы нуждаемся в литературных 
евангелистах, которые повсеместно бы распространя-
ли нашу литературу» (ЮС, 5 января, 1904).

«Наши публикации ныне сеют евангельские семе-
на и являются таким же орудием, способным приве-
сти многие души ко Христу, как и слово проповеди. 
Целые церкви пробудились в результате их распро-
странения. В этой работе может участвовать каждый 
ученик Христа» (РГ, 10 июня, 1880).

«Пусть наши рядовые члены возьмутся за это дело. 
Одалживая или продавая книги, распространяя газеты 
и проводя библейские занятия, рядовые члены наших 
церквей могут многое сделать по месту своего жи-
тельства. Исполненные любовью к душам, они могли 
бы провозглашать евангельскую весть с такой силой, 
что многие бы обратились» (9 СЦ, с. 35).

«Пусть работники идут от дома к дому, открывая 
людям Библию, распространяя наши книги, расска-
зывая другим о свете, который стал благословением 
для их собственных душ. Пусть наша литература эф-
фективно распространяется в поездах и на больших 

кораблях, бороздящих море, на улицах и площадях и 
рассылается по почте...» (СЕ, с. 353).

«Литературные евангелисты должны работать в 
разных районах страны. Эта работа является не ме-
нее важной, чем пасторское служение. Для заверше-
ния предстоящей нам великой работы в равной мере 
необходимы как живой проповедник, так и молчали-
вый посланник» (РГ, 1 апреля, 1880).

«Если ваши личные посещения не дают результа-
тов, попытайтесь послать молчаливого вестника ис-
тины. Человеческое сердце возгордилось в своем 
собственном мнении: там, где живого вестника не 
принимают, зачастую имеют успех только наши пу-
бликации» (Ев, с. 411).

«Неприкрашенная истина должна дойти до людей 
через маленькие брошюры и памфлеты, которые надо 
распространять так же широко, как разлетаются осен-
ние листья» (9 СЦ, с. 231).

«Издательскую деятельность по распространению 
истины следует осуществлять гораздо интенсивнее, 
чем это делалось до сих пор. Истина должна быть из-
ложена ясным, чистым языком. Ее необходимо пред-
ставить в четких и убедительных доводах, и органи-
зовать работу таким образом, чтобы после каждого 
собрания среди слушателей распространялись трак-
таты и брошюры… Проповеди, произносимые с ка-
федры, станут гораздо более действенными, если их 
сопровождать распространением литературы, благо-
даря которой слушатели будут изучать библейские 
доктрины. Бог побудит многих людей читать нашу 
литературу, однако найдутся и такие, кто откажется 



88 89

видеть и слышать все, относящееся к истине для на-
стоящего времени. Но мы не имеем права даже этих 
людей считать безнадежными, ибо Христос привле-
чет к Себе многих.... Следует продвигаться вперед, 
имея в руках соответствующие печатные материалы, 
а в сердце – любовь Божью» (П 1, 1875).

«Во время проповеди люди могут слушать с ин-
тересом, но наше учение для них незнакомо и ново, 
и сатана готов предложить уму людей много тако-
го, что не соответствует истине. Он будет стремить-
ся исказить и извратить слова проповедника. Что же 
нам следует предпринять?

Лекции, разъясняющие основы нашей веры, не-
обходимо публиковать в виде небольших брошюр 
и распространять их как можно шире» (РГ, 14 октя-
бря, 1902).

«Следует публиковать и широко распространять 
краткое содержание проповедей» (Р 42, 1905).

«Если представится случай использовать во время 
собрания печатный станок, издавайте листовки, замет-
ки и статьи для их последующего распространения, и 
они окажут весьма ощутимое влияние» (6 СЦ, с. 36).

«Служитель, сопровождающий свою проповедь 
распространением печатных материалов, может до-
стичь значительно большего, чем проповедник, не 
располагающий подобной возможностью... Многие 
души невозможно приобрести для истины иначе, как 
посредством литературы. Такова истинная миссио-
нерская работа, в которую можно вкладывать труд и 
средства с наилучшими результатами» (ОЖ, с. 217).

«Брошюры, статьи и книги в соответствии с тре-

бованиями конкретных обстоятельств необходимо 
распространять во всех городах и селениях» (ОЖ, 
с. 216, 217).

«Велика нужда в людях, способных наилучшим 
образом использовать печать, чтобы истина обрела 
крылья, достигнув всякого народа, и языка, и племе-
ни» (СЕ, с. 25).

«..хотя служитель может верно излагать весть, 
люди не способны в одночасье воспринять все ска-
занное. Поэтому печатное слово является необходи-
мым не только для того, чтобы люди прониклись важ-
ностью истины нашего времени, но чтобы утвердить 
и укоренить их в истине и наставить против ложных 
представлений. Журналы и книги – это Божьи сред-
ства, их цель – постоянно доносить до людей весть 
для нашего времени. В деле просвещения и утверж-
дения душ в истине наши издания будут выполнять 
гораздо большую работу, чем может совершить одно 
только служение слова. Безмолвные вестники, посе-
лившиеся в домах людей благодаря труду литератур-
ного евангелиста, будут укреплять евангельское слу-
жение во всех направлениях, потому что Святой Дух 
будет так воздействовать на умы читающих книги, 
как Он воздействует на умы слушающих проповедь. 
То же служение ангелов, какое сопровождает работу 
служителя, сопровождает чтение книг, содержащих 
истину» (6 СЦ, с. 315, 316).

«Не только мужчины, но и женщины могут зани-
маться распространением книг. Литературные еван-
гелисты должны работать по двое. Таков замысел 
Божий» (ОР, т. 11, с. 355).



90 91

Более современной формой литературного еван-
гелизма является служение проповеди Евангелия 
через Интернет и при помощи DVD (цифровых) 
технологий.

3. Использование общественного евангелизма 
для наставления и проповеди Евангелия людям. 
«Евангелисты»

«Итак охотно принявшие слово его крестились, и 
присоединилось в тот день душ около трех тысяч» 
(Деян. 2:41).

«Как я не пропустил ничего полезного, о чем вам 
не проповедывал бы и чему не учил бы вас всенарод-
но и по домам» (Деян. 20:20).

«После сего избрал Господь и других семьдесят [уче-
ников], и послал их по два пред лицем Своим во всякий 
город и место, куда Сам хотел идти» (Лк. 10:1).

Согласно этому тексту, Иисус говорит нам о необ-
ходимости тщательной подготовки, прежде нежели 
мы будем проводить общественные собрания. Уче-
ники, как мы видим, должны были приготовить путь 
для служения и проповеди Иисуса.

«Создавайте группы евангелистов для работы в го-
родах. Ищите подходящие места для проведения со-
браний. Распространяйте нашу литературу. Пред-
принимайте ревностные усилия, доносите до людей 
истину» (П 106, 1910).

«Бог предусмотрел, чтобы избранные, одаренные, 
рукоположенные служители поселялись в густонасе-
ленных городах и руководили общественным служе-
нием. Господь хочет, чтобы члены Церкви, живущие 

в этих городах, использовали свои таланты, данные 
Богом, в работе по спасению душ» (ДА, с. 158).

«В крупных городах слаженная работа совершает-
ся наилучшим образом тогда, когда во время прове-
дения евангельских встреч функционирует библей-
ская школа по подготовке служителей. С такой шко-
лой или с городской миссией должны взаимодейство-
вать опытные служители, обладающие глубоким ду-
ховным пониманием, которые могли бы ежедневно 
давать наставления библейским работникам, а также 
от всего сердца объединиться с другими в труде на 
общем публичном мероприятии» (СЕ, с. 364, 365). 

«Работа из дома в дом непосредственно в семьях яв-
ляется настолько же важной, как и публичные меро-
приятия. В результате представления истины на боль-
ших собраниях, пробуждается дух познания, и в этом 
случае особенно важно, чтобы этот интерес сопрово-
ждался персональной работой. Тех, кто желает иссле-
довать истину, необходимо научить, как правильно из-
учать Слово Божье. Кто-то должен помочь им встать 
на прочное основание. В это критическое для их рели-
гиозного опыта время крайне важно, чтобы мудро по-
добранные библейские работники пришли им на по-
мощь и открыли их пониманию сокровищницу Слова 
Божьего!» (СЕ, с. 364, 1915).

«Было бы намного лучше, если бы половина вре-
мени, затрачиваемого обычно на публичную работу, 
была бы отдана обучению людей в их домах, с тем 
чтобы они смогли лично убедиться в религиозной 
искренности работников и ознакомиться с основани-
ями их веры. После завершения такой работы мож-



92 93

но решать, целесообразны ли более дорогостоящие 
усилия.

Публичные проповеди принесли, конечно, свои 
плоды. Некоторые люди откликнулись и обрели ис-
тину, но сколь же малым оказалось их число. Го-
сподь желает, чтобы истина была приближена к лю-
дям, а достижение этого возможно лишь в ходе инди-
видуальной работы» (П 95, 1896).

«Если бы половина времени, отдаваемого ныне 
проповедям, была посвящена работе от дома к дому, 
результаты ее оказались бы благоприятными. Работ-
ники свершили бы множество добрых дел, находясь 
в тесном контакте с народом. Время, уделенное спо-
койным посещениям семей, обращению к Богу в их 
домах с молитвою, с воспеванием славы Ему и разъ-
яснением Его Слова, часто приносит больше пользы, 
чем публичная работа» (П 95, 1896).

«Немало предстоит сделать, чтобы донести до со-
знания людей принципы санитарной реформы. Необ-
ходимо проводить общественные собрания и в ходе 
их обучать людей этим принципам. Следует созда-
вать курсы, на которых заинтересовавшиеся могут 
подробнее узнать о наших доброкачественных про-
дуктах, о том, как можно соблюдать здоровую пи-
тательную и привлекательную диету без использо-
вания мяса, чая или кофе... Со всем рвением и пы-
лом, дарованным вам силой Духа Святого, доноси-
те до людей основы воздержания. Убеждайте в необ-
ходимости полного воздержания от всех возбужда-
ющих напитков. Показывайте, какой страшный вред 
наносят человеческому организму табак и алкоголь. 

Объясняйте ваши методы лечения. Пусть эти беседы 
станут просвещающим откровением для ваших слу-
шателей. Бог милосерден к неправедным. Подобное 
служение даст возможность показать, в чем в дей-
ствительности состоит суть санитарной реформы» 
(П 343, 1904). 

«Когда Христос учил, будучи на земле, Он вни-
мательно наблюдал за лицами Своих слушателей, и 
чей-то загоревшийся взгляд, оживленное выражение 
лица говорили Ему, что в тот момент человек восхо-
дил к истине. Так же и ныне учителя народа долж-
ны наблюдать за выражением лиц своих слушателей. 

Когда они видят среди аудитории человека, прояв-
ляющего заметный интерес, они должны по оконча-
нии беседы обязательно познакомиться с ним, узнать, 
если возможно, где он живет, и посетить его. Имен-
но подобная индивидуальная работа характеризует 
совершенного работника. Она позволяет ему испы-
тать свою работу и досконально проверить свое слу-
жение. Это наиболее результативный способ приоб-
ретения душ, ибо таким образом можно лучше всего 
привлечь внимание людей» (ИО, с. 147, 148).

4. Использование метода евангелизма «от двери к 
двери» в деле приобретения душ для Христа. «Уча-
щиеся благовестию» (обучение и подготовка)

(Более подробно об обучении и подготовке мы по-
говорим в главе, посвященной Закону 5)

«И всякий день в храме и по домам не переста-
вали учить и благовествовать об Иисусе Христе» 
(Деян. 5:42).



94 95

«Тогда отверз им ум к уразумению Писаний» 
(Лк. 24:45).

Каждый, кто желает трудиться для Господа, дол-
жен научиться тому, как преподавать Библейские 
уроки и разъяснять слушателям Писания. 

«Проведение библейских чтений – идея, рожден-
ная на небесах» (СЕ, с. 192). 

«Бог не принуждает людей к вере... Бог советует 
людям решать, не поддаваясь минутному порыву, но 
взвесив все свидетельства, внимательно сравнивая 
различные места Писания» (ЖВ, с. 458).

«В течение ряда лет мне было явлено, что именно 
работа от дома к дому обеспечивает успех пропове-
ди Слова» (Ев, с. 433).

«Истина должна быть представлена  не только на 
публичных собраниях, необходимо также проводить 
работу из дома в дом» (РГ, 11 августа, 1903). 

«Многие будут призваны в поля, чтобы идти из 
дома в дом и учить людей библейским истинам, мо-
лясь с теми, кого это заинтересует» (9 СЦ, с. 172).

«Многим членам церкви нужно исполнить в этом 
деле свою роль, идя из дома в дом и объясняя в се-
мьях библейские истины» (9 СЦ, с. 141).

«Посвященных женщин следует вовлечь в работу, 
чтобы они шли из дома в дом, уча людей библейской 
истине» (9 СЦ, с. 120, 121).

«В рассказе о Филиппе и эфиопе зримо представ-
лен труд, к которому Господь призывает Свой на-
род. Эфиоп символизирует большую группу людей, 
нуждающихся в миссионерах, подобных Филип-
пу, в миссионерах, которые внимают гласу Божье-

му и идут туда, куда Господь посылает их. В мире 
есть люди, читающие Писания, но не понимающие 
их смысла. Мужчины и женщины, обладающие по-
знаниями о Боге, должны разъяснять слово этим ду-
шам» (8 СЦ, 58, 59).

«Разумеешь ли, что читаешь? Он сказал: как могу 
[разуметь], если кто не наставит меня?... Филипп от-
верз уста свои и, начав от сего Писания, благовество-
вал ему об Иисусе» (Деян. 8:30, 31, 35).

«Пусть… работники идут из дома в дом, изучая с 
людьми Библию» (9 СЦ, с. 123).

«Можно осуществить великое дело, если предла-
гать народу Библию в том виде, в каком она написа-
на» (5 СЦ, с. 388).

«Как это радостно – открывать Священное Писа-
ние другим людям» (9 СЦ, с. 118).

«Открывайте Писание тем, кто находится во тьме, – 
и вы не будете ощущать усталости и не потеряете ин-
тереса к истине. Ваше сердце пробудится к тому, что-
бы заботиться о душах, и радость от очевидных до-
казательств веры наполнит ваше сердце, и вы на соб-
ственном опыте узнаете, что «напояющий других сам 
напоен будет» (РГ, 13 марта, 1888).

«Более того, они приглашают соседей и друзей в 
свой дом. Затем они зовут одного из служителей про-
вести библейское чтение. Подобные встречи оказы-
ваются очень интересными» (ОР, т. 16, с. 45).

5. Использование метода евангелизма «один 
плюс один» для проповеди Евангелия отдельным 
людям. «Служители»



96 97

(Более подробно о служении мы поговорим позже, 
в Законе 10)

В Писании есть много примеров того, как Иисус 
общался с людьми наедине. Нам на память прихо-
дят беседы Иисуса с женщиной-самарянкой у колод-
ца Иакова, с Никодимом, пришедшим ночью, с бога-
тым юношей и т.д.

«Иисус, когда пришел на это место, взглянув уви-
дел его и сказал ему: Закхей! сойди скорее, ибо се-
годня надобно Мне быть у тебя в доме» (Лк. 19:5).

«Души же погибают вследствие недостаточной ин-
дивидуальной работы» (П 151, 1903).

«В значительной степени это служение долж-
но осуществляться личной работой. Таков был ме-
тод Христа. Он Сам большей частью служил людям 
именно через личное общение. Он придавал огром-
ное значение разговору с единственным слушателем. 
Часто через одну такую душу весть доходила до ты-
сяч других» (НУХ, с. 229).

«Сеятели Слова должны неустанно заботиться о 
том, чтобы ростки его не были заглушены терни-
ем или не погибли вследствие запущенности души. 
Каждого верующего с первых дней его христианской 
жизни следует просвещать относительно основ хри-
стианства. Он должен узнать, что он не просто спа-
сен жертвою Христа, но призван сделать жизнь Хри-
ста своею жизнью, Его характер – своим характером. 
Учите каждого, что ему следует достойно нести свое 
бремя и отвергать природные склонности. Пусть 
каждый постигнет блаженство работы для Хри-
ста, следуя за Ним с самоотречением и выдержкой, 

как добрый воин Христа. Научитесь доверяться Его 
любви и возлагать на Него свои заботы. Испытайте 
радость в привлечении других душ к Нему. В своей 
любви и внимании к потерянным забудется свое «я». 
Мирские наслаждения потеряют свою притягатель-
ную силу и уже не смогут расхолаживать душу. Плуг 
истины будет совершать эту работу. Он разобьет за-
лежавшуюся землю. Он не просто оборвет сорняки, 
он вырвет их с корнем» (НУХ, с. 57).

«Личные, индивидуальные усилия – один из са-
мых эффективных путей распространения света. 
В домашнем кругу, у камина с ближними, у посте-
ли больных вы можете спокойно почитать Писания, 
рассказать об Иисусе и истине. Так вы сумеете по-
сеять драгоценное семя, которое взойдет и принесет 
плод» (6 СЦ, с. 428, 429).

«Господь желает, чтобы истина приближалась к 
людям, а достичь этого можно лишь персональной 
работой с ними... Много еще невыполненной рабо-
ты предстоит совершить в данном направлении, так 
пусть же служители Бога проповедуют истину в се-
мьях, идя к тем, ради кого они благовествуют. Если 
таким образом они станут трудиться с Богом, Он об-
лачит их духовной силой. Христос будет руководить 
ими в этом труде, входя вместе с ними в дома людей 
и даруя им такие слова для слушателей, которые за-
падут глубоко в их сердца. Святой Дух откроет серд-
ца и умы людей к обретению света, исходящего от 
Источника всяческого света» (РГ, 29 декабря, 1904).

«В крупных городах существуют определенные 
сословия, которым невозможно донести Евангелие 



98 99

путем публичных выступлений. Их необходимо ис-
кать так, как пастырь ищет свою потерянную овцу. 
Что касается этой категории людей, здесь необходи-
мы неустанные личные усилия» (СЕ, с. 364).

«Чтобы уберечь какой-либо продукт от порчи, его 
необходимо смешать с солью. Она должна пропи-
тать его насквозь. Так и спасительная сила Еванге-
лия может воздействовать на людей только при усло-
вии личного контакта и общения. Спасаются не тол-
пами, а поодиночке. Личное влияние – это сила. Нам 
нужно сближаться с человеком, которого мы хотим 
облагодетельствовать» (НПХ, с. 36).

В деле приобретения душ метод «один плюс один» 
может во многом оказаться наиболее эффективным. 
Каким образом вы можете благовествовать, исполь-
зуя метод «один плюс один»? Как найти доступ к 
сердцу человека? Что следует говорить и чего нужно 
избегать? Мы ответим на эти вопросы более подроб-
но в главе «Закон 7: Свидетельство».

Итак, теперь мы видим, что описанные выше 
виды служения – медицинское, общественное, лите-
ратурное, служение от двери к двери и личное слу-
жение – взаимосвязаны. Они  «идут рука об руку» и 
усиливают эффективность друг друга.

«Братья, вовремя не замечающие и не идущие в 
ногу с возрастающими требованиями, не должны 
становиться тормозом, сдерживающим продвижение 
других служителей» (П 45, 1889).

«Не может быть никаких твердых правил; дело 
нужно развивать, и необходимо совершенствовать 

методы его исполнения. Но под водительством Свя-
того Духа единство работников должно и будет со-
храняться» (РГ, 23 июля, 1895).

«Ради достижения сердец людей потребуется при-
менять все новые средства. Некоторые из них будут 
отличаться от тех методов, что использовались в ра-
боте в прошлом, но это не должно стать поводом для 
критики, мешающей работе» (РГ, 30 сентября, 1902).

«Нам нужны служители, молящиеся Богу о мудро-
сти, способные под водительством Божьим вдохнуть 
новую жизнь в старые методы работы и разработать 
новые планы и методы пробуждения интереса у чле-
нов Церкви и проповеди Евангелия людям из мира» 
(Р 117, 1907).

«Планы, предполагающие, будто один человек ста-
нет центром и образцом для всех, не могут быть вы-
полнены ни самим этим человеком, ни другими ра-
ботниками. Господь действует иначе» (П 404, 1907).

«То есть в своей работе Павел использовал различ-
ные подходы, приспосабливаясь к конкретным об-
стоятельствам... Служителю Божьему необходимо 
глубоко изучить наилучшие методы, чтобы не вызы-
вать у людей чувства протеста или недоверия. Имен-
но с этой задачей некоторым и не удается справиться. 
Следуя своим природным побуждениям, эти служи-
тели заперли двери, через которые – используй они 
другие методы в своей работе – им удалось бы най-
ти доступ к сердцам – а через них и к другим серд-
цам» (СЕ, с. 118).

«Работникам Божьим надо трудиться над тем, что-
бы быть разносторонними людьми. Это означает ши-



100 101

роту взглядов в противоположность приверженно-
сти одной идее и устоявшимся стереотипам в мето-
дике работы. Они могут попасть в колею и стать не-
способными увидеть и почувствовать, что их слова и 
методы убеждения в истине должны меняться в зави-
симости от уровня аудитории, к которой они обраща-
ются, и от обстоятельств, в которых происходит дан-
ное собрание» (П 12, 1887).

«В целом, наши представления слишком ограниче-
ны. Бог призывает нас к постоянному совершенствова-
нию в работе по распространению света истины. Мы 
должны искать более совершенные способы и средства 
проповеди Евангелия людям» (ИО, с. 289, 290).

«Утром сей семя твое, и вечером не давай отдыха 
руке твоей, потому что ты не знаешь, то или другое 
будет удачнее, или то и другое равно хорошо будет» 
(Еккл. 11:6).

Передвигаясь с одного места на другое, встреча-
ясь с разными людьми, различными культурами и 
обстоятельствами, вопрошайте Бога о том, какой ме-
тод лучше всего использовать. Все методы, описан-
ные выше, по-прежнему находятся в рамках Божьей 
воли, открытой во Христе. Стараясь привлечь че-
ловека к истине, никогда не идите на компромисс с 
принципом. Давайте не будем использовать мирских 
методов. Христос – наш пример.

«За что же мне награда? За то, что, проповедуя 
Евангелие, благовествую о Христе безмездно, не 
пользуясь моею властью в благовествовании. Ибо, 
будучи свободен от всех, я всем поработил себя, дабы 

больше приобресть... Для всех я сделался всем, что-
бы спасти по крайней мере некоторых. Сие же де-
лаю для Евангелия, чтобы быть соучастником его» 
(1 Кор. 9:18-23).

«...Он указал им на необходимость сохранять про-
стоту, считая, что чем скромнее они будут, тем силь-
нее окажется их доброе влияние, а посему ученикам 
следует говорить так же просто и ясно, как Христос» 
(ДА, с. 28).

Почему мы используем Божьи методы? – Вот как 
отвечает на этот вопрос Моисей в своей возвышен-
ной молитве: «Итак, если я приобрел благоволение 
в очах Твоих, то молю: открой мне путь Твой, дабы 
я познал Тебя» (Исх. 33:13). Когда, участвуя в деле 
приобретения душ для Христа, мы ходим Божьими 
путями, это не только являет нам Божий характер, 
но сами методы свидетельствуют другим о Господе. 
Вот и ответ: Божьи методы являют Его характер. А 
методы, какими пользуется сатана, показывают, со-
ответственно, характер сатаны.

«Я же имею свидетельство больше Иоаннова: 
ибо дела, которые Отец дал Мне совершить, са-
мые дела [сии], Мною творимые, свидетельствуют 
о Мне, что Отец послал Меня» (Ин. 5:36; смотри-
те также Ин. 14:21).

Праведность Христа – наша Сила. Павел пишет об 
этом так: «Ибо я не стыжусь благовествования Хри-
стова, потому что [оно] есть сила Божия ко спасе-
нию всякому верующему, во-первых, Иудею, [потом] 
и Еллину. В нем открывается правда Божия от веры 
в веру, как написано: праведный верою жив будет» 



102 103

(Рим. 1:16, 17). Павел говорит, что благовествование 
(Евангелие) Христово = сила Божья = Христос (1 Кор. 
1:24). Почему оно – Сила Божья? Потому что Правед-
ность (красота) Божья открывается в нем от веры в 
веру. Зачем же она открывается? – «Дабы просветить 
[нас] познанием славы Божией в лице Иисуса Хри-
ста» (2 Кор. 4:6). Именно так, верой, мы как дети Бо-
жьи и живем каждый день. Когда мы верой проводим 
каждый день, взирая на Христа как на пример для 
нас, следуя Божьему Слову и доверяя Господу, мы не 
только получаем оправдание и освящение. Нам все 
больше открывается Божий характер «в лице Ии-
суса». Эта чудесная и необъяснимая сила не только 
принимает активное участие в нашей жизни и совер-
шает наше преображение «от славы в славу» (2 Кор. 
3:18), но также сопутствует нашим усилиям в приоб-
ретении душ для Христа. Мы не только проповедуем 
Благую весть, но и живем согласно Евангелию.

Но Павел не останавливается на этом. Далее он го-
ворит о вере, действующей любовью (Гал. 5:6). Дела, 
сопровождающие нашу веру, проистекают из сердца, 
смягченного благодатью у подножия креста. Христи-
анин движим любовью к своему Господу. В действи-
тельности Павел говорит, что любовь – более глубо-
кая основа нашего оправдания, нежели вера и дела. 
Мы, по сути, оправдываемся любовью, которая по-
буждает нас верить и повиноваться. «За то, что он 
возлюбил Меня, избавлю его; защищу его, потому 
что он познал имя Мое» (Пс. 90:14). «Если любите 
Меня, соблюдите Мои заповеди» (Ин. 14:15). Тот, кто 
на самом деле любит Господа, оправдывается, освя-

щается, получает защиту и запечатление Святым Ду-
хом (Ин. 14:16, 17; Рим. 5:5; Рим. 8:4; Еф. 1:12, 13).

Теперь мы можем определить, что такое Евангелие и 
каковы последствия его влияния на нас. Как мы можем 
провозглашать «Благую Весть», – быть «благовествую-
щими» (Ис. 40:9), – если не знаем, что это означает? Вы 
пережили влияние Евангелия на личном опыте?

Евангелие – это Откровение Личности, Иисуса 
Христа, Который есть Сила Божья (1 Кор. 1:24). Оно 
передает нам благую весть о том, что эта Личность 
совершает для нас Своей жизнью, смертью, воскре-
сением и ходатайством (смотрите Лк. 24:46-48; 1 
Кор. 15:1-4; Рим. 8:32-34). Это откровение – Благая 
Весть. Почему? Потому, что в этой Личности, Иису-
се Христе, «Который сделался для нас премудростью 
от Бога, праведностью и освящением и искуплени-
ем» (1 Кор. 1:30), нам открывается Истина о Боге 
(Его слава, характер, красота, Благая весть о Нем). 
Свет этого откровения дает силу и освобождение 
(Рим. 1:16, 17; Еф. 1:12, 13; Ин. 8:32; 2 Кор. 4:6). Если 
мы сосредоточим свой взор на Иисусе, на Его крест-
ном подвиге, то перед нашим духовным взором нач-
нет открываться Бог (2 Кор. 3:18) – Таким, каков Он 
есть. Мы увидим Любовь. Эта Любовь пробуждает в 
наших сердцах подлинную любовь. Мы не можем не 
верить и следуем «за Агнцем, куда бы Он ни пошел» 
(Откр. 14:4). «К которому и призвал вас благовество-
ванием нашим, для достижения славы Господа наше-
го Иисуса Христа» (2 Фес. 2:14). Все мы призваны 
этим Евангелием (Благой Вестью) и преображаемся 
им в тот же Образ «от славы в славу».



104 105

«Евангелие следует благовествовать не как фор-
мальную теорию, но как живую силу, способную из-
менить жизнь человека» (ЖВ, с. 826).

«Евангелие удивительно упрощает жизненные 
проблемы» (СИ, с. 363)

«Евангелие, которое мы проповедуем ради спасе-
ния душ, должно быть средством спасения наших 
собственных душ» (СИ, с. 469).

Говорят, что А.Б. Симпсон однажды выразился 
так: Евангелие «говорит мятежному человечеству, 
что Бог примирил его с Собою, что справедливость 
удовлетворена, что грех искуплен, что суд над вино-
вным может быть отменен, осуждение грешника ан-
нулировано, что небесные врата широко распахну-
ты, сила греха покорена, виновная совесть исцелена, 
разбитое сердце утешено, печаль и воздыхание гре-
хопадения уничтожены» (М. Кокорис, Евангелизм, 
Библейский взгляд, Муди» 1984, с. 29).

Если мы любим Иисуса, мы не только поверим Его 
Слову, но будем исполнителями Слова. В этом вся 
суть практического благочестия. Вера, действующая 
любовью и очищающая душу. «По слову Твоему»  – 
вот ключ к успеху. Хождение Божьими путями, ис-
пользование Его методов, пребывание в очерченных 
Им границах – все это также укрепляет нашу веру.

«О, если бы Господь пробудил братьев, занимаю-
щих ответственные положения, чтобы они не бра-
лись за дело, полагаясь лишь на свой ум, иначе в ра-
боте, которая будет ими сделана, не отразится харак-
тер и почерк Христа» (СП, с. 168).

«Всем следует взирать на Иисуса, и Он направит 

нашу деятельность, ибо, полагаясь на человеческую 
мудрость, мы собьемся с пути» (9 СЦ, с. 109).

«Соработники Христа должны полностью принять 
Его наставления. Их труды – Божье дело, и если мы 
желаем быть благословением для других, то долж-
ны следовать Его предначертаниям. Нельзя сосредо-
точиваться на своем «я» и возвеличивать себя. Если 
мы намереваемся делать что-либо только в соот-
ветствии с нашими собственными мыслями, то Го-
сподь оставит нас пожинать плоды своих ошибок. 
Но если мы, следуя Его указаниям, все же попадем 
в затруднительное положение, Он поможет нам. Мы 
не должны сдаваться и разочаровываться, но во всех 
чрезвычайных обстоятельствах надо искать помощи 
у Того, Кто располагает безграничными возможно-
стями. Всякий раз, встретившись с трудностями, мы 
должны полагаться на Бога, доверяя Ему. Он сохра-
нит каждую душу, попавшую в беду на пути Господ-
нем» (ЖВ, с. 369).

«Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. 
Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать 
характер, подобный Христову» (ЖВ, с. 142).

«Потому что Ездра расположил сердце свое к тому, 
чтобы изучать закон Господень и исполнять [его], и 
учить в Израиле закону и правде» (Езд. 7:10).

«Необходимо наставлять членов Церкви в том, 
что мерой их успеха в служении душам будет сте-
пень их самоотречения и верности Христу» (ВТУ, 
20 февраля, 1908).

«В работе для настоящего времени не столь необ-
ходимы деньги или таланты, знания или красноре-



106 107

чие, как необходима вера, украшенная смирением» 
(Р 24, 1903).

«Там, где слову Христа повинуются с искренним 
сердцем, там Он и пребывает» (ЖВ, с. 442).

«Это те, которые следуют за Агнцем, куда бы Он 
ни пошел» (Откр. 14:4).

Закон 5: 
Стратегия

И дали знак товарищам, находившимся на другой 
лодке, чтобы пришли помочь им; и пришли, и наполни-
ли обе лодки, так что они начинали тонуть. Лк. 5:7.

Закон: Результатами умелой организации общин 
и хорошего обучения членов Церкви будут порядок 
и успех в деле Божьем.

Урок: Стратегия хорошо организованных церк-
вей, сосредоточенная на том, чтобы научить каж-
дого члена церкви использовать свои таланты и 
дары в соответствии с методами, основание кото-
рых – Христос, создаст могучее воинство Христово 
для распространения Евангелия. Пусть члены Церк-
ви вдохновляют друг друга присоединиться к это-



108 109

му великому делу. Общины должны стать центрами 
подготовки к нему.

Итак, есть ли у вас план? Каков ваш план? Приоб-
ретать для Христа больше душ, действовать более эф-
фективно… как охватить еще большую территорию и 
расширить границы Его Царства? План – вот ключ к 
успеху деятельности по приобретению душ для Хри-
ста. Божьи работники подобны людям, готовящимся 
к битве. Солдат знает свое место и свои обязанности. 
Богу угодно, чтобы мы двигались вперед организо-
ванно, во главе со Христом как нашим Главнокоман-
дующим – «Царем царей и Господом господствую-
щих» (Откр. 19:16).

«Если бы христиане действовали сообща, двига-
ясь вперед как один, руководствуясь одной Силой и 
стремясь к достижению одной цели, они привели бы 
в движение мир» (9 СЦ, с. 221).

«В жизни христианина есть три главных принци-
па, которым необходимо следовать, если мы не хо-
тим, чтобы сатана похитил нашу награду. Эти прин-
ципы выражаются в трех словах: бодрствуй, молись, 
трудись» (2 СЦ, с. 283).

«Для разочарованных существует надежное лекар-
ство – вера, молитва и труд» (ПЦ, с. 164).

«Есть одно хорошее лекарство от духовной лени – 
работа. Помогай людям, нуждающимся в твоей по-
мощи» (4 СЦ, с. 236).

«Каждая душа, исповедующая Христа, берет на себя 
обязательство делать все возможное на поприще ду-
ховного труда, быть активной, ревностной и деятель-
ной в служении своему Господу. Христос ожидает, что 

каждый человек исполнит свой долг; и пусть это станет 
девизом Его последователей» (5 СЦ, с. 460).

Евангелист Лейтон Форд рассказал одну забав-
ную историю, которая произошла в Новой Шотлан-
дии (провинция Канады – прим. переводчика), во 
время одного из общественных собраний. «Я про-
поведовал под открытым небом в Галифаксе, Но-
вая Шотландия. На следующий вечер должен был 
выступать Билли Грэм. Прибыв на день раньше, он 
пришел послушать меня и, никем не замеченный, 
расположился на траве позади толпы. Поскольку на 
нем была шляпа и темные очки, его никто не узнал. 
Прямо перед ним сидел пожилой джентльмен, ко-
торый, похоже, внимательно слушал мое выступле-
ние. Когда я пригласил людей выйти вперед и объя-
вить о своем желании посвятить себя Господу, Бил-
ли решил заняться личным благовестием. Он похло-
пал человека по плечу и спросил: «Хотите ли Вы 
принять Христа? Я буду рад пройти вперед с Вами, 
если Вы пожелаете». Пожилой человек оглядел его 
с головы до пят, задумался на миг и затем произ-
нес: «Нет, я думаю, что подожду до завтрашнего ве-
чера, когда привезут ''большую пушку''». Мы с Бил-
ли здорово посмеялись над этим инцидентом. К со-
жалению, эта история показывает, что в умах людей 
проповедь Евангелия – это удел ''больших пушек'', а 
не ''маленьких орудий''» (Good News is for Sharing, 
1977, David C. Cook Publishing Co., p. 67).

«Важно, чтобы каждый член Церкви был занят в 
какой-либо сфере служения Господу» (ПМЕ, с. 17).

«Многие ли прилагают ревностные усилия, чтобы 



110 111

побуждать собратьев трудиться для Господа? Чтобы 
успешно работать дома, понадобится неослабная ре-
шимость, вера и непоколебимое постоянство. На небе-
сах не будет ленивых, поэтому никто не войдет в рай-
ские обители, не проявив любви к Христу и не прило-
жив усилий для спасения ближних» (СП, с. 208).

«Поразительной особенностью Божественной дея-
тельности является осуществление самыми просты-
ми средствами величайшей работы, которую можно 
совершить в нашем мире. Божий план предполагает, 
что каждая часть общей системы, управляемой Им, 
будет взаимосвязана со всеми остальными частя-
ми, где целое, как колесо в колесе, работает в совер-
шенной гармонии. Он воздействует на человеческие 
силы, в результате чего Его Дух прикасается к неви-
димым струнам, так что звук этот достигает преде-
лов Вселенной» (Р 22, 1897 г.).

«Осуществляемая вами работа может быть выпол-
нена лишь в результате действий, вытекающих из 
ясно понятых планов» (П 14, 1887 г.).

«Беспечность, отсутствие целенаправленности и 
безразличие являются грехом в любом деле, но осо-
бенно в работе Божьей. Каждое начинание, связан-
ное с Его делом, должно осуществляться организо-
ванно, предусмотрительно и с ревностной молит-
вой» (РГ, 18 марта, 1884 г.).

«В любой работе можно допустить серьезные 
ошибки и промахи, если делу, которым вы занимае-
тесь, не уделять глубокого и пристального внимания. 
И пусть даже новичок будет достаточно энергичным, 
ему все равно не избежать ошибок, если рядом не ока-

жется того, кто проследит за ним и поможет ему сво-
им опытом. По мере увеличения объема работ будет 
все труднее откладывать какое-либо дело на более 
поздний срок. Дело, не исполненное вовремя, будь 
оно мирским или связанным с деятельностью Церкви, 
рискует быть невыполненным вовсе; во всяком случае 
такая работа позднее не будет сделана столь же хоро-
шо, как в должное время» (Р 24, 1887 г.).

«Каждому человеку Бог предназначил определен-
ную работу в соответствии с его способностями и воз-
можностями. Мудрое планирование необходимо для 
предоставления каждому работнику надлежащего 
места в работе Божьей с тем, чтобы он мог приобре-
тать опыт, который позволит ему в будущем нести все 
большую и большую ответственность» (П 45, 1889).

«Не будем забывать, что мы являемся соработни-
ками Бога. Мы не обладаем мудростью, достаточной 
для самостоятельной работы. Бог сделал нас Своими 
управителями, испытывая нас и проверяя, как Он ис-
пытывал и проверял древний Израиль. Он не допу-
стит, чтобы Его армия состояла из недисциплиниро-
ванных, неосвященных, ненадежных воинов, кото-
рые бы в ложном свете представляли Его порядок и 
чистоту (РГ,  8 октября, 1901 г.).

«Нам необходимы работники, обладающие способ-
ностью планировать и действовать согласованно. Нам 
нужны люди, желающие трудиться не только лишь 
для личного блага, но имея своей целью прославле-
ние Бога, старающиеся ради этого быстрее продви-
гать вперед работу в различных направлениях. Это 
станет для них драгоценной возможностью показать, 



112 113

что они преданы делу Господа и способны его совер-
шать. Каждому поручена своя работа, но не для того, 
чтобы прославить себя, а во славу Бога» (Р 25, 1895).

«Я настаиваю на том, что наши труженики обяза-
ны так планировать свою работу, чтобы избежать пе-
реутомления от чрезмерных перегрузок» (П 17, 1902).

«Объединяйтесь воедино, объединяйтесь воеди-
но, будьте единомысленны и единодушны». Хри-
стос – наш Глава, а вы – братья; следуйте за Ним» 
(П 4, 1890).

«Иисус видит Свою истинную Церковь, самое 
большое стремление которой – трудиться вместе с 
Ним в великой работе спасения душ. Он слышит го-
рячие молитвы Своих последователей, возносимые 
в сокрушении, и Всемогущий не может отказать их 
мольбам о спасении подвергающегося испытаниям, 
искушаемого члена Христова тела» (СП, с. 19).

«Мы должны вместе с Ним нести свое бремя, и 
тогда мы исполнимся Его силой. Жизнь Церкви зави-
сит от того, насколько верно следует она указаниям 
Господа. Пренебречь этим – значит оказаться в жал-
ком состоянии духовного прозябания. Там, где хри-
стиане не трудятся для блага других, любовь исчеза-
ет и вера тускнеет.

Христос желает, чтобы Его служители учили Цер-
ковь благовествовать. Они должны учить народ, как 
искать и спасать погибающих. Но на деле все про-
исходит иначе. Сколько людей с надрывом трудятся, 
чтобы раздуть в Церкви искорку жизни, которая вот-
вот погаснет!» (ЖВ, с. 825). 

«Каждая община должна быть школой подготов-

ки христианских работников. Каждого члена церк-
ви следует обучать проведению библейских занятий 
и уроков субботней школы, а также умению наилуч-
шим образом помогать бедным, заботиться о боль-
ных и работать с необращенными. Необходимо ор-
ганизовывать школы здорового образа жизни, кули-
нарные школы, а также занятия по различным на-
правлениям христианской благотворительной дея-
тельности. Теоретическое обучение должно тесно 
переплетаться с реальной практической деятельно-
стью под руководством опытных наставников. Пусть 
учителя покажут личный пример работы с людьми, 
а другие, присоединившись к ним, учатся на их при-
мере. Один практический образец более ценен, чем 
множество наставлений» (СИ, с. 148, 149. Подчерки-
вание добавлено).

«Всесторонняя евангельская деятельность нач-
нет продвигаться тогда, когда ее будут сопровождать 
миссионерские школы для библейских работников» 
(9 СЦ, с. 111).

«Когда церкви станут живыми, трудящимися церк-
вами, Святой Дух будет дан в ответ на их искреннюю 
просьбу... Тогда окна небесные отворятся для пото-
ков позднего дождя» (РГ, 25 февраля, 1890).

«Церковь является Богом установленным сред-
ством спасения людей. Она была основана Господом 
с целью служения, и миссия ее – проповедовать миру 
Евангелие» (ХС, с. 15).

«Церковь Христа на земле была создана для мис-
сионерских целей, и Господь желает видеть, как вся 
Церковь изыскивает пути и средства, с помощью ко-



114 115

торых знатные и простолюдины, богатые и бедные 
могли бы услышать весть истины» (6 СЦ, с. 29).

«Церковь Христова организована для служения. 
Служение – ее лозунг. Ее члены являются воинами, 
которых нужно обучать сражаться под командовани-
ем Вождя нашего спасения. Христианские служите-
ли, врачи, учителя имеют гораздо более обширное 
поле деятельности, чем принято думать. Они призва-
ны не только сами служить людям, но и готовить их к 
служению, не только преподавать правильные прин-
ципы, но и учить своих слушателей делиться эти-
ми знаниями с другими. Истина, если ей не следуют 
в практической жизни и которой не делятся с други-
ми, теряет свою жизнетворную силу, свое целитель-
ное действие. Ее благословения не лишается лишь 
тот, кто делится ими с ближними» (ПМЕ, с. 17. Под-
черкивание добавлено).

«В церкви необходимо проводить организован-
ную работу, чтобы ее члены поняли, как нести свет 
ближним и таким образом укреплять свою собствен-
ную веру и умножать свои знания. Когда они ста-
нут делиться светом, полученным от Бога, то начнут 
утверждаться в вере. Действующая церковь – это жи-
вая церковь. Мы, как живые камни, должны представ-
лять собой духовный дом, и каждый камень должен 
излучать свет. Каждый христианин сравним с драго-
ценным камнем, принимающим славу Божью и отра-
жающим ее» (6 СЦ, с. 435).

«Бог есть Бог порядка. На небе царит совершенный 
порядок, действия всех небесных ангелов обуслов-
лены строгой дисциплиной и повиновением. Успех 

приходит только тогда, когда царит порядок и согла-
сованность действий. Сегодня Бог требует от Своих 
служителей не меньше порядка и дисциплины, чем 
во дни Израиля. Все трудящиеся на ниве Его долж-
ны работать рассудительно, не допуская беспечно-
сти, не надеясь на случайность. Бог желает, чтобы 
Его работа исполнялась верно и точно, чтобы Он мог 
положить на нее печать одобрения» (ПП, с. 376, под-
черкивание добавлено).

«Порядок – первый закон небес» (СЗ, с. 101).
«Мы искали Господа в ревностной молитве, стре-

мясь понять Его волю, и через Его Духа был дан свет 
о том, что церкви необходим порядок и полная дис-
циплина, что организация ей необходима. Система и 
порядок видны во всех Божьих делах во всей Все-
ленной. Порядок – закон неба, и он должен быть за-
коном Божьего народа на земле» (ХОУ, с. 195).

«Истинный характер церкви измеряется не теми 
высоким словами, которые она провозглашает, и не 
именами, внесенными в ее церковные книги, но тем, 
что она действительно делает для Господа, числом 
ее настойчивых и верных работников» (РГ, 6 сентя-
бря, 1881).

«Живая Божья Церковь будет ожидать, бодрство-
вать и трудиться. Никто не должен оставаться безу-
частным. Всем нужно представлять Христа, актив-
но и ревностно работать для спасения погибающих 
душ» (СП, с. 163).

«Каждого члена церкви нужно обучать системати-
ческому труду на ниве Божьей. Все должны что-то 
делать для Господа» (5 СЦ, с. 308).



116 117

«Не должно быть задержки в таком хорошо спла-
нированном подходе по обучению и воспитанию 
членов наших церквей» (9 СЦ, с. 119). 

«Проповедникам следует учить членов общины, 
что для своего духовного возрастания они должны 
нести бремя, возложенное на них Господом, – приво-
дить души в соприкосновение с истиной. Необходи-
мо посещать всех, кто не исполняет эту обязанность, 
молиться с ними и делать все возможное для их про-
буждения» (ХС, с. 69).

«Членов каждой церкви следует учить тому, чтобы 
они посвящали время приобретению душ для Хри-
ста... Пусть те, на кого возложена ответственность за 
стадо Христово, осознают свой долг и многих людей 
подключат к работе» (6 СЦ, с. 436).

«Секрет успеха в деле Божьем заключается в согла-
сованной работе нашего народа. Необходимы серьез-
ные усилия. Каждый член тела Христова должен вы-
полнять свою часть работы, в соответствии со спо-
собностями, дарованными ему Богом. Нам всем не-
обходимо объединиться и вместе преодолевать пре-
грады и затруднения, трудясь плечом к плечу и серд-
цем к сердцу» (РГ, 2 декабря, 1890).

«Служители, проповедуйте истины, побуждающие 
слушателей лично трудиться для людей, еще живу-
щих без Христа. Всячески поощряйте личные уси-
лия» (9 СЦ, с 124).

«Как обеспечить исполнение великой работы воз-
вещения вести третьего ангела? Успеха можно до-
биться лишь терпеливыми, индивидуальными уси-
лиями, посещая людей в их домах» (ИО, с. 150).

«Не все члены Церкви призваны трудиться на ино-
странных полях, но все должны выполнить свою 
часть работы в великом деле донесения света миру. 
Евангелие Христа предназначено для распростране-
ния, оно имеет наступательный характер. В день Бо-
жий не будет оправдания тому, кто замкнулся в своих 
эгоистичных интересах. Для каждого ума, для каждой 
руки есть работа. В деле Божьем найдется место для 
каждого. Существует множество различных сфер де-
ятельности, наиболее подходящих для того или иного 
склада ума и способностей» (ИО, с. 290, 291).

«Христос наделил Свою церковь всем необходи-
мым, чтобы искупленные Им люди прославили его. 
Церковь, наделенная праведностью Христа, явля-
ется сокровищницей, в которой хранятся и откры-
ваются богатства Его милости, благодати и любви» 
(ХОУ, с. 209).

«Нам нужны служители, молящиеся Богу о мудро-
сти, способные под водительством Божьим вдохнуть 
новую жизнь в старые методы работы и разработать 
новые планы и методы пробуждения интереса у чле-
нов Церкви и проповеди Евангелия людям из мира» 
(Р 117, 1907).

Побуждайте всех членов вашей общины прини-
мать участие в каком-либо виде евангельской дея-
тельности. Используйте способности различных 
людей, поощряйте их развитие. Пусть члены Церк-
ви посвятят свои таланты служению Богу. Также за-
нимайтесь их воспитанием, обучая тому, как нести 
Благую Весть. У всех нас есть пять хлебов и две 



118 119

рыбки, которые Бог может умножить для успешно-
го служения.

«Что это в руке у тебя?» (Исх. 4:2).
Секрет успешного распространения Евангелия за-

ключается в обучении. Важной и необходимой ча-
стью работы является обучение людей, возрастаю-
щих в благодати, которые могут идти и провозгла-
шать весть любви. Мы должны работать по методу 
умножения – умножения работников на полях. Один 
человек может обучать другого, эти двое могут обу-
чить еще двоих, а эти четверо могут обучить других 
четверых и так далее... Следовательно, школы под-
готовки миссионеров являются важными учрежде-
ниями для обучения членов Церкви делу приобрете-
ния душ. Это подготовительное обучение предназна-
чено не только для взрослых, оно начинается в се-
мье и в наших Библейских школах. Здесь у учеников 
закладываются основы для работы длиною в жизнь. 
Во всех наших образовательных и подготовитель-
ных учреждениях теория и практика должны быть 
неразрывно связаны с Писаниями как основой вся-
кого воспитания.

«Наши школы должны быть обучающими и вос-
питательными учебными заведениями. Если  из 
них должны выйти люди, во всех отношениях под-
готовленные к работе на миссионерских полях, 
они должны осознавать величие этой работы и не-
обходимости привнесения практического благо-
честия в их повседневный опыт, для того, чтобы 
они могли занять любое полезное место в нашем 
мире, в Церкви или в Божьем великом духовном 

винограднике, ныне призывая работников в другие 
страны» (ХВ, с. 46).

«Наши колледжи и школы по подготовке христи-
анских служителей должны посылать миссионеров 
в отдаленные земли. Пусть учащиеся этих школ ис-
пользуют всякую возможность, чтобы подготовить-
ся к этой работе. Они должны быть проверены и ис-
пытаны заранее, дабы можно было увидеть, пригод-
ны ли они к такой деятельности, и есть ли у них та-
кое призвание» (СУ, с. 549).

«Во время учебного года, где только это возмож-
но, учащиеся должны принимать участие в работе 
городской миссии. Им следует совершать миссио-
нерскую работу в окружающих городах и селениях» 
(СУ, с. 547).

«Было бы хорошо, если бы наши школы по под-
готовке христианских служителей основывались 
вблизи медицинских учреждений, в них молодежь 
могла бы учиться принципам здорового образа жиз-
ни. Особую ценность имеют учебные заведения, 
выпускающие людей, способных разумно отстаи-
вать свою веру, жизнь которых отличается верой, 
действующей любовью. Я получила ясное настав-
ление относительно того, чтобы школы, где толь-
ко это возможно, открывались вблизи наших сана-
ториев. Таким образом одно учреждение будет по-
могать и поддерживать другое. Творец людей заин-
тересован в облегчении доли страдающих. Он на-
правлял нас, когда мы организовывали наши сана-
тории  и строили рядом с ними наши школы, что-
бы они играли эффективную посредническую роль 



120 121

в подготовке братьев и сестер к служению страдаю-
щему человечеству» (СЗ, с. 301).

«Бог желает, чтобы для восполнения нехватки ра-
ботников в разных странах создавались образова-
тельные центры, где подающие надежду студенты 
могли бы научиться практическим отраслям знания 
и библейским истинам. Когда эти люди будут при-
нимать участие в работе, они придадут положитель-
ный характер делу настоящей истины на новых по-
лях. Они пробудят интерес среди неверующих и бу-
дут помогать освобождению души от рабства греха. 
Самых лучших учителей надо посылать в разные 
страны, где планируется создание школ для христи-
анского образования. Вероятно, что в одном месте 
может сосредоточиться слишком много образова-
тельных учреждений. Гораздо большим благосло-
вением были небольшие школы, руководимые со-
гласно замыслу о школах пророков» (6 СЦ, с. 137).

Однажды, зайдя в офис управляющего крупной 
компанией сотовой связи в Замбии, я увидел на одной 
из стен огромную карту Замбии. На карте были ука-
заны все дороги и населенные пункты, крупные и 
малые. Также я заметил большие, круглые, цветные 
кнопки, которые были приколоты на карту. Они обо-
значали места расположения действующих вышек 
сотовой связи на территории всей страны. Я обратил 
внимание на то, что вышки были размещены опре-
деленным образом. Вначале их установили там, где 
плотность населения высока, и рядом с главными 
магистралями, чтобы можно было обеспечить сиг-
налом связи наибольшее число людей. Позже выш-

ки были установлены в менее заселенных районах. 
Цель компании заключается в том, чтобы радиосиг-
нал связи был доступен жителям всей страны. Те-
перь мобильные телефоны можно увидеть даже у 
тех, кто живет далеко от цивилизации. А заряжают 
они свои телефоны при помощи небольших панелей 
солнечной батареи. Когда я рассматривал карту, Бог 
вразумил меня: «Почему ты не делаешь так же, орга-
низовывая церкви в стратегических местах, как это 
делал Павел? Там следует оставить подготовленных 
лидеров, которые в свою очередь научат других, как 
донести весть Евангелия своему ближайшему окру-
жению. Так очень скоро Благая Весть облетит всю 
Замбию.

Если компания сотовой связи борется за то, чтобы 
обеспечить все уголки Замбии своим сигналом, по-
чему мы не можем сделать того же, организовывая 
школы и церкви как центры подготовки в стратеги-
чески важных местах, для того, чтобы впоследствии 
посылать людей на проповедь Евангелия?

«Имея такую хорошо обученную армию работ-
ников, как наша молодежь, можно представить, как 
скоро весть о распятом, воскресшем и скоро гряду-
щем Спасителе может быть донесена всему миру! 
Как скоро может наступить конец...» (В, с. 271).

«Один работник, обученный и подготовленный 
для работы и пребывающий под руководством Духа 
Христова, совершит значительно больше, чем десять 
работников, не обладающих достаточными познани-
ями и слабых в вере. Один человек, действующий в 
согласии с наставлениями Божьими и в единении со 



122 123

своими собратьями, принесет больше пользы, чем 
десять, не осознавших необходимости полагаться на 
Бога и действовать в согласии с общим планом рабо-
ты (РГ, 29 мая, 1888 г.). 

«Наши школы должны более походить на школы 
пророков, то есть быть подготовительными школа-
ми, где учащиеся могут постигать дисциплину Хри-
ста и учиться у великого Учителя» (6 СЦ, с. 152).

«Главной целью христианского образования явля-
ется подготовка братьев и сестер к служению пу-
тем развития и тренировки всех их способностей. 
Работа в наших колледжах и школах по подготовке 
служителей должна усиливаться из года в год, ибо 
в них наша молодежь готовится к служению Госпо-
ду в качестве умелых работников. Господь призыва-
ет молодежь поступать в наши учебные заведения 
для того, чтобы развить своих способности для ак-
тивной работы. Времени осталось немного. Повсе-
местно ощущается нужда в работниках для Христа. 
Настойчивый призыв обращен к тем, кто должен 
принять участие в работе для своего Господина.

Наши учебные заведения были основаны Госпо-
дом, и если они будут работать в соответствии с 
Его замыслом, то молодые люди, направленные в 
них, смогут быстро получить подготовку к работе 
в различных областях миссионерской деятельно-
сти. Одни получат возможность начать служение 
медсестер-миссионерок, другие – как литературные 
евангелисты, учителя, евангельские служители. Не-
которые смогут возглавить церковные школы, где 
дети будут постигать первые принципы образова-

ния. Это очень важная работа, для которой требу-
ются умения и хорошая подготовка» (СУ, с. 493).

В приведенном выше утверждении говорится о 
людях, трудящихся в пяти основных сферах дела по 
приобретению душ – медсестры (медицинская), кни-
гоноши (литературная), евангелисты (проповедь), 
«служители Евангелия» (включая рядовых евангели-
стов и учащихся) и учителя (педагоги). В этой главе 
мы рассматривали вопросы обучения. В главе «Закон 
10: Поддержка» мы более подробно рассмотрим все, 
что касается служителей Евангелия.

«Нам всегда следует помнить о том, что в этом 
мире мы не только ученики, но и учителя, готовящие 
себя и других к более высокой сфере деятельности в 
будущем» (СЗ, с. 260).

«Мы учимся, чтобы затем учить других. Эту мысль 
нужно довести до сознания каждого члена церкви» 
(6 СЦ, с. 115).

Как обучать нашу молодежь и взрослых верую-
щих? Ниже описаны два практических шага: 

1. Учите каждого члена Церкви использовать 
свои дары

«Петр» не должен беспокоиться о служении «Ио-
анна». Идя с Петром по берегу Галилейского озера, 
Иисус наметил план для служения Петра. «Петр же, 
обратившись, видит идущего за ним ученика, кото-
рого любил Иисус... Его увидев, Петр говорит Иису-
су: Господи! а он что?» (Ин. 21:20, 21). Для каждо-
го верующего Бог определил служение и дар Свято-
го Духа – талант. Нам не следует смотреть на других, 



124 125

но по благодати Божьей развивать и использовать та-
ланты, которые Бог даровал лично нам. «Иисус гово-
рит ему: если Я хочу, чтобы он пребыл, пока приду, 
что тебе [до того]? ты иди за Мною» (Ин. 21:22).

«Но Бог расположил члены, каждый в [составе] 
тела, как Ему было угодно» (1 Кор. 12:18).

«В последующие годы, когда в разных частях мира 
многие группы верующих образовали церкви, цер-
ковная организация продолжала совершенствовать-
ся в стремлении к порядку и согласованным дей-
ствиям. Каждый член церкви должен был добросо-
вестно выполнять данные ему поручения, мудро ис-
пользуя дарованные Богом таланты... Бог давно уже 
ждет, когда дух служения охватит всю Церковь, что-
бы каждый трудился для Него по своим способно-
стям. Когда члены Церкви Божьей выполнят пору-
ченную им работу для нуждающихся людей на ро-
дине и за рубежом во исполнение евангельского по-
ручения, весь мир будет оповещен и Господь Иисус 
вернется на нашу землю с силой и славой великой» 
(ДА, с. 92, 111).

«Во всех установлениях Господа едва ли не самым 
прекрасным является Его план дарования людям 
многообразия способностей и талантов» (Ев, с. 98). 

«Люди, осуществляющие духовное руководство 
церковью, должны разрабатывать планы и изыски-
вать средства, чтобы каждому члену церкви была 
предоставлена возможность выполнить какую-то 
часть в деле Божьем. Очень часто в прошлом этого 
не делалось. Не разрабатывались достаточно ясно и 
не проводились в жизнь планы, посредством кото-

рых дарования всех людей можно было задейство-
вать в активном служении. Лишь отдельные братья 
дают себе отчет в том, сколь много мы потеряли в 
связи с этим» (9 СЦ, с. 116).

«Каждая церковь обладает тем или иным даром, 
который при правильном использовании может ока-
зать большую помощь общему делу. Нужда, кото-
рую мы испытываем сегодня при созидании нашей 
церкви, состоит в том, чтобы наши служители име-
ли проницательность, дабы увидеть в церкви то или 
иное дарование и содействовать его развитию. Та-
кой дар может быть развит и направлен на полезное 
служение Господу. Необходимо хорошо разработать 
план приема на работу таких служителей, которые 
могли бы направиться во все наши церкви – круп-
ные и малочисленные и научить членов церкви тру-
диться для ее созидания, а также для приобретения 
неверующих. Если мы в чем и нуждаемся, так это в 
обучении, образовании и воспитании. Служители, 
в обязанности которых входит посещение церквей, 
должны научить наших братьев и сестер практиче-
ским навыкам совершения миссионерской работы» 
(9 СЦ, с. 117. Подчеркивание добавлено).

«Никто из людей не получает одинаковые дары, но 
каждому слуге Господа обещан хотя бы один из даров 
Духа... Но только после вознесения Христа этот дар был 
получен ими во всей полноте. Излитие Святого Духа 
произошло лишь после того, как через веру и молитву 
ученики всецело отдали себя Ему для работы. Тогда, в 
особом смысле, небесное имущество было поручено по-
следователям Христа... Дары уже являются нашими во 



126 127

Христе, но действительное обладание ими зависит от 
нашего принятия Духа Божьего» (НУХ, с. 327).

«Из наблюдения бесконечного разнообразия рас-
тений и цветов мы можем извлечь важный урок. 
Все цветы отличаются друг от друга формой и окра-
ской. Некоторые из них обладают целебными свой-
ствами, иные – чудесным ароматом. Отдельные 
христиане считают своим долгом добиваться того, 
чтобы остальные христиане были похожи на них. 
Таков план человека, но не Бога. В Церкви Божьей 
найдется место для личностей столь же разнообраз-
ных, как и цветы в саду. В Его духовном саду вели-
кое множество самых разных цветов» (П 95, 1902).

«Трудясь бок о бок друг с другом, мы должны 
помнить, что у всех нас разные таланты и характе-
ры. Работники отличаются один от другого идеями 
и планами. Для успеха в работе необходимо сочета-
ние разнообразных дарований. Будем помнить, что 
одни люди могут исполнять определенные обязан-
ности успешнее, нежели другие» (П 116, 1903 г.).

«Один человек может быть искусным оратором, 
другой обладает хорошим писательским даром; 
третий имеет дар совершать искренние, настой-
чивые, пылкие молитвы; четвертый умеет краси-
во петь, иной способен ясно изъяснять Слово Бо-
жье. Каждый дар должен стать могучим средством 
в руках Божьих, потому что Он сотрудничает с 
людьми. Одному Бог дает слово мудрости, друго-
му – знание, третьему – веру. Но всем необходимо 
трудиться под единым руководством. Многообра-
зие даров ведет к многообразию действий, но «Бог 

Один и Тот же, производящий все во всех»» (1 Кор. 
12:6). (9 СЦ, с. 144, 145).

«Все, кто трудится для Бога, должны иметь каче-
ства, присущие Марфе и Марии, то есть готовность 
служить и искреннюю любовь к истине. Эгоистич-
ное «я» и себялюбие должны быть устранены. Бог 
призывает благоразумных, отзывчивых, нежных, 
верных принципу, ревностных женщин-работниц. 
Он призывает настойчивых женщин, способных от-
вернуться от себя и своих личных удобств и сосредо-
точиться на Христе, говорить слова истины, молить-
ся вместе с людьми, к которым они могут найти под-
ход, трудясь для обращения душ» (6 СЦ, с. 118).

«При всем многообразии мыслей и идей мы все 
объединены одной целью, связывающей наши серд-
ца, – обращением душ к истине, влекущей всех ко 
кресту» (П 31, 1892).

Существуют различные виды служений, соответ-
ствующие дарованиям, данным Святым Духом (смо-
трите 1 Кор. 12; Еф. 4 и Рим. 12). Есть служение пе-
ния, ходатайственной молитвы, гостеприимства, ор-
ганизации и созидания церквей, помощи бедным и 
сиротам и т.д. Для всех нас Бог предусмотрел ме-
сто в Своем замысле. Он хочет, чтобы с вашей помо-
щью весть Евангелия достигла того человека, какому 
больше никто не сможет ее передать. Зачем Бог дал 
различные дары Своей Церкви?

«К совершению святых, на дело служения, для со-
зидания Тела Христова, доколе все придем в единство 
веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в 
меру полного возраста Христова» (Еф. 4:12, 13).



128 129

Вот несколько примеров различных видов 
служения.

Служение на собственном обеспечении:
«Ибо вы помните, братия, труд наш и изнурение: но-

чью и днем работая, чтобы не отяготить кого из вас, мы 
проповедывали у вас благовестие Божие» (1 Фес. 2:9).

«Ни у кого не ели хлеба даром, но занимались тру-
дом и работою ночь и день, чтобы не обременить 
кого из вас» (2 Фес. 3:8).

«Ни серебра, ни золота, ни одежды я ни от кого 
не пожелал: Сами знаете, что нуждам моим и [нуж-
дам] бывших при мне послужили руки мои сии. Во 
всем показал я вам, что, так трудясь, надобно под-
держивать слабых и памятовать слова Господа Ии-
суса, ибо Он Сам сказал: блаженнее давать, нежели 
принимать» (Деян. 20:33-35).

«Термин «самообеспечение» обозначает работу, со-
вершаемую вне прямого контроля деноминации и не 
зависящую от ее финансовой поддержки... Работа на 
самообеспечении также включает в себя работу мно-
гих частных санаториев, интернатов для престарелых 
и инвалидов, процедурных и массажных кабинетов, 
сельских школ, а также деятельность врачей и медсе-
стер, которые ведут медицинскую миссионерскую де-
ятельность в частном порядке» (В.Г. Андерсон, Пре-
зидент Южной унионной конференции, Южные изве-
стия, 20 октября, 1948 г., т. 42, № 41, с. 1).

Ремеслом Павла было изготовление палаток. Этим 
занятием он поддерживал свое служение.

«Павел собственным примером опровергал рас-
пространившееся в то время в церкви мнение, что 

Евангелие могут успешно проповедовать лишь те, 
кто полностью освобожден от необходимости тру-
диться ради обеспечения своих насущных нужд. Он 
показал на практике, чего могут добиться посвящен-
ные члены церкви в тех местах, где люди не знако-
мы с евангельскими истинами. Его пример вдохно-
вил многих простых тружеников сделать все воз-
можное для продвижения дела Божьего и вместе с 
тем продолжать трудиться ради хлеба насущного. 
Акила и Прискилла не были призваны посвящать 
все свое время евангельскому служению, однако Бог 
прибегнул к помощи этих скромных тружеников, 
чтобы подробнее объяснить Аполлосу путь истины. 
Господь использует различные орудия для осущест-
вления Своих намерений, и если одни люди, облада-
ющие особыми талантами, предназначаются Богом 
исключительно для проповеди Евангелия, то многие 
другие нерукоположенные члены церкви также при-
званы играть важную роль в деле спасения душ.

Перед евангельскими работниками, которые сами 
заботятся о своем пропитании, открывается большое 
поле деятельности. Многие могут стать опытными 
служителями, уделяя часть времени физическому тру-
ду, и таким способом можно подготовить сильных ра-
ботников для важного служения в тех местах, где они 
более всего необходимы» (ДА, с. 355).

«Миссионеры, которые обеспечивают сами себя, 
могут успешно работать во многих местах. В каче-
стве такого миссионера трудился апостол Павел, рас-
пространяя познание о Христе во всем мире. Еже-
дневно уча Евангелию в больших городах Азии и 



130 131

Европы, он еще занимался ремеслом, чтобы прокор-
мить себя и своих соработников» (СИ, с. 154).

«Молодые люди, идите в те места, куда вас направ-
ляет Дух Господень. Трудитесь, чтобы обеспечить 
себя всем необходимым и, как только представится 
возможность,  провозглашайте весть предостереже-
ния» (П 60, 1901).

«Многие поля, созревшие для жатвы, мы еще не 
начали обрабатывать из-за того, что у нас нет само-
отверженных помощников. На эти поля надо войти, 
отправив туда достаточное число работников на соб-
ственном обеспечении» (7 СЦ, с. 254).

«Богу никогда не было угодно, чтобы рядовые члены 
церкви самоустранялись от труда на Его ниве; «Идите 
и трудитесь в Моем винограднике», – вот что велит Го-
сподь своим последователям» (5 СЦ, с. 462).

«Если бы члены церкви Христовой не замыка-
лись в своем кругу, не боялись бы ответственности 
и не отказывались бы от несения креста, но, наобо-
рот, рассеялись бы по всем странам и светили бы тем 
светом, который Христос дал им для спасения души, 
то «Евангелие о Царствии» быстро бы распростра-
нилось до краев земли» (НПХ, с. 42).

«Работу Божью на этой земле никогда не закон-
чить, если наши братья и сестры, члены нашей Церк-
ви, не включатся в эту работу и не объединят свои 
усилия со служителями и церковной администраци-
ей...» (СЕ, с. 352).

«Мы хотим сказать каждому верующему: Не оста-
навливайтесь. Не говорите: “Мы не можем позво-
лить себе работать в малозаселенном районе, само-

стоятельно обеспечивая свои насущные нужды, когда 
в мире есть большие поля, где мы могли бы достичь 
сердец множества людей”. Пусть никто не говорит: 
“Мы не можем позволить себе поддерживать вашу 
работу в тех труднодоступных местах”. Не можете 
себе позволить? Вы не можете позволить не трудить-
ся в этих отдаленных местах. И если вы пренебреже-
те такими полями, настанет время, когда вы захоти-
те, чтобы вы могли себе это позволить. Нам необхо-
димо спасать мир. Пусть некоторые из наших посвя-
щенных наставников пойдут по дорогам и вдоль из-
городей и убедят прийти всех, кто чист сердцем – не 
физической силой; о, нет! Но силой доказательств, 
представленных в Божьем Слове» (Бр. 113, с. 11).

2) Служение Епафраса: (Кол. 4:2, 3, 12). Ходатай-
ственная молитва.

3) Служение Павла: (2 Тим. 2:2). Обучение способ-
ных работников для продвижения евангельской ра-
боты. Подготовка и передача другим знаний и уме-
ний для евангелизма.

4) Служение Езекии: (2 Пар. 31:9-12). Поощрение 
всех церковных учреждений к переходу на самообес-
печение. 

5) Служение Аггея: (Агг. 2:8, 9). Строительство 
церковных зданий и школ.

6) Служение Тавифы: (Деян. 9:36). Служение бед-
ным, сиротам и вдовам.

2. Евангелизм по методу малых групп: обучение 
без отрыва на производстве

«…они слушали Его беседы, они всюду были ря-



132 133

дом с Сыном Божьим и в каждодневном общении 
с Ним учились служить человечеству... Они учи-
ли тому, чему сами научились у Иисуса, и каждый 
день обретали ценный опыт. Но им необходимо было 
уметь трудиться самостоятельно, а они по-прежнему 
нуждались в подробных наставлениях, в долготер-
пении и чуткости. И тогда Спаситель посылает их в 
мир, чтобы, используя преимущества Своего присут-
ствия, исправлять их ошибки, советовать и подска-
зывать» (ЖВ, с. 349).

У Иисуса была малая группа из двенадцати учени-
ков. Они получали наставления, глядя на методы ра-
боты Учителя. Они проходили обучение «без отры-
ва на производстве». Прежде чем отправить их од-
них, Иисус показывал им, как необходимо трудиться. 
Возвратившись, они получили дальнейшие указания 
и наставления. Он направлял их на работу по двое. 
Так Иисус показал нам Свои методы подготовки ма-
лых групп к евангельской деятельности.

«Призвав двенадцать и повелев им отправляться 
в города и селения, Иисус никого не послал в оди-
ночку, но брат был рядом с братом, друг – с другом. 
Они могли помочь друг другу и приободрить, со-
ветоваться и молиться вместе; сила одного воспол-
няла слабость другого». (ЖВ, с. 350). Позднее еще 
семьдесят учеников были посланы Им на дело бла-
говестия.

«И в наше время евангельская работа велась бы го-
раздо успешнее, если бы почаще следовали этому 
примеру» (ЖВ, с. 350).

«Он намерен был наставить и подготовить этих 

людей к тому, чтобы возглавить Его Церковь. Им в 
свою очередь предстояло наставить других и послать 
их возвещать евангельскую весть» (ДА, с. 17).

«И что слышал от меня при многих свидетелях, то 
передай верным людям, которые были бы способны 
и других научить» (2 Тим. 2:2).

«Ученики, вынужденные из-за гонений покинуть 
Иерусалим, несли Благую весть за пределами Пале-
стины; и в крупных центрах начали образовываться 
многочисленные группы верующих» (ДА, с. 155).

«Тот, Кто никогда не ошибается, показал мне, что 
создание небольших групп является основой и зало-
гом успешного труда членов нашей Церкви для Хри-
ста. Если в церкви много людей, пусть они разделят-
ся на небольшие группы и трудятся не только для со-
братьев, но и для неверующих. Если в каком-то горо-
де есть только двое или трое человек, знающих исти-
ну, им надо стать такой рабочей группой. Им следует 
стремиться сохранять единство в своих рядах, спло-
титься в любви и согласии, воодушевлять друг дру-
га на миссионерские подвиги и черпать силу и муже-
ство, поддерживая друг друга» (7 СЦ, с. 21, 22).

«Пусть в каждой церкви будут хорошо организован-
ные группы работников, чтобы трудиться в окрестно-
стях этой церкви» (РГ, 29 сентября, 1891 г.).

«В каждом большом городе должны быть органи-
зованы группы хорошо подготовленных работников. 
Не просто один или два, но десятки людей должны 
быть задействованы в работе» (БГК, 1893 г., с. 37).«В 
наших церквах надо создавать специальные группы 
служения» (7 СЦ, с. 21).



134 135

«Необходимо нарушить монотонность и однооб-
разие нашего служения Богу. Важно, чтобы каждый 
член Церкви был занят в какой-либо сфере служения 
Господу. Некоторые менее способны, нежели другие, 
но каждый может и должен служить в меру своих сил, 
чтобы противостоять захлестывающему наш мир по-
току болезней и страданий. Многих достаточно лишь 
научить основам и ободрить их в начинаниях, чтобы 
пробудить желание трудиться» (СИ, с. 148, 149).

Служителям и руководителям церквей надлежит 
разработать планы по подготовке членов их общин 
для служения. Можно начать с небольшой группы 
желающих из двух или трех человек. Эту группу сле-
дует обучать в течение шести месяцев. За это время 
им необходимо пройти не только теоретический, но 
и практический курс благовестия под руководством 
этих опытных наставников. После окончания курса 
каждый член этой малой группы должен в свою оче-
редь обучить еще двух людей. Таким образом чис-
ло работников будет умножаться, и  вскоре будет за-
действована вся церковь. Пусть эти ученики посто-
янно рассказывают церкви о своих опытах. Это по-
будит других верующих присоединиться к ним. Та-
кая программа называется «Тимофей», она «разрабо-
тана» Павлом, обучавшим в свое время молодого Ти-
мофея как евангелиста.

Следующий шаг – разделить церковную террито-
рию на большие участки. Семьи, живущие в преде-
лах этих больших участков, должны взять на себя от-
ветственность за проживающие там души и трудить-

ся для них. Если участки слишком велики, их также 
можно разделить на меньшие. Один небольшой уча-
сток – несколько семей, от 3 до 5. На каждом малом и 
большом участке должен быть лидер (он будет «Ти-
мофеем»), направляющий усилия остальных участ-
ников евангельской работы.

Руководители участков могут встречаться каждые 
две недели или ежемесячно для обмена информаци-
ей, свидетельств и отчетов. Лидеры больших участ-
ков должны встречаться каждые три месяца с лидера-
ми малых участков для обсуждения проблем и даль-
нейшего планирования. Семьи верующих, проживаю-
щие внутри участков, ответственны за посещения «от 
дома к дому» на территории их участка. Таким обра-
зом будет охвачена вся «территория» церкви, и работа 
будет осуществляться системно. 

Семьям верующих необходимо учиться налаживать 
социальные контакты, заводить друзей и удовлетво-
рять физические нужды людей, которых они посеща-
ют. Во время этих визитов знания и навыки медицин-
ской работы могут сослужить добрую службу. Это по-
может сблизиться с людьми. Верующим нужно нау-
читься молиться с теми, кого они посещают, и просто 
являть им Христову любовь. Тогда Бог откроет для них 
двери, чтобы говорить слово вовремя! Это наш ключ 
к сердцам людей. Когда настанет подходящее время, 
можно будет предложить им библейские чтения (про-
водить с ними уроки по изучению Библии). Вследствие 
такой активной деятельности некоторые из этих участ-
ков могут стать достаточно большими, тогда необходи-
мо будет организовать ответвления и группы.



136 137

«Ангелы работают в гармоничном согласии. Каж-
дый их шаг отмечен совершенным порядком. Чем 
больше мы станем подражать согласию и порядку 
ангельского воинства, тем успешнее будут усилия 
небесных вестников ради нашего блага» (П 32, 1892).

«Для тех, кто трудится во имя Бога, существует 
опасность чрезмерно полагаться на свои способности 
и таланты. Мы можем упустить из виду единственно-
го главного Труженика. Слишком часто тот, кто рабо-
тает во имя Христа, не понимает, насколько велика его 
личная ответственность. Он подвержен соблазну раз-
делить свое бремя со всевозможными организациями, 
вместо того чтобы положиться на Того, Кто являет-
ся Источником всякой силы. Большую ошибку совер-
шают те, кто уповает на человеческую мудрость или 
численность вестников Евангелия. Успех работы во 
имя Христа зависит не столько от количества людей 
или от таланта, сколько от чистоты намерений, истин-
ной простоты, искренней и покорной веры. Мы долж-
ны нести личную ответственность, осознавая личный 
долг, прилагать собственные силы для спасения тех, 
кто не знает Христа. Вместо того чтобы переклады-
вать ответственность на того, кто, по вашему мнению, 
одарен больше, трудитесь сами в меру своих способ-
ностей» (ЖВ, с. 370).

«Наилучшая помощь, которую служители церкви 
могут оказать членам церкви, это не чтение пропове-
дей, а в планировании работы для них. Предоставь-
те каждому возможность что-то сделать для дру-
гих. Помогите всем понять, что, получив благодать 
Божью, они теперь обязаны трудиться для Него. И 

пусть все будут научены трудиться. Особенно долж-
ны быть научены сотрудничать с Богом те, кто при-
нял веру недавно» (9 СЦ, с. 82).

«Пусть каждый трудится так, как может. Лучшим 
руководителем является не тот, кто сам делает всю 
работу, а тот, кто может добиться максимальной от-
дачи от других» (П 1,1883). 

«Мудрый генерал направляет офицеров, чтобы те 
учили и тренировали каждого солдата для активной 
службы» (9 СЦ, с. 116).

«Истинно благословляя благословлю тебя и раз-
множая размножу тебя» (Евр. 6:14).

«Дающий же семя сеющему и хлеб в пищу подаст 
обилие посеянному вами и умножит плоды правды 
вашей» (2 Кор. 9:10).



138 139

Закон 6: 
Сила

И, сев, учил народ из лодки. Лк. 5:3
Выйди от меня, Господи! потому что я человек 

грешный. Лк. 5:8

Закон: Результатом тесного сотрудничества чело-
века с Богом будет могущественное свидетельство.

Урок: Ваша первая задача – пригласить Иисуса в 
свою «лодку», чтобы Он учил из нее. Станьте вме-
стилищем Святого Духа, чтобы весть о спасении 
могла достичь людей. Когда вы примете призыв и 
полностью посвятите себя на служение Богу, Дух 
Святой наполнит вас силой для успешного свиде-
тельства. Бог использует смиренные «орудия».

«Бог и сегодня готов даровать силу Своим рабам, как 
Он был готов даровать ее Павлу и Аполлосу, Силе и Ти-
мофею, Петру, Иакову и Иоанну» (ДА, с. 278).

«Однажды во время «Фестиваля роз», в канун 
Нового года, в одной из красиво украшенных пе-
редвижных платформ внезапно что-то зашипело, и 
она остановилась. У нее закончилось топливо. Все 
фестивальное шествие было приостановлено и сто-
яло то тех пор, пока кто-то не принес канистру с 
бензином. Самым забавным было то, что эта пере-
движная платформа представляла «Стэндард Ойл 
компани» (Ранее – крупнейшая нефтяная компания 
в мире. – Прим. переводчика). Несмотря на ее гро-
мадные запасы нефти, в ее грузовике закончился 
бензин» (Steve Blankenship in ‘God Came Near’ by 
Max Lucado, Multnomah Press, 1987, p. 95). 

С елеем Святого Духа у нас никогда не закончится 
сила. Наполнен ли ваш светильник? 

«Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Свя-
тый; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей 
Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:8).

«Перед наступлением дня Пятидесятницы они по-
кончили со всеми разногласиями и стали едины. Ве-
руя обещанию Христа о том, что они получат благо-
словение, они молились с верою. Они молились не 
только о благословении себе, но чувствовали свою 
ответственность и за спасение других» (ЖВ, с. 827).

«Не воинством и не силою, но Духом Моим, гово-
рит Господь Саваоф» (Зах. 4:6).

«Для успешного выполнения порученной работы 
они должны были быть наделены силой Святого Духа, 
ибо Евангелие проповедуется не силой и мудростью 
человеческими, а силой Божьей» (ДА, с. 17).

«Что же произошло после того, как Святой Дух 



140 141

излился в день Пятидесятницы? Радостная весть о 
воскресшем Спасителе достигла самых краев насе-
ленного мира...  Бог может действовать с такой ве-
ликой силой, когда люди отдают себя водительству 
Его Духа.

Обетование Святого Духа не было ограничено 
одной эпохой или народом. Христос заверил, что 
Божественное влияние Его Духа пребудет с Его по-
следователями до конца. Со дня Пятидесятницы до 
настоящего времени Утешитель посылается всем, 
кто полностью посвятит себя служению Господу» 
(ДА, с. 48, 49).

«И исполнились все Духа Святого и начали гово-
рить на иных языках, как Дух давал им провеща-
вать» (Деян. 2:4).

«И вы, чада Сиона, радуйтесь и веселитесь о Го-
споде Боге вашем; ибо Он даст вам дождь в меру и 
будет ниспосылать вам дождь, дождь ранний и позд-
ний, как прежде» (Иоиля 2:23).

«И будет после того, излию от Духа Моего на вся-
кую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и 
дочери ваши; старцам вашим будут сниться сны, и 
юноши ваши будут видеть видения. И также на ра-
бов и на рабынь в те дни излию от Духа Моего» 
(Иоиля 2:28, 29).

«Восстань, светись, [Иерусалим], ибо пришел свет 
твой, и слава Господня взошла над тобою. Ибо вот, 
тьма покроет землю, и мрак – народы; а над тобою 
воссияет Господь, и слава Его явится над тобою. И 
придут народы к свету твоему, и цари – к восходяще-
му над тобою сиянию» (Ис. 60:1-3).

«Обетование Духа не оценивается надлежащим 
образом, поэтому оно и не исполняется так, как это 
было бы возможно. В этом проявляется отсутствие 
Святого Духа, которое делает евангельское служе-
ние совершенно лишенным силы. Человек может 
иметь превосходное образование, таланты, красно-
речие, различные природные дарования и приобре-
тенные способности, но без присутствия Духа Бо-
жьего ни одно сердце не будет тронуто, ни один 
грешник не будет приобретен для Христа. С дру-
гой стороны, будучи в союзе со Христом, приняв 
дары Духа, даже самый бедный и необразованный 
из Его последователей будет обладать силой, кото-
рая будет говорить к сердцам. Бог делает таких лю-
дей проводниками самого сильного влияния во Все-
ленной» (НУХ, с. 327, 328).

«Итак познаем, будем стремиться познать Госпо-
да; как утренняя заря – явление Его, и Он придет к 
нам, как дождь, как поздний дождь оросит землю» 
(Ос. 6:3).

«Сошествие Святого Духа на Церковь ожидается 
в будущем, но Церковь в состоянии обрести Его и 
ныне. Стремитесь к нему, молитесь о сошествии, ве-
руйте в возможность сошествия. Мы должны обре-
сти Святой Дух, и Небеса ждут возможности даро-
вать Его нам (РГ, 19 марта, 1895).

«Просите у Господа дождя во время благопотреб-
ное; Господь блеснет молниею и даст вам обильный 
дождь, каждому злак на поле» (Зах. 10:1).

«Великое излитие Духа Божьего, которое осве-
тит мир Его славой, не совершится до тех пор, пока 



142 143

наши братья и сестры на опыте не познают, что зна-
чит быть соработниками у Бога. Когда мы проявим 
полное, искреннее посвящение в служении Христа, 
Бог подтвердит это  неограниченным излитием Свя-
того Духа; но этого не произойдет до тех пор, пока 
большая часть членов церкви не станет сотрудничать 
с Богом» (РГ, 21 июля, 1896).

«Храни добрый залог Духом Святым, живущим в 
нас» (2 Тим. 1:14).

«И кто не берет креста своего и следует за Мною, 
тот не достоин Меня. Сберегший душу свою потеря-
ет ее; а потерявший душу свою ради Меня сбережет 
ее» (Мф. 10:38, 39).

«Творец призывает работников Евангелия. Кто от-
кликнется?» (СЕ, с. 84, 85).

«Нужны отзывчивые миссионеры. Человек, к серд-
цу которого прикоснулся Бог, исполнен огромного 
страстного стремления говорить об Иисусе людям, 
еще не познавшим Его любви. Их состояние он пе-
реживает как личное горе. Мобилизовав все свои фи-
зические и духовные силы, посланный и вдохновля-
емый Небом вестник идет совершать дело в сотруд-
ничестве с ангелами» (СИ, с. 150).

«Когда Божественная сила соединяется с челове-
ческими усилиями, работа разгорается, словно огонь 
на жнивье. Бог будет использовать средства, о про-
исхождении которых человеку не дано знать; анге-
лы будут делать работу, выполнение которой принес-
ло бы человеку благословение, отзовись он на Божий 
призыв» (РГ, 15 декабря, 1885).

«Каждая душа, в которой Господь пробудил го-

товность трудиться, становится каналом, через ко-
торый Христос явит Свою всепрощающую любовь» 
(ЖВ, с. 438).

Если вы желаете, чтобы Дух Божий использо-
вал вас могущественным образом – выбор за вами. 
Пусть Иисус проповедует из вашей «лодки». Имен-
но тогда, когда Иисус находился в лодке, буря утих-
ла благодаря Его силе. Просите Иисуса говорить че-
рез вас, используя вас в качестве канала для пере-
дачи Его истины другим людям. Просите Святого 
Духа наполнить вас. Примите решение стать мис-
сионером.

«Многие, читая Писания, не могут уразуметь их 
истинного смысла. Души, жаждушие света, благо-
дати, Святого Духа, возносят к небу молитвы, про-
шения и проливают слезы. Они находятся на поро-
ге Царствия Божьего и ждут, когда их пригласят вой-
ти» (ДА, с. 109).

«Людей, жаждущих найти путь ко Христу, больше, 
чем мы думаем» (СЕ, с. 158).

«Многие ждут, пока к ним не обратятся лично» 
(ЖВ, с. 141).

«Сотни людей находятся в ожидании спасительно-
го для их жизни предостережения» (СЕ, с. 29).

«Служители выполняют свою работу, находясь в 
нужном месте, но зачастую они не могут достичь 
целые группы людей, что под силу обычным се-
мьям, которые смогли бы посещать людей и де-
литься с ними вестью для последнего времени» 
(ОХВ, с. 212, 213).

«Множество людей погибает без единого сочув-



144 145

ствующего взгляда, слова или доброго поступка... 
Каждый год миллионы и миллионы человеческих 
душ уходят в вечность, потеряв спасение, потому что 
не были предостережены вовремя. Каждый час в на-
шей постоянно меняющейся жизни нам открывают-
ся разнообразные возможности спасти чью-то душу. 
Возможности эти постоянно приходят и уходят. Бог 
хочет, чтобы мы использовали как можно больше та-
ких возможностей» (НУХ, с. 371, 373).

«Толпы, толпы в долине суда!» (Иоиля 3:14). 

Как вы можете сделать свою жизнь таким кана-
лом, «лодкой», с которой Иисус сможет говорить? 
Чтобы ответить на этот вопрос, обратимся к пророку 
Исайи. Внимательно и с молитвой прочитайте сло-
ва Исайи в 6:1-8. Пророку было дано удивительное 
видение о Божьем престоле, и он созерцал Его ве-
личие, могущество и святость. «Свят, Свят, Свят Го-
сподь Саваоф! вся земля полна славы Его!» (Ис. 6:3). 
Осознав это, пророк воскликнул: «Горе мне! погиб я! 
ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди на-
рода также с нечистыми устами, – и глаза мои виде-
ли Царя, Господа Саваофа» (Ис. 6:5). Он чувствовал 
себя недостойным, грешным, и не мог вымолвить ни 
слова. Но Бог обещает уголь со Своего жертвенни-
ка. Он коснется наших уст и простит наши грехи. Он 
даст нам силу и нужные слова. Только тогда, услы-
шав эти обетования, Исаия откликнулся на призыв к 
служению: «Вот я».

Теперь давайте рассмотрим эти три отношения: 
Осознание того, Кто есть Бог, кем являемся мы, и что 

Он может сделать через нас. Это подготавливает нас 
к тому, чтобы стать «лодкой», с которой Иисус будет 
возвещать Свою истину.

1. Отношение посвящения – увидеть славу (лю-
бовь и святость) Божью

Посвященная жизнь, наполненная регулярной мо-
литвой, изучением Библии, молитвенными размыш-
лениями и общением с Богом помогает нам постоян-
но сохранять перед собой видение Святого и Вели-
чественного Бога. «Ибо так говорит Высокий и Пре-
вознесенный, вечно Живущий, - Святый имя Его: Я 
живу на высоте [небес] и во святилище, и также с со-
крушенными и смиренными духом, чтобы оживлять 
дух смиренных и оживлять сердца сокрушенных» 
(Ис. 57:15). Именно здесь Бог являет нам Свою Сла-
ву, и через нас эта Слава может затем быть явлена дру-
гим. Наши сердца становятся тем местом, где живет 
Бог. Не уделяя время общению с Иисусом, в котором 
Он являет нам славу нашего Отца, невозможно сви-
детельствовать. Близкие отношения с Богом и нашим 
Спасителем помогают нам получать от Него новое от-
кровение. Тогда нам будет чем поделиться с другими.

«Господь желает, чтобы мы передавали другим то, 
что вечное и невидимое сообщает нам» (НУХ, с. 373).

«Тот ученик, который более всего уподобился ре-
бенку, более плодотворно трудится для Бога. Небес-
ные существа могут сотрудничать с тем, кто старает-
ся спасать людей, а не возвышать себя. Тот, кто ис-
пытывает глубокую нужду в Божественной помощи, 
будет молить об этом, и Святой Дух поможет ему ви-



146 147

деть Иисуса, укрепив и возвысив его душу. Благо-
даря общению со Христом он будет трудиться ради 
тех, кто погибает в своих грехах. Он помазан на свою 
миссию, и он преуспевает там, где многие образован-
ные и мудрые терпят поражение» (ЖВ, с. 436).

«Всем нам было бы очень полезно каждый день 
проводить один час в размышлении о жизни Христа. 
Мы должны изучать ее во всех деталях, представ-
ляя себе каждый эпизод, а особенно заключительные 
события. Итак, если мы сосредоточим свое внима-
ние на Его великой жертве за нас, то наше доверие к 
Нему будет постоянным, наша любовь – живой и мы 
глубоко проникнемся Его Духом. Если мы хотим на-
конец быть спасенными, то должны научиться пока-
янию и смирению у подножия креста» (ЖВ, с. 83).

«Без живой веры во Христа как личного Спаси-
теля невозможно, находясь в этом скептическом 
мире, показать окружающим людям силу и привле-
кательность вашей веры. Если вы желаете вытаски-
вать грешников из стремительно текущего потока, 
то ваши ноги не должны стоять на скользком месте» 
(СЕ, с. 274).

«Учитель Слова должен постоянно бодрствовать, 
общаясь с Богом в молитве и изучая Его Слово, ибо 
в этом заключается источник его силы. Общение с 
Богом придаст его служению силу, превосходящую 
воздействие его проповедей. Он не может позволить 
себе лишиться этой силы. С искренностью, которой 
невозможно противостоять, он должен просить Бога 
укрепить его для исполнения долга и перенесения 
испытаний, коснуться его уст горячим углем с жерт-

венника. Посланники Христа порой небрежны в от-
ношении вечных ценностей. Если люди будут ходить 
с Богом, Он укроет их в расселине Скалы. Сокрытые 
подобным образом, они смогут увидеть Бога точно 
так же, как видел Его Моисей. Укрепленные Его си-
лой и озаренные Его светом, они смогут уразуметь и 
сделать больше того, что представляется возможным 
человеку» (ДА, с. 362).

«Для того чтобы успешно трудиться в деле спасе-
ния душ, служители должны быть как усердными 
исследователями Библии, так и людьми молитвы. Те, 
кто пытается поучать Слову Божьему других, а сам 
при этом его изучением пренебрегает, – соверша-
ют грех. Действительно ли истины, с которыми они 
имеют дело, обладают огромной силой? В таком слу-
чае обращаться с ними следует умело. Библейские 
идеи следует излагать ясно и сильно. Из всех живу-
щих на земле людей провозглашающие весть для на-
шего времени должны лучше всех понимать Библию 
и хорошо знать основания своей веры. Тот, кто не об-
ладает познанием Слова жизни, не имеет права пы-
таться наставлять других относительно пути к небе-
сам» (СЕ, с. 249).

«Истинно обращенные верующие должны быть 
более зрелыми в понимании Библии, чтобы говорить 
слова света и спасения всем, находящимся во тьме и 
погибающим в своих грехах» (9 СЦ, с. 121).

«Великая сокровищница истины – это Слово Бо-
жье: записанное слово, книга природы, а также кни-
га опыта жизни с Богом. Этой сокровищницей долж-
ны пользоваться Христовы служители...



148 149

Под мудрым хозяином подразумевается настоящий 
учитель, в котором так нуждаются дети и молодежь. 
Если Слово Божье является сокровищем для такого 
человека, он постоянно будет любоваться сам и пока-
зывать другим открытые им новые красоты истины. 
Когда такой учитель будет полагаться на Бога в молит-
ве, Дух Христа сойдет на него, и Сам Бог Духом Свя-
тым через него будет воздействовать на умы других...

Святой, просвящающий Дух Божий обнаружива-
ется в Его Слове» (НУХ, с. 125, 131, 132). 

«Непрестанно молитесь» (1 Фес. 5:17).
«Много может усиленная молитва праведного» 

(Иак. 5:16).
«А утром, встав весьма рано, вышел и удалился в 

пустынное место, и там молился» (Мк. 1:35).
«А мы постоянно пребудем в молитве и служении 

слова» (Деян. 6:4).
«Молитва совершенно необходима в нашем труде 

для спасения душ. Только Бог способен умножить то 
семя, которое мы сеем» (4 СЦ, с. 528).

«Молитва – это дыхание души. Это тайна духов-
ной силы. Ее невозможно заменить никакими иными 
средствами благодати. Она сохраняет здоровье души. 
Молитва позволяет сердцу непосредственно общать-
ся с Источником жизни, укрепляя мышцы и сочле-
нения религиозного опыта. Стоит пренебречь мо-
литвой или молиться нерегулярно, лишь тогда, ког-
да это представляется вам удобным, и вы утратите 
связь с Богом; духовные способности утратят свою 
энергию, а религиозный опыт – здоровье и жизнен-
ную силу» (СЕ, с. 254).

«Он говорит нам: «Остановитесь и познайте, что 
Я – Бог» (Пс. 45:11). Только так мы можем обрести 
истинный покой. Подобным образом должны посту-
пать все, кто трудится для Бога, потому что это мо-
жет подготовить их для этой работы... Ваша жизнь 
расцветет; в ней проявится Божественная сила, ко-
торая может преображать человеческие сердца» 
(ЖВ, с. 363. Подчеркивание добавлено).

Чистоту «русла» также обеспечивает здоровый об-
раз жизни. Благодаря ему разум и душа будут воспри-
имчивыми к внушениям и водительству Божьему.

«Наше тело является той средой, в которой разви-
тие ума и души способствует выработке характера» 
(СИ, с. 130).

«Чем последовательнее вы исполняете законы здо-
ровья, тем легче вам будет распознавать искушения и 
противостоять им, и тем яснее вы осознаете вечные 
ценности» (МР, 25 августа, 1886 (4 БК, с. 1168)).

2. Отношение упования
Нам необходимо научиться не полагаться на себя – 

лучше уповать на вознесенного Спасителя. Мы долж-
ны осознать, Кто есть Бог и кем являемся мы. После 
того, как мы признали свою недостойность, нам мож-
но доверить весть. Когда Петр увидел чудо силы Бо-
жьей во множестве рыбы, он упал на колени перед 
Иисусом и воскликнул: «выйди от меня, Господи! по-
тому что я человек грешный» (Лк. 5:8).

«Первое, чему должен научиться каждый, кто хо-
чет стать соработником Христу, – это не полагаться 
на свои собственные силы. Лишь тогда эти люди бу-



150 151

дут готовы унаследовать характер Христов. Этому 
невозможно научиться ни в каких школах. Это плод 
мудрости, который можно обрести только у Боже-
ственного Учителя» (ЖВ, с. 250).

«Удивительно, сколько сил обретает даже слабый 
человек через веру в могущество Бога, сколь реши-
тельными становятся его усилия, сколь обильные и 
значительные результаты они приносят. Тот, кто начи-
нает с самых малых познаний и по своей скромности 
говорит лишь о том, что действительно знает, стре-
мясь в то же время познать большее, обнаружит в сво-
ем распоряжении необозримые небесные сокровища, 
ожидающие его. Чем больше будет он стремиться от-
давать излившийся на него свет, тем больше света бу-
дет ему дано вновь и вновь. Чем усерднее мы объяс-
няем Слово Божье другим, тем яснее оно становится 
для нас. Чем больше мы делимся нашими познания-
ми и чем активнее применяем свои способности, тем 
больше знаний и сил мы получим» (НУХ, с. 354).

«В гордыне выступающих на первый план мир-
ской мудрости и мирских амбиций кроется причи-
на того, что работа благовествования, несмотря на 
ее безграничные ресурсы, приносит сравнительно 
скромные результаты. Наш Спаситель возрадовался 
духом и вознес благодарность Богу, когда размыш-
лял над тем, как драгоценная истина, сокрытая от му-
дрых и разумных, открывается младенцам, осознаю-
щим свою немощь и ощущающим свою зависимость 
от Него» (Р 118, 1902).

«Сегодня как никогда нужны женщины, способные 
и желающие трудиться, не высокомерные, но кроткие 

и смиренные сердцем, которые будут работать в духе 
Христовом до тех пор, пока они могут сделать что-то 
для спасения душ» (РГ, 2 января, 1879).

3. Отношение готовности быть использован-
ным обитающим в вас Духом Божьим

Откликнитесь на призыв свидетельствовать. При-
мите решение следовать Божьей воле. В присутствии 
Всемогущего Бога мы начинаем видеть свою полную 
несостоятельность. Тем не менее, Бог по-прежнему 
желает использовать нас в качестве каналов, через ко-
торые Его любовь, милосердие, сострадание могут 
быть явлены другим. Какая высокая задача, какая от-
ветственность! Какое великое преимущество! Не ска-
жем ли мы сегодня: «Вот я, пошли меня»?

«Если захотите и послушаетесь» (Ис. 1:19).
«…жатвы много, а делателей мало; итак, молите 

Господина жатвы, чтобы выслал делателей на жатву 
Свою» (Лк. 10:2).

«Наконец, вышед около одиннадцатого часа, он на-
шел других, стоящих праздно, и говорит им: что вы сто-
ите здесь целый день праздно? Они говорят ему: никто 
нас не нанял. Он говорит им: идите и вы в виноградник 
мой, и что следовать будет, получите» (Мф. 20:6, 7).

«Почему же многие не откликаются на этот при-
зыв? Уж не думают ли они оправдать себя тем, что не 
стоят на кафедре? Они должны понять, что тысячи по-
священных рядовых членов Церкви должны сделать 
огромную работу вне кафедры» (ДА, с. 110).

«Господь Иисус выбирает тех, кто готов стать про-
водником Его благодати» (ББ, с. 298).



152 153

«Богу надлежало принять человеческую природу, 
ибо для спасения мира необходимы и Божество, и че-
ловек. Бог должен был принять человеческую приро-
ду, чтобы человек получил возможность общаться с 
Богом» (ЖВ, с. 296). 

«Своими представителями на земле Бог избирает 
не безгрешных ангелов, а людей, подверженных та-
ким же слабостям, как и те, которых они стремятся 
спасти. Христос принял человеческую природу, что-
бы стать единым с человечеством. Чтобы спасти мир, 
нужен был Спаситель, который сочетал бы в Себе ка-
чества Бога и человека» (ДА, с. 134).

«Только те, кто постоянно получает свежий приток 
благодати, обретут как силу, необходимую им еже-
дневно, так и способность пользоваться ею. Не ожи-
дая будущих времен, когда, наделенные особой ду-
ховной силой, они получат чудодейственную спо-
собность воздействовать на души, они постоянно 
подчиняют себя Богу, чтобы Он превратил их в со-
суды для благородного употребления. Каждый день 
они ищут доступные способы служения и свидетель-
ствуют о Господе там, где они находятся: дома, вы-
полняя простую домашнюю работу, или на обще-
ственном поприще» (ДА, с. 55).

«С великой надеждой и радостью ангелы ожида-
ют наших трудов, потому что Божьим средством об-
щения с человеком должен быть человек. И когда мы 
всецело предаем себя Христу, ангелы радуются тому, 
что они могут нести любовь Божью с нашей помо-
щью» (ЖВ, с. 297).

«Каждому человеку даровано преимущество быть 

живым руслом, по которому Бог устремляет в мир со-
кровища Своей благодати, неизмеримые богатства 
Христа. Нет большего желания у Христа, чем обрести 
таких посредников, которые явили бы миру Его Дух и 
Его характер. Нет ничего, в чем мир нуждался бы боль-
ше, чем в проявлении любви Спасителя через челове-
ка. Небеса напряженно ждут появления новых и новых 
каналов, через которые святой елей мог бы излиться к 
человеческим сердцам, наполнив их радостью и благо-
словениями» (НУХ, с. 419).

«Время на исходе. Работники Христа нужны по-
всюду, необходима работа ста ревностных, верных 
служителей там, где как у нас, так и в зарубежных 
миссиях, ныне трудится только один. Остается мно-
го неисхоженных дорог и троп. Следует способство-
вать привлечению к миссионерской работе глашата-
ев нашего Господа» (ОХВ, с. 488).

«Не следует ли детям Божьим проявлять особый 
интерес к тому, чтобы нести свет евангельской ве-
сти находящимся во мраке людям? Многие братья и 
сестры желают нести свет истины во все края зем-
ли, однако Бог ожидает, что каждая познавшая ис-
тину душа будет стремиться к тому, чтобы любовь 
к истине покорила всех людей. И если мы не хотим 
идти на значительные жертвы ради спасения по-
гибающих душ, достойны ли мы войти в град Бо-
жий?» (9 СЦ, с. 103).

«Нам необходимо стать соработниками Богу. Ибо 
Бог не завершит Свое дело без участия человка» 
(РГ, 1 марта, 1887).

«Для каждого найдется подходящее дело. Всякая 



154 155

душа, верующая в истину, должна занять свое поло-
жение и место, говоря: «Вот я, пошли меня» (Ис. 6:8)» 
(6 СЦ, с. 49).

«Когда человек полностью отдает себя Христу, 
когда он любит Бога всем сердцем, всей душой, всем 
разумением и всей крепостью своей, то он трудится 
с полной самоотдачей... Он знает, Кому принадлежат 
его силы и Кому принадлежит он сам. Это посвяще-
ние наполняет всю его жизнь святостью, которая де-
лает его мягким, добрым и тактичным. Каждый его 
поступок – это акт посвящения... Он послушен Хри-
сту, готовясь к переходу на высшую ступень в Его 
школе» (НО, с. 58). 

«Апостолы Господа не отличались ничем, что мог-
ло бы их прославить. Очевидно, что всем успехом 
своего служения они обязаны только Ему...

И нет предела пользе, которую может принести 
тот, кто, отказавшись от своего «я», целиком дове-
ряется Святому Духу и живет жизнью, полностью 
посвященной Богу. Если люди будут терпеливо сле-
довать Его правилам, не ропща и не уклоняясь с 
пути, Господь будет учить их час за часом и день 
за днем. Он жаждет явить Свою благодать. И если 
Его народ не будет противиться, спасение потоками 
устремится к людям. Если каждого в его скромной 
жизни побуждали бы делать все то добро, на какое 
он способен, если бы никто не подавлял подобного 
усердия, тогда там, где сегодня один слуга Христов, 
их было бы сто.

Бог принимает людей такими, какие они есть, и 
воспитывает их для Своего служения, если только 

они покоряются Ему. Дух Божий, принятый в душу, 
оживит все ее способности. Разум, всецело посвя-
щенный Господу, под водительством Духа Святого 
начинает развиваться гармонично и крепнет, чтобы 
постичь и исполнить требования Божьи. Слабый, не-
устойчивый становится сильным и стойким. У хри-
стианина, ежедневно посвящающего себя Богу, уста-
навливаются настолько близкие отношения с Иису-
сом, что он уподобляется Ему в мышлении и свой-
ствах характера. Единство со Христом приведет к 
более четкому, широкому миропониманию. Прони-
цательность обостряется, и суждения становятся бо-
лее уравновешенными. Тот, кто стремится следовать 
Христу, настолько преображается животворящей си-
лой Солнца Праведности, что может приносить мно-
го плодов во славу Божью» (ЖВ, с. 250, 251).

Итак, мы ясно видим, что успех не зависит от нас, 
но от Иисуса. Нам необходимо усвоить этот урок, 
чтобы выполнять нашу часть работы, а за остальное 
отвечает Он. Мы можем лишь сеять семя. 

«Весть такова: идите вперед, выполняйте свой долг, 
а все последствия предоставьте Богу. Если мы будем 
идти вперед за указывающим нам путь Иисусом, мы 
увидим Его торжество и разделим Его радость. Если 
мы хотим носить венец победителя, то должны уча-
ствовать в духовной борьбе» (1ИВ, с. 29).

Благодаря вашему желанию стать руслом для бла-
гословений изменятся не только жизни других лю-
дей, но и ваша жизнь будет преображаться по подо-
бию Божию. Приобретение душ – это опыт, преобра-
жающий жизнь.



156 157

«Служителям необходимо учить членов Церкви 
тому, что для своего духовного роста они должны не-
сти то бремя, которое возложил на них Господь, – бре-
мя вести людей к истине. С теми, кто не проникся 
чувством своей ответственности, следует молиться, 
их нужно посещать и с ними нужно работать. Не сле-
дует приучать членов общины всецело полагаться на 
вас как на их служителя. Нет, вы должны побудить 
их использовать все свои способности, чтобы возве-
щать истину для окружающих их людей. В этом тру-
де бок о бок с ними будут трудиться ангелы небес-
ные. Люди обретут опыт, который укрепит их веру 
и побудит их во всем доверяться Богу» (СЕ, с. 200).

«Те, кто не будет распространять свет, дарованный 
им Богом, не получат большего света. Бог не будет 
питать ленивых обильными яствами Своей благода-
ти» (Бр 078, с. 37).

«Сила приобретается посредством упражнений. 
Все, кто использует способности, данные Богом, 
умножат их в служении Господу. Люди, ничего не 
делающие для Бога, никогда не возрастут в благода-
ти и познании истины. Человек, часами лежащий на 
кровати и не желающий упражнять свои ноги, вско-
ре вообще разучится ходить. Так и христианин, не 
использующий Богом данные способности, не толь-
ко не будет возрастать в меру полного возраста Хри-
стова, но потеряет ту силу, которая у него пока еще 
есть. Он станет духовным паралитиком. Те же, кто 
с любовью к Богу и людям стремится помочь ближ-
ним, укоренятся, утвердятся и обретут силу в исти-
не» (5 СЦ, с. 393).

Исполненная духом Христа жизнь – наиболее 
мощное средство в Божьих руках для передачи Его 
любви и истины погибающим душам.

«Проповедь Слова не принесет пользы без посто-
янного присутствия и поддержки Святого Духа. Толь-
ко Он является действенным Учителем Божественной 
истины. Лишь когда Сам Дух откроет истину сердцу, 
она пробудит совесть и преобразит жизнь. Человек 
может искусно излагать Слово Божье, он может до-
сконально знать все повеления и обетования, но если 
Святой Дух не доведет истину до сознания, ни одна 
душа не упадет на Камень и не разобьется. Без уча-
стия Духа Божьего никакое образование, никакие пре-
имущества, как бы велики они ни были, не могут сде-
лать человека носителем света. Семя Евангелия не 
даст всходов, если роса небесная не вдохнет в него 
жизнь» (ЖВ, с. 671, 672). 

«Всецело посвятите себя на дело Божье. Он – ваша 
сила, и Он станет одесную вас, помогая вам осущест-
влять Его милосердные намерения» (9 СЦ, с. 41).

«Истинная, ревностная вера приготовит сердце к 
принятию Божьей силы... Будем совместными уси-
лиями продвигаться вперед, чтобы помочь Госпо-
ду, в единодушии и единомыслии. Взгляните по-
верх людей на Помазанника Божия, Который взял 
на себя наши немощи и понес наши болезни, Кото-
рый печется о наших нуждах. Взирая на Бога в Его 
Слове, с твердой, непоколебимой верой устремляй-
тесь вперед. Присутствие Христа и Его Слово «Се, 
Я с вами во все дни» – вот наша мудрость и правед-
ность. Именно живое Присутствие делает Слово жи-



158 159

вым. Царство приходит к нам не только в слове, но 
и в силе. Лишь непоколебимая вера в присутствие 
Христа наделяет силой» (П 21, 1902, с. 4-7; А.Г. Дэ-
ниэльсу и Е.Р. Палмеру, 16 февраля, 1902). 

«Итак, кто будет чист от сего, тот будет сосудом в 
чести, освященным и благопотребным Владыке, год-
ным на всякое доброе дело» (2 Тим. 2:21).

«Все могу в укрепляющем меня (Иисусе) Христе» 
(Фил. 4:13).

Закон 7: 
Свидетельство

Так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Ин. 
21:15-17.

Закон: От избытка сердца говорят уста.

Урок: Бог желает, чтобы мы свидетельствова-
ли другим о своей любви к нашему Спасителю. Ве-
рующий, на опыте познавший всю силу любви Бо-
жьей во Христе, делится ею охотно и непринуж-
денно. Эта любовь будет проявляться в нас. Свиде-
тельство о ней включает в себя наши личные опы-
ты Божьей спасительной благодати и желание вести 
других к тем же спасительным отношениям. Наша 
жизнь также будет свидетельствовать о Его благо-
дати, преобразующей жизнь.



160 161

«И мы видели и свидетельствуем, что Отец послал 
Сына Спасителем миру. Кто исповедует, что Иисус 
есть Сын Божий, в том пребывает Бог, и он в Боге» 
(1 Ин. 4:14, 15).

«Итак всякого, кто исповедает Меня пред людьми, 
того исповедаю и Я пред Отцем Моим Небесным; а 
кто отречется от Меня пред людьми, отрекусь от того 
и Я пред Отцем Моим Небесным» (Мф. 10:32, 33).

«Если отречемся, и Он отречется от нас» (2 Тим. 
2:12).

«Потому что сердцем веруют к праведности, а 
устами исповедуют ко спасению» (Рим. 10:10).

«Иди домой к своим и расскажи им, что сотворил 
с тобою Господь и [как] помиловал тебя» (Мк. 5:19).

«Но было в сердце моем, как бы горящий огонь, за-
ключенный в костях моих, и я истомился, удерживая 
его, и – не мог» (Иер. 20:9).

«О том, что было от начала, что мы слышали, что 
видели своими очами, что рассматривали и [что] ося-
зали руки наши, о Слове жизни, – ибо жизнь яви-
лась, и мы видели и свидетельствуем, и возвещаем 
вам сию вечную жизнь, которая была у Отца и яви-
лась нам, – о том, что мы видели и слышали, возве-
щаем вам, чтобы и вы имели общение с нами; а наше 
общение – с Отцем и Сыном Его Иисусом Христом» 
(1 Ин. 1:1-3).

«И многие Самаряне из города того уверовали в 
Него по слову женщины, свидетельствовавшей, что 
Он сказал ей все, что она сделала» (Ин. 4:39).

«И вы – свидетели Мои, говорит Господь, что Я 
Бог» (Ис. 43:12).

«Итак не стыдись свидетельства Господа нашего Ии-
суса Христа, ни меня, узника Его; но страдай с благо-
вестием (Христовым) силою Бога, спасшего нас и при-
звавшего званием святым, не по делам нашим, но по 
Своему изволению и благодати, данной нам во Христе 
Иисусе прежде вековых времен» (2 Тим. 1:8, 9).

Наиболее значимая характеристика ученичества 
показана в вопросе: «Любишь ли ты Меня?». Петр 
ответил на этой вопрос и засвидетельствовал о своей 
любви ко Христу перед лицом остальных учеников. 
Так и мы должны свидетельствовать людям о нашей 
любви ко Христу, указывая им на путь спасения и об-
ращаясь к ним с тем же призывом.

Следовательно, наше свидетельство должно состо-
ять из трех основных частей:

1. Ваше личное свидетельство о любви и благо-
дати, явленной вам Христом

В следующей цитате ясно показано то, что долж-
но содержаться в нашем свидетельстве. Изучите ее 
внимательно. Если необходимо, запишите ваше соб-
ственное свидетельство, и попробуйте пересказать 
его, чтобы быть готовыми с кем-нибудь им поделить-
ся. (Один из лучших примеров свидетельства – сви-
детельство царя Навуходоносора, записанное в чет-
вертой главе книги Даниила).

«Все, кто принял евангельскую весть в свое серд-
це, будут стремиться провозглашать ее. Дарованная 
небесами любовь Христа должна найти свое выра-
жение. Те, кто положился на Христа, непременно за-
хотят поделиться своим опытом и поведают о пути, 



162 163

каким Святой Дух вел их. Это будет рассказ о духов-
ном голоде и жажде познания Бога и Иисуса Христа, 
о мучительных поисках истины в Священном Писа-
нии; о неустанных молитвах и душевных терзаниях. 
Это будет свидетельство о словах Христа, обращен-
ных к ним: «Прощаются тебе грехи твои». Для не-
которых естественно хранить подобные пережива-
ния в тайне, и те, кто наполнен любовью Христа, ко-
нечно же, не поступят так. Их желание поделиться с 
другими обретенным благословением будет возрас-
тать по мере постижения ими священной истины. И 
когда они будут говорить другим о сокровищах бла-
годати Божьей, все больше и больше этой благодати 
будет даваться им. Сердца их уподобятся простому 
сердцу ребенка, полному покорности. Их души бу-
дут страстно жаждать святости, и все больше и боль-
ше сокровищ истины и благодати будет открываться 
им для того, чтобы передать их миру» (НУХ, с. 125, 
подчеркивание добавлено).

Чрезвычайно важно то, какие слова мы использу-
ем, когда делимся Благой Вестью с другими. Дело не 
только в том, что мы говорим, но и как мы говорим. 
Это и есть чувство такта. Однажды Мильтон Берле 
обедал со своей женой Руфью в ресторане. Офици-
ант, обслуживая их,  насыпал в салат, заказанный Ру-
фью, слишком много перца. Миссис Берле попробо-
вала его и сказала: «Гм. Нужно больше салата».

«В то, что вы говорите, влагайте дух и жизнь Хри-
ста» (СУ, с. 253-255).

«Итак будьте мудры, как змии, и просты, как голу-
би» (Мф. 10:16).

Слова – это мощное орудие. Они могут возвысить 
человека и завоевать мир. Но они также имеют силу 
разрушать. В деле приобретения душ для Христа ис-
кусство общения играет чрезвычайно важную роль. 

«Смерть и жизнь – во власти языка, и любящие его 
вкусят от плодов его» (Прит. 18:21).

«И язык – огонь... Из тех же уст исходит благосло-
вение и проклятие. Не должно, братия мои, сему так 
быть» (Иак. 3:6, 10).

В книге пророка Исайи Бог указывает нам на то, 
каким способом мы можем с успехом делиться Его 
благодатью и любовью. Это пророчество об Иису-
се. Это Его пример. В чем был секрет успеха Иису-
са? Разве не должны мы с особым тщанием следо-
вать Его примеру?

«Господь Бог дал Мне язык мудрых, чтобы Я мог 
словом подкреплять изнемогающего; каждое утро Он 
пробуждает, пробуждает ухо Мое, чтобы Я слушал, 
подобно учащимся. Господь Бог открыл Мне ухо, и 
Я не воспротивился, не отступил назад» (Ис. 50:4, 5).

«Но как научил Меня Отец Мой, так и говорю» 
(Ин. 8:28).

«И от Иисуса Христа, Который есть свидетель 
верный» (Откр. 1:5).

«Весть о милости звучала по-разному, в зависимо-
сти от того, к кому Он обращался. Он знал, как «сло-
вом подкреплять изнемогающего» (Ис. 50:4), ведь из 
Его уст исходила благодать, и Он мог раскрывать лю-
дям сокровища истины наиболее убедительным об-
разом. Предвзятого человека Спаситель умел тактич-
но заинтересовать и покорить необычными примера-



164 165

ми. Почерпнутые из повседневной жизни, эти при-
меры были очень просты, но отличались необычай-
но глубоким содержанием. Птицы небесные, поле-
вые лилии, семя, пастух и овцы – все это Христос 
использовал, чтобы объяснить вечную истину. И вся-
кий раз, сталкиваясь со всем этим в жизни, Его слу-
шатели вспоминали слова Спасителя. Христос всег-
да иллюстрировал Свои поучения наглядными при-
мерами» (ЖВ, с. 254).

Секрет заключается в слушающем ухе и послуш-
ном сердце. «И уши твои будут слышать слово, говоря-
щее позади тебя: „вот путь, идите по нему», если бы вы 
уклонились направо, и если бы вы уклонились налево» 
(Ис. 30:21). Результатом этого будет «язык мудрых», 
«чтобы  словом подкреплять изнемогающего». «Каж-
дое утро» мы будем сидеть у ног Иисуса и все боль-
ше постигать Его пути. Тогда Его Дух наставит нас и 
напомнит все то, чему мы научились в школе нашего 
Учителя-Миссионера (Ин. 14:26). «Когда же будут пре-
давать вас, не заботьтесь, как или что сказать; ибо в тот 
час дано будет вам, что сказать; ибо не вы будете гово-
рить, но Дух Отца вашего будет говорить в вас» (Мф. 
10:19, 20). Прочтите также Ин. 16:13 и Деян. 2:4.

«Часто слова, хорошо подобранные и выученные, 
оказывают слабое влияние. Но правдивые, искренние 
слова детей Божьих, сказанные в естественной про-
стоте, открывают двери сердец, которые долгое вре-
мя были закрыты... Благоуханное влияние Его Свято-
го Духа учит и направляет наши помыслы, побуждая 
нас говорить слова, ободряющие ближних на пути и 
освещающие его» (6 СЦ, с. 115).

«Бог непременно поможет тем, кто желает почерп-
нуть у Него мудрости. Не следует ждать, пока пред-
ставятся возможности; нам следует искать возмож-
ностей; нам следует всегда пребывать в готовности 
объяснить, на чем основана та надежда, которой мы 
живем. Если сердце служителя всегда вознесено в 
молитве, то Бог поможет ему сказать верные слова в 
нужное время» (СЕ, с. 120). 

«Уста свои открывает с мудростью, и кроткое на-
ставление на языке ее» (Прит. 31:26).                                                                                                                    

«Кроткий язык – древо жизни» (Прит. 15:4).
«Золотые яблоки в серебряных прозрачных сосу-

дах – слово, сказанное прилично» (Прит. 25:11).
«Однако Спаситель знал, что никакие доводы разу-

ма не смягчат огрубелые сердца и не разрушат коро-
сту земных интересов и себялюбия. Он знал, что Его 
ученики должны принять небесный дар, что Еван-
гелие окажется действенным лишь тогда, когда бу-
дет проповедано людьми, чьи сердца согреты живым 
знанием Того, Кто есть Путь, Истина и Жизнь, и Он 
Сам вложит Свои слова в их уста... и последователи 
Христа могут сражаться за правду только с помощью 
Божьей, которую Он будет оказывать им через Духа 
Святого» (ДА, с. 31. Подчеркивание добавлено).

«В работе не должно быть ни диктаторских зама-
шек, ни суровости, ни враждебности. Проповедуйте 
любовь Христа, и это расплавит, смягчит сердца лю-
дей» (1 РХЛ, с. 40).

Вот почему так важно заучивать Библейские тек-
сты наизусть. Сокройте Его Слово в своем разуме 
и сердце (Пс. 118:11). Насыщайте себя Словом Бо-



166 167

жьим. Вы будете знать, как «всякому, требующему у 
вас отчета в вашем уповании, дать ответ с кротостью 
и благоговением» (1 Петр. 3:15).

Тогда в вас исполнятся слова Павла: «Слово ваше 
[да будет] всегда с благодатию, приправлено солью, 
дабы вы знали, как отвечать каждому» (Кол. 4:6).

«Работа по приобретению душ требует величайше-
го такта и мудрости. Спаситель никогда не скрывал 
истину, но изрекал ее всегда с любовью. В Своем об-
щении с другими Иисус проявлял величайший такт. 
Он всегда был добрым и понимающим. От Христа ни-
кто не слышал грубости, никогда Он не произносил 
без нужды резких слов, никогда не ранил понапрасну 
чувствительную душу. Искупитель не порицал чело-
веческую слабость. Христос бесстрашно обличал ли-
цемерие, неверие и беззаконие, но слезы были в Его 
голосе, когда Он изрекал самые гневные Свои упре-
ки. Правда в Его устах никогда не выглядела жесто-
кой. Его голос всегда был исполнен глубокой нежно-
сти к человечеству. Каждая душа имела в Его глазах 
огромную ценность. Он держал Себя с Божественным 
достоинством; однако склонялся в самом нежном со-
страдании и сочувствии перед каждым членом Бо-
жьей семьи. В каждом Христос видел человека, в спа-
сении которого заключалась Его миссия» (СЕ, с. 117).

«Потому что вы слышали о Нем и в Нем научи-
лись, – так как истина во Иисусе, – отложить преж-
ний образ жизни ветхого человека, истлевающего в 
обольстительных похотях» (Еф. 4:21, 22).

«Сие напоминай, заклиная пред Господом не 
вступать в словопрения, что ни мало не служит к 

пользе, [а] к расстройству слушающих. Старайся 
представить себя Богу достойным, делателем неу-
коризненным, верно преподающим слово истины» 
(2 Тим. 2:14, 15).

«Люди, которые не ограждены от зла, склонны об-
ходиться грубо с искушаемыми и ошибающимися. 
Они не видят сердце, они не знают его боли и борь-
бы. Им нужно научиться делать замечание любя и, 
если причинили боль, исцелять ее и, предупреждая, 
говорить о надежде» (В, с. 90).

Божье Слово не должно резать наш слух. Истину 
следует говорить с любовью (Еф. 4:15). За предосте-
режением и порицанием люди должны видеть Бо-
жью любовь.

«Ибо слово Божие живо и действенно и острее вся-
кого меча обоюдоострого: оно проникает до разделе-
ния души и духа, составов и мозгов, и судит помыш-
ления и намерения сердечные» (Евр. 4:12).

«Люди ненавидят грешника, но любят грех. Хри-
стос ненавидит грех, но любит грешника. И этим 
духом будут наполнены все Его последователи. 
Христианская любовь не спешит осуждать, но то-
ропится различить истинное покаяние, всегда го-
това прощать, вдохновлять, направлять странника 
на путь святости и утверждать его на этом пути» 
(ЖВ, с. 462).

«Сила нашего Спасителя заключалась не в убеди-
тельных, проникновенных словах, которые доходили 
до глубины души; нет. Он завоевывал сердца Своей 
нежностью и простым, непритязательным общени-
ем» (3 СЦ, с.477).



168 169

«Если бы мы смирили себя пред Богом, были бы 
добры, учтивы, нежны и проявляли сочувствие друг 
к другу, тогда там, где сегодня обращается и прини-
мает истину один человек, обращались бы сотни» (9 
СЦ, с. 189).

Деяния доброты, любовь, забота и служение – вот 
могущественное свидетельство о характере Божьем. 
Не только ваши слова, но и поступки красноречиво 
рассказывают другим о ваших отношениях с Иису-
сом.

«Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они 
видели ваши добрые дела и прославляли Отца ваше-
го Небесного» (Мф. 5:16).

Свидетельствуя другим, не забывайте также де-
литься Божьими обетованиями. Расскажите о том, 
как вы получали ответы на свои молитвы и как Го-
сподь вел и укреплял вас.

«Обетование же, которое Он обещал нам, есть 
жизнь вечная» (1 Ин. 2:25).

«Которыми дарованы нам великие и драгоценные 
обетования, дабы вы через них соделались причаст-
никами Божеского естества, удалившись от [господ-
ствующего] в мире растления похотью» (2 Петр. 1:4).

«Очень важно знать, как можно укрепить свою веру. 
Каждое Божье обетование имеет условия. Если мы хо-
тим исполнить Его волю, то вся Его сила – наша. Все, 
что Он нам обещал, записано в обетованиях. «Семя 
есть слово Божие» (Лк. 8:11). Так же как жизнь огром-
ного дуба таится в маленьком желуде, так же верно и 
то, что дар Божий – в Его обетовании. Получая Его 
обетование, мы получаем Его дар» (В, с. 253).

«Богу угодно, чтобы мы, рассказывая о Его верно-
сти, открывали миру Христа. Мы должны признать 
Его благодать, которая проявлялась через праведни-
ков древности. Но самым действенным будет сви-
детельство о нашем собственном опыте. Мы свиде-
тельствуем о Боге, когда в нас действует Божествен-
ная сила. Жизненный опыт каждого человека уника-
лен. Бог желает, чтобы мы возносили Ему хвалу, ис-
ходя из своих личных переживаний. Если эти дра-
гоценные признания во славу Его благодати подкре-
пляются жизнью по заветам Христовым, они непрео-
долимо влекут душу ко спасению» (ЖВ, с. 347. Под-
черкивание добавлено).

«Так и все те, кто причастен к благодати Христо-
вой, будут готовы на любую жертву, чтобы сделать 
все возможное для улучшения мира, в котором жи-
вут. Этот дух является подлинным свидетельством 
воистину совершившегося обращения. Как только 
человек приходит к Христу, в его сердце тотчас по-
является желание всем рассказать, какого драгоцен-
ного друга он нашел в Иисусе. Спасительная и освя-
щающая истина не должна остаться скрытой в душе. 
Если уж мы облечены в праведность Христа и ис-
полнены радости пребывающего в нас духа Его, мы 
не сможем молчать. Если мы вкусили и увидели, как 
благ Господь, то у нас будет, что сказать другим. По-
добно Филиппу, нашедшему Спасителя, мы всех бу-
дем приглашать к общению с Ним. Мы постараемся 
представить им привлекательность Христа и неви-
димые реальности грядущего мира. У нас проявится 
горячее желание идти стезей, по которой шел Иисус, 



170 171

и сказать окружающим: «Вот Агнец Божий, Который 
берет на Себя грех мира» (Ин. 1:29)» (ПХ, с. 78).

«Первые дела Церкви проявились, когда верую-
щие разыскивали своих друзей, родственников и зна-
комых и с сердцем, переполненным любовью, рас-
сказывали о том, что Иисус значит для них и что они 
значат для Иисуса» (СП, с. 167).

«Соберите воедино все, что ваш собственный опыт 
открыл вам о благости Христа, и представьте ее лю-
дям как драгоценную жемчужину. Тем самым греш-
ник будет привлечен к Тому, Кто возглавляет тьмы 
святых ангелов, Кто прекрасней всех. Голгофский 
крест служит для нас залогом вечной жизни. Для ис-
кренне верующего человека вера в Христа – смысл 
всей жизни. Заслуги Иисуса изглаживают престу-
пления и облачают нас в одежды праведности, со-
тканные на небесах. Венец жизни предлагается нам 
как почесть, воздаваемая в конце битвы. Эти драго-
ценные истины надлежит доносить до людей живой 
проповедью» (РГ, 19 марта, 1895).

««Будете Мне свидетелями» (Деян. 1:8). Эти слова 
Иисуса Христа нисколько не утратили своей силы. 
Нашему Спасителю нужны верные свидетели в наше 
время религиозного формализма – но как мало даже 
среди называющих себя посланниками Христа тех, 
кто исполнен искреннего желания и стремления лич-
но свидетельствовать о своем Господе! Многие мо-
гут рассказать о том, что совершили великие люди 
прошлых поколений, как они пренебрегали опасно-
стями, как они страдали и радовались. Они становят-
ся красноречивыми, раскрывая силу Евангелия, сде-

лавшего других способными радоваться в тяжелей-
шей борьбе и твердо противостоять яростным иску-
шениям. Однако, приводя с такой убедительностью 
примеры веры других христиан как свидетелей Ии-
суса, они в то же время не имеют своих свежих, со-
временных опытов, которыми они могли бы поде-
литься» (СЕ, с. 273).

«Служители Христа, что вы можете сказать о себе? 
Какие душевные борения, пережитые вами, при-
несли пользу окружающим вас людям и прослави-
ли Бога? Вы называете себя посланниками, провоз-
глашающими последнюю величественную весть Бо-
жьей милости нашему миру, но каков ваш личный 
опыт в познании истины и каким образом он отраз-
ился на вашем сердце? Свидетельствует ли о Христе 
ваш характер? Способны ли вы говорить об очищаю-
щем, облагораживающем, освящающем влиянии ис-
тины, какова она есть в Иисусе? Что вы видели, что 
вы познали о силе Христа? Именно к такому свиде-
тельствованию призывает нас Господь, и из-за не-
достатка такого свидетельствования страдают наши 
общины» (СЕ, с. 273).

«Мое сердце возрадовалось, когда я увидела среди 
обращенных (г. Уиллис, штат Мичиган) так много мо-
лодых мужчин и женщин с сердцами, смиренными и 
смягченными любовью Иисуса, признающими благое 
свершение Божье для их душ. Это было действитель-
но замечательное время. «Сердцем веруют к праведно-
сти, а устами исповедуют ко спасению» (Рим. 10:10)...

Важно, чтобы вновь пришедшие к вере сознавали 
свою ответственность перед Богом, призвавшим их 



172 173

к познанию истины и наполнившим их сердца Его 
святым миром, чтобы они могли оказывать освяща-
ющее влияние на всех, с кем общаются. «А Мои сви-
детели, говорит Господь, вы» (Ис. 43:10). Каждому 
Бог поручил работу, чтобы открыть спасение миру» 
(ЭДБ, с. 211).

«Мы приходим к Богу во имя Иисуса благода-
ря особому приглашению; Он принимает нас в Сво-
ем зале для приемов и наделяет смиренное и сокру-
шенное сердце грешника той верой во Христа, благо-
даря которой он получает оправдание. Иисус стирает 
его преступления ярким сиянием Своей любви, и уте-
шенное сердце восклицает: «славлю Тебя, Господи; 
Ты гневался на меня, но отвратил гнев Твой и утешил 
меня» (Ис. 12:1). Такой человек на опыте постигнет 
смысл сказанного Павлом: «потому что сердцем веру-
ют к праведности, а устами исповедуют ко спасению» 
(Рим. 10:10). Затем он становится освященным ору-
дием, который Бог может использовать для осущест-
вления своих благородных целей. Теперь он – пред-
ставитель Христа, несущий миру весть о Его мило-
сердии и любви. Он свидетельствует о Христе, же-
лая, чтобы о Нем услышали другие, и повторяет вслед 
за псалмопевцем: «Благослови, душа моя, Господа, и 
вся внутренность моя - святое имя Его. Благослови, 
душа моя, Господа и не забывай всех благодеяний Его. 
Он прощает все беззакония твои, исцеляет все недуги 
твои; избавляет от могилы жизнь твою, венчает тебя 
милостью и щедротами» (Пс. 102:1-4).

Бог дал нам речь, дабы мы могли рассказывать дру-
гим о том, как Бог поступил с нами, чтобы Его лю-

бовь и сочувствие могли коснуться их сердец, и что-
бы в своей душе они также могли воздать хвалу При-
звавшему их из тьмы в чудный Свой свет. Господь 
сказал: «вы – свидетели Мои» (Ис. 43:10). Но все 
призванные быть свидетелями Христа должны нау-
читься от Него, чтобы свидетельствовать эффектив-
но. Вам как детям небесного Царя следует научиться 
говорить ясным, отчетливым голосом, говорить так, 
чтобы ни у кого не возникло впечатления, будто вы с 
большой неохотой рассказываете о благостях Госпо-
да» (ХВ, с. 128).

«Так говорите о Его любви и силе, славьте Его! 
Если у вас есть что сказать, говорите о Боге, говори-
те о небесах и вечной жизни. Я знаю людей, которые 
у себя дома говорят так громко, что их слышат сосе-
ди; но на собрании они едва слышно бормочут не-
сколько слов. Вам необходимо показать, что вы учи-
лись в школе Христа и учились успешно. «Сердцем 
веруют к праведности, а устами исповедуют ко спа-
сению» (Рим. 10:10). Многие ли верят истинам, кото-
рые вы слышали сегодня? Неужели должно пройти 
несколько месяцев, прежде чем вы узнаете, что в них 
есть свет? Может быть, вы хотите остановиться, что-
бы разобраться во всем этом? Но ведь можно и уме-
реть, так и не успев разобраться» (ВД, с. 76).

Личное свидетельство включает в себя и необходи-
мость делиться с другими верующими тем, как Бог 
являл Свою силу ради спасения душ. Для ободрения 
других верующих, для того, чтобы они также отпра-
вились на это служение, нам нужно постоянно рас-
сказывать в церкви об успехах в Божьей работе. Де-



174 175

литесь этими опытами в общинах, рассказывайте со-
братьям о победах Божьей любви.

«В Иерусалиме делегаты из Антиохии встретились 
с братьями из разных церквей, собравшимися на со-
бор, и рассказали им об успешном служении сре-
ди язычников. Затем описали смятение, возникшее 
в церкви, когда туда пришли некоторые обращенные 
из фарисеев, говоря, что язычники должны обрезы-
ваться и соблюдать весь закон Моисеев, если хотят 
спастись» ДА, с. 191).

2. Ваше личное свидетельство о том, что Бог 
предлагает грешнику спасение 

«Он скажет тебе слова, которыми спасешься ты и 
весь дом твой» (Деян. 11:14).

«Возвещая Иудеям и Еллинам покаяние пред Богом 
и веру в Господа нашего Иисуса Христа» (Деян. 20:21).

«Если вы трудитесь в новом поле, не думайте, что 
ваш долг состоит в том, чтобы сразу заявить людям: 
«Мы – адвентисты седьмого дня. Мы верим в то, что 
суббота есть седьмой день. Мы не признаем бессмер-
тия души». Этими словами вы, скорее всего, возведе-
те мощную преграду между собой и теми, кого стре-
митесь достичь. Старайтесь говорить с ними о тех 
положениях вероучения, по которым у вас нет разно-
гласий. Побеседуйте о необходимости благочестия 
в повседневной жизни. Представьте своим собесед-
никам доказательства того, что вы желающий мира 
христианин и любите их. Пусть люди увидят, что вы 
человек совести. Таким образом вы завоюете их до-
верие. А тогда уже у вас будет достаточно времени 

для того, чтобы порассуждать о вероучении. Следует 
завоевать сердце, подготовить душу, а затем уже се-
ять семена, представляя в любви истину, какова она 
есть в Иисусе» (СЕ, с. 119).

«Следует ли вначале представлять тему о суб-
боте? Миссис Уайт повторила совет, который она 
дала ему раньше: начинать необходимо с практи-
ческого благочестия, посвящения и набожности – 
темы, с которыми согласятся все христиане» (ИО, 
с. 130-133. Подчеркивание добавлено).

«Когда вы трудитесь там, где души только начина-
ют избавляться от пелены, закрывающей их глаза, и 
видят проходящих людей, словно деревья, вы должны 
проявлять предельную осторожность, дабы тем, как 
вы излагаете им истину, не вызвать у них предубежде-
ние и не закрыть для истины двери их сердец. Согла-
шайтесь с людьми во всем, в чем можно согласиться 
с ними без ущерба для истины. Пусть они увидят, что 
вы любите их души и желаете быть в согласии с ними, 
насколько это возможно» (Ев, с. 140, 141).

«Аргументированные доказательства хороши на 
своем месте, однако куда большего можно достичь 
простыми объяснениями Слова Божьего. Свои уро-
ки Христос пояснял примерами столь ясными, что 
их легко могли понять даже самые невежественные 
люди. Иисус не прибегал к длинным и трудным сло-
вам в Своих проповедях, Он пользовался простым 
языком, доступным для понимания простыми людь-
ми. Христос развивал предмет, о котором Он рассу-
ждал, лишь настолько, насколько люди были способ-
ны понять Его» (СЕ, с. 169).



176 177

Старайтесь не спорить с людьми, поскольку спор 
принесет мало пользы делу Христову. Позвольте че-
ловеку высказать свои аргументы. Поступая так, вы 
сможете узнать настоящую нужду человека, и Бог 
поможет вам найти нужные тексты Писания и ска-
зать нужные слова. Помните, что истина прогрессив-
на по своей природе. Не всегда у людей тот же уро-
вень понимания Писаний, что и у вас. Использова-
ние в вашей беседе метода вопросов и ответов помо-
жет вам узнать, что они думают и во что верят. Зада-
вайте позитивные, исполненные веры вопросы; всег-
да уклоняйтесь от споров – они ведут к неверию.

«От глупых и невежественных состязаний укло-
няйся, зная, что они рождают ссоры» (2 Тим. 2:23).

«Стезя праведных – как светило лучезарное, которое 
более и более светлеет до полного дня» (Прит. 4:18).

«Итак познаем, будем стремиться познать Господа; 
как утренняя заря – явление Его» (Ос. 6:3).

«В вере и смиренном послушании заключается 
сила, которой мир не может противостоять. Божье 
Провидение всегда ведет детей Божьих к постоянно-
му возрастанию и совершенствованию христианско-
го характера, по пути святости, чтобы они поднима-
лись все выше и выше в ясном свете познания Бога и 
в любви к Богу – до самого конца времени. О, почему 
же тогда нам все время приходится осваивать самые 
начатки учения Христова?» (5 СЦ, с. 484).

«Солнце Праведности не вспыхнуло внезапно над 
миром в полном блеске и великолепии, дабы осле-
пить человеческий разум Своей славой. Вот что на-
писано о Христе: «Как утренняя заря – явление Его» 

(Ос. 6:3). Тихо и мягко свет нового дня наполняет 
землю, рассеивает тьму и пробуждает мир к жизни. 
Так взошло Солнце Праведности, «и исцеление в лу-
чах его» (Мал. 4:2)» (СИ, с. 32).

«Во все века Господь посредством живой связи с 
небом осуществлял Свой план для Своих детей, по-
степенно раскрывая перед ними учение о благодати. 
О Божественном способе передачи истины говорит-
ся так: «Как утренняя заря – явление Его» (Ос. 6:3)» 
(ДА, с. 564).

«Кроме того, нужно проводить особые собрания 
для тех, кто стал интересоваться представленными 
истинами и кто нуждается в наставлении. На эти со-
брания следует приглашать людей, и всем, верующим 
и неверующим, необходимо создавать такие условия, 
чтобы они чаще задавали вопросы по темам, не впол-
не им понятным. Всем давайте возможность спраши-
вать и рассуждать о том, что их тревожит, потому что 
люди столкнутся с этим в повседневной жизни. Пусть 
люди видят, что во всех проповедях и во всех библей-
ских исследованиях по каждому пункту дано ясное 
«так говорит Господь» для обоснования веры и док-
трин, которые мы отстаиваем...Таким методом обуче-
ния пользовался Христос» (Ев, с. 153).

«Считающие себя защитниками истины должны 
задавать вопросы, ответы на которые прольют свет 
на истину для настоящего времени. Если кто-то за-
дает вопросы, смущающие людей, вводящие их в за-
блуждение и сеющие сомнения, то таких людей сле-
дует убедительно попросить впредь воздерживаться 
от подобных вопросов, чтобы не препятствовать лю-



178 179

дям приходить ко Христу. Мы должны научиться во-
время говорить и вовремя молчать, а также научить-
ся сеять семена веры и отображать свет, а не тьму» 
(ПС, с. 127).

«Найдя Его в храме, родители слушали беседу 
между Ним и учителями и были изумлены Его во-
просами и ответами. То, что Он говорил, пробужда-
ло такие мысли, которые невозможно было забыть» 
(ЖВ, с. 81).

Ниже представлены основные типы вопроса и 
утверждения, которые приводят к отвержению веры. 
В них - слова сатаны.

«Подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого 
дерева в раю?» (Быт. 3:1).

«Если Ты Сын Божий...» (Мф. 4:3).
«Зачастую, пытаясь представить людям истину, 

вы встретите противостояние. Но если вы вступите 
в спор, он только усилит противостояние, а это вам 
не позволительно. Придерживайтесь позитивных 
утверждений. Ангелы Божьи наблюдают за вами, и 
им известно, как оказать влияние на людей, оппо-
зицию которых вы отказываетесь встречать спором. 
Не задерживаетесь на отрицательной стороне под-
нимаемых вопросов, но направьте свой ум на пози-
тивные истины, закрепите их путем глубокого из-
учения, настойчивой молитвы и сердечного посвя-
щения» (9 СЦ, с. 147, 148).

«Благотворные процессы, проходящие в природе, 
не совершаются резкими и неожиданными вмеша-
тельствами в них; людям не позволено брать рабо-
ту природы в свои руки. Бог действует посредством 

спокойного и постоянного исполнения Им установ-
ленных законов. То же самое и в духовном мире. Са-
тана постоянно стремится достичь успеха грубыми и 
яростными вторжениями; Иисус же находит доступ 
к умам людей, следуя по пути наиболее знакомых 
для них ассоциаций. Он стремится как можно реже 
вмешиваться в привычный ход мыслей резкими дей-
ствиями или предписанными правилами. Он почтил 
человека Своим доверием. Он представил старые ис-
тины в новом и драгоценном свете» (Ев, с. 140). 

«Они (люди) могут свободно выразить свои сомне-
ния, на каждое из которых можно возразить словами 
«Так говорит Господь». Если подобная работа с кро-
тостью совершается теми, чьи сердца наполнены лю-
бовью Божьей, исполняется сказанное: «Откровение 
Господа верно, умудряет простых... заповедь Господа 
светла, просвещает очи»» (П 95, 1896).

«На служителе как на том, кто должен будет дать 
отчет, лежит священная ответственность за состояние 
вверенных ему душ. Он должен интересоваться теми, 
ради кого он трудится, узнавая обо всем, что смущает 
и беспокоит их, что препятствует им ходить во свете 
истины» (РГ, 30 августа, 1892, пар. 2).

«Многие работники терпят неудачу из-за того, что 
они недостаточно близки к тем, кто более всего нуж-
дается в их помощи. Взяв в руки Библию, работник 
должен с неизменной доброжелательностью выявить 
все возражения, существующие в умах людей, кото-
рые начинают задаваться вопросом: «Что есть исти-
на?» Осторожно и с любовью, как учеников в шко-
ле, должен служитель наставлять и обучать их. Мно-



180 181

гим приходится отказываться от тех теорий, кото-
рые они раньше принимали за истину. Убедившись в 
своем заблуждении относительно библейских пред-
метов, эти люди впадают в замешательство и сомне-
ния. Они нуждаются в неподдельном сочувствии и 
осмысленной помощи. Их следует тщательно на-
ставлять. Необходимо также молиться за этих людей 
вместе с ними, охраняя и оберегая с неподдельной 
заботой» (СЕ, с. 190).

«Учитель! что мне делать, чтобы наследовать 
жизнь вечную?» (Лк. 10:25).

«Сия же есть жизнь вечная, да знают Тебя, едино-
го истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса Хри-
ста» (Ин. 17:3).

«Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет 
жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день» 
(Ин. 6:54).

«Господи! к кому нам идти? Ты имеешь глаголы 
вечной жизни» (Ин. 6:68).

«И Я даю им жизнь вечную, и не погибнут вовек, 
и никто не похитит их из руки Моей» (Ин. 10:28).

«Согласно плану спасения, «милость и истина 
сретятся, правда и мир облобызаются»» (Пс. 84:11) 
(5 СЦ, с. 633).

«Обращение душ к Богу является величайшим тру-
дом, самой возвышенной работой, в которой может 
участвовать человек. В обращении душ открываются 
долготерпение Бога, Его безграничная любовь, Его свя-
тость, Его сила. Всякое истинное обращение прослав-
ляет Его и ангелы ликуют, воспевая: «Милость и истина 
сретятся, правда и мир облобызаются»» (П 121,1902).

«Мы хотим привести людей к познанию того, чем 
является для них Христос и какие обязанности они 
призваны принять в Нем. Как Его представители и 
свидетели мы сами нуждаемся в том, чтобы прийти к 
полному пониманию спасительных истин, приобре-
таемому на личном опыте.

Учите великим практическим истинам, ибо они 
должны быть запечатлены в душе. Учите спасающей 
силе Иисуса, «в Котором мы имеем искупление Кро-
вию Его и прощение грехов» (Кол. 1:14). На кресте 
милость и истина встретились, праведность и истина 
облобызались. Пусть каждый студент и каждый ра-
ботник изучают это вновь и вновь, чтобы, пропове-
дуя среди нас распятого Господа, по-новому предста-
вить эту тему людям. Покажите, что жизнь Христа 
открывает безграничное совершенство Его характе-
ра. Учите, что «тем, которые приняли Его, верую-
щим во имя Его, дал (Он) власть быть чадами Божи-
ими» (Ин. 1:12). Говорите об этом снова и снова. Мы 
можем стать сынами Божьими, членами царственной 
семьи, детьми Небесного Царя. Да будет известно, 
что все, принявшие Иисуса Христа и твердо сохра-
нившие до конца свое упование, сделаются наслед-
никами Божьими и сонаследниками Христа «к на-
следству нетленному, чистому, неувядаемому, храня-
щемуся на небесах для вас, силою Божиею чрез веру 
соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в по-
следнее время» (1 Петр. 1:4, 5)» (6 СЦ, с. 59, 60).

«В Законе мы можем видеть Христову правед-
ность. На Голгофском кресте ''милость и истина сре-
тились, правда и мир облобызались'' (Пс. 84:11). Та-



182 183

кое же сочетание должно проявляться и в нашей ра-
боте» (ВД, с. 59). 

«В жертве, которую Христос принес за павших лю-
дей, милость и истина встретились, правда и мир обло-
бызались. Если эти качества не присущи самой замеча-
тельной и на первый взгляд успешной работе, значит, 
она не представляет никакой ценности» (СЗ, с. 306).

«Вам очень хочется поделиться с другими тем да-
ром, который вы получили. Я жажду видеть, как вы 
совершенствуете способности, данные вам Богом, 
чтобы вы могли ответить на вопрос: «Что мне делать, 
чтобы спастись?» Пусть же ваши освященные уста 
ответят: «Спасайтесь, принимая верою Христа как ва-
шего личного Спасителя». Бог есть любовь. Грешни-
ку нет нужды погибать, если он проявит веру в заме-
чательную силу креста Христова. Крест – это огром-
ная сила, способная привести в гармонию любовь и 
справедливость Бога. Это единственное средство для 
спасения грешника... Образ Его любви может так от-
четливо запечатлеться в разуме, что вовек не сотрется. 
Тогда перед вашим взором будет настолько ярко пред-
ставлен Иисус Христос на кресте, что вы станете при-
частником Его страданий. Я очень хочу, чтобы вы за-
глянули в глубину этой великой тайны и увидели, что 
ключом к ее разгадке является любовь...» (ВЕ, с. 252).

«Милость и Истина встретились во Христе, Прав-
да и мир облобызались. Когда вы взираете на пре-
стол Бога, вознося раскаяние, хвалу и благодарность 
Ему за совершенный христианский характер, и пред-
ставляете Христа миру, вы пребываете во Христе и 
Христос в вас (ДПЕ, с. 117).

«Иисус был единственным, Кто мог спасти мятеж-
ного человека. В Нем соединились Божественное и 
человеческое; вот в чем заключалась действенность 
жертвы, принесенной на Голгофском кресте. На этом 
кресте встретились милость и истина, облобызались 
правда и мир.

Христа называют «Господь – наша праведность»; и 
посредством веры каждый сможет сказать: «Господь – 
моя праведность». Когда мы верой примем этот Бо-
жий дар, на наших устах будет хвала Богу, и мы ска-
жем: «Вот Агнец Божий, Который берет на Себя грех 
мира»» (РГ, 20 декабря, 1892).

«Все, кто участвует в Божьем великом деле, долж-
ны быть готовы к неожиданностям. Они должны 
быть уверены в своей связи с Богом, прежде чем бу-
дут говорить с теми, кто заблуждается или сбивается 
с пути. Многие вещи нуждаются в исправлении, но 
будем помнить, что Милость – сестра-близнец Спра-
ведливости. Пусть наша работа будет такой, чтобы о 
ней можно было сказать: «Милость и истина сретят-
ся, правда и мир облобызаются» (Пс. 84:11). (П 98, 
1901, с. 5, 6).

 «Все пути Господни – милость и истина к храня-
щим завет Его и откровения Его» (Пс. 24:10).

«Милосердием и правдою очищается грех, и страх 
Господень отводит от зла» (Прит. 16:6).

а) Сначала грешник должен осознать свою нужду в 
спасении. Он противится всему, что не лучше того, что 
он имеет в настоящем. Ему нужно увидеть свое истин-
ное состояние и убедиться в том, что он нуждается в 
помощи (Рим. 3:23; Пс. 14:3; Ис. 64:6; Деян. 26:18).



184 185

Один молодой продавец был очень расстроен из-
за того, что у него сорвалась «большая сделка», и, 
беседуя с менеджером по продажам, жаловался: «Я 
думаю, это лишь доказывает, что можно завести ло-
шадь в воду, но нельзя заставить ее пить». Менеджер 
ответил: «Сынок, послушай мой совет: твоя работа 
заключается не в том, чтобы заставить ее пить, но в 
том, чтобы вызвать у нее жажду». Так обстоит дело 
и с проповедью Благой Вести. Наша жизнь должна 
быть настолько наполнена Христом, что люди долж-
ны жаждать Евангелия. Наша работа не в том, чтобы 
заставлять людей пить Живую воду, но в том, чтобы 
вызвать у них жажду.

Африканские бушмены используют уникальный 
способ поиска воды в пустыне Намиб. Многие во-
дные источники быстро пересыхают, но есть и дру-
гие, которые не иссякают. Как правило, животные, 
например, бабуины, знают эти «тайные» источни-
ки, необходимые для их выживания. Бушмены раз-
брасывают в местах обитания бабуинов соль. По-
сле того, как бабуины полакомятся вкусной соле-
ной «закуской», они, естественно, начинают ис-
пытывать жажду. Проходит совсем немного време-
ни, и они отправляются к скрытым источникам вод. 
Вслед за ними бегут бушмены и, конечно, отыски-
вают воду. 

Иисус сказал: «Вы – соль земли»...
б) Нарисуйте перед взором грешника прекрасный 

и привлекательный портрет вашего Спасителя. Эта 
любовь и красота должны пленять человека и влечь 
его к Личности Иисуса. Укажите грешнику на Голго-

фу. Расскажите ему о том, что есть нечто лучшее. Он 
должен знать, что Бог даровал спасение (Иер. 31:3; Ин. 
3:14-16; Рим. 6:23; Деян. 4:12; Рим. 7:24, 25; Ос. 2:14).

«Свои благословения Он преподносит так, чтобы 
пробудить в нас желание обладать ими. Слуги Хри-
ста так же должны предлагать богатства славы невы-
разимого Дара» (ЖВ, с. 826). 

в) Разъясните ему шаги к спасению (Откр. 1:5, 6; 
Ин. 3:3-5).

«Обратись, Израиль, к Господу Богу твоему; ибо 
ты упал от нечестия твоего. Возьмите с собою [мо-
литвенные] слова и обратитесь к Господу; говорите 
Ему: „отними всякое беззаконие и прими во благо, и 
мы принесем жертву уст наших» (Ос. 14:2, 3).

1. Вера – принятие Иисуса как своего Спасите-
ля и Господа, жившего и умершего ради грешника 
(Ин. 3:36; Ин. 1:12, 13).

2. Покаяние – сожаление о грехе и оставление гре-
ха (Рим. 2:4; Мк. 2:17; Лк. 24:47; Деян. 5:31; 3:19).

3. Исповедание – признание греха перед Богом (1 Ин. 
1:9; 2:2; Мф. 3:6; Мк. 2:5, 10; Деян. 10:43; Евр. 9:28).

4. Посвящение – подчинение своей воли Божьей 
воле – крещение (Мк. 16:16; Лк. 3:3; Деян. 2:38; 
Деян. 8:36-38).

5. Послушание – ежедневное хождение во свете 
открывшейся Божьей истины (1 Ин. 1:6, 7; Ин. 8:12, 
32; 14:15; 1 Ин. 2:5, 6; Кол. 2:6; Гал. 5:6; Ин. 17:17).

«Свидетельство сие состоит в том, что Бог даровал 
нам жизнь вечную, и сия жизнь в Сыне Его. Имею-
щий Сына (Божия) имеет жизнь; не имеющий Сына 
Божия не имеет жизни. Сие написал я вам, верующим 



186 187

во имя Сына Божия, дабы вы знали, что вы, веруя в 
Сына Божия, имеете жизнь вечную» (1 Ин. 5:11-13).

3. Ваш личный призыв к грешнику также от-
кликнуться на любовь Иисуса

«Но кто знает, каким может оказаться результат разу-
много призыва к совести?» (СЕ, с. 186-187, 1915).

Тони Камполо, социолог из Филадельфии, однаж-
ды, на молитвенном завтраке, оказался рядом с гу-
бернатором штата Пенсильвания. Во время беседы 
губернатор сказал, что симпатизирует христианству, 
но сам пока не предал себя Иисусу. Камполо спро-
сил: «Почему?» Губернатор ответил: «Ну, по прав-
де говоря, никто никогда не приглашал меня сделать 
это». Камполо сказал: «Я приглашаю вас». Не про-
шло и пяти минут, как этот губернатор принял реше-
ние посвятить свою жизнь Христу и сделал это (Bill 
Bouknight, Collected Sermons, www.eSermons.com).

«Господь желает, чтобы вы научились правильно 
использовать евангельский невод. Многим необходи-
мо постигнуть это искусство. Чтобы добиться успе-
ха в работе, ячейки вашего невода, то есть примене-
ние Писаний, должны быть мелкими, а смысл ска-
занного вами должен усваиваться. Переходите пря-
мо к сути. Пусть ваши иллюстрации будут самооче-
видны. Какими бы великими познаниями не обладал 
человек, от них мало пользы, если он не может пере-
дать их другим. Пусть пафос, звучащий в вашем го-
лосе, и глубина ваших чувств производят впечатле-
ние на сердца. Призывайте своих учащихся предать 
себя Богу...» (СУ, с. 253-255, 1913).

«Я видела, что истина должна излагаться в силе и 
Духе. Призывайте людей делать выбор. Покажите им 
важность истины – это вопрос жизни и смерти. С долж-
ным рвением вырывайте души из огня» (1 СЦ, с. 152).

«Именно Святой Дух производит в душе челове-
ка работу, заставляя его ощутить нужду во Христе. 
Многие осознают свою греховность и чувствуют по-
требность в Спасителе, прощающем грех, но они 
просто-напросто не удовлетворены своими устрем-
лениями и целями. И если не произойдет решитель-
ного взаимодействия их сердец с истиной, если они 
своевременно не услышат нужных слов, побужда-
ющих к принятию решения под влиянием свиде-
тельств, уже обретенных ими, то осознавшие свою 
вину пройдут стороной, не связав свою жизнь со 
Христом. Золотая возможность будет упущена, они 
не смирятся и будут все более удаляться от истины, 
от Иисуса, так и не встав на сторону Господа.

Итак, проповедник обязан не только нести людям 
Слово Божье с целью приведения их к осознанию 
своей греховности, но и стремиться возвысить перед 
ними Христа. Необходимо со всей ясностью донести 
до них требования Христа. Нужно побуждать лю-
дей к незамедлительному принятию решения твердо 
встать на сторону Господа» (П 29, 1890).

«“После сего [Иисус] вышел и увидел мытаря, 
именем Левия, сидящего у сбора пошлин, и говорит 
ему: следуй за Мною. И он, оставив всё, встал и по-
следовал за Ним”. Именно такое приглашение Хри-
ста должно быть передано Его посланниками. Разда-
ются общие призывы, но они достаточно неопреде-



188 189

ленны и безличны. Если бы делалось больше личных 
призывов, то многие бы решили последовать за Хри-
стом» (РГ, 15 августа, 1899).

«Большинство людей убеждены, что мы имеем ис-
тину, но нечто, подобное железным оковам, удержи-
вает их, и они не отваживаются встать на нашу сто-
рону, опасаясь возможных последствий. Многие из 
них находятся на перепутье, и необходимы особые, 
сильные, конкретные призывы, чтобы побудить этих 
людей сложить оружие и занять свое место на сторо-
не Господа. Именно в столь критический момент са-
тана бросает свои лучшие отряды на окружение этих 
душ» (1 СЦ, с. 646).

Подходящие к теме тексты Писания, ваше свиде-
тельство и тщательно подобранные иллюстрации 
(истории) из Библии могут помочь человеку сделать 
правильный выбор. Истории из Библии должны быть 
сфокусированы на том, как данный Библейский ге-
рой стал на сторону Бога. Остерегайтесь действовать 
с принуждением и вселяйте в слушателей надежду и 
мужество. Помните, что для людей это нелегкое ре-
шение, поскольку оно будет влиять на их семейные 
отношения, возможности трудоустройства, друже-
ские связи и т.д.

«Итак, что ты медлишь? встань, крестись и омой гре-
хи твои, призвав имя Господа (Иисуса)» (Деян. 22:16).

«Жаждущие! идите все к водам; даже и вы, у ко-
торых нет серебра, идите, покупайте и ешьте; иди-
те, покупайте без серебра и без платы вино и моло-
ко» (Ис. 55:1).

«И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший 

да скажет: прииди! Жаждущий пусть приходит, и же-
лающий пусть берет воду жизни даром» (Откр. 22:17).

«В последний же великий день праздника стоял Иисус 
и возгласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей; кто 
верует в Меня, [у того], как сказано в Писании, из чрева 
потекут реки воды живой» (Ин. 7:37, 38).

«А кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не 
будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, 
сделается в нем источником воды, текущей в жизнь 
вечную... господин! дай мне этой воды, чтобы мне не 
иметь жажды» (Ин. 4:14, 15).

«Тогда придите, и рассудим, говорит Господь. Если 
будут грехи ваши, как багряное, – как снег убелю; 
если будут красны, как пурпур, – как волну убелю. 
Если захотите и послушаетесь, то будете вкушать 
блага земли» (Ис. 1:18, 19).

«Придите ко Мне, все труждающиеся и обреме-
ненные, и Я успокою вас» (Мф. 11:28).

«Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос 
Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с 
ним, и он со Мною» (Откр. 3:20).

«Иисус сказал ему: если хочешь быть совершен-
ным, пойди, продай имение твое и раздай нищим; 
и будешь иметь сокровище на небесах; и приходи и 
следуй за Мною» (Мф. 19:21).

«Доколе говорится: “ныне, когда услышите глас 
Его, не ожесточите сердец ваших, как во время ро-
пота”» (Евр. 3:15).

«“Во время благоприятное Я услышал тебя и в 
день спасения помог тебе’’. Вот, теперь время бла-
гоприятное, вот, теперь день спасения» (2 Кор. 6:2).



190 191

У личности есть три составляющих, которые уча-
ствуют в принятии решения стать христианином или 
же любого из значительных решений, касающихся 
данного вопроса. Это: эмоции, интеллект и воля.

К примеру, молодой человек встречает девушку. 
Между ними быстро возникает привязанность. Каж-
дый из них говорит себе: «Теперь есть человек, с ко-
торым я могу связать свою судьбу». Если в этот мо-
мент дать волю эмоциям, то, значит, очень скоро со-
стоится свадьба. Но вмешивается интеллект, подвер-
гая сомнению импульсивный эмоциональный по-
рыв. Подходим ли мы друг другу? Какая она на са-
мом деле? Смогу ли я содержать ее? Оба приходят 
к заключению, что будет лучше выделить некоторое 
время для того, чтобы ответить на некоторые вопро-
сы, прежде чем они продвинутся дальше в своих от-
ношениях. Итак, двое молодых людей начинают про-
водить друг с другом больше времени. Наконец, мо-
лодой человек заключает, что она так же прекрасна 
внутренне, как и внешне. Теперь его интеллект пе-
реходит на сторону эмоций, рассматривающих идею 
о женитьбе. Но остается последний и самый труд-
ный вопрос, связанный с волей. Воля останавливает 
движение к брачному алтарю, задавая такие вопро-
сы: “Желаю ли я поменять этот образ жизни на дру-
гой? Как на счет моей свободы – стоит ли она того? 
Готов ли я взять на себя дополнительную ответствен-
ность?” Свадьба состоится лишь в том случае, если, 
в конечном счете, воля согласится с эмоциями и ин-
теллектом. Подобное внутреннее согласие должно 
иметь место, когда человек приходит ко Христу» (Jim 

Peterson, Living Proof, NavPress, 1989, p. 170).
«Многие погибнут, несмотря на то, что желали 

быть христианами и считали себя таковыми. Свою 
волю они не покорили Богу и сделать этот выбор не 
решаются еще и сегодня» (ПХ, с. 47).

«Но многие из тех, кто называет себя Его последо-
вателями, озабочены и встревожены, потому что бо-
ятся довериться Богу. Они не повинуются Ему пол-
ностью, потому что страшатся последствий такого 
повиновения. Им не найти мира до тех пор, пока они 
не подчинятся воле Божьей» (ЖВ, с. 330).

«Личный призыв, обращенный к тем, кто проявил 
интерес к истине, и непоколебимое доверие ко Все-
вышнему – вот секрет нашего успеха и нашей силы 
как народа, провозглашающего истину» (РГ, 30 ав-
густа, 1892).

«Порой личная беседа с людьми производит на них 
вдесятеро более сильное впечатление, чем что-либо 
другое» (П 95, 1896).

«Берите Библию и открывайте перед людьми ее 
великие истины. Успех будет зависеть не столь-
ко от ваших знаний и свершений, сколько от ва-
шей способности найти путь к сердцу людей. Сво-
ей общительностью и близостью к людям вы смо-
жете повернуть ход их мыслей скорее, чем своими 
самыми талантливыми проповедями. Представляя 
Христа в семье, сидя у камина, среди небольшой 
группы в частном доме, вы добьетесь большего 
успеха в приобретении душ для Иисуса, чем про-
изнесением проповедей на открытом воздухе пе-
ред множеством народа или даже в церковных со-



192 193

браниях» (СЕ, с. 193. Подчеркивание добавлено).
«Одна лишь Божественная сила способна растопить 

сердце грешника и привести его, кающегося, ко Хри-
сту. Ни один великий реформатор или учитель – будь то 
Лютер, Меланхтон, Уэсли или Уайтфильд – не мог бы 
самостоятельно обрести доступ к сердцам или совер-
шить то, что он совершил. Но Бог говорил через них. 
Люди ощущали воздействие высшей силы и покоря-
лись ей. Сегодня тем, кто забывает о себе и полагает-
ся на Бога в успехе своей работы по спасению душ, бу-
дет содействовать Бог, и их труд прославится спасени-
ем душ» (СЕ, с. 34. Подчеркивание добавлено).

«Свои благословения Он преподносит так, чтобы 
пробудить в нас желание обладать ими. Слуги Хри-
ста так же должны предлагать богатства славы не-
выразимого Дара. Чудесная любовь Христа смягча-
ет и покоряет сердца, тогда как простым повторени-
ем догмы не достичь ничего» (ЖВ, с. 826. Подчерки-
вание добавлено).

«Сердца этих людей могут отвердеть, подобно хо-
рошо наезженной дороге; может показаться, что со-
вершенно бесполезно представлять им Спасителя. 
Однако там, где оказывается бессильной логика, где 
не хватает аргументов для того, чтобы убедить, лю-
бовь Христова, раскрытая в личном служении, спо-
собна смягчить окаменевшее сердце, чтобы могли 
прорасти семена истины» (СЕ, с. 185. Подчеркива-
ние добавлено).

Прочитайте целиком отрывок о том, как Павел де-
лает призыв царю Агриппе в Деян. 26. Вот его при-
зыв в конце его проповеди: «Веришь ли, царь Агрип-

па, пророкам? Знаю, что веришь. Агриппа сказал 
Павлу: ты немного не убеждаешь меня сделаться 
Христианином» (Деян. 26:27, 28).

Также внимательно изучите следующую цитату, 
чтобы узнать, какие слова нужно использовать для 
личного призыва. В этом отрывке описан один из 
опытов миссис Уайт, какой она имела в одной семье 
в Паремате, Новая Зеландия.

«Мы очень быстро добрались, проехав всего одну 
милю, к сестре Браун, где нас ожидал радушный при-
ем. Их дом расположен на возвышенности, откуда 
открывается прекрасный вид на залив. Вокруг – вы-
сокие горы и холмы. Дом окружен множеством дере-
вьев, кустарников и ухоженных клумб с цветами, ка-
кие цветут здесь круглый год. Дом большой, с очень 
большими комнатами.

Муж, отец семейства, уже умер. У сестры Браун 
был двадцать один ребенок, выжило тринадцать де-
тей. Самому младшему ребенку восемь лет. Мать вы-
глядит довольно молодой. Ее муж был примерно мое-
го возраста, когда умер. Она была на двадцать лет мо-
ложе своего мужа, умершего восемь с половиной лет 
назад. У этой семьи – интересная история, которую я 
за неимением времени не могу сейчас рассказать. 

Теперь самое интересное. По прошествии десяти дней, 
в течение которых мы трудились, представляя им драго-
ценные истины, рассказывая о великом благословении 
быть детьми Божьими, и о том, что Христос – наш Спа-
ситель, в понедельник, в час ночи, я проснулась от по-
вторяющихся слов: «доколе можно говорить: '“ныне”»... 
ныне, когда услышите глас Его, не ожесточите сердец ва-



194 195

ших, как во время ропота»» (Евр. 3:13, 15). Я была в се-
мье сестры Браун, и ангел Божий указал мне призвать 
их к решению, обращаясь к каждому из детей по имени.

Дж. имела большое влияние в семье. Ей было двад-
цать два года. Когда мы проводили семейное богос-
лужение, я обратилась к Дж.: «Отдашь ли ты свое 
сердце Иисусу? Порвешь ли ты нити, связывающие 
тебя с миром, его прелестями и удовольствиями? 
Перестанешь ли ты служить сатане и последуешь 
за Христом?». Она сказала: «Да». Она вела себя по-
мирски, посещая развлекательные вечеринки и тан-
цы, и эти десять дней, пока я гостила у них, утренние 
и вечерние беседы, ревностные мольбы к Богу за эту 
семью, не прошли для нее бесследно.

Рядом находился Б., шестнадцатилетний юноша, 
который как единственный мужчина в доме, должен 
был нести большой груз ответственности и забот. Он 
был сообразительным молодым человеком. Я обра-
тилась к Б. и сказала: «Решишься ли ты исповедать 
Иисуса Христа в это утро? Сердцем человек веру-
ет для праведности, а устами исповедает ко спасе-
нию. Все небо заинтересовано в вашей семье. Избе-
решь ли ты сегодня Божье руководство и будешь ли 
служить Господу Иисусу, посвятив Ему свои лучшие 
силы и способности? Он ответил: «Да».

У. была четырнадцатилетней девочкой, которая вы-
глядела как взрослая женщина. Я обратилась к ней 
по имени: «Иисус говорит тебе в это утро, У., «Сле-
дуй за Мной». Покоришься ли ты Его голосу? По-
ступишь ли ты в школу Христа, чтобы научиться от 
Него? Она решительно ответила: «Да».

Д., я уверена, что ты желаешь быть дитем Божьим. 
Ты желаешь научиться от Иисуса. Ты любишь Го-
спода Иисуса. Исповедаешь ли ты, что любишь Его? 
Она ответила [положительно]. И мое сердце сокру-
шилось перед Господом, растаяло от Его любви; мы 
провели утреннее благодарственное служение. Это 
время было драгоценным для всех нас. Ф. молился 
вслед за мной, затем Н.А., который был верующим 
некоторое время. Затем мать, которая редко моли-
лась, вознесла хвалу и благодарение Богу» (12Р 73. 
Подчеркивание добавлено).

Везде, где только возможно, всегда оканчивайте 
ваш призыв молитвой, чтобы укрепить решение и 
веру человека.

Наше личное свидетельство является мощным ин-
струментом достижения сердец других. Люди не мо-
гут его отрицать, так как это – правда, это ваш личный 
опыт. Они не могут отрицать вашего опыта. Люди 
смогут извлечь из него пользу, поскольку у них будет 
возможность сопоставить свой опыт с вашим – ведь 
они такие же люди, как и вы, с теми же слабостя-
ми, искушениями, проблемами и испытаниями. Они 
смогут узнать, как Бог поддержал вас во время пе-
реживаний, подобных их переживаниям. Они могут 
узнать о Божьей благости, прощении, защите и Бо-
жьем намерении спасти их души. Сатана побежда-
ется личным свидетельством. Не забывайте оканчи-
вать ваше свидетельство прямым личным призывом.

«Верный свидетель не лжет» (Прит. 14:5).
«Но я ни на что не взираю и не дорожу своею 

жизнью, только бы с радостью совершить попри-



196 197

ще мое и служение, которое я принял от Господа 
Иисуса, проповедать Евангелие благодати Божи-
ей» (Деян. 20:24).

«И рассвирепел дракон на жену и пошел, чтобы 
вступить в брань с прочими от семени ее, сохраня-
ющими заповеди Божии и имеющими свидетельство 
Иисуса Христа» (Откр. 12:17).

«Они победили его кровию Агнца и словом свиде-
тельства своего и не возлюбили души своей даже до 
смерти» (Откр. 12:11).

Закон 8: 
Территория

Отплыви на глубину. Лк. 5:4

Закон: Спасение необходимо всем людям.

Урок: Будем постоянно помнить о том, что перед 
нами – миссионерское поле всемирного масштаба. 
При таком «размахе» провозглашение Благой ве-
сти помогает нам быть смиренными и полагаться на 
Бога. Выходя из глубин вашего сердца, эта весть до-
стигает всех краев земли.

«И сказал им: идите по всему миру и проповедуй-
те Евангелие всей твари» (Мк. 16:15).

«Итак идите, научите все народы, крестя их во имя 
Отца и Сына и Святого Духа» (Мф. 28:19).

«…и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и 



198 199

во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» 
(Деян. 1:8).

«И проповедану быть во имя Его покаянию и про-
щению грехов во всех народах, начиная с Иерусали-
ма» (Лк. 24:47).

«…тебе надлежит опять пророчествовать о народах 
и племенах и языках и царях многих» (Откр. 10:11).

«Пойди по дорогам и изгородям и убеди придти, 
чтобы наполнился дом мой» (Лк. 14:23).

«Христос подразумевал многое, когда сказал: пой-
ди по дорогам и изгородям. Вы не должны пренебре-
гать дорогами. Необходимо донести истину тем, кто 
на дорогах. Вам не следует также пренебрегать теми, 
кто находится в изгородях. В дополнение к работе, 
которую следует выполнить в больших городах, есть 
работа, которую нужно совершить для тех, кто раз-
бросан по всем окрестным районам» (Бр. 113, с. 2).

«Учащиеся, пойдите по дорогам и изгородям. Ста-
райтесь донести весть как высшим, так и низшим 
сословиям. Входите в дома как богатых, так и бед-
ных...» (СУ, с. 548).

«Сегодня Бог ищет души как высокопоставленных, 
так и униженных... Бог ищет простых и ревностных 
работников, которые смогли бы нести Евангелие ве-
ликим мира сего» (ДА, с. 139, 140).

«И куда ни приходил Он, в селения ли, в города 
ли, в деревни ли, клали больных на открытых местах 
и просили Его, чтобы им прикоснуться хотя к краю 
одежды Его; и которые прикасались к Нему, исцеля-
лись» (Мк. 6:56).

«И всякий день в храме и по домам не переста-

вали учить и благовествовать об Иисусе Христе» 
(Деян. 5:42).

«Свет, исходящий от небесного престола, должен 
озарить все группы и сословия общества» (ПЦ, с. 719).

«Небесный свет должен был сиять ярко и сильно 
для всех жителей земли – знатных и незнатных, бо-
гатых и бедных... Но Христос поручил Своим уче-
никам проповедовать веру и служение Богу, которые 
не имеют ничего общего с кастовостью или национа-
лизмом, – веру, которая доступна всем народам, всем 
нациям, людям всех сословий» (ЖВ, с. 818, 820).

«Поручение, данное ученикам, дано и нам. Сегод-
ня, как и тогда, распятый и воскресший Спаситель 
должен быть возвышен перед всеми, кто без Бога и 
без надежды погибает в этом мире. Господь нужда-
ется в пасторах, учителях и евангелистах. Его слуги 
должны провозглашать весть спасения, идя от дома 
к дому. Всякому племени, и колену, и языку, и наро-
ду необходимо нести Благую весть о прощении через 
Христа» (СЕ, с. 29).

С чего же нам начать? «Сих двенадцать послал 
Иисус и заповедал им, говоря: на путь к язычни-
кам не ходите и в город Самарянский не входите; а 
идите наипаче к погибшим овцам дома Израилева» 
(Мф. 10:5, 6).

Наша первая работа в кругу церкви – разыскать 
бывших членов стада. Также не следует пренебре-
гать нашим ближайшим семейным окружением. Ве-
дите их ко Христу, чтобы они пребывали под защи-
той Крови Его. Вместе с этим нам нужно расширять 
свое влияние вне семейного круга, выходя к друзьям, 



200 201

соседям и за пределы нашей страны «даже до края 
земли».

«В следующий день пришли они в Кесарию. Кор-
нилий же ожидал их, созвав родственников своих и 
близких друзей» (Деян. 10:24).

«Ученикам предстояло начать свой труд там, где 
они находились. Им было предписано не избегать 
самых трудных уголков, где, казалось бы, мало 
надежды на успех проповеди. Каждый работник 
Христа должен начать трудиться в своем родном 
краю. В любой семье найдутся души, которым не 
хватает сочувствия, которые жаждут Хлеба жизни. 
Это могут быть и дети, которых нужно привести 
ко Христу. Рядом с нами находятся люди, не по-
знавшие истины. Так давайте верно трудиться там, 
где мы нужны, и пусть наши усилия простирают-
ся туда, куда поведет нас Бог. Кажется порою, что 
труды многих людей ограничены теми или ины-
ми обстоятельствами, но как бы то ни было, если 
они выполняют свое дело с верой и прилежанием, 
их голос услышат повсюду... Часто для достиже-
ния самых великих результатов Бог использует са-
мые простые средства... Он стирает различия меж-
ду своими и чужими, между друзьями и врагами. 
Он учит нас видеть в каждой нуждающейся душе 
своего брата и весь мир считать своим домом... Но 
дары Духа обещаны каждому верующему в той 
мере, в какой они будут ему необходимы в работе 
для Господа» (ЖВ, с. 822, 823).

«Указания, данные семидесяти ученикам, совпада-
ли с теми, которые получили ранее двенадцать уче-

ников, за исключением запрета входить в поселения 
язычников или самарян – теперь этот запрет отсут-
ствовал. Несмотря на то, что Христос был недавно из-
гнан самарянами, Он по-прежнему любил их. Когда 
семьдесят учеников вышли во имя Его, они прежде 
всего отправились в города Самарии» (ЖВ, с. 488).

«Hе все могут отправиться в другие страны в роли 
миссионеров, но каждый в состоянии стать благо-
вестником среди соотечественников в своем доме и 
среди соседей» (9 СЦ, с. 30).

«И будет у вас кровь знамением на домах, где 
вы находитесь, и увижу кровь, и пройду мимо вас» 
(Исх. 12:13).

«Слушай, Израиль: Господь, Бог наш, Господь един 
есть. И люби Господа, Бога твоего, всем сердцем тво-
им, и всею душею твоею, и всеми силами твоими. И 
да будут слова сии, которые Я заповедую тебе сегод-
ня, в сердце твоем. И внушай их детям твоим и гово-
ри о них, сидя в доме твоем и идя дорогою, и ложась 
и вставая. И навяжи их в знак на руку твою, и да будут 
они повязкою над глазами твоими, и напиши их на ко-
сяках дома твоего и на воротах твоих» (Втор. 6:4-9).

«Везде, где основывается церковь, все члены ее 
должны активно участвовать в миссионерской рабо-
те. Им следует посетить каждую семью в округе и 
выяснить её духовное состояние» (6 СЦ, с. 296).

«Нанесите вашим соседям дружеский визит и по-
знакомьтесь с ними» (СБ, с. 78).

«Одного за другим обходите всех ваших соседей, 
стремитесь сблизиться с ними, пока их сердца не со-
греются вашим бескорыстным интересом и любо-



202 203

вью. Проявляйте к ним сочувствие, молитесь с ними, 
ищите возможности сделать им добро и если воз-
можно, собирайте хотя бы несколько человек и от-
крывайте их помраченным умам Слово Божье» (РГ, 
13 марта, 1888 г.).

Итак, прежде всего разыщите бывших адвенти-
стов, затем – семья и друзья, после – соседи и уже 
потом иностранные поля.

«Первые дела Церкви проявились, когда верую-
щие разыскивали своих друзей, родственников и зна-
комых и с сердцем, переполненным любовью, рас-
сказывали о том, что Иисус значит для них и что они 
значат для Иисуса» (СП, с. 168).

«Путем личного свидетельства достигайте окру-
жающих вас людей. Познакомьтесь с ними. Публич-
ная проповедь не восполнит всей этой работы. Ан-
гелы Божьи сопровождают вас, когда вы посещаете 
жилища других людей. Эту работу никому нельзя пе-
редоверить. Не совершат ее одолженные или отдан-
ные деньги, как не сделают того же и проповеди. Вы 
завоюете сердца людей, если будете навещать их, бе-
седовать и молиться с ними, сочувствовать им. Это 
самая значительная миссионерская работа, которую 
вы можете совершать. Но для исполнения ее вам не-
обходимо иметь твердую, настойчивую веру, долго-
терпение и глубокую любовь к окружающим» (9 СЦ, 
с. 41. Подчеркивание добавлено).

«Отплыви на глубину». Не ждите, когда люди при-
дут к вам. Вам необходимо пойти и отыскать их. 
«Идите по всему миру...» – так звучит повеление 
Христа (Мк. 16:15).

«Нам не следует ждать, когда люди придут к нам; 
мы должны сами идти к ним. Когда слово произно-
сится с кафедры, работа только начинается. Огромное 
большинство людей так никогда и не узнает о Благой 
вести, если ее к ним не принести» (НУХ, с. 229).

«Поле деятельности столь огромно, а замыслы столь 
обширны, что каждое освященное сердце будет исполь-
зовано как орудие Божественной силы» (9 СЦ, с. 47).

«Всеми силами готовил Он их к самостоятельной 
работе, которая будет расширяться по мере увеличе-
ния числа учеников и в конце концов охватит самые 
отдаленные уголки земли» (ДА, с. 32).

«Ко Мне обратитесь, и будете спасены, все концы 
земли; ибо я Бог, и нет иного. Мною клянусь: из уст 
Моих исходит правда, слово неизменное, что пре-
до Мною преклонится всякое колено, Мною будет 
клясться всякий язык» (Ис. 45:22, 23).

«Так и слово Мое, которое исходит из уст Моих, – 
оно не возвращается ко Мне тщетным, но исполняет 
то, что Мне угодно, и совершает то, для чего Я по-
слал его» (Ис. 55:11).

«Обнажил Господь святую мышцу Свою пред гла-
зами всех народов; и все концы земли увидят спасе-
ние Бога нашего» (Ис. 52:10).

«Ученикам следует ревностно трудиться для спа-
сения душ, возвещая всем милостивый призыв. Им 
не нужно ждать, пока люди придут к ним; им надо 
идти со своей вестью к людям» (ДА, с. 28).

«Жизнь служителей Бога не должна проходить 
только на вершине горы в общении с Иисусом в часы 
духовного просветления. Есть для них дела и в до-



204 205

лине, внизу. Души, порабощенные сатаной, ожида-
ют слов веры и молитвы, которые могут освободить 
их» (ЖВ, с. 429).

«Ибо, если вы будете соблюдать все заповеди сии, 
которые заповедую вам исполнять, будете любить 
Господа, Бога вашего, ходить всеми путями Его и 
прилепляться к Нему: то изгонит Господь все наро-
ды сии от лица вашего; и вы овладеете народами, ко-
торые больше и сильнее вас. Всякое место, на кото-
рое ступит нога ваша, будет ваше; от пустыни и Ли-
вана, от реки, реки Евфрата, даже до моря западного 
будут пределы ваши. Никто не устоит против вас: Го-
сподь, Бог ваш, наведет страх и трепет пред вами на 
всякую землю, на которую вы ступите, как Он гово-
рил вам» (Втор. 11:22-25).

Идите туда со своим неводом, и Бог наставит вас. 
Я еще никогда не видел рыбака, стоящего на берегу и 
ожидающего, пока рыба подплывет к нему. Рыба ни-
когда и не запрыгивает к нему в лодку сама. Терри-
тория открыта и огромна, она охватывает всех людей 
в этом мире.

«…ибо Ты был заклан, и Кровию Своею искупил 
нас Богу из всякого колена и языка, и народа и племе-
ни, и соделал нас царями и священниками Богу наше-
му; и мы будем царствовать на земле» (Откр. 5:9, 10).

«Распространи место шатра твоего, расширь покро-
вы жилищ твоих; не стесняйся, пусти длиннее верви 
твои и утверди колья твои. Ибо ты распространишься 
направо и налево, и потомство твое завладеет народа-
ми и населит опустошенные города» (Ис. 54:2, 3).

После изучения этих текстов Уильям Карей при-

нял решение посвятить себя Богу ради спасения 
душ. Всю свою оставшуюся жизнь он провел в Ин-
дии, совершая служение миссионера. Уильям серьез-
но отнесся к этому обетованию Божьему. Своих бра-
тьев по вере он ободрял такими словами: «Старай-
тесь сделать великое для Бога и ожидайте великое от 
Бога!» Это обетование исполнилось в деле всей его 
жизни, в Индии.

«Таким образом Христос пытался донести до уче-
ников истину о том, что в Царстве Божьем нет ни 
границ, ни каст, ни аристократии, что они должны 
идти ко всем народам и нести им весть о любви Спа-
сителя» (ДА, с. 20).

«Дана Мне всякая власть на небе и на земле» (Мф. 
28:18).

«Ибо до тех пор, пока они повинуются Его слову 
и трудятся вместе с Ним, они не потерпят неудачу. 
«Идите ко всем народам', – повелел Он, – идите в са-
мые отдаленные уголки земного шара в полной уве-
ренности, что Я буду с вами и там. Трудитесь с верой 
и доверием, ибо Я никогда не оставлю вас. Я всегда 
буду с вами, Я помогу выполнить долг ваш, Я буду 
направлять, утешать, освящать, поддерживать вас, Я 
вложу в ваши уста слова, которые привлекут внима-
ние людей к небесным сокровищам» (ДА, с. 29).

«Все народы на нашей земле услышат Евангелие 
Его благодати. Не все примут Его благодать, «но по-
томство мое будет служить Ему и будет называться 
Господним вовек» (Пс. 21:31). «Царство же и власть 
и величие царственное во всей поднебесной дано 
будет народу святых Всевышнего», и «земля будет 



206 207

наполнена ведением Господа, как воды наполняют 
море». «И убоятся имени Господа на западе и славы 
Его – на восходе солнца» (Дан. 7:27; Ис. 11:9; 59:19)» 
(ЖВ, с. 827, 828).

«Теперь Господь стремился открыть Петру все-
мирный размах Своих планов» (ДА, с. 136).

«Богом всей земли назовется Он» (Ис. 54:5).

Закон 9: 
Ресурсы

Придите, обедайте. Ин. 21:12

Закон: Богу принадлежат безграничные ресурсы.

Урок: Мы можем с верой продвигаться вперед, 
зная о том, что для восполнения наших нужд и 
нужд Миссии будут предоставлены все необходи-
мые средства. 

Вивьен Х. два с половиной года прожила в доме 
без водопроводной воды. Ей постоянно нужно было 
ездить к источнику, наполнять двадцатилитровые 
посудины и отвозить их домой. Все это время в ее 
владениях был прекрасный колодец с резервуаром на 
2700 литров. Там была вода, но она не знала, что ей 



208 209

можно пользоваться (неизвестное сочинение). Мы 
можем черпать воду из неиссякаемого источника. 
Этот источник доступен всем нам.

Бог позаботится обо всех наших нуждах, если 
мы посвятим себя Ему и будем трудиться для Него 
(Ин. 21:5, 9-13).

«Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и 
это все приложится вам» (Мф. 6:33).

«В пустыне, когда запасы пищи кончились, Господь 
послал своему народу манну небесную, и люди были 
обеспечены пропитанием в достатке. Этот опыт дол-
жен был их научить, что до тех пор, пока они доверя-
ются Господу и ходят Его путями, Он не оставит их...  
В земной жизни отступление от воли нашего Небес-
ного Отца приносит несчастья. И когда мы убедимся 
в силе Его слова, то не будем внимать внушениям са-
таны и думать только о пропитании или спасении соб-
ственной жизни. Оказавшись в трудной ситуации, мы 
зададимся вопросом: что говорит Бог, каково Его обе-
тование? Зная ответ на этот вопрос, мы будем повино-
ваться первому и доверяться второму» (ЖВ, с. 121).

«Тот будет обитать на высотах; убежище его – не-
приступные скалы; хлеб будет дан ему; вода у него 
не иссякнет» (Ис. 33:16).

«Господня – земля и что наполняет ее, вселенная и 
все живущее в ней» (Пс. 23:1).

«Ибо Мои все звери в лесу, и скот на тысяче гор» 
(Пс. 49:10).

«Мое серебро и Мое золото, говорит Господь Са-
ваоф» (Агг. 2:8).

«Принесите все десятины в дом хранилища, что-

бы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте 
Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для 
вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благо-
словения до избытка?» (Мал. 3:10).

«Каждый [уделяй] по расположению сердца, не с 
огорчением и не с принуждением; ибо доброхотно 
дающего любит Бог. Бог же силен обогатить вас вся-
кою благодатью, чтобы вы, всегда [и] во всем имея 
всякое довольство, были богаты на всякое доброе 
дело» (2 Кор. 9:7, 8).

«Не берите с собою ни золота, ни серебра, ни меди 
в поясы свои, ни сумы на дорогу, ни двух одежд, ни 
обуви, ни посоха. Ибо трудящийся достоин пропита-
ния» (Мф. 10:9, 10).

«Давайте, и дастся вам: мерою доброю, утрясен-
ною, нагнетенною и переполненною отсыплют вам 
в лоно ваше; ибо, какою мерою мерите, такою же от-
мерится и вам» (Лк. 6:38).

«Не имеете, потому что не просите» (Иак. 4:2).
«Просите, и дано будет вам; ищите, и найдете; сту-

чите, и отворят вам; ибо всякий просящий получа-
ет, и ищущий находит, и стучащему отворят... Итак, 
если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать де-
тям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст бла-
га просящим у Него» (Мф. 7:7, 8, 11).

«Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие 
давать детям вашим, тем более Отец Небесный даст 
Духа Святого просящим у Него» (Лк. 11:13).

«Проси, что сделать тебе, прежде нежели я буду 
взят от тебя. И сказал Елисей: дух, который в тебе, 
пусть будет на мне вдвойне» (4 Цар. 2:9).



210 211

«И, чего ни попросим, получим от Него, потому 
что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное 
пред Ним» (1 Ин. 3:22).

«Свидетели Ему в сем мы и Дух Святый, Которого 
Бог дал повинующимся Ему» (Деян. 5:32).

«И Я пошлю обетование Отца Моего на вас; вы же 
оставайтесь в городе Иерусалиме, доколе не облече-
тесь силою свыше» (Лк. 24:49).

«Ждите обещанного от Отца» (Деян. 1:4).
«По вере вашей да будет вам» (Мф. 9:29).
«Ибо всякий, рожденный от Бога, побежда-

ет мир; и сия есть победа, победившая мир, вера 
наша» (1 Ин. 5:4).

«Вера же есть осуществление ожидаемого и уве-
ренность в невидимом... А без веры угодить Богу 
невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к 
Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает» 
(Евр. 11:1, 6).

«Терпение нужно вам, чтобы, исполнивши волю 
Божию, получить обещанное» (Евр. 10:36).

«Все небесные источники заключены в великом и 
безмерном даре Святого Духа. Если потоки Его бла-
годати порой не достигают людей, это происходит не 
по вине Бога. Если бы сами люди истинно желали 
обрести небесные богатства, каждый был бы испол-
нен Его Духом» (НУХ, с. 419).

«Прежде чем принести Себя в жертву за грех, Он 
дал Своим ученикам наставления о самом важном 
и совершенном даре, которым собирался наделить 
Своих последователей. Этот дар сделает доступны-
ми для них безграничные богатства Его благодати. 

«И Я умолю Отца, – сказал Он, – и даст вам другого 
Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, 
Которого мир не может принять, потому что не ви-
дит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами 
пребывает и в вас будет» (Ин. 14:16, 17)» (ДА, с. 47).

«Представленные в притче таланты не являют-
ся только лишь особыми дарами Духа. Здесь гово-
рится о всех дарах и способностях, врожденных или 
приобретенных, природных или духовных. Все они 
должны быть употреблены в служении Христу. Ста-
новясь Его учениками, мы отдаем себя Ему вместе со 
всем, чем мы обладаем. Эти наши дары Он возвра-
щает нам очищенными и облагороженными для того, 
чтобы они могли быть использованы во славу Его и 
на благо нашим ближним» (НУХ, с. 328).

«Все дарованные человеку таланты, как бы мало 
их ни было, должны быть употреблены с пользой. 
Мы должны быть озабочены не вопросом: «Сколько 
я получил?», но вопросом: «Что я делаю с тем, что у 
меня уже есть?» Развитие всех наших способностей 
является нашей первой обязанностью по отношению 
к Богу и ближним. Ни один человек не выполняет 
цели жизни, предусмотренной для него Богом, если 
его способности и полезность ежедневно не возрас-
тают» (НУХ, с. 329).

«Но Сын Человеческий пришед найдет ли веру на 
земле?» (Лк. 18:8).

«И сказали Апостолы Господу: умножь в нас веру. 
Господь сказал: если бы вы имели веру с зерно горчич-
ное и сказали смоковнице сей: «исторгнись и переса-
дись в море», то она послушалась бы вас» (Лк. 17:5, 6).



212 213

Используем ли мы хотя бы ту малую веру, какую 
имеем? Как мы можем просить об умножении веры, 
если мы не пользуемся даже той, которая уже даро-
вана нам Богом? Будем же использовать наши дары и 
таланты с верой, какой бы маленькой и незначитель-
ной она не казалась нам, и Бог умножит наши спо-
собности и полезность. Бог умножил пять хлебов и 
две рыбки, нашедшиеся у маленького мальчика. Он 
может и будет делать то же самое для вас.

«Так и вы, когда вас окружают нуждающиеся, знай-
те, что Христос с вами. Обратитесь к Нему и прине-
сите свои ячменные хлебы к Иисусу.

Средства, которыми мы располагаем, могут казать-
ся нам недостаточными. Но если мы пойдем вперед 
с верой, полагаясь на всемогущую силу Бога, нам от-
кроются обильные источники. Если это будет делом 
Божьим, Он Сам найдет средства для его осущест-
вления. Искреннее доверие будет непременно возна-
граждено. Те малые дары, которые мы мудро и бе-
режливо используем в служении Господу, неожидан-
но умножатся, когда мы будем раздавать их людям. В 
руке Христа малое количество пищи не уменьшалось 
до тех пор, пока не насытилось множество людей. И 
если мы обратимся к Источнику всякой силы, с ве-
рой протягивая руки, то получим поддержку. Даже 
в самых неблагоприятных условиях мы сможем по-
дать другим хлеб жизни» (ЖВ, с. 371).

«Все ангелы небесные готовы содействовать вам в 
этой работе. Все, чем обладают Небеса, будет в рас-
поряжении тех, кто стремится спасать заблудших. 
Ангелы помогут вам найти пути к самым беспечным 

и очерствевшим душам. Когда же хотя бы один при-
веден обратно к Богу, все небеса радуются; серафи-
мы и херувимы прикасаются к своим золотым арфам 
и воспевают хвалу Богу и Агнцу за их милосердие и 
любовь к сынам человеческим» (НУХ, с. 197).

«В вашем труде спасения погибающих душ вам 
помогают небесные ангелы» (9 СЦ, с. 129).

«Не все ли они суть служебные духи, посылаемые 
на служение для тех, которые имеют наследовать 
спасение?» (Евр. 1:14).

«Там, где люди потворствуют эгоистичным инте-
ресам, Господь отнимет Свои благословения. Но де-
тям Божьим Он отдаст во владение блага всего мира, 
и эти средства они будут бескорыстно использовать 
для спасения людей. Его делу должны быть присущи 
Его щедрость и жертвенность – то, что завоюет дове-
рие мира и принесет необходимые средства для рас-
пространения Евангелия» (ОС, серия Б, №1, с. 20).

«Примите слово Христа как гарантию. Разве Он не 
призывает вас прийти к Нему? Никогда не впадайте 
в отчаяние и не говорите о безнадежности своего по-
ложения. Поступая так, вы многое теряете. Страх пе-
ред внешними обстоятельствами и жалобы на труд-
ности и приближающиеся беды свидетельствуют о 
том, что ваша вера ослабела, пошатнулась. Говорите 
и действуйте так, как будто ваша вера непоколебима. 
Для Господа все возможно; Он – Властелин мира. С 
верою смотрите в небеса. Обратитесь к Тому, у Кого 
есть свет, сила и могущество» (НУХ, с. 146).

«Пусть евангельская весть звучит в наших церк-
вах, призывая их ко всемирной деятельности. Пусть 



214 215

у членов Церкви умножится вера, пусть они обрета-
ют рвение у своего Вождя и у своих невидимых не-
бесных союзников, познавая их неисчерпаемые ре-
сурсы и сознавая величие того дела, в котором они 
участвуют. Люди, отдающие себя во власть Бога, что-
бы Он руководил ими и направлял их, будут улавли-
вать уверенную поступь тех событий, которые совер-
шаются по Его изволению. Вдохновляемые Тем, Кто 
отдал Свою жизнь за жизнь мира, они уже не станут 
ссылаться на свое бессилие и указывать на то, чего 
они не могут сделать. Облекшись в небесные доспе-
хи, они выйдут вперед на сражение, желая трудиться 
и дерзать для Бога, зная, что Его Всемогущество вос-
полнит их нужду» (7 СЦ, с. 14).

«Своим Словом Он подтверждает, что нужды их бу-
дут удовлетворены, что дороже всех мирских благ – 
постоянное утешение Его присутствия» (ЖВ, с. 367).

«Святой Дух является представителем Христа, и 
когда этот Дух ценится, когда находящиеся под Его 
контролем передают другим энергию, которой они 
наделены, они прикасаются к невидимой струне, за-
ряжающей все. Неужели мы не понимаем, что боже-
ственные ресурсы безграничны?» (ВКЖ, с. 57). 

«Господь Бог собрал все богатства Вселенной и 
пожертвовал ими, чтобы купить жемчужину – поте-
рянное человечество. Отец отдал Христу все Свои 
Божественные сокровища, чтобы на падшее челове-
чество излились богатейшие небесные благослове-
ния. Бог не мог выразить Свою любовь сильнее, чем 
Он выразил, отдав своего Единородного Сына этому 
миру. Этот дар был дан человеку, дабы убедить его 

в том, что Бог сделал все возможное, что ничего не 
было удержано, но что все Небо было излито в одном 
этом великом даре. Счастье человека в настоящем и 
его вечное счастье заключается в принятии Божьей 
любви и соблюдении Божьих заповедей» (НВП, с. 13).

«Божья любовь устроила это пиршество, приго-
товив неисчерпаемые запасы. «Ядущий хлеб сей, – 
говорит Христос, – будет жить вовек» (Ин. 6:51)» 
(НУХ, с. 222).

«Принявшие Евангелие должны передать миру 
священную истину. Верные дети Господа – энергич-
ные миссионеры, всеми своими силами они прослав-
ляют имя Божье и мудро используют свои таланты 
для служения Ему» (ДА, с. 109).

«…и в наше время Он – сила Своего народа. Мы 
не должны полагаться на князей или ставить челове-
ка на место Бога. Нам надлежит помнить, что люди 
имеют склонность к ошибкам и могут заблуждать-
ся, и что лишь Тот, Кто обладает безграничной си-
лой и властью – наша Крепкая Башня. Оказавшись в 
любой непредвиденной ситуации, мы должны созна-
вать, что это Его сражение. Его ресурсы неисчерпа-
емы, а все, что кажется непреодолимым, сделает по-
беду еще более великой» (КМ, с. 217).

«Только благодать Божья делает малую часть до-
статочной. Рука Божья может умножить ее во сто 
крат. Из Своих запасов Он может устроить пир в пу-
стыне. Прикосновением Своей руки Он может уве-
личить скудный запас пищи и сделать ее достаточ-
ной для всех. Благодаря Его силе в руках пророче-
ских сынов умножались хлебы и зерно...



216 217

Когда Господь призывает людей выполнить опре-
деленную работу, пусть никто не стоит на месте, пы-
таясь выяснить целесообразность этого повеления 
или вероятный результат своих усилий по его испол-
нению. Средства, которые у них есть, могут казать-
ся очень ограниченными, чтобы восполнить нужду, 
но в руках Господа этого будет более чем достаточ-
но» (КМ, с. 226).

«Если бы сердца народа Божьего были наполне-
ны любовью Христа, если бы каждый член церкви 
был наполнен духом самопожертвования, если бы 
все проявляли искреннее стремление к возрастанию 
в благодати, то не было бы недостатка средств для 
домашних и зарубежных миссий. Наши ресурсы зна-
чительно приумножились бы, тысячи дверей для со-
вершения полезной работы открылись бы, и мы по-
лучили бы приглашение войти» (6 СЦ, с. 450).

«Вера и дела неразделимы. Так как Господь скоро 
придет, трудитесь решительно и настойчиво, увели-
чивайте количество церковных зданий, чтобы вели-
кая работа могла быть сделана в короткое время.

Так как Господь скоро придет, теперь самое вре-
мя употреблять наши средства в дело, время класть 
каждый сбереженный нами доллар в сокровищницу 
Господа, чтобы создавать такие учебные заведения, 
в которых будущие работники получали бы настав-
ления, как в школах пророков. Если Господь придет 
и обнаружит, что вы поступаете таким образом, Он 
скажет: «Хорошо, добрый и верный раб!.. войди в ра-
дость господина твоего»» (6 СЦ, с. 441).

«В намерения Бога не входило прийти в этот мир 

и дать людям деньги, необходимые для исполнения 
Его работы. Он наделяет людей благами, которыми 
они – в виде даров и пожертвований – могут способ-
ствовать Его работе» (СУР, с. 36).

«Если бы десятина от всех прибытков и щедрые дары 
неуклонно собирались в сокровищницу в соответствии 
с Божественным замыслом, то дело Господа было бы 
обеспечено средствами в изобилии» (ДА, с. 75).

«Неопровержимые свидетельства указывают на 
близость конца. Князю мира должен быть приготов-
лен путь. Пусть члены нашей Церкви не жалуют-
ся на частые призывы жертвовать. Что делает необ-
ходимым столь частые призывы жертвовать? Разве 
не быстрое расширение миссионерских полей? Не-
ужели мы станем сдерживать рост этого дела, отка-
завшись жертвовать? Каждая церковь должна воз-
носить Богу молитвы об углублении посвящения 
Ему и увеличения щедрости. Мои братья и сестры, 
не просите о сокращении расходов на евангельское 
дело. До тех пор, пока в мире остаются нуждающи-
еся в спасении души, наша заинтересованность в 
деле их спасения не должна ослабевать. Церковь не 
может ограничить возложенную на нее миссию без 
того, чтобы этим не отречься от своего Наставни-
ка. Не все могут отправиться в другие страны в ка-
честве миссионеров, однако все могут жертвовать  
свои средства на расширение деятельности зару-
бежных миссий» (9 СЦ, с. 55).

«Человек, тесно связанный с Великим Врачева-
телем души и тела, имеет в своем распоряжении 
ресурсы неба и земли. Он будет трудиться мудро и 



218 219

без ошибок, чего не может неверующий человек» 
(СЗ, с. 329).

«Я желала бы, чтобы все осознали, какие обшир-
ные возможности существуют для тех, чье богатство 
и упование – Христос. У человека, жизнь которого 
сокрыта со Христом в Боге, всегда есть прибежище. 
Его обладатель может сказать: «Все могу в укрепля-
ющем меня Иисусе Христе» (СЖ, с. 28).

«У Господа есть средства. Его рука управляет 
всем... Его ресурсы безграничны» (КМ, с. 257. Под-
черкивание добавлено).

«Божество прониклось сожалением к человече-
ству, и Отец, Сын и Святой Дух отдали Себя осу-
ществлению плана искупления. Для того, чтобы этот 
замысел был поностью осуществлен, что Христос, 
Единородный Сын Божий, отдаст Себя в жертву за 
грех. Какими словами можно описать глубину этой 
любви? Бог не оставил людям возможности сказать,  
будто Он мог сделать что-то большее. Со Христом 
Он отдал все сокровища неба, чтобы план по спасе-
нию человека ни в чем не имел недостатка. Вот лю-
бовь...» (СЗ, с. 222). 

«И приблизившись Иисус сказал им: дана Мне вся-
кая власть на небе и на земле» (Мф. 28:18).

«Созвав же двенадцать, дал силу и власть над все-
ми бесами, и врачевать от болезней» (Лк. 9:1).

«Се, даю вам власть наступать на змей и скорпио-
нов и на всю силу вражью, и ничто не повредит вам» 
(Луки 10:19).

«Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, 
дела, которые творю Я, и он сотворит, и больше сих со-

творит; потому что Я к Отцу Моему иду» (Ин. 14:12).
«Царство Христово будет созидаться, хотя может 

показаться, что это происходит медленно. Препят-
ствия, казалось бы, свидетельствуют о невозможно-
сти такого продвижения. Но это – дело Божье, и Он 
усмотрит средства, пошлет помощников, искрен-
них, верных учеников, чьи руки будут наполнены 
хлебом для голодных толп. Господь не забывает о 
тех, кто с любовью возвещает слово жизни погиба-
ющим душам, которые в свою очередь также про-
тягивают руки за пищей для других нуждающихся» 
(ЖВ, с. 370).

«Решение не предпринимать ничего, требующего 
капиталовложений, до тех пор, пока на руках у нас не 
будет денег для завершения предполагаемой работы, 
не всегда бывает самым мудрым. В продвижении Его 
работы Господь не всегда все ясно открывает своим 
слугам. Иногда Он испытывает доверие Своего на-
рода, побуждая его с верой двигаться вперед. Иногда 
Он помещает Своих людей в затруднительное, даже 
тяжелое положение, призывая их идти, когда ноги, 
кажется, уже вступают в воды Красного моря. И это 
случается как раз в то время, когда молитвы Его слуг 
возносятся с искренней верой. Тогда Он открывает 
перед ними светлый путь и выводит их на широкий 
простор» (СУР, с. 277).

«Средства, использованные для благословения 
других, принесут свой доход. Богатства, правильно 
употребленные, сделают великое благо. Для Христа 
будут приобретены новые души» (НУХ, с. 373). 

«Небесные существа едины с людьми в сострада-



220 221

нии и трудах ради спасения погибших. И все силы 
небесные соединяются с человеческими способно-
стями, привлекая души ко Христу» (ЖВ, с. 442).

«Однако то, что не под силу человеку, возможно 
для Бога» (ДА, с. 146).

«И сказал им: когда Я посылал вас без мешка и без 
сумы и без обуви, имели ли вы в чем недостаток? 
Они отвечали: ни в чем» (Лк. 22:35).

Закон 10: 
Поддержка

Паси агнцев Моих... Паси овец Моих. Ин. 21:15-17.

Закон: Результатами регулярного духовного пита-
ния и братского общения будут личный духовный 
рост христианина и рост Церкви.

Урок: Нас как верующих во Христа связывает друг 
с другом единство нашей веры. Каждый член, но-
вый и утвержденный, молодой и пожилой, является 
частью тела Христова – Церкви. Для духовной под-
питки и роста каждого члена Церкви необходимо 
поддерживать единство общения. Ответственность 
за это возложена не на одного лишь пастора, но и 
на всех членов.



222 223

«Господь – Пастырь мой; я ни в чем не буду нуж-
даться» (Пс. 22:1).

«И что вы – овцы Мои, овцы паствы Моей; вы – 
человеки, [а] Я Бог ваш, говорит Господь Бог» (Иез. 
34:31).

«Познайте, что Господь есть Бог, что Он сотво-
рил нас, и мы – Его, Его народ и овцы паствы Его» 
(Пс. 99:3).

«Как пастырь Он будет пасти стадо Свое; агнцев 
будет брать на руки и носить на груди Своей, и во-
дить дойных» (Ис. 40:11).

«Буду пасти их на хорошей пажити, и загон их бу-
дет на высоких горах Израилевых; там они будут от-
дыхать в хорошем загоне и будут пастись на тучной 
пажити, на горах Израилевых. Я буду пасти овец 
Моих и Я буду покоить их, говорит Господь Бог. По-
терявшуюся отыщу и угнанную возвращу, и пора-
ненную перевяжу, и больную укреплю, а разжирев-
шую и буйную истреблю; буду пасти их по правде» 
(Иез. 34:14-16).

Разве это не самая прекрасная картина, на которой 
запечатлен Иисус, ходивший по нашей земле? Вы ви-
дите, что мы принадлежим Ему. Мы Его драгоцен-
ная паства. Пророк Исайя также описывает это по-
добным образом: «Дух Господа Бога на Мне, ибо Го-
сподь помазал Меня благовествовать нищим, послал 
Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповеды-
вать пленным освобождение и узникам – открытие 
темницы, проповедывать лето Господне благоприят-
ное и день мщения Бога нашего, утешить всех сету-
ющих, возвестить сетующим на Сионе, что им вме-

сто пепла дастся украшение, вместо плача – елей ра-
дости, вместо унылого духа – славная одежда; и на-
зовут их сильными правдою, насаждением Господа 
во славу Его. И застроят пустыни вековые, восста-
новят древние развалины и возобновят города разо-
ренные, остававшиеся в запустении с давних родов» 
(Ис. 61:1-4).

Доктор Эндрю Бонар рассказал мне о том, как в 
Северо-Шотландском нагорье овцы часто теряются в 
горах и попадают в такие места, откуда не могут вы-
браться. Трава в этих горах очень сочная и нравит-
ся овцам. Ради нее они соскакивают вниз на 2,5 – 3 
метра, а потом не могут выбраться наверх, и пастух 
слышит их отчаянное блеяние. Они могут оставаться 
там, внизу, несколько дней, пока не съедят всю тра-
ву. Пастуху приходится ждать до тех пор, пока они 
настолько не ослабеют, что не смогут держаться на 
ногах. Лишь тогда пастуха обвязывают веревкой, и 
он спускается вниз и вытягивает ту овцу из челю-
стей смерти. «Почему они не спускаются туда сразу 
же, как только овца угодит в ловушку?», – спросил я. 
«О, – произнес он, – овцы настолько глупы, что сра-
зу же прыгнут в пропасть и разобьются насмерть!». 
Так бывает и с людьми. Они не обращаются к Богу 
до тех пор, пока у них не останется друзей, и они 
не потеряют все. Если вы заблудились, я расскажу 
вам о том, что Добрый Пастырь вернет вас обратно в 
тот момент, когда вы оставили попытки спасти себя 
и позволили Ему спасти вас Его способом (Истории 
Д. Муди, с. 70-71).

«Кто же верный и благоразумный раб, которого го-



224 225

сподин его поставил над слугами своими, чтобы давать 
им пищу во время? Блажен тот раб, которого господин 
его пришед найдет поступающим так» (Мф. 24:45, 46).

«Итак внимайте себе и всему стаду, в котором Дух 
Святый поставил вас блюстителями, пасти Церковь 
Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию 
Своею» (Деян. 20:28).

«Пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая [за] 
ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для 
гнусной корысти, но из усердия» (1 Петр. 5:2).

«Во время последней встречи Христа с ученика-
ми на море Петр, испытанный троекратным вопро-
сом: «Любишь ли ты Меня?» (Ин. 21:15-17), был воз-
вращен в число двенадцати апостолов. Ему было по-
ручено конкретное дело: пасти стадо Господне. Об-
ратившись и получив прощение, он должен был не 
только пытаться спасти заблудших овец, но и пасти 
стадо Божье» (ДА, с. 515).

Пасти стадо Божье – непрерывный труд. Обученные 
мужи, ответственные перед пастырями, поведут овец к 
самым лучшим зеленеющим пажитям и прохладным, 
освежающим потокам вод. Эту работу следует выпол-
нять в два этапа. Первый этап – утверждение новообра-
щенных в вере и истине. Этап второй – раздача духов-
ной пищи членам Церкви для их духовного роста. Это 
касается как молодых, так и пожилых, как агнцев, так 
и овец.

«Организация церкви в Иерусалиме служила об-
разцом и для других мест, где вестники истины при-
водили людей к евангельской вере» (ДА, с. 91).

«Таким образом, Иисус утвердил власть Своей 

Церкви и соединил Савла со Своими представите-
лями на земле. Церковь стала наставлять кающегося 
грешника на путь жизни... Он указывает грешникам 
путь в Церковь, которую сделал светом миру... Хри-
стос – полноводный источник, а Церковь – русло, по 
которому изливается благодать» (ДА, с. 122).

«Многие считают, что ответственность за полу-
ченный свет и опыты они несут только перед Хри-
стом и ничем не обязаны Его последователям на зем-
ле. Иисус – Друг грешников, и Его сердце тронуто их 
горем. Ему дана всякая власть на небе и на земле; и 
Он уважает средства, которые Сам предназначил для 
просвещения и спасения людей; Он указывает греш-
никам путь в Церковь, которую сделал светом миру» 
(ДА, с. 122).

«И назовут их сильными правдою, насаждением 
Господа во славу Его» (Ис. 61:3).

«И будет он как дерево, посаженное при потоках 
вод, которое приносит плод свой во время свое, и 
лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, 
успеет» (Пс. 1:3).

«А я как зеленеющая маслина в доме Божием, и 
уповаю на милость Божию во веки веков» (Пс. 51:10).

«Зеленеющею маслиною, красующеюся приятны-
ми плодами, именовал тебя Господь. А ныне, при 
шуме сильного смятения, Он воспламенил огонь во-
круг нее, и сокрушились ветви ее» (Иер. 11:16).

«Расширятся ветви его, – и будет красота его, как мас-
лины, и благоухание от него, как от Ливана» (Ос. 14:7).

«Ибо, если ты отсечен от дикой по природе масли-
ны и не по природе привился к хорошей маслине, то 



226 227

тем более сии природные привьются к своей масли-
не» (Рим. 11:24).

1. Этап первый
«Слыша [это], они умилились сердцем и сказали 

Петру и прочим Апостолам: что нам делать, мужи 
братия? Петр же сказал им: покайтесь, и да кре-
стится каждый из вас во имя Иисуса Христа для 
прощения грехов; и получите дар Святого Духа» 
(Деян. 2:37, 38).

«Покаяние, вера и крещение являются необходи-
мыми шагами в обращении» (П 174, 1909 г.).

«Христос сделал крещение знамением вхождения 
в Его духовное Царство. Он поставил его опреде-
ленным условием, с которым должны согласиться 
все, кто желает признать авторитет Отца, Сына и 
Святого Духа. Прежде чем человек обретет дом в 
Церкви, прежде чем он переступит порог Царства 
Божьего, он должен принять печать Божественного 
имени, «Господь – оправдание наше» (Иер. 23:6)» 
(Ев, с. 307).

«Приготовление к крещению – это вопрос, кото-
рому необходимо уделять особое внимание. Ново-
обращенных следует тщательно наставлять в ясном 
«Так говорит Господь». Необходимо читать и пункт 
за пунктом объяснять им Слово Господа.

Каждый, вступающий в новую жизнь, должен еще 
до крещения осознать, что Господь требует от него 
безраздельной преданности... Практическое следо-
вание истине имеет огромное значение. О характе-
ре дерева судят по его плодам. Хорошее дерево не 

может приносить дурного плода. Четкая и опреде-
ленная разделяющая линия будет проходить меж-
ду теми, кто любит Бога и соблюдает Его запове-
ди, и теми, кто не любит Его и не чтит Его установ-
ления. Необходимо всецелое обращение к истине» 
(Р 56, 1900 г.).

«Людей, собирающихся принять крещение, не ис-
пытывают должным образом… Их нужно принимать 
только в том случае, если они докажут, что правиль-
но понимают свою позицию» (СП, с. 128).

«Кандидатов ко крещению необходимо тщательнее 
готовить. Они нуждаются в более верном наставле-
нии, чем то, что обычно дается им. Тем, кто недавно 
пришел к истине, нужно разъяснять принципы хри-
стианской жизни. Никто не может полагаться на свое 
исповедание веры как на доказательство того, что он 
имеет спасительную связь со Христом. Мы должны 
не только говорить: «Я верю», но и жить в согласии с 
истиной... Это и есть работа Святого Духа... Любовь 
проявляет себя в послушании» (6 СЦ, с. 91, 92).

«Следует с особым терпением и заботой отно-
ситься к тем, кто лишь недавно уверовал. Старшим 
членам церкви надо изыскивать пути и средства, 
чтобы оказывать помощь, проявлять сочувствие и 
давать наставление тем, кто сознательно отошел от 
других церквей ради истины, отрезав себя от при-
вычной заботы прежнего пастора. Церковь несет 
особую ответственность за оказание помощи тем 
душам, которые последовали за первыми лучами 
обретенного ими света. А если члены церкви пре-
небрегут этой обязанностью, они окажутся недо-



228 229

стойными оказанного им Богом доверия (РГ, 28 
апреля, 1896 г.).

«Проповедование – это малая часть той работы, ко-
торая должна быть проделана для спасения душ. Дух 
Божий убеждает грешников в истине и приводит их в 
объятия Церкви. Служители в состоянии выполнить 
свою часть, но они никогда не сделают того, что мо-
жет сделать Церковь. Бог требует, чтобы Его Церковь 
нянчила младенцев в вере и духовной жизни, чтобы 
ее члены посещали их не ради пустых разговоров, но 
чтобы молиться за них и говорить им слова, которые 
подобны «золотым яблокам в серебряной оправе»» 
(4 СЦ, с. 68, 69).

«С каким же тщанием должны члены Божьей семьи 
оберегать своих братьев и сестер!» (Р 63, с. 1898 г.).

Хороший и действенный способ исполнить это – 
разработать у себя в церкви программу опекунства. 
Новые члены общины должны быть «закреплены» 
за верными, посвященными членами церкви, чтобы 
близко общаться с ними, и чтобы последние обеспе-
чивали им необходимую поддержку в их духовных, а 
иногда и в физических нуждах.

«Важное значение придавали апостолы порядку 
в общинах, способствующему духовному росту но-
вообращенных. Во всех местах Ликаонии и Писи-
дии, где были верующие, возникали стройные церк-
ви. В каждой церкви были рукоположены служите-
ли, а для осуществления деятельности, способству-
ющей духовному благополучию верующих, созда-
валась надлежащая организация... Те, кто в резуль-
тате его трудов принимали Христа как своего Спа-

сителя, объединялись в церкви с четкой организа-
цией даже в том случае, если верующих было не-
много» (ДА, с. 185).

«Подготовительная работа и вполовину не так важ-
на, как последующая деятельность. После того как 
люди услышали обоснования нашей веры, следует 
начать работу из дома в дом. Знакомьтесь с людьми 
и читайте им драгоценные слова Христа. Возносите 
перед ними Христа распятого...» (П 18, 1898).

«Работа из дома в дом непосредственно в семьях 
является настолько же важной, как и публичные ме-
роприятия. В крупных городах существуют опре-
деленные сословия, которым невозможно донести 
Евангелие путем публичных выступлений. Их необ-
ходимо искать так, как пастырь ищет свою потерян-
ную овцу. Что касается этой категории людей, здесь 
необходимы неустанные личные усилия. Когда мы 
пренебрегаем работой непосредственно с людьми, 
тогда утрачиваем многие драгоценные возможности, 
которые, используй мы их вовремя, решительно про-
двинули бы вперед наше дело.

Тем не менее, в результате проповедования ис-
тины на больших собраниях, пробуждается дух 
познания, и в этом случае особенно важно, что-
бы этот интерес был поддержан персональной ра-
ботой. Тех, кто желает исследовать истину, необхо-
димо научить, как правильно изучать Слово Божье. 
Кто-то должен помочь им встать на прочное осно-
вание. В это критическое для их религиозного опы-
та время крайне важно, чтобы мудро подобранные 
библейские работники пришли им на помощь и от-



230 231

крыли их пониманию сокровищницу Слова Божье-
го!» (СЕ, с. 364).

«Когда все доводы в пользу истины для настоящего 
времени представлены впервые, то трудно добиться, 
чтобы они сразу же укрепились в умах людей. И, не-
смотря на то, что некоторым достаточно будет услы-
шанного для принятия решения, необходимо заново 
проходить все ранее затронутые темы и проводить 
ряд повторных лекций» (П 60,1886 г.).

«После того, как в каком-то месте предприняты 
первые усилия и прочитан первый курс лекций, воз-
никает еще большая необходимость в повторной се-
рии бесед, нежели в первой. Истина поражает лю-
дей своей новизной, и им необходимо представить 
ее еще раз, чтобы все ее аспекты понимались четко и 
закрепились в их разуме» (П 48, 1886 г.).

«Нашей деятельности нельзя ослабевать только 
из-за того, что общественные собрания будут пре-
рваны на какое-то время. Пока есть люди, проявляю-
щие интерес, мы обязаны предоставить им возмож-
ность познавать истину. И верные учителя Слова Бо-
жьего должны наставлять новообращенных, дабы те 
могли возрастать в познании и в любви истины, до-
стигая полного возраста мужей и жен во Христе Ии-
сусе. Таковых необходимо окружить наиболее благо-
приятным для их духовного роста влиянием (РГ, 14 
февраля 1907 г.).

«Насколько разумнее во многих случаях продле-
вать собрания на более долгий срок. Было бы заме-
чательно, если бы верующие, прибывшие из различ-
ных церквей, оставались в лагере на месяц или доль-

ше, помогая на собраниях и приобретая опыт успеш-
ной работы. По возвращении домой они могли бы 
поделиться приобретенным опытом со своей церко-
вью. Насколько лучше было бы братьям, выступав-
шим и пробудившим интерес слушателей в пери-
од максимальной посещаемости собрания остаться 
здесь и далее, чтобы завершить начатую ими рабо-
ту» (РГ, 4 апреля 1899 г.).

«После того как общественность какого-либо го-
рода будет разбужена хорошо организованным ла-
герным собранием, вправе ли работники евангелиза-
ции сворачивать лагерь и перемещаться в другое ме-
сто, позволяя работе постепенно затухать? Я призы-
ваю: разделяйте работников на группы, с тем чтобы 
часть их подхватывала начатую работу, продолжая би-
блейские чтения, продажу литературы, распростране-
ние брошюр и т. д. У миссии должно быть помещение 
для подготовки работников по всем направлениям де-
ятельности. Это не даст начатой работе угаснуть. До-
брое впечатление, которое вестники Божьи произвели 
на сердца и умы людей, не пропадет зря. 

Работа от дома к дому в поисках душ ради спасе-
ния заблудших овец является самым насущным де-
лом» (П 137, 1898 г.).

«…они приходили на собрание, сидели и слуша-
ли со слезами на глазах, глубоко тронутые услышан-
ным. Однако дело было оставлено, никто не закрепил 
их интерес. И, в итоге, все повернулось вспять. Бог не 
одобряет такого положения дел» (Р 19b, 1890 г.).

«Есть нужда в выполнении самой разной работы. 
Души драгоценны в глазах Бога, поэтому наставляй-



232 233

те их, обучайте нести груз ответственности по мере 
восприятия ими истины. Тот, Кто видит конец от на-
чала, Тот, Кто может сделать истинно плодоносными 
посеянные семена, будет сопровождать вас в ваших 
усилиях» (П 48, 1886 г.).

«В течение собрания многие люди под влиянием 
Святого Духа могут исполниться  желанием начать 
христианскую жизнь, но если по отношению к ним 
не будет проявлена постоянная забота и бдитель-
ность со стороны работников, остающихся по окон-
чании собраний для поддержания возникшего инте-
реса, доброе влияние, оказанное на умы этих людей, 
может постепенно угаснуть. Хитроумный враг вос-
пользуется любыми промахами работников Божьих 
в попечении о душах, за которых им предстоит дер-
жать ответ» (РГ, 2 марта 1905 г.).

«Вы обязаны готовить себе помощников, с тем что-
бы они продолжили работу и закрепили в людях про-
бужденный вами интерес, если вас призовут для ра-
боты в другом месте. Будем молиться об этом. Мы 
должны молиться, работать и верить. Действенность 
наша – в Господе» (П 376, 1906 г.).

«Каждому, кто через обращение присоединился 
к рядам Божьих детей, должна быть поручена своя 
обязанность» (7 СЦ, с. 30). 

«Христиане, постоянно возрастающие в искренно-
сти, ревности, усердии и любви, никогда не станут 
отступниками» (РГ, 7 июня 1887 г.).

2. Этап второй
Паства получает духовную пищу не только во вре-

мя служения из-за кафедры. В значительной мере это 
должно происходить также во время посещения на 
дому и обучения их служению.

«Когда к вере обращались люди одаренные и мно-
гообещающие – такие, как Тимофей, – Павел и Вар-
нава стремились убедить их в необходимости тру-
диться в винограднике Божьем... Это тщательное об-
учение новообращенных способствовало удивитель-
ному успеху, который сопутствовал проповеди Еван-
гелия в языческих странах, совершаемой Павлом и 
Варнавой» (ДА, с. 186).

«По некотором времени Павел сказал Варнаве: 
пойдем опять, посетим братиев наших по всем горо-
дам, в которых мы проповедали слово Господне, как 
они живут» (Деян. 15:36).

«Он старался помочь им прочно встать на ноги, 
возрастать и укрепляться в вере, пламенеть духом и 
всецело посвятить себя Богу, утверждая Его Царство 
на земле» (ДА, с. 201).

«Всякий истинный служитель Божий чувствует 
груз ответственности за духовный рост верующих, 
находящихся на его попечении, и страстно желает 
видеть их своими работниками. Он понимает, что от 
верного исполнения дела, порученного Богом, в зна-
чительной мере зависит благополучие Церкви. Рев-
ностно и неустанно стремится он вдохновлять ве-
рующих, чтобы они приобретали души для Христа, 
помня о том, что каждый новый член Церкви дол-
жен стать орудием Бога в осуществлении плана спа-
сения» (ДА, с. 207).

««Хороший пастырь, – говорит один писатель, – 



234 235

должен всегда иметь в достатке хлеба в своей сум-
ке и собаку под рукой. Собака – это его рвение, ко-
торым он должен управлять, умиряя и упорядочивая 
его. Его сумка с хлебом – это его разум, полный по-
лезных знаний, и он должен быть всегда готовым на-
питать им свою паству»» (П 47, 1886 г.).

«Где стадо, которое дано было тебе, прекрасное 
стадо твое?» (Иер. 13:20).

«Быть пастырем – значит занимать очень важный и 
ответственный пост. Пасти стадо Божье – это возвы-
шенная и священная работа» (2 СЦ, с. 221).

«Наши церкви больше нуждаются в непосред-
ственной пасторской работе, нежели в проповедях. 
Неспособные к такому виду труда должны учиться, 
чтобы приблизиться к методам работы Христа» (ДМ, 
1 ноября 1890 г.).

«Мои братья, совершающие служение, не думайте, 
что единственная работа, которую вы можете выпол-
нять, единственный способ, каким вы можете уча-
ствовать в деле спасения душ, заключается в пропо-
ведовании. Самая лучшая работа, какая может быть 
сделана вами – это учить и наставлять» (РГ, 8 дека-
бря 1885 г.).

«Служители, призванные Богом трудиться в слове 
и учении, являются Христовыми пастырями. Он по-
ставил их под Свое начало, чтобы наблюдать и забо-
титься о Его стаде. Он торжественно заповедал им 
быть верными пастырями, пасти стадо с усердием, 
следовать Его примеру, укреплять слабых, питать из-
немогших и защищать их от рыкающих зверей. Он 
указывает им на Свой пример любви к овцам. Ради 

их избавления Он положил Собственную жизнь. И 
если служители будут подражать этому примеру са-
моотречения, стадо будет процветать под их попече-
нием» (ПС, с. 426 (281 ориг.)).

«Если вы хотите быть в мире с Богом, питайте те-
перь Его стадо духовной пищей, потому что каждый 
ребенок может достичь вечной жизни. Дети и моло-
дежь – это особое сокровище» (ХД, с. 280).

«Господь призвал Своих пастырей питать стадо 
чистой пищей. Он желает, чтобы они представляли 
истину в ее простоте. Когда это работа совершает-
ся верно, многие будут убеждены и обращены силой 
Святого Духа. Нужны Библейские учителя, которые 
сблизятся с необращенными, разыщут потерянную 
овцу и совершат личный труд, преподав ясное, опре-
деленное наставление» (СУ, с. 433).

«Мои братья в служении благовествования, давай-
те заботиться о пастве Божьей. Давайте вносить обо-
дрение и радость в каждое сердце. Будем отвращать 
взор наших братьев и сестер от тех неприглядных 
черт характера, которые свойственны почти каждо-
му, и будем учить видеть перед собой Христа, Того, 
Кто истинно прекрасен и превознесен среди тысяч 
наставников...» (Р 127, 1902 г.).

«Мы живем в самое торжественное время. Всем 
предстоит усердно потрудиться. В первую очередь 
это относится к пастору, который должен заботиться 
о стаде Божьем и давать ему пищу. Тот, чье непосред-
ственное дело – вести народ на путь правды, должен 
уметь излагать Слово, будучи способным применять 
Его учение к нуждам людей. Ему нужно поддержи-



236 237

вать такую тесную связь с небом, чтобы стать живым 
проводником света, рупором Божьим» (СЕ 92, с. 70).

«Служитель должен быть осведомленным о приро-
де возражений в умах людей, чтобы знать, как вовремя 
давать каждому человеку его пищу» (Р 4, 1893 г., с. 9).

«Тот, чье сердце наполнено любовью Иисуса, смо-
жет окормлять стадо Божье» (СЕ 92, с. 105).

«В своем стремлении исправить или изменить дру-
гих людей следует очень внимательно относиться к 
своим словам. Они могут стать запахом живитель-
ным на жизнь или запахом смертоносным на смерть. 
Порицая или наставляя, многие наши служители из-
лишествуют в резких и жестких выражениях, прибе-
гая к словам, которые никак не могут исцелить ра-
ненную душу. Подобные неудачные выражения раз-
дражают дух, зачастую подталкивая заблуждающих-
ся к мятежу... При любых обстоятельствах упрек сле-
дует высказывать в духе любви. Тогда наши слова 
будут преображать человека, но не ожесточать его. 
Христос Своим Святым Духом наделит вас силой и 
властью. Это Его работа» (СЕ, с. 120).

«Бог неоднократно показывал, что нельзя поо-
щрять людей выходить на поля без верного доказа-
тельства того, что Он призвал их. Господь не возло-
жит ответственности за Его стадо на неподготовлен-
ных людей. Призванные Богом должны быть людьми 
испытанными и проверенными, с богатым опытом и 
здравым суждением. Эти люди знают, как питать па-
ству, и в духе кротости будут бесстрашно обличать 
грех. Бог знает сердце человека, Он знает, кого из-
брать» (СЕ 92, с. 131).

«Но ни один служитель не должен становиться ку-
миром» (ДА, с. 278).

«Трудясь вне кафедры, в семьях, служитель при-
обретает богатый и наиболее ценный опыт и учится, 
как окормлять стадо Божье, раздавая им в свое время 
меру хлеба. Если в пастве появляется отступник, па-
стырь знает, как донести до него истину, чтобы душа 
была обличена. Он оставит девяносто девять и пой-
дет на поиски заблудшей овцы. Но если пастырь не 
посещает свое стадо, он не знает о его состоянии, не 
знает, какие истины необходимо в данный момент 
раскрыть перед ним и что им требуется в данный мо-
мент» – (Призыв к работникам Конференции (Бр. 2, 
с. 18; ПС, с. 192).

«И когда вы найдете заблудшую овцу, обязатель-
но приведите ее обратно в стадо и ни в коем слу-
чае не оставляйте ее, пока не убедитесь, что она 
в полной безопасности. Пусть Дух, Который пре-
бывал в нашем Божественном Господе, почиет на 
вас» (Ев, с. 292). 

Иисус говорит: «Я есмь пастырь добрый: пастырь 
добрый полагает жизнь свою за овец... Я есмь па-
стырь добрый, и знаю Моих, и Мои знают Меня» 
(Ин. 10:11, 14).

«И приблизившись Иисус сказал им: дана Мне 
всякая власть на небе и на земле. Итак идите, научи-
те все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Свя-
таго Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам; 
и се, Я с вами во все дни до скончания века. Аминь» 
(Мф. 28:18-20).

««Сие сказал Я вам, – говорил Он, – чтобы вы име-



238 239

ли во Мне мир. В мире будете иметь скорбь; но му-
жайтесь: Я победил мир». Христос не потерял силы 
и мужества, и Его последователи должны иметь та-
кую же непоколебимую веру. Они должны жить так, 
как Он жил, и трудиться так, как трудился Он, пола-
гаясь на Него как на великого Труженика и Учителя. 
Они должны обладать мужеством, энергией, стой-
костью. Несмотря на, казалось бы, непреодолимые 
препятствия, они, поддерживаемые силой Его благо-
дати, смогут продвигаться вперед. Вместо того что-
бы жаловаться на трудности, они призваны преодо-
левать их. Они должны не отчаиваться, но жить на-
деждой. Золотой цепью Своей несравненной любви 
Христос связал их с престолом Божьим. По Его за-
мыслу, они должны обладать величайшей силой во 
Вселенной, исходящей от Источника всех благ. Они 
должны иметь силу противостоять злу – силу, кото-
рую не способны одолеть ни жизнь, ни смерть, ни ад; 
силу, которая позволит им победить так же, как побе-
дил Христос» (ЖВ, с. 679).

«Чтобы радоваться вместе с Ним каждой новой ис-
купленной душе, мы должны участвовать в работе 
нашего Спасителя» (ЖВ, с. 142).

«Не говорите ли вы, что еще четыре месяца, и на-
ступит жатва? А Я говорю вам: возведите очи ваши 
и посмотрите на нивы, как они побелели [и поспели] 
к жатве. Жнущий получает награду и собирает плод 
в жизнь вечную, так что и сеющий и жнущий вместе 
радоваться будут, ибо в этом случае справедливо из-
речение: “один сеет, а другой жнет’’» (Ин. 4:35-37).

«Отпускай хлеб твой по водам, потому что по про-

шествии многих дней опять найдешь его... Утром сей 
семя твое, и вечером не давай отдыха руке твоей, по-
тому что ты не знаешь, то или другое будет удачнее, 
или то и другое равно хорошо будет» (Еккл. 11:1, 6).

«Проповедуй слово, настой во время и не во время, 
обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпе-
нием и назиданием» (2 Тим. 4:2).

«Те, кто следует в своей жизни плану Христа, 
увидят в обителях Бога тех, для кого они трудились 
и жертвовали на земле. Искупленные с благодарно-
стью будут помнить тех, кто был орудием их спа-
сения. Драгоценными окажутся небесные обители 
для тех, кто был верен в работе по спасению душ» 
(НУХ, с. 373).

«Кто Павел? кто Аполлос? Они только служители, 
через которых вы уверовали, и [притом] поскольку 
каждому дал Господь. Я насадил, Аполлос поливал, 
но возрастил Бог; посему и насаждающий и полива-
ющий есть ничто, а [все] Бог возращающий. Насаж-
дающий же и поливающий суть одно; но каждый по-
лучит свою награду по своему труду» (1 Кор. 3:5-8).

«Сеявшие со слезами будут пожинать с радостию» 
(Пс. 125:5).

«При сем (скажу): кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; 
а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет» (2 Кор. 9:6).

«...потому что радость пред Господом – подкрепле-
ние для вас» (Неем. 8:10).

«О, какая награда ожидает того, кто приводит души 
ко Христу!» (Бр 113, с. 13).

«Взирая на начальника и совершителя веры, Ии-
суса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, 



240 241

претерпел крест, пренебрегши посрамление, и вос-
сел одесную престола Божия» (Евр. 12:2).

«На подвиг души Своей Он будет смотреть с до-
вольством» (Ис. 53:11).

«И я видел, и слышал голос многих Ангелов во-
круг престола и животных и старцев, и число их 
было тьмы тем и тысячи тысяч, которые говори-
ли громким голосом: достоин Агнец закланный...» 
(Откр. 5:11, 12).

«Возвеселится о тебе радостью, будет милостив по 
любви Своей, будет торжествовать о тебе с ликова-
нием» (Соф. 3:17).

«Выслушайте слово Господа, трепещущие пред 
словом Его... явит Себя в славе Господь...» (Ис. 66:5).

«Когда грешники испытывают побуждение посвя-
тить свою жизнь Спасителю, ангелы несут эту весть 
на небо, радуя небожителей. «На небесах более ра-
дости будет об одном грешнике кающемся, нежели о 
девяноста девяти праведниках, не имеющих нужды в 
покаянии» (Лк. 15:7). Всякая наша попытка рассеять 
тьму и нести миру весть о Христе доходит до Отца 
нашего через ангелов, и радость охватывает все во-
инство небесное» (ДА, с. 154).

«Радость видеть искупленные души, души спасен-
ных навеки – это награда всем идущим по стопам 
Того, Кто сказал: «Следуй за Мной!»» (ЖВ, с. 523).

«Господин его сказал ему: “хорошо, добрый и верный 
раб! в малом ты был верен, над многим тебя поставлю; 
войди в радость господина твоего”» (Мф. 25:21).

Заключение

Итак, мы прошли полный курс обучения основам 
евангелизма. Священное Писание сравнивает его с 
приготовлением почвы, сеянием семени, прораста-
нием растения, сбором и хранением урожая. Недав-
но собранные семена используются для начала но-
вого цикла посева – жатвы. Семя – это Слово Бо-
жье, которое должно произрасти в доброй почве со-
крушенного и смиренного (восприимчивого) серд-
ца. Этот цикл – непрерывное приготовление душ к 
небу – должен быть подобен вращающемуся коле-
су. Весь пройденный курс можно подытожить тре-
мя следующими шагами:

1. Подготовка к евангелизму: приготовить свое 
сердце к работе по приобретению душ (описано в За-
конах 1, 2, 3, 6, 9).

2. Личный и Общественный евангелизм: Прий-
ти в близкое соприкосновение с душами для свиде-
тельства. Проводить общественные евангельские со-



242 243

брания и программы. Собрать «рыбу» в невод (опи-
сано в Законах 4, 5, 7, 8).

3. Родительский евангелизм («сохранение уро-
жая»): Работа по удержанию интереса. Присматри-
вать за «младенцами» и назидать Церковь. Обучать 
каждого нового члена тому, как «ловить человеков» 
(Описано в Законе 10).

Для описания деятельности по приобретению душ 
Писание использует различные сравнения, как, на-
пример, «рыболовство». Вы обнаружите Библейские 
тексты, содержащие такие сравнения под заголовком 
каждой главы. А завершим мы наше изучение, по-
священное делу приобретения душ, используя дру-
гое сравнение – «насаждения и жатвы», данное в раз-
личных местах Библии. Эти тексты позволят нам бо-
лее глубоко осмыслить науку о приобретении душ и 
весь ее курс.

«Я есмь истинная виноградная лоза, а Отец Мой – 
виноградарь» (Ин. 15:1).

«Приклоните ухо, и послушайте моего голоса; 
будьте внимательны, и выслушайте речь мою. Всег-
да ли земледелец пашет для посева, бороздит и бо-
ронит землю свою? Нет; когда уровняет поверхность 
ее, он сеет чернуху, или рассыпает тмин, или разбра-
сывает пшеницу рядами, и ячмень в определенном 
месте, и полбу рядом с ним. И такому порядку учит 
его Бог его; Он наставляет его» (Ис. 28:23-26).

«Распашите себе новые нивы и не сейте между 
тернами» (Иер. 4:3).

«Сейте себе в правду – и пожнете милость; распа-

хивайте у себя новину, ибо время – взыскать Госпо-
да, чтобы Он, когда придет, дождем пролил на вас 
правду» (Ос. 10:12).

«И поучал их много притчами, говоря: вот, вышел 
сеятель сеять; и когда он сеял, иное упало при доро-
ге, и налетели птицы и поклевали то; иное упало на 
места каменистые, где немного было земли, и скоро 
взошло, потому что земля была неглубока; когда же 
взошло солнце, увяло, и, как не имело корня, засо-
хло; иное упало в терние, и выросло терние и заглу-
шило его; иное упало на добрую землю и принесло 
плод: одно во сто крат, а другое в шестьдесят, иное 
же в тридцать» (Мф. 13:3-8).

«Впредь во все дни земли сеяние и жатва, холод 
и зной, лето и зима, день и ночь не прекратятся» 
(Быт. 8:22).

«Шесть лет засевай поле твое и шесть лет обрезы-
вай виноградник твой, и собирай произведения их; а 
в седьмой год да будет суббота покоя земли, суббо-
та Господня: поля твоего не засевай, и виноградника 
твоего не обрезывай» (Лев. 25:3, 4).

«Истинно, истинно говорю вам: если пшеничное 
зерно, падши в землю, не умрет, то останется одно; 
а если умрет, то принесет много плода» (Ин. 12:24).

«То, что ты сеешь, не оживет, если не умрет» (1 Кор. 
15:36).

«Ибо – как земля производит растения свои, и как 
сад произращает посеянное в нем, – так Господь 
Бог проявит правду и славу пред всеми народами» 
(Ис. 61:11).



244 245

«Как дождь и снег нисходит с неба и туда не воз-
вращается, но напояет землю, и делает ее способною 
рождать и произращать, чтоб она давала семя тому, 
кто сеет, и хлеб тому, кто ест: так и слово Мое, кото-
рое исходит из уст Моих, – оно не возвращается ко 
Мне тщетным, но исполняет то, что Мне угодно, и 
совершает то, для чего Я послал его. Итак вы вый-
дете с веселием и будете провожаемы с миром; горы 
и холмы будут петь пред вами песнь, и все дерева в 
поле рукоплескать вам. Вместо терновника вырастет 
кипарис; вместо крапивы возрастет мирт; и это бу-
дет во славу Господа, в знамение вечное, несокруши-
мое» (Ис. 55:10-13).

«Ты посещаешь землю, и утоляешь жажду ее, 
обильно обогащаешь ее. Поток Божий полон воды. 
Ты приготовляешь хлеб; ибо так устроил ее. Напоя-
ешь борозды ее, уравниваешь глыбы ее, размягчаешь 
ее каплями дождя, благословляешь произрастания 
ее. Венчаешь лето благости Твоей, и стези Твои ис-
точают тук; источают на пустынные пажити, и хол-
мы препоясываются радостью. Луга одеваются ста-
дами, и долины покрываются хлебом; восклицают и 
поют» (Пс. 64:10-14).

«Итак познаем, будем стремиться познать Господа; 
как утренняя заря – явление Его, и Он придет к нам как 
дождь, как поздний дождь оросит землю» (Ос. 6:3).

«И вы, чада Сиона, радуйтесь и веселитесь о Го-
споде Боге вашем; ибо Он даст вам дождь в меру и 
будет ниспосылать вам дождь, дождь ранний и позд-
ний, как прежде» (Иоиля 2:23).

«И Он даст дождь на семя твое, которым засеешь 
поле, и хлеб, плод земли, и он будет обилен и сочен; 
стада твои в тот день будут пастись на обширных 
пастбищах» (Ис. 30:23).

«Убоимся Господа, Бога нашего, Который дает нам 
дождь ранний и поздний в свое время, хранит для нас 
седмицы, назначенные для жатвы» (Иер. 5:24).

«А для вас, благоговеющие пред именем Моим, 
взойдет Солнце правды и исцеление в лучах Его, 
и вы выйдете и взыграете, как тельцы упитанные» 
(Мал. 4:2).

«Кто Павел? кто Аполлос? Они только служители, 
через которых вы уверовали, и [притом] по скольку 
каждому дал Господь. Я насадил, Аполлос поливал, 
но возрастил Бог; посему и насаждающий и полива-
ющий есть ничто, а [все] Бог возращающий. Насаж-
дающий же и поливающий суть одно; но каждый по-
лучит свою награду по своему труду» (1 Кор. 3:5-8).

«Отпускай хлеб твой по водам, потому что по 
прошествии многих дней опять найдешь его... Кто 
наблюдает ветер, тому не сеять, и кто смотрит на 
облака, тому не жать. Как ты не знаешь путей ве-
тра и того, как [образуются] кости во чреве бере-
менной: так не можешь знать дело Бога, Который 
делает все. Утром сей семя твое, и вечером не давай 
отдыха руке твоей, потому что ты не знаешь, то или 
другое будет удачнее, или то и другое равно хорошо 
будет» (Еккл. 11:1, 4-6).

«Блаженны вы, сеющие при всех водах и посылаю-
щие туда вола и осла» (Исаии 32:20).



246 247

«Проповедуй слово, настой во время и не во время, 
обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпе-
нием и назиданием» (2 Тим. 4:2).

«Я дам им знак и соберу их, потому что Я искупил 
их; они будут так же многочисленны, как прежде; и 
расселю их между народами, и в отдаленных странах 
они будут воспоминать обо Мне и будут жить с деть-
ми своими, и возвратятся» (Зах. 10:8, 9).

«Сеявшие со слезами будут пожинать с радостию. 
С плачем несущий семена возвратится с радостию, 
неся снопы свои» (Пс. 125:5, 6).

«При сем (скажу): кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; 
а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет» (2 Кор. 9:6).

«Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что 
посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою 
от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа по-
жнет жизнь вечную. Делая добро, да не унываем; ибо 
в свое время пожнем, если не ослабеем» (Гал. 6:7-9).

«Ленивец зимою не пашет; поищет летом – и нет 
ничего» (Прит. 20:4).

«Прошла жатва, кончилось лето, а мы не спасены» 
(Иерем. 8:20).

«Собирающий во время лета – сын разумный, 
спящий же во время жатвы – сын беспутный» 
(Прит. 10:5).

«Земля, пившая многократно сходящий на нее дождь 
и произращающая злак, полезный тем, для которых 
и возделывается, получает благословение от Бога; а 
производящая терния и волчцы – негодна и близка к 
проклятию, которого конец – сожжение» (Евр. 6: 7, 8).

«Царство Небесное подобно человеку, посеявше-
му доброе семя на поле своем; когда же люди спа-
ли, пришел враг его и посеял между пшеницею пле-
велы и ушел; когда взошла зелень и показался плод, 
тогда явились и плевелы. Придя же, рабы домовла-
дыки сказали ему: господин! не доброе ли семя сеял 
ты на поле твоем? откуда же на нем плевелы? Он же 
сказал им: враг человек сделал это. А рабы сказали 
ему: хочешь ли, мы пойдем, выберем их? Но он ска-
зал: нет, чтобы, выбирая плевелы, вы не выдергали 
вместе с ними пшеницы; оставьте расти вместе то 
и другое до жатвы; и во время жатвы я скажу жне-
цам: соберите прежде плевелы и свяжите их в связ-
ки, чтобы сжечь их; а пшеницу уберите в житницу 
мою» (Мф. 13:24-30).

«Я буду росою для Израиля; он расцветет, как ли-
лия, и пустит корни свои, как Ливан. Расширятся вет-
ви его, – и будет красота его, как маслины, и благоу-
хание от него, как от Ливана. Возвратятся сидевшие 
под тенью его, будут изобиловать хлебом, – и рас-
цветут, как виноградная лоза, славны будут, как вино 
Ливанское» (Ос. 14:6-8).

«И ты будешь, как напоенный водою сад» (Ис. 
58:11).

«И душа их будет как напоенный водою сад» (Иер. 
31:12).

«И будет он как дерево, посаженное при потоках 
вод, которое приносит плод свой во время свое, и 
лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, 
успеет» (Пс. 1:3).



248 249

«И назовут их сильными правдою, насаждением 
Господа во славу Его» (Ис. 61:3).

«А я как зеленеющая маслина в доме Божием, и 
уповаю на милость Божию во веки веков» (Пс. 51:10).

«Зеленеющею маслиною, красующеюся приятны-
ми плодами, именовал тебя Господь» (Иер. 11:16).

«Жена твоя, как плодовитая лоза, в доме твоем; 
сыновья твои, как масличные ветви, вокруг трапезы 
твоей. Так благословится человек, боящийся Госпо-
да!» (Пс. 127:3, 4).

«Ибо, если ты отсечен от дикой по природе масли-
ны и не по природе привился к хорошей маслине, то 
тем более сии природные привьются к своей масли-
не» (Рим. 11:24).

«И сказал: чему уподобим Царствие Божие? или 
какою притчею изобразим его? Оно – как зерно гор-
чичное, которое, когда сеется в землю, есть меньше 
всех семян на земле; а когда посеяно, всходит и ста-
новится больше всех злаков, и пускает большие вет-
ви, так что под тенью его могут укрываться птицы 
небесные» (Мк. 4:30-32).

«Я есмь лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и 
Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не 
можете делать ничего. Тем прославится Отец Мой, 
если вы принесете много плода, и будете Моими уче-
никами» (Ин. 15:5, 8).

«И сказал: Царствие Божие подобно тому, как если 
человек бросит семя в землю, и спит, и встает ночью 
и днем, и как семя всходит и растет, не знает он; ибо 
земля сама собою производит сперва зелень, потом 

колос, потом полное зерно в колосе; когда же созреет 
плод, немедленно посылает серп, потому что наста-
ла жатва» (Мк. 4:26-29).

«Не говорите ли вы, что еще четыре месяца, и на-
ступит жатва? А Я говорю вам: возведите очи ваши 
и посмотрите на нивы, как они побелели [и поспели] 
к жатве. Жнущий получает награду и собирает плод 
в жизнь вечную, так что и сеющий и жнущий вместе 
радоваться будут; ибо в этом случае справедливо из-
речение: ‘‘один сеет, а другой жнет’’» (Ин. 4:35-37).

«Жатвы много, а делателей мало; итак, молите Го-
сподина жатвы, чтобы выслал делателей на жатву 
Свою» (Лк. 10:2).

«Итак, братия, будьте долготерпеливы до прише-
ствия Господня. Вот, земледелец ждет драгоценного 
плода [от] земли и для него терпит долго, пока по-
лучит дождь ранний и поздний. Долготерпите и вы, 
укрепите сердца ваши, потому что пришествие Го-
сподне приближается» (Иак. 5:7, 8).

«Просите у Господа дождя во время благопотреб-
ное; Господь блеснет молниею и даст вам обильный 
дождь, каждому злак на поле» (Зах. 10:1).

«Вот, наступят дни, говорит Господь, когда пахарь 
застанет еще жнеца, а топчущий виноград – сеятеля; 
и горы источать будут виноградный сок, и все холмы 
потекут» (Ам. 9:13).

«Пустите в дело серпы, ибо жатва созрела» (Иоил. 
3:13).

«Пусти серп твой и пожни, потому что пришло вре-
мя жатвы; ибо жатва на земле созрела» (Откр. 14:15).



250 251

«Трудящемуся земледельцу первому должно вку-
сить от плодов» (2 Тим. 2:6).

«Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпе-
ние, благость, милосердие, вера, кротость, воздержа-
ние» (Гал. 5:22, 23).

«Так и при воскресении мертвых: сеется в тлении, 
восстает в нетлении; сеется в уничижении, восстает в 
славе; сеется в немощи, восстает в силе; сеется тело 
душевное, восстает тело духовное» (1 Кор. 15:42-44).

«Взгляните на птиц небесных: они ни сеют, ни 
жнут, ни собирают в житницы; и Отец ваш Небесный 
питает их. Вы не гораздо ли лучше их?» (Мф. 6:26).

Список 
сокращений 

Все ссылки Писания, за исключением некоторых 
текстов (в переводе М. Кулакова), взяты из Сино-
дального перевода Библии. Большинство цитат взя-
то из уже опубликованных трудов Эллен Г. Уайт. 
Все остальные цитаты приведены с указанием ис-
точника.

БК – Библейский Комментарий АСД
Труды Эллен Г. Уайт:
1 ИВ – «Избранные вести», книга 1 
1 РХЛ – «Разум, характер, личность», том 1
1 СЦ – «Свидетельства для Церкви», т.1 (2 СЦ и 

т.д. для томов 2-9)
ББ – «(Удивительная) Божья благодать»
БИО – Биографические книги
Бр – Брошюры 
В – «Воспитание»
ВАУК – «Вестник Австралийской Унионной Кон-

ференции»
ВБ – «Великая борьба»



252 253

ВД – «Вера и дела»
ВЕ – «Возвысьте Его»
ВКЖ – «Вера, которой я живу»
ВМ – «Вести для молодежи»
ВТУ – Статьи из журнала «Вестник Тихоокеанско-

го Униона»
ДА – «Деяния апостолов»
ДД – «Духовные дары»
ДМ – «Домашний миссионер»
ДПЕ – «Дабы мне познать Его»
Ев – «Евангелизм»
ЖВ – «Желание веков»
ИО – «Исторические очерки»
КМ – «Конфликт и мужество»
ЛЕ – «Литературный евангелизм»
МР – «Молодежный руководитель»
МС – «Медицинское служение»
НВП – «Наше высшее призвание»
НО – «В небесных обителях»
НПХ – «Нагорная проповедь Христа» («Правила 

счастливой жизни»)
НУХ – «Наглядные уроки Христа»
ОЖ – «Очерки жизни»
ОЗП – «Основы здорового питания»
ОР – Опубликованные рукописи
ОС, серия Б – «Особые свидетельства», серия Б
ОХВ – «Основы христианского воспитания»
П –  Письма
ПМЕ – «Призыв к медицинскому евангелизму и 

образованию в сфере здоровья»

ПП – «Патриархи и пророки»
ПС – «Пасторское служение»
ПХ – «Путь ко Христу»
ПЦ – «Пророки и цари»
Р – Рукописи
РГ – «Ревью энд Геральд»
СБ – «Служение благотворительности»
СЕ – «Служители Евангелия»
СЖ – «Сельская жизнь»
СЗ – «Советы по здоровому образу жизни»
СИ – «Служение исцеления»
СП – «Свидетельства для проповедников»
СУ – «Советы родителям, учителям и учащимся»
СУР – «Советы по управлению ресурсами»
ХВ – «Христианское воспитание»
ХД – «Христианский дом» 
ХОУ – «Христианский опыт и учение Эллен Г. Уайт»
ХС – «Христианское служение»
ЭДБ – «Этот день с Богом»
ЮР – «Работа в южных штатах»



254 255Для заметок Для заметок



256

Директор издательства: Василий Джулай
Главный редактор: Лариса Качмар

Перевод: Богдан Кошелев 
Богословская экспертиза: Максим Крупский

Редактор: Марина Опияр
Корректоры: Людмила Шаповал, Юлия Вальчук

Дизайн и верстка: Юлия Смаль
Ответственная за печать: Тамара Грицюк

Божьи пути 
приобретения душ 

Составитель 
Мейринг Преториус 


