PAGE  

Лоран  Уэйд
Бог ожидает нас
 (28 основ веры в современном изложении)
Содержание
Глава 1. Блаженство Симона Петра
Глава 2. Когда звонят в дверь, это к вам? 

Глава 3. Ты не сможешь добраться туда

Глава 4. Когда Он приходит, то обретает власть

Глава 5. Возврат к разуму

Глава 6. Кто вы?

Глава 7. Можете ли вы объяснить холокост?

Глава 8. Любой ценой

Глава 9. После начала

Глава 10. Перейти границу

Глава 11.  В поисках Остатка

Глава 12. Найти общий язык

Глава 13. Дитя мира

Глава 14. В объятиях моего Отца

Глава 15. Вы также одарены

Глава 16. Простертая рука

Глава 17. Знать правильный ответ недостаточно

Глава 18. Обретение мира и постоянного счастья

Глава 19. Кто в вашем списке?

Глава 20. Слезть со столба

Глава 21.Успешный брак

Глава 22. Царь горы

Глава 23.Ошибка Ионы

Глава 24. Начало вечной жизни

Глава 25. Познать истину

Глава 26. Вечность никогда не покажется долгой

Приложение

Глава 1
Блаженство Симона Петра
«Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности» (2 Тим. 3:16).




 
 Занятия в тот день уже закончились, и я направился к ближайшему выходу, когда в дверном проеме своего кабинета появился декан. 
- На два слова, Лоран, - произнес он.

 Вам, должно быть, известно, что иногда «два слова» способны превратиться в длинную речь. Эти два растянулись на сорок пять минут. Мой начальник предложил мне возглавить специальный комитет и познакомил со своим видением того, что можно сделать.

 Я расположился напротив него, однако без особого желания долго засиживаться. Одной рукой держал портфель, а второй перебирал ключи от автомобиля. Но по мере того как декан излагал свои мысли, я начал проникаться его энтузиазмом и увидел открывающиеся перспективы. Вскоре портфель опустился на пол, я склонился над столом, внося свои предложения и принимая активное участие в обсуждении, пока декан рисовал стрелки и чертил схемы на листке бумаги. Порой «два слова» отличаются не только продолжительностью, но также значением и смыслом. Было ясно, что это перспективный проект, который может стать большим благословением для наших студентов.

 Библия изображает Бога стоящим в дверном проеме Своего кабинета и обращающегося к нам: «Я хотел бы сказать тебе несколько слов». В действительности эти «несколько слов» Он называет Своей вестью ― Словом Божьим. Библия также изображает большинство из нас пробегающими мимо. Мы не уверены, что слова Бога стоят нашего времени и усилий, потраченных на слушание. Слишком занятые, непомерно уставшие, в большой спешке, мы ворчим на ходу: «Может, позже, – и проносимся мимо Него. - Сейчас самое время подумать о карьере, позаботиться о семье, разобраться с налогами». Все мы знаем, как много есть действительно важных вещей.

 Вот как Бог описывает эту ситуацию через пророка Исаию: «″Вот Я! вот Я!" говорил Я народу, не именовавшемуся именем Моим. Всякий день простирал Я руки Мои к народу непокорному, ходившему путем недобрым, по своим помышлениям» [«повернувшемуся ко Мне спиной» - англ. перевод] (Исаии 65:1, 2).
 Когда Иисус был на Земле, все происходило именно так. Однажды Он отвел в сторону Своих учеников и спросил их: «За кого люди почитают Меня?» (Матф. 16:13). Христос, разумеется, заранее знал ответ, но хотел, чтобы ученики серьезно обдумали Его вопрос.

 Они дали уклончивый ответ, пытаясь сделать это вежливо и тактично: 
- Некоторые думают, что Ты, очевидно, - Иоанн Креститель. Другие говорят, что Ты напоминаешь им кого-то из пророков.

 Это был учтивый способ ответить: «Люди не считают, что Тебе поручена какая-то особая миссия. Ты - хороший человек. Когда провозглашаешь хорошие вести, это нравится большинству слушателей. Но они не считают Тебя Мессией».

 В течение трех с половиной лет Иисус жил и трудился среди людей. По всей стране были люди, жизнь которых Он изменил. Родившиеся слепыми теперь могли видеть, прокаженные могли вернуться домой и обнять своих близких и любимых. День ото дня Он не переставал наставлять и учить. Иисус говорил везде, где только люди желали открыть свои сердца и уши, даруя им новое понимание Бога и указывая на необходимость перемен. Он утешал, обличал, ободрял и вселял в них надежду.

Однако они по-прежнему скептически качали своими головами. Лишь некоторые были готовы принять решение, которого требовало убеждение, а большинство отступало от своих убеждений. Да, они слышали Его голос, но спешили пройти мимо. Если вы ищете повод для сомнений, его совсем нетрудно найти.
 «Кто этот Человек? Думаю, Он кто-то вроде пророка. Да, похоже. Возможно, Он и есть пророк». Они хотели пользоваться преимуществами, которые предлагал Иисус. Исцеление? Да, это здорово. Бесплатная еда на берегу озера? Прекрасно! Однако многих из них интересовало только это.

 Затем все тем же тихим голосом Иисус спросил Своих учеников: «А вы за кого почитаете Меня?»
Это был решающий вопрос: А Кем считаете Меня вы? Желаете ли вы подняться и отважиться занять свое место в строю? Восприняли ли вы ту весть, которой другие отказались внимать из-за чрезмерной занятости, беспечности или безразличия? Или вы также собираетесь промчаться мимо?

На фоне общего безразличия и отвержения ответ Петра был подобен яркой вспышке молнии, озарившей темноту. С глубоким волнением и убеждением он ответил: «Ты - Христос, Сын Бога Живого» (Матф. 16:16).

 Это был решающий момент в истории веры.
 «Ты - Петр»

 Теперь внимательно вслушайтесь в ответ Иисуса: «Блажен ты, Симон, сын Ионин, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Cущий на небесах» (Матф. 16: 17).

 Смысл слов Христа станет более понятен, если мы подумаем о том, чего Он не сказал. Он не ответил Петру: «Поздравляю! Ты очень догадливый!» Иисус произнес: «Ты блажен».
 В чем же заключалось блаженство Симона?

«Потому что не плоть и кровь открыли тебе это». Твое убеждение в том, что Иисус – Мессия, не происходит из какого-либо человеческого источника. Оно определенно не является результатом деятельности твоего пытливого ума. Это вовсе не то, что ты усвоил, сидя на коленях у матери, и, конечно, ты не услышал это от кого-то из начальников народа в храме.

 Когда все другие промчались мимо, Симон остановился, чтобы послушать. Полученное им блаженство заключалось в прямом откровении от Отца, сущего на Небесах.

Однако не обманывайтесь: блаженство Симона заключалось не в факте получения вести, а в самой вести. Дух открыл ему «Христа, Сына Бога Живого». В этом и состояло его  блаженство, его счастье.
Впоследствии апостол Иоанн писал: «И Слово стало плотию и обитало с нами» (Иоан. 1:14). Иисус есть Слово Божье (см. Иоан. 1:1-3; Откр. 19:13), Весть, которую Бог послал в наш мир. Слова Иисуса – это озвученные мысли Бога, Божий портрет, помещенный на пьедестале и освещенный светом всех прожекторов. Когда Иисус брал детей на руки и говорил их матерям слова утешения, когда учил Своих учеников у озера, успокаивал бурю или изгонял торговцев из храма, – всем этим Он возвещал: вот каков на самом деле Бог. Христос пришел для того, чтобы объяснить все, что пытался сказать нам Бог, стоя в дверном проеме, пока большинство из нас стремглав проносилось мимо.

 Библия, Слово Божье, была написана и сохранена людьми, которые передавали ее из поколения в поколение, переводили и толковали. Сегодня ее печатают миллионными тиражами и продают в магазинах. Библия является вестником. Но вестник - это еще не сама Весть. Вестью является Иисус. Все Писание указывает на Иисуса. Сам Господь был тем блаженством, которого удостоился Петр.

 Иисус продолжает обращаться к Симону: «И Я говорю тебе: ты - Петр, и на сем камне Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее» (Матф. 16:18).
 По крайней мере, так это звучит в переводе. Но в действительности Иисус не сказал: «Ты – Петр». Он не мог этого сказать, поскольку тогда в той культуре имени «Петр» не было. Иисус сказал Симону: «Ты – камень». 
 Подумайте, что это значит. Симон не был кротчайшим из всех человеков. Импульсивный и горячий, он сначала говорил и только потом думал о сказанном. Но здесь Иисус называет его камнем, чем-то твердым и надежным, на что можно положиться.

 Что же здесь самое важное? Симон принял Слово, принял Иисуса, и это коренным образом изменило все.

Именно так происходит с людьми, когда они принимают Слово в свою жизнь. Впоследствии сам Петр пояснил это: «Приступая к Нему [к Иисусу], камню живому… и сами, как живые камни, устрояйте из себя дом духовный» (1 Петра 2:4, 5).

 Сам Иисус является великим «живым камнем». Петр думал об Иисусе как о краеугольном камне, позаимствовав этот образ из Псалма 117:22, который цитирует в следующей строке.
 Все остальные камни обтесываются и устанавливаются на свои места. Иисус есть Тот, «на Котором все здание, слагаясь стройно, возрастает в святой храм в Господе» (Ефес. 2:21). Но краеугольный камень – это еще не все здание. «И сами, как живые камни, устрояйте из себя дом духовный».

 Апостол пытается сказать нам, что произошедшее в его жизни чудо не предназначалось только для него. Все, кто пришел к Иисусу, всякий, познавший Слово, также станут твердым надежным строительным материалом. Из таких «живых камней» Иисус созидает Свою Церковь, сооружение настолько прочное и непоколебимое, что ее не могут одолеть даже «врата ада» (Матф. 16:18).

«Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого» (Евр. 4:12). Слово енерге́с, переведенное здесь как действенно, - это термин, обозначающий энергию. Слово Божье подобно электростанции, вырабатывающей энергию. Эта сила может взять таких слабых людей, как Петр или мы с вами, и превратить их в твердые камни, которые Бог использует для созидания Своего Царства.

 Помните ли вы, что ангел сказал деве Марии, возвещая о том, что она станет матерью Иисуса:
«Дух Святой найдет на Тебя, и сила Всевышнего осенит Тебя; посему и рождаемое Святое наречется Сыном Божиим» (Луки 1:35).

 Мы не можем до конца понять этот текст, однако не можем постичь и того, что происходит, когда Святой Дух и сила Всевышнего входят в жизнь грешного человека, который рождается свыше, дабы стать истинным Божьим  дитятею и начать вести упорядоченную осмысленную жизнь.

 Иисус говорил об этом как о тайне. Мы можем наблюдать лишь ее результат, но не в состоянии объяснить ее: «Дух дышит, где хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит: так бывает со всяким, рожденным от Духа» (Иоан. 3:8).

 То же произошло и с Петром. Именно поэтому Иисус сказал, что Петр стал живым камнем. И именно это Слово, эту Весть Бог пытается донести до нас, стоя у двери нашего сердца, в то время как большинство из нас стремглав проносится мимо.

Вопросы
 Сегодня люди задают много вопросов относительно Библии. Я говорю «сегодня», однако эти же вопросы волновали людей на протяжении столетий. Каким образом происходит процесс вдохновения свыше? Что в Библии можно считать человеческим, а что Божественным? Какое влияние оказывали на ее формирование культура того времени и место ее написания? Как быть с личными интересами авторов? Как их интеллектуальный уровень и мировоззрение влияли на то, что они писали? Имеются ли в Писании внутренние противоречия? Могут ли в нем быть некоторые ошибки исторического плана? Проанализируйте, как на предложенные вопросы отвечают следующие библейские тексты: «На веки, Господи, слово Твое утверждено на небесах… Слово Твое весьма чисто» (Псал. 118:89, 140). «Слова Господни – слова чистые, серебро, очищенное от земли в горниле, семь раз переплавленное. Ты, Господи, сохранишь их» (Псал. 11:7, 8). «Никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым» (2 Петра 1:21). «Все Писание богодухновенно» (2 Тим. 3:16).
 Опасность состоит в том, что мы легко можем спутать деревья с лесом, а вестника – с самой вестью. Пытаясь, к примеру, узнать, сколько именно слепых Иисус исцелил в Иерихоне, мы можем совершенно упустить из виду саму Весть, оказавшись неспособными воспринять и принять слова Бога, которые пытается передать нам текст.

 Апостол Павел говорит о Божьем самооткровении как о всепроникающем мече. Этот меч проходит через богословские споры и пронзает нашу защитную оболочку. Дискуссии о разных деталях не способствуют тому, чтобы мы обрели Слово, которое достигает наших душ и сердец. Обратите внимание: упомянутый выше текст говорит, что Слово Божье живое. Вы не можете расчленить живое существо, иначе просто убьете его.
 Библия – это Слово Божье, но Слово Божье – не только Библия. Слово Божье не ограничено только написанным текстом. Библия является частью невероятных усилий Бога донести до нас Его Весть. Иисус - живое Слово, к Которому направляет нас Слово написанное. Взирайте на Иисуса, изучайте Его жизнь и характер, обретите в Нем Друга, откройте свое сердце Его любви, примите Его как Слово, и ваши сомнения и непонимание исчезнут.

Получить весть

 В 1898 году Соединенные Штаты приготовились послать войска на Кубу, чтобы поддержать кубинский народ в борьбе за независимость. Но прежде чем армия начала высадку, было крайне необходимо установить связь с кубинскими повстанцами и скоординировать с ними свои действия.

 Американская разведка знала, что возглавлявший повстанцев генерал Каликсто Гарсия находился где-то в центральной Кубе. Однако никто не знал, где именно.

 Президент Мак-Кинли послал молодого лейтенанта по имени Эндрю Роуэн доставить Гарсии весть. Четыре дня спустя после получения приказа Роуэн высадился из лодки на южном побережье Кубы и исчез в джунглях. Спустя три недели, преодолев многие километры вражеской территории, лейтенант вышел на противоположной стороне острова и доставил Гарсии важную весть.

Эта полная драматизма история повествует об отваге и героизме, проявленных Роуэном и многими кубинцами, которые, помогая ему, рисковали своей жизнью. Поднимаясь по горным тропам и перевалам, они подчас промокали до нитки под дождем, а не раз изнывали от жары. На каждом шагу их поджидала смерть, и в некоторых местах им едва удалось избежать ее. Однажды в тусклом лунном свете Роуэн уловил слабый блеск и успел спрыгнуть со своего гамака за миг до того, как на него обрушился удар мачете. 
 Но он остался жив и донес свою весть. Смертельно опасный характер его миссии становится более понятным благодаря одной детали, которую обычно опускают историки и биографы, описывая героические действия Роуэна.
 Чтобы связаться с кубинскими повстанцами, президент Мак-Кинли в действительности послал трех вестников. Двое других погибли. 

 Размышляя об этой истории, мы должны задать, по меньшей мере, два вопроса. И оба из них касаются также Слова Божьего.
 1. Почему Роуэн согласился пойти на такой риск и прилагал неимоверные усилия, чтобы доставить весть повстанцам?

 Лейтенант понимал значение и важность своей миссии. Сознавал ли он, что она могла стоить ему жизни? Конечно. Но он ни разу не усомнился, стоит ли подвергать себя опасности. Офицер понимал, что поставлено на карту и почему эту весть необходимо доставить.

 Иисус рассказал историю о человеке, который насадил виноградник и затем удалился. Во время сбора урожая он послал нескольких вестников, чтобы получить причитавшуюся ему часть. Виноградари избили одного вестника, забросали камнями другого и избавились от третьего. Хозяин послал еще больше вестников, но результат был таким же. Наконец, он решил послать своего сына, говоря: «Постыдятся сына моего» (Матф. 21:37).

 Эта история является притчей. Вестники символизируют пророков, которым Бог поручил донести людям Его весть. Сын представляет собой Иисуса. Иисус – доказательство невероятного терпения и непостижимой жертвенности Бога. Почему Он согласился пойти на такой ужасный риск, принеся такую жертву? Я оставляю этот вопрос на ваше рассмотрение.

 2. Каким, по-вашему, было отношение Гарсии, когда он получил бесценное письмо?

 «Что это ты там принес? А, письмо от президента Соединенных Штатов. Ладно, положи его на ту полку. Быть может, я взгляну на него потом. Сейчас мне необходимо подумать о карьере, нужно обеспечивать семью, платить налоги… В общем, ты сам понимаешь, есть множество действительно важных дел. Что? Ты говоришь, что два человека погибли, пытаясь доставить мне весть? Да, это довольно печально, но в данный момент я слишком занят. А к тому времени, когда закончу все дела, я настолько устану, что мои глаза сами начнут слипаться. Возможно, я прочитаю письмо утром, если найду в себе силы встать немного пораньше».

 «Мне нужно сказать тебе несколько слов», – говорит Иисус, предлагая нам Слово Божье. Он ждет нашего ответа, желая, чтобы мы познали на опыте невероятную энергию этого Слова, его  утверждающую и преобразующую силу.

 Вы, наверное, чувствуете в моих словах приглашение. Но, возможно, оно и не нужно. Если вы дочитали до этого места, значит уже начали откликаться. Если бы это было не так, вы остановились бы, прочтя всего несколько первых абзацев.

Однако если, размышляя о Слове Божьем, вы уделите время, чтобы записать ваш глубокий отклик своими словами, чтобы выразить личное убеждение и целеустремленность, это поможет  утвердить и упорядочить ваши мысли.



Глава 2
Когда звонят в дверь, это к вам?
«Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Иоан. 3:16). 

 Не так давно в новостях появилась фотография дома стоимостью в несколько миллионов долларов, который превратился в кучу обломков, когда обвалился с крутого склона и рухнул в озеро Мичиган. Два других дома, находящихся рядом, все еще раскачивались на краю обрыва.

 Их владельцы, очевидно, выбрали это место из-за прекрасного вида, который открывался со склона. Но они не подумали, что зимние штормы могут размыть почву у основания домов.

 В сводке новостей отсутствовали многие подробности, что оставляло нам место для некоторых предположений…  
 Шел сильный дождь, когда мы проезжали мимо этих мест. При вспышке молнии можно было разглядеть роскошный дом, который начал крениться на одну сторону, где промокшая земля стала проседать. В ужасе мы остановили машину. Помедлив несколько секунд, бросились к парадной двери. К нашему удивлению внутри дома проходила «вечеринка века». Музыка звучала с громкостью до 100 децибел, и в окнах мелькали силуэты людей. 

 Мы изо всех сил давили на кнопку дверного звонка, но, конечно же, внутри дома нас никто слышал. В отчаянии мы побежали вдоль стены и начали стучать в окно. Наконец, нас кто-то заметил. Человек приблизился к окну и крикнул сквозь грохот музыки: 
- Эй, что вы там делаете? Идите сюда, будем веселиться вместе!
 - О, нет! – закричали мы, указывая на покосившуюся сторону дома. – Обрыв проседает! Вам нельзя медлить! Пожалуйста, сообщите об этом всем!
 Но увлеченный шумным весельем человек не обратил на эту весть никакого внимания. Раздался громкий полудикий смех, после чего кто-то повернул регулятор громкости еще на одно деление...

 Возможно, моя иллюстрация дает представление о том чувстве разочарования, которое испытывает Бог по отношению к человеческому роду. Но если вы считаете, что Богу неведомо подобное разочарование, пожалуйста, обратите внимание на тексты: «И увидел Господь, что велико развращение человеков на земле... и восскорбел в сердце Своем» (Быт. 6:5, 6). «Ибо вот, тьма покроет землю, и мрак - народы» (Исаии 60:2). «Свет пришел в мир; но люди более возлюбили тьму, нежели свет» (Иоан. 3:19).
Невероятная жертва
 Вы действительно хотите знать, насколько Бог заинтересован в том, чтобы доставить человеку Свою весть, и каково Его чувство разочарования, когда никто не откликается на эту весть? 
Вот яркая библейская иллюстрация жертвы, на которую пошел Бог. Престарелый отец поднимается с единственным сыном, сыном старости, на гору Мориа. Здесь предстоит принести его во всесожжение… Нет, Бог никогда не требовал и категорически запретил человеческие жертвы, но то был уникальный случай. В жертвоприношении Авраама перед Вселенной и всем человечеством необходимо было продемонстрировать бесконечную жертву, на которую пойдет Небесный Отец. И Он пройдет не половину пути, не почти весь путь, а до конца. Ангел остановил руку Авраама, занесенную над сыном, но руку палача, занесенную над Иисусом, никто не остановил…
А теперь послушайте наиболее известный, любимый библейский текст христиан: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Иоан. 3:16).

 Этот текст, дорогие друзья, свидетельствует о том, насколько решительно был настроен Бог. Именно такой была цена, которую Он готов был заплатить и заплатил.
 Если бы я был тем человеком, который стучал в окно дома, полного нетрезвых людей, если бы стоял под дождем, весь продрогший от холода, в то время как обрыв проседал и рушился, а эти люди смеялись надо мною, вы, наверное, догадываетесь, как бы я поступил? Правильно, именно так: оставил бы тех сумасшедших и спасал бы собственную жизнь.

 Но Иисус поступил по-другому. Он пришел призвать нас к спасению и сделал это с твердым намерением стоять прямо на том месте и упасть с обрыва вместе с нами. Он решил разделить нашу участь, чтобы избавить от беды хотя бы некоторых, когда мы, в конце концов, достаточно протрезвеем, чтобы выслушать Его.

«Тьма покрывает землю»…
 Что могло побудить Иисуса поступить подобным образом? Задумайтесь об этом на минуту: если люди в обреченном доме смеются над моим предостережением, значит они думают, что я сумасшедший. Они не знают меня и не видят оснований доверять моим словам о грядущей опасности. У человечества та же проблема. Оно не знает Бога. Даже люди, считающие себя Его последователями, воспринимают Его в ложном свете. Именно такова ужасающая «тьма», которая покрывает Землю и проникает в разум людей. Долгое время слушая оглушительную музыку зла, они оказались не способны услышать, как Бог взволнованно звонит в их дверь.

 Вот почему на Землю пришел Иисус. Подвергнув Себя безграничному унижению, снизойдя к нашему состоянию и прожив нашу жизнь как человек, Он в конце умер ужасной смертью на глазах у всех. Только таким образом Он мог достучаться до нас, доставить Свою Весть и спасти человечество. «Бог во Христе примирил с Собою мир» (2 Кор. 5:19) во всех отношениях.

 И это говорит мне о том, что нужно бежать от оглушительного шума, окружающего меня, и попытаться внимательно прислушаться к голосу Господа. Я должен открыть Библию и читать ее, понимая, что это Бог звонит в мой дверной звонок. Что Он пытается мне сказать? 

Говоря о внимательном слушании, я не имею в виду вхождение в транс или сидение в определенной позе со скрещенными ногами. Напротив, я говорю о необходимости обратить пристальное внимание на Слово Бога, прося Его о водительстве и используя свой разум, чтобы понять, как применить в своей жизни отдельный стих или отрывок Писания.

 Вот практическая иллюстрация того, что я имею в виду. Читая каждый из приведенных отрывков, обратите особое внимание на то, что говорит нам Иисус о Своем Отце. 

 1. «Не пять ли малых птиц продаются за два ассария? и ни одна из них не забыта у Бога. А у вас и волосы на голове все сочтены. Итак, не бойтесь: вы дороже многих малых птиц» (Луки 12:6, 7).

 Из этого мы узнаем, что Бог


 2. «Приносили к Нему детей, чтобы Он прикоснулся к ним; ученики же не допускали приносящих. Увидев то, Иисус вознегодовал и сказал им: пустите детей приходить ко Мне и не препятствуйте им, ибо таковых есть Царствие Божие» (Марка 10:13, 14).

 Из этого мы узнаем, что Бог


 3. «Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него» (Иоан. 3:17).
 Из этого мы узнаем, что Бог


 4. «Он сказал им: вы выказываете себя праведниками пред людьми, но Бог знает сердца ваши» (Луки 16:15). 

 Из этого мы узнаем, что Бог


 5. «И нашел, что в храме продавали волов, овец и голубей, и сидели меновщики денег. И сделав бич из веревок, выгнал из храма всех, также и овец и волов, и деньги у меновщиков рассыпал, а столы их опрокинул; и сказал продающим голубей: возьмите это отсюда, и дома Отца Моего не делайте домом торговли» (Иоан. 2:14-16).

 Из этого мы узнаем, что Бог


 Всего пять текстов, но они помогают проиллюстрировать вышеизложенную точку зрения. Каждый из них открывает новые возможности для дальнейшего изучения Слова. Вам вовсе нет необходимости ждать, пока кто-нибудь станет вашим проводником. Возьмите свою Библию в руки и изучайте ее, в особенности Евангелие (этот термин относится к книгам Матфея, Марка, Луки и Иоанна, повествующих о жизни и учении Иисуса).

 Подумайте о том, как озаряются небеса с восходом солнца. То же самое произойдет и с вами. Вы познакомитесь с Небесным Другом. По мере того как вы будете учиться все больше и больше любить Его, каждый день будет преподносить вам новые сюрпризы.

 В конце этой книги мы предложим вам краткое изложение некоторых основных библейских истин о Боге и многих других аспектах христианской жизни. Но хочу вас заверить: это будут лишь минимальные азы всего, что вы узнаете, продолжив свое изучение.

 Вы слышите этот звук? Бог звонит в вашу дверь.

Глава 3 

Ты не сможешь добраться отсюда туда 
«Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко» (Матф. 11:28-30).

 Один фермер из Вермонта работал возле своей каменной ограды, когда проходящий мимо путешественник остановился, чтобы спросить о дороге на Миддлбери. Пожилой человек окинул прохожего внимательным взглядом и покачал головой. 
- Ты не сможешь добраться туда, – произнес он и вновь принялся за свою работу.
 Самое интересное в подобных историях то, как рьяно многие пытаются доказать, что пожилой человек был неправ. 

 Я вырос у подножья Скалистых гор, впечатляющих своими пейзажами. Там много непреодолимых пропастей, непроходимых чащей и заоблачных вершин. Но есть также люди, усматривающие в каждой из них вызов для себя: «Кто сказал, что я не смогу?»
 Несколько друзей облюбовали красивое местечко, где можно будет проводить выходные. Оно находилось на противоположной стороне узкого ущелья, но для них это не имело значения. Парни установили так называемый вагончик фуникулера с ручным приводом – на самом деле небольшую платформу, державшуюся на двух блоках, прикрепленных к подвесному канату. Нужно было садиться в эту конструкцию, затем, натягивая канат, передвигаться над пропастью. Если хорошо поработать руками, можно туда добраться.

 Навязчивое желание добраться «туда», по-видимому, является единственным логическим объяснением увлечения многих людей горой Эверест. Во время 50-летнего юбилея первого успешного покорения вершины сэром Эдмундом Хиллари и Тензингом Норгеем журнал «Нэшнл Джеографик» отмечал, что на нее поднялись более 2200 человек и приблизительно 200 погибли во время восхождения. Это означает, что покорение Эвереста - самый опасный вид спорта. Не испугавшись страшной статистики, свыше 200 человек совершили свое восхождение в 2006 году, причем многие из них заплатили за это «преимущество» по 75 тысяч долларов и даже больше. Погибло «только» двенадцать. Таким образом, это занятие, похоже, становится «более безопасным».

 Однажды британского исследователя Джорджа Мэллори, впоследствии погибшего на Эвересте, спросили, почему он хочет взобраться на его вершину. Его знаменитым ответом были слова: «Потому что она находится там».

 Когда американский президент Джон Ф. Кеннеди объявил о намерении своего правительства начать исследование космического пространства, он упомянул слова Мэллори и добавил: «Да, космос находится там, и мы намерены покорить его; Луна и планеты тоже там, равно как и новые надежды на мир и знания. Поэтому, отправляясь в это плавание, мы просим Божьего благословения на самую опасную, рискованную и величайшую программу, к реализации которой когда-либо приступал человек».

 Это были знаменательные слова, однако мало кто обратил внимание на их притязание. Кеннеди сказал, что надежды на мир тоже находятся там. Эверест был покорен в 1953 году, а Луна в 1969,
 но наступил ли долгожданный мир на Земле? Он по-прежнему кажется слишком иллюзорным и недостижимым. Возможно, именно к миру мы не можем добраться отсюда. 

 Первое, что приходит на ум, когда мы говорим об обретении мира, – это ситуация на Среднем Востоке, нескончаемый сериал, в котором актеры сменяют друг друга. Однако сам сценарий при переходе от одного эпизода к другому остается неизменным. 

 Но есть и другой мир, который также кажется призрачным. Я имею в виду мир личного плана, имеющий отношение к каждому из нас, – внутренний мир сердца и ума. Как ни удивительно, но, продвигаясь вперед в освоении новых технологий, покоряя высочайшие вершины, строя мосты над всевозможными пропастями, в вопросе обретения внутреннего мира мы скатываемся вниз!
 Национальный институт здравоохранения (США), опираясь на многочисленные исследования, сообщает, что «за последние пятьдесят лет число людей, страдающих депрессией, удвоилось». Доклады из Великобритании, Европы, Азии, Латинской Америки и Карибских островов указывают на то, что данный феномен приобрел глобальный масштаб.
 

 Только подумайте! Начиная с 1960-х годов, жизнь большинства людей во многих отношениях улучшилась. Мы стали лучше питаться и больше заниматься физическими упражнениями. Большинство из нас работают меньшее количество часов, имеют более продолжительный отпуск. Что касается наших доходов, они также значительно выросли по сравнению с доходами населения 50 лет назад.
 Почему же вокруг нас столько безысходности и уныния? 

 Еще более поразительным является факт, что стремительный рост клинического страха и депрессии наблюдается у тех, у кого их следовало ожидать менее всего, – у молодежи.
 Молодые люди, которые всегда были наибольшими оптимистами, которые, казалось бы, имеют все преимущества жить во время технического прогресса и невиданного процветания, наиболее подвержены подавленному настроению.

 «Исследования и статистика по США показывают, что приблизительно каждый восьмой взрослый человек страдает депрессией»
 и что количество суицидов среди молодежи возросло более чем вдвое.
 Недавнее исследование, проведенное Британской организацией психического здоровья, обнаружило, что 50% студентов университетов в этой стране выказывают признаки клинического страха и каждый десятый борется с клинической депрессией.
 Опрос свыше 7000 подростков в Китае свидетельствует, что у  36% из них возникают суицидальные мысли, а каждый десятый заявляет, что планирует покончить с собой. Доктор Мирта Розес, директор Панамериканской организации здравоохранения, сообщает, что недуги психического здоровья составляют ныне 24% от всех заболеваний американцев, «в которых депрессии отводится первое место».

 Вы можете взойти на вершину горы Эверест или отправиться в путешествие за четыре тысячи километров к месту крушения «Титаника». «Космические туристы» платят миллионы долларов за полет на ракете в стратосферу. Но я снова хочу задать вопрос: а как же душевный мир? Где мосты, ведущие к этому миру? Где ракета и фуникулер, могущие доставить нас туда? Или это на самом деле несбыточная мечта?

В поисках ответов
Некоторые аналитики заметили, что всплеск отчаяния среди людей совпал с падением моральных ценностей, которое продолжается со времен «сексуальной революции» в 1950-х. Многие спрашивают, существует ли между ними какая-нибудь взаимосвязь? 

 Опрос приблизительно 6500 подростков в США наводит нас на определенные размышления. Наряду с другими вопросами исследования молодые люди должны были ответить и на такой: как часто за прошедшую неделю вы чувствовали угнетенное состояние духа? Среди девушек, которые не вели сексуальную жизнь, было 7,7% страдающих депрессией, тогда как 25,3% их сексуально активных ровесниц сообщили, что пребывают в подавленном настроении почти все время или большую его часть. То есть показатель депрессии среди тех, кто живет половой жизнью до брака, в три раза выше. 14% сексуально активных девушек сообщали, что хотя бы однажды пытались покончить с собой. Число страдающих депрессией юношей было меньшим, но соотношение почти то же – тяжелую депрессию в 2,4 раза больше испытывают те, кто ведет активную половую жизнь.

 Конечно, выражение «сексуально активный» характеризует только один аспект поведения, который претерпел радикальные изменения среди молодых людей за последние годы. Употребление алкоголя и наркотиков, неверность и насилие также весьма возросли, равно как и число молодых людей, которые растут в неполных и проблемных семьях. Эти факторы также внесли свою лепту в распространение депрессии. Вывод напрашивается сам собой: усиление депрессивных состояний тесно связано с повсеместным моральным разложением.

Но Библия сообщает нам об особенном мире: «Мир Божий, который превыше всякого ума» (Филп. 4:7). Греческая форма слова «Божий» указывает на источник мира. Истинный мир исходит от Бога, и только Бог может даровать такой мир.

Истинный мир – это не некое состояние апатии или умственной пустоты. Евангелие, дарованное Иисусом, – это весть о здоровой целостной личности, которая достигает личной реализации, успеха и обладает внутренним миром. Это весть о людях, пребывающих в мире с собой и окружающими, поскольку они обрели мир с Богом.

 Библия рассказывает об одном молодом человеке, который смог выбраться из бездны глубокого отчаяния и возвратиться к жизни, полной надежды и внутреннего удовлетворения.

 Эта история начинается с описания его угнетенного состояния. Его отчаяние было настолько сильным и глубоким, что, казалось, он уже никогда не поверит, что и на «его улице» будет когда-то праздник. До этого Иаков гордился тем, что был хорошим мальчиком, верным и чутким сыном. Теперь же он совершил ужасный поступок, поэтому вынужден был покинуть отчий дом и бежать, дабы спастись от мести брата.

 Текст сообщает об Иакове: «И пришел на одно место, и остался там ночевать, потому что зашло солнце. И взял один из камней того места, и положил себе изголовьем, и лег на том месте» (Быт. 28:11). В то время уже были постоялые дворы, и Иаков, конечно, знал, что сон под открытым небом чрезвычайно опасен. Однако беспечное поведение - еще один симптом депрессии.

 Но в ту темную ночь произошло нечто совершенно неожиданное: пока Иаков спал, ему приснился необыкновенный сон. С изумлением он созерцал чудесную лестницу, сияющую славным светом. Ее основание покоилось на земле, а вершина простиралась в самое небо. По этой лестнице восходили и нисходили ангелы Божьи (см. стих 12).
 Иаков устремил свой взор выше и выше, к самой вершине лестницы. «И вот, Господь стоит на ней и говорит: Я Господь, Бог Авраама, отца твоего, и Бог Исаака… И будет потомство твое, как песок земной; и распространишься к морю, и к востоку, и к северу, и к полудню» (стихи 13, 14).

Это было твоим все время
 С самого раннего детства Иаков слышал семейные истории о завете, Божьем обещании дружбы с его дедом Авраамом. Позже Господь обновил этот завет с его отцом Исааком. Именно это делало его семью особенной и вселяло в ее членов чувство личной безопасности. Теперь же, будучи беглецом, он ощущал себя отлученным от дома и любимых людей. Но особенно его огорчало отвержение со стороны Бога. Иаков был уверен, что совершенный им грех навсегда исключил его причастность к обетованиям завета.

 Вот почему Иаков едва поверил услышанному: это были слова завета, те же обетования, которые некогда были даны Аврааму и Исааку, но на этот раз они прозвучали для него. В самый мрачный час своей жизни, когда Иакова переполняло чувство вины и никчемности, Бог пришел к нему, чтобы возобновить с ним Свой договор о дружбе и единстве.

 Больше всего остального Иаков желал права первородства – статуса вождя поколения, из которого должен произойти Мессия-Избавитель. Юноша желал его так сильно, что готов был пойти даже на обман. Теперь Бог сказал ему, что он не должен был этого делать, поскольку право первородства и так принадлежало ему. Оно принадлежало ему в силу Божьего обетования.

 Хотя, борясь за право первородства, Иаков не думал о семейном богатстве, Бог открыл ему глаза и помог увидеть, что приготовленное для него благословение намного превосходит материальные блага. Господь сказал ему: «И вот Я с тобою, и сохраню тебя везде, куда ты ни пойдешь; и возвращу тебя в сию землю; ибо Я не оставлю тебя, доколе не исполню того, что Я сказал тебе» (стих 15).

 Отныне, еще больше сознавая неразумность и пагубность своего поступка, Иаков увидел, что Бог принял его раскаяние и искреннее сожаление о грехе. Хотя он был отлучен от семьи, Господь не посчитал его изгоем. Именно это означало видение о лестнице. Для Иакова она стала мостом к обретению внутреннего мира, его выходом из тупика отчаяния.

Возвращение мечты

 Пробудившись от сна и широко раскрыв глаза, Иаков с благоговением прошептал: «Истинно Господь присутствует на месте сем; а я не знал!» (стих 16).

 Ужасная тьма, угнетавшая душу Иакова, состояла в его незнании любви и милосердия Бога. Вот что помешало ему поверить, что Господь воистину мог пребывать с ним.

 В одном рождественском гимне говорится о том, что ангелы склонились над Землей, возвещая о рождении Иисуса. Прекрасное образное выражение, не так ли? Да, Небеса также склонились над миром перед рождением Иисуса, но кромешная тьма (см. Исаии 60:2) ослепила глаза людей, чтобы они не могли различить света Его присутствия. То было время для повторения сна Иакова, и Иисус пришел, чтобы воспроизвести и исполнить его заново. 

 Первое описание Иисусом Своей миссии содержит аллюзию на то событие далекого прошлого: «И говорит ему: истинно, истинно говорю вам: отныне будете видеть небо отверстым и Ангелов Божиих восходящих и нисходящих к Сыну Человеческому» (Иоан. 1:51). Ссылаясь на сон Иакова, Спаситель как бы говорит: «Я и есть та лестница». Его миссия состояла в том, чтобы восстановить связь между Небом и Землей.

 «Бог во Христе примирил с Собою мир» (2 Кор. 5:19). Посылая Своего Сына преодолеть пропасть между Небом и Землей, Бог тем самым провозгласил, что сон Иакова предназначен для каждого. Он говорит нам: Я не гневался на Иакова и также не гневаюсь на тебя. Мои милосердие и любовь не столь ограничены, как ты себе представляешь. Завет обетования, который Я обновил с Иаковом в ту ночь, дан и тебе. Смотри, Я пришел на Землю и проложил для тебя мост к надежде, указал тебе выход из бездны отчаяния. Ты на самом деле можешь добраться туда.

 Проснувшись, Иаков произнес: «Истинно Господь присутствует на месте сем… это не иное что, как дом Божий, это врата небесные» (Быт. 28:16, 17).

 Оглянись вокруг, дорогой читатель, прямо там, где ты находишься. Ты также можешь сказать: «Это – дом Божий, это врата небесные». Почему? Потому что с тобою Бог. Именно эту весть пришел сообщить нам Иисус. Тебе не нужно взбираться на высокие горы или отправляться в путешествие в экзотические места, чтобы встретиться с Богом. Вот почему первое имя, данное Иисусу в Евангелии, было «Еммануил», что значит «с нами Бог».

 Он здесь, Он рядом и желает связаться с тобой. Он уже давно звонит в наш дверной звонок.

 «А праведность от веры так говорит: ”не говори в сердце твоем: кто взойдет на небо?”, то есть Христа свести. Или: “кто сойдет в бездну?”, то есть Христа из мертвых возвести. Но что говорит Писание? “Близко к тебе слово, в устах твоих и в сердце твоем”, то есть слово веры, которое проповедуем. Ибо если устами твоими будешь исповедовать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься» (Римл. 10:6-9).
 Да, на самом деле это так просто.

 Спасение – это внутренний опыт: вы должны «сердцем верить», потому что именно там истина становится истиной для вас.

 Спасение - это также внешний опыт: вам нужно жить посвященной Богу жизнью и идти Его путем. Иисус сказал: «Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди» (Иоан. 14:15). Вам также необходимо исповедовать Иисуса, открыто провозглашая о вашей вере и решении следовать за Ним. Это необходимо, поскольку наше внутреннее убеждение становится достоверным и крепнет, когда мы рассказываем о нем другим.

 Иисус также сказал, что начало новой жизни в Боге подобно началу нашей естественной жизни: оно совершается благодаря рождению: «Если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Иоан. 3:5). «Рождение от воды», то есть крещение, – это открытый и видимый акт веры. Рождение «от Духа» относится к изменению наших ценностей и жизненной позиции, которое происходит благодаря работе Святого Духа в нашем сердце.

 Слава Богу за простоту Евангелия! Мы можем уже сейчас начать жизнь веры, наслаждаясь миром, который Он дарует всем нам. Когда мы будем жить новой жизнью, наши старые привычки и разрушительный образ мыслей начнут исчезать. Все то, что казалось нам неисправимым и неизменным, начинает отступать.

 Земля новых начинаний на самом деле существует. Она находится повсюду и всегда, если мы ходим с Иисусом в сиянии Его любви. Когда Он преображает наш ум, в нас вселяются мир и надежда, а наши сердца обретают радость.

 Выход из тупика отчаяния действительно есть. Иисус преодолел пропасть, разделявшую нас с Богом. Он стал на нашу сторону и приблизил к нам Небеса. Своим совершенным примером и жертвой Он предлагает нам прощение и целеустремленную, упорядоченную и наполненную смыслом жизнь.

 Ниже записаны слова Иисуса о Его миссии. Я призываю вас внимательно прочитать их: «Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко» (Матф. 11:28-30).

 Это - Его приглашение с пометкой «Прошу ответить». Иисус просит об особенном отклике. Если вы уделите минутку, чтобы написать всего несколько слов, выражающих ваше решение, это придаст вам силы и укрепит ваши намерения.



Глава 4
Когда Он приходит, то обретает власть
«Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой» (Деян. 1:8). 
 Лиза не всегда жила в городе Миннеаполисе, штат Миннесота. Два года назад она приехала сюда из Нью-Йорка. Теперь она говорит, что здесь нашла все, что искала. Этот штат предлагает семейную терапию и родительские программы; кроме того, девушка учится в колледже, поскольку ее обучение финансирует штат. «Я ощущаю на себе опеку штата Миннесота, подобную заботе моих родителей, – говорит Лиза. – Здесь я всегда получала удовлетворение своих нужд, особенно духовных».

 В городе Аспен, штат Колорадо, Том Хикс подолгу стоит возле подножия спуска, чтобы рассказать людям о том, что «катание на лыжах может отобразить, что значит находиться в вечном настоящем. Это определенно духовный опыт».

 Популярный каталог призывает людей покупать наклейки с изображением енота, поющего рождественские песни. Это поможет «делиться с другими истинной духовностью Рождества».

 Как показывают подобные примеры, духовность, казалось бы, распространяется в наши дни повсюду. Сегодняшнее увлечение этой темой не ограничено последователями движения «Новый век» и создателями коммерческой рекламы. Обзор академических изданий показывает, что появились десятки книг, посвященных духовности. Они отличаются от традиционных изданий, представляющих евангельскую духовность и духовность для служения
, широким спектром эзотерических тем. Множество книг посвящено феминистской духовности, сексуальной, эко-духовности (для защитников экологии), духовности африканских коренных религий, индуистских, духовности вуду и т. д. 

 Все это настораживает и сбивает с толку некоторых христиан. Действительно ли существует много способов выражения подлинной духовности? Мы хотим узнать, что говорит на этот счет Священное Писание. Это поможет нам сравнить различные духовные движения с настойчивым призывом Библии к духовной жизни.

Определения

 Слово «духовность» как таковое не встречается в Библии, но слово «духовный» довольно распространенное, особенно в посланиях апостола Павла. Проанализировав использование Павлом этого слова, мы сможем узнать библейское определение духовности. 

 Все мы, конечно, помним, что Павел писал о духовных дарах (см. Римл. 1:11; 12:6-8; 1 Кор. 1:7; 12:1; 14:1-12). Он также говорит о духовных словах (см. 1 Кор. 2:13), духовных песнопениях (см. Ефес. 5:19; Колос. 3:16) и духовных благословениях (см. Римл. 15:27; Ефес. 1:3). Он обсуждает вопрос духовной пищи и питья (см. 1 Кор. 10:3, 4), а также духовное поклонение (см. Римл. 12:1), которое следует совершать с духовным рвением (см. Римл. 12:11). Божий народ обретает духовную мудрость и понимание (см. Колос. 1:9). Кроме того, сам Закон является духовным (см. Римл. 7:14). Павел также отмечает, что есть духовные люди (см. 1 Кор. 2:15), наряду с плотскими (см. 1 Кор. 3:1; Гал. 6:1).

 Что же все-таки означает это слово? Что духовного в духовных дарах? Или что духовного в любви, милосердии, кротости и т. д.? 

 Подобные дары являются духовными в том смысле, что они дарованы Духом. То есть они представляют собой качества или характеристики, наделяемые, дарованные или вдохновленные Святым Духом.

 Это ключ к пониманию слова «духовный». Духовные слова - не просто разговоры о Боге или дискуссии на нравственные темы. Эти слова вдохновлены и даны Духом. То же самое можно сказать и о духовной мудрости, духовном поклонении и всех других терминах, перечисленных выше.

 Таким образом, описанная в Библии духовность – гораздо больше, нежели теплое чувство. Ее нельзя измерить показателями благочестивых разговоров или нравственного поведения. Представленная в Священном Писании духовность являет собой святую духовность.

Когда приходит Дух

 Особенно ясно эта идея раскрывается в выражении «духовные люди». Духовная личность - это исполненный Духом, ведомый Духом человек, который позволяет Святому Духу обитать в нем, управлять его мыслями и поступками.

Сосредоточим свое внимание на дополнительных качествах исполненной Духом жизни:

1. Когда приходит Дух, Он обретает контроль над человеком. Мы иногда говорим об обладании Духом или дарами Духа. Но более правильно будет сказать, что именно Святой Дух обладает христианином. Священное Писание свидетельствует о том, что порой Дух даже побуждал людей совершать определенные поступки вопреки их собственным желаниям и представлениям (см., например, Деян. 16:6).

 Книга Деяния святых Апостолов повествует о Симоне-волхве, который пришел к ученикам и предложил им деньги за дар Святого Духа (см. Деян. 8:16-20). Писание не осуждает человека за то, что он хочет получить Духа или предлагает апостолам деньги как простое пожертвование. Но Петр осудил Симона, поскольку тот думал, что, заплатив деньги, он сможет стать владельцем Святого Духа и Дух будет под его контролем.

2. Когда Святой Дух обретает контроль над человеком, это приносит ему радость. Вначале это может выглядеть противоречиво, так как духовность – не чувство. Но Библия рассказывает нам об Иисусе, Который, несмотря на Свое тяжелое бремя, «возрадовался духом» (Луки 10:21). Апостолы, будучи изгнаны из Антиохии, «исполнились радости и Духа Святого» (Деян. 13:52). Фессалоникийские христиане «приняли слово при многих скорбях с радостью Духа Святого» (1 Фес. 1:6; см. также Римл. 14:17; Гал. 5:22).

3. Там, где Дух обретает контроль, наблюдается рост. Духовность – это не просто нравственные поступки; приобретением жизни, исполненной Духом, будет развитие подлинной нравственности. Святой Дух совершает новое творение внутреннего естества, плодом которого будет чистое нравственное поведение.

 «Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:18).

 По мере того как растет дерево, на нем должны обязательно появиться плоды. В жизни духовного человека обязательно умножатся любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание, сострадание, понимание и другие добродетели.
 На смену беспокойству придет доверие (см. 1 Петра 5:7), кротость одолеет вражду (см. Ефес. 4:3, 4), а целомудрие обуздает страсть (см. 1 Тим. 4:12).

Внешнее изменение

 Когда это произойдет, нашу духовность, которая, по сути, является внутренней и личной, смогут увидеть окружающие нас люди. 
 Истинная духовность станет очевидной для всех, ее нельзя будет закупорить и скрыть. Ее необходимо освободить из монастыря и вывести на дорогу, поднять с церковной скамьи и посадить в офисе или поставить на рабочем месте.

 Устойчивая перед рутиной, болью и непониманием, духовность проявляется в любви к неприятному и терпении к невыносимому. Она радуется с Господом на вершине горы преображения, но затем спешит спуститься в долину или в район городских трущоб, где страдают люди. Подлинная духовность умеет плакать с плачущими и радоваться с радующимися.
 Подводя итог, хотелось бы сказать, что люди, жизнью которых руководит Святой Дух, будут пребывать в тесном единении с Богом, жить Его жизнью и совершать Его дело в гибнущем мире.

 Сопоставимо ли все это с популярной идеей духовности, о которой мы сегодня так много наслышаны?

 Мы не считаем себя вправе судить Лизу и Тома, упомянутых в начале главы, и вообще кого бы то ни было. Кроме того, у нас нет никаких оснований сомневаться в их искренности, однако их понимание духовности весьма далеко от идеала подлинной библейской духовности. Такое понимание неспособно не только вместить полноту преобразования, которое должно произойти, но и представить источник этой силы. Не имея Божественного измерения, оно обречено вращаться внутри ограниченного человеческого духа, поэтому мы должны отвергнуть его как жалкую подделку того идеала, который предусмотрен Богом для Его детей.

 Желаете ли вы написать несколько слов благодарности и хвалы Богу за Его идеал духовности?


Глава 5
Возврат к разуму
«Словом Господа сотворены небеса и духом уст Его – все воинство их. Ибо Он сказал – и сделалось, Он повелел – и явилось» (Псал. 32:6, 9). 

 Один из известных рассказов Джека Лондона называется «Костер». В нем описывается, как некий старатель в Юконе замерз насмерть в отчаянных попытках разжечь огонь. Я однажды также пережил похожий опыт.

 На маршрутной карте национального парка Сан-Изабель в южном Колорадо была отмечена тропа, пролегающая рядом с горным озером. Мне сразу же представилось идиллическое место для палаточного лагеря: лунный свет, отражающийся в воде, тихий плеск волн, накатывающихся на берег, а я засыпаю на пахучей постели из сосновых веток, окруженный вековечными деревьями. 

 Я покинул базу около 15.30 - это моя первая ошибка. В то время я был сильным подростком, но восхождение по горной тропе на высоту два с половиной километра отняло много времени. Темнота застала меня приблизительно в восьми километрах от намеченной цели. В том месте тропа достигала порядочной высоты, и подъем становился все круче. Вместо приветливого леса, который мог бы послужить укрытием, там было лишь несколько небольших сосен, пытающихся выжить на холодном пронизывающем ветру. Немного дальше от того места они вообще не могли бы прижиться.

 Я добрался до озера как раз в то время, когда бледная луна вышла из-за рваных облаков. Температура воздуха равнялась почти нулю, а порывистый ветер мешал дальнейшему продвижению вперед. Вместо сосновых веток всюду громоздились лишь валуны и острые камни, а внизу раскинулось гранитное плато, на котором почти не было почвы. 

 Вы когда-нибудь пытались разжечь костер в подобных условиях? Возможно, и был способ это сделать, но я оказался не настолько опытен. Ставить палатку также не было смысла.

 Джек Лондон рассказывает о роковых ошибках старателя. В тот момент мне стало ясно, что мы с пожилым героем рассказа оказались в одинаковом положении. Моя мечта о теплом укрытии превратилась в леденящий ночной кошмар. Изучая некоторые вопросы, я вспомнил об этом давно пережитом мною опыте.

Древнегреческие философы говорили о «физике» и «метафизике». Под «физикой» они подразумевали материальную Вселенную – все, что можно видеть, осязать и измерить. Греческое слово мета означает «за», «по ту сторону», «за пределами чего-либо». Философы считали, что существуют вещи, находящиеся за пределами физических явлений, за пределами опытного знания, но вполне реальные. Именно эти вещи они называли метафизикой. 

 Вскоре философы, в особенности Платон, пришли к убеждению, что метафизика и есть настоящая реальность. Поскольку иллюзии изобилуют в огромном количестве, а восприятие ошибочно, то все, что мы говорим о физическом мире, – умозрительно и ненадежно. Вы даже не можете быть уверены в их существовании, но если они даже существуют, все равно они преходящи, тогда как метафизические явления – такие, как понятия, идеи и ценности – вечны.

 Эта точка зрения постепенно стала преобладающей идеей, «политкорректной» точкой зрения тех дней. Эта идея владела умами людей свыше тысячи лет. Под влиянием такого неуравновешенного взгляда люди придумали множество фей, эльфов, призраков и домовых. Невидимые потусторонние силы управляли всеми событиями на Земле, а принятие важных решений зависело от надлежащего расположения звезд. 

 Подобная философия положила конец открытиям, критическому мышлению и интеллектуальному прогрессу. Зачем исследовать? Зачем задавать вопросы? Ведь все, что вы видите, - только иллюзия, не имеющая значения. Все, что должно произойти, обязательно произойдет, поскольку таинственные мистические силы, находящиеся вне пределов нашего понимания и контроля, предрекли тому быть. 

 Затем приблизительно в начале XII века философский маятник начал раскачиваться в противоположную сторону. Сначала его движение было медленным, но потом он начал набирать скорость, и к середине XIX столетия западная цивилизация свергла с престола метафизику и  воцарила над миром рационализм.

Рационализм возвеличивает разум и интеллект. Над всем возвышается философия оптимизма с ее главным лозунгом «Да, вы можете!». Она научила людей надеяться и верить в себя, размышлять и исследовать, поощряя их использовать свой разум для анализа и обработки данных. Наш мир во многих отношениях ощутил на себе благотворное влияние рационализма.

 Но маятник не стоит на месте. Прежде чем окончился тот век, рационализм шагнул еще дальше и стал повитухой натурализма. Если древние философы верили, что истинная реальность – это метафизика, то натурализм считает, что единственной существующей реальностью – исключительно единственной – является физический мир. Если вы не можете что-то увидеть, измерить или обнаружить и объяснить с помощью естественных законов, значит это явление просто не существует и никогда не существовало.

 Сказать, что натурализм коренным образом повлиял на наше мировоззрение, значит вообще ничего не сказать. Роберт Ингерсолл был одним из самых известных его сторонников в продолжение всего XIX века. Стоя у открытой могилы своего брата, он произнес: «Жизнь – это узкая долина между холодными голыми вершинами двух вечностей. Мы тщетно стараемся заглянуть за эти высоты. Мы громко кричим, и единственным ответом является эхо нашего скорбного плача».

 Человек незаурядного ума, обладающий хорошей логикой, Ингерсолл в суровых словах представил конечный результат мировоззрения натурализма. Какова бы ни была надежда на лучшее будущее, она должна основываться на непредсказуемом процессе изменений в течение миллионов лет эволюции. Но в наши дни даже эта надежда блекнет, поскольку окружающая среда, движущая сила эволюции, далеко не утешительна в нынешнем ее состоянии и свидетельствует о том, что мы стремительно движемся к катастрофе. «То, что у нашего мира серьезные проблемы, вполне очевидно для всякого мыслящего человека, – не так давно писал один из исследователей. – Из-за чрезмерного загрязнения и уничтожения природы, отравления пищи, воздуха и воды, изменения климата и т. д.  мы стремительно направляемся к самоуничтожению».

 Под влиянием метафизики люди были узниками в доме с призраками. Рационализм изгнал призраков, но натурализм снес сам дом. Он выбросил веру и надежду, оставил нас ночевать на замерзающей постели из докембрийского гранита. 

Холодный одинокий мир
 Мы наблюдаем множество признаков экзистенциального одиночества - полного сиротства, являющегося плодом натурализма. К примеру, человечество страстно желает знать, есть ли где-нибудь во Вселенной другие разумные существа. Уже в XIX столетии были высказаны предложения послать весть на Луну. Одна из подобных идей заключалась в том, чтобы вырубить в лесу огромную просеку, дабы показать инопланетянам теорему Пифагора. Позже, когда использование телеграфа стало повсеместным, кто-то предложил схему для передачи световых сигналов азбуки Морзе на Луну при помощи гигантских зеркал. В 1924 году астрономы решили, что орбита Марса приблизит красную планету к Земле, поэтому они разработали проект с целью сканирования радиочастот в надежде на то, что обитатели Марса могут послать нам весть.

 В наши дни ни один серьезный ученый не верит в то, что на Луне или любой другой планете солнечной системы, за исключением Земли, живут люди. Поэтому сегодняшние исследования вышли далеко за ее пределы. Начиная с 1960-х годов, астрономы из гигантской радиотелескопической обсерватории в Арекибо, Пуэрто-Рико, потратили тысячи часов на прослушивание и изучение радиосигналов, надеясь получить какое-либо сообщение от внеземных цивилизаций. Но их доклады свидетельствуют лишь о постоянных неудачных попытках.

 Определенное число других проектов ПВЦ (поиск внеземных цивилизаций) присоединилось к исследователям из Арекибо. Все они заняты поиском ответа на старый, как мир, вопрос: «Одиноки ли мы во Вселенной?».
 Пожалуйста, кто-нибудь там, наверху, поговорите с нами.

За пределами науки

 Наука, великий наш благодетель, обязана своим происхождением и устойчивой жизнеспособностью принципам логики и разума, которым учил рационализм. Некоторые сторонники натурализма утверждают, что рациональное мышление и логические выводы науки привели их к этой точке зрения. Они рассматривают натурализм как логическое завершение, основанное на наблюдении и открытии окружающего нас мира. Но мы должны задать вопрос: «Насколько правильным является это утверждение?»
 Наиболее важными вопросами, которыми занимается любое мировоззрение, являются следующие: «Откуда мы появились? Почему мы здесь? Куда мы направляемся?» С течением времени и по мере развития науки становится все сложнее ответить на них лишь с натуралистической точки зрения.

 Ранние сторонники натурализма имели легкий ответ на вопрос о происхождении жизни. Они считали, что жизнь возникла самопроизвольно из неживой материи. Некоторые вещества, по их словам, имели в себе «жизненный элемент». Так навоз или разлагающееся мясо может производить червей, грязь на дне пруда может производить головастиков, а в мусоре неожиданно появляется мышь.

 Но в 1862 году французский химик Луи Пастер окончательно опроверг подобные представления. Что же осталось? Да, пожалуй, ничего. «Нет конкурирующей гипотезы [для идеи о самозарождающейся жизни]», – заявил биолог Х. Ньюман в 1924 году. Нет, то есть «за исключением изжившей себя и полностью опровергнутой теории о специальном творении, которой ныне придерживаются только невежды, церковники и ограниченные люди с предубеждениями».

 В 1954 году биохимик из Гарвардского университета лауреат Нобелевской премии Джордж Уолд писал в научно-популярном журнале «Сайнтифик американ»: «Наиболее современные биологи, с удовлетворением пересмотрев крах гипотезы о самопроизвольном зарождении и тем не менее не желающие принять альтернативное мнение о специальном творении, остаются ни с чем».
 Уолд, однако, не захотел пойти дальше этого. Предложенное им решение сводилось к возврату теории о самопроизвольном зарождении.

 Это было нелегко. На протяжении 92 лет, между 1862 и 1954 гг., научные достижения и открытия обременили эту идею дополнительным грузом проблем. С изобретением трансмиссионного электронного микроскопа в 1931 году стало возможным увеличивать объекты в миллион раз. Ученые были поражены, когда впервые осознали невероятную сложность обычной живой клетки.

 Астроном Карл Саган, прославившийся тем, что стал глашатаем натурализма, писал: «Живая клетка представляет собой удивительную и сложную архитектуру, состоящую из многих компонентов. При рассмотрении в микроскоп мы наблюдаем почти сумасшедшую активность. ...Известно, что молекулы синтезируются с невероятной частотой. Почти все ферменты катализируют синтез более 100 других молекул в секунду… Было подсчитано, что информационное содержание простой клетки... сопоставимо приблизительно со 100 миллионами страниц энциклопедии  “Британника”».

 Конечно же, Уолд, который был биохимиком, знал об этой проблеме. В действительности он описал ее в подробных деталях. Предложенное им решение - время. Если предоставить достаточное количество времени, считал он, то все возможно. Но даже по прошествии времени ничего не изменилось.

 Британский астроном сэр Фредерик Хойл, заинтригованный этой идеей, в 1970-х начал подсчитывать вероятность самопроизвольного зарождения жизни тем способом, который предложили Уолд и другие ученые, - бесконечный процесс соединения и воссоединения атомов в первичном бульоне. Чтобы упростить свои подсчеты, Хойл решил сосредоточиться на одном аспекте проблемы. Он знал, что для осуществления основных жизненных функций, таких как метаболизм и репродукция, наименее вероятная форма жизни потребует, по крайней мере, 2000 белков. Поэтому он решил подсчитать вероятность самопроизвольного образования всех основных белков.

Хойл пришел к заключению, что существует всего один шанс из 10 в 40000-й степени. Это число представляет собой единицу с 40000 нулями, то есть 1040000.

Давайте подумаем, что это значит. Предположим, вы купили один из 10 миллионов лотерейных билетов. Несомненно, ваши шансы выиграть в лотерею невероятно низкие - всего один из 10 миллионов, то есть один из 107.

Но каковы шансы, что вы будете выигрывать в подобную лотерею каждую неделю на протяжении 80 лет? Когда мы проведем математические расчеты вероятности, то получим один шанс из 1029120. Это, конечно же, невероятно огромное число, однако оно гораздо меньше чем 1040000. Другими словами, самопроизвольное зарождение одних лишь белков в амебе гораздо меньше по вероятности, нежели выигрыш в эту лотерею каждую неделю на протяжении 80 лет.
 Доклад о своих подсчетах Хойл завершил известным сравнением. Он сказал, что вероятность самопроизвольного зарождения бактерии примерно такая же, как вероятность того, что «проносящийся над мусорной свалкой торнадо сможет собрать из содержащихся там компонентов авиалайнер Боинг-747».

 Подсчеты Хойла, однако, не показывают всей сложности задачи. Не забывайте, что он подсчитывал только вероятность самопроизвольного зарождения белковых компонентов клетки. Кроме того, следует принять во внимание проблему организационной структуры клетки с ее цитоплазмой, митохондриями, эндоплазматической сетью, пластинчатым комплексом и другими частями внутри двойной мембраны, которая удерживает это все вместе.

 Гарольд Моровиц, профессор молекулярной биофизики и биохимии из Йельского университета, изучал эту проблему и пришел к выводу, что шанс случайной «сборки» всей бактерии будет равняться одному из 10100 000 000 000. Это число имеет 100 миллиардов нулей. Это подобно тому, как если бы вся семья выигрывала в ту же лотерею каждую неделю на протяжении миллиона лет!
 

 Но постойте! Есть еще кое-что: все проведенные подсчеты по-прежнему оставляют без ответа большинство самых фундаментальных вопросов. Даже если это смехотворно невероятное событие произойдет, даже если клетка возникнет случайно со всеми необходимыми компонентами, имея совершенное устройство, будет ли она жить? Этот вопрос, в сущности, должен стать главным предметом нашего рассмотрения. Почему его не задают натуралисты? Они хорошо знают, что клетка может умереть даже без того, чтобы ее уничтожили. Клетка может содержать все необходимые белки, энзимы, ДНК и РНК, митохондрии, плазму, клеточные стенки, питательные вещества и все другие компоненты – все на своем месте и в нужном порядке. Все эти составляющие находятся в ней, но она мертва. Нет никаких оснований верить в то, что клетка, образованная таким совершенно невероятным и случайным способом, будет живой. Придерживаться противоположного взгляда – значит согласиться с тем, что жизнь - это нечто такое, чем она никак не является, то есть простое функционирование механизма.

Почему верят?

 Подробно описав, как невероятно сложно поверить в то, что жизнь могла возникнуть благодаря самопроизвольному зарождению, Джордж Уолд подытожил: «Только представив себе все величие этой задачи, можно признать, что самопроизвольное зарождение живых организмов невозможно. Но я верю, что мы появились в результате самопроизвольного зарождения».

 Наука не поддерживает теорию самопроизвольного зарождения. Эта теория также противоречит логике и здравому смыслу. Однако это, по-видимому, не смущает известного ученого. Он решил не обращать внимания на науку, отказаться от логики и противоречить разуму. Почему? Потому что это его философия, то есть натурализм.

 Именно этот аспект является главным лейтмотивом потрясающей книги Филиппа Джонсона «Дарвин под судом».
 Она приобрела широкую популярность, поскольку ее автор не является поборником ни одной креационистской организации. Он написал ее с точки зрения профессора «Школы права» Калифорнийского университета, расположенного в городе Беркли. 

 Для анализа достоверности доказательств, приводимых в поддержку эволюции, Джонсон использовал свое образование адвоката, выступающего в суде первой инстанции. Он пришел к выводу, что эволюцию не поддерживает ни один вид доказательств, которые можно считать достоверными, согласно Правилам законно допустимых доказательств. Напротив, эта теория априори основана на философском предубеждении. Она являет собой произвольное и ничем не подкрепленное решение в угоду натурализму.

 Оптимистично настроенные рационалисты XIX столетия рассчитывали, что мир будет постоянно улучшаться по мере того, как посредством программ всеобщего образования будет распространяться просвещение. Но мы наблюдаем весьма странную и непонятную картину: когда фундаментализм обретает прочную власть над умами и жизнью миллионов людей, все движется в обратном направлении.

 Сам термин фундаментализм, которым сильно злоупотребляют, стал обозначать фанатичных и безрассудных приверженцев чьих-то взглядов, игнорирующих даже наиболее важные принципы доказательств, разума и логики. Этот подход часто сопровождается нетерпимостью, которая становится причиной преследования всех, кто не согласен с узкими воззрениями его сторонников.

 Согласно приведенному определению, натурализм, несомненно, занял свое место в рядах современных фундаменталистов.

Попытки остановить струйку

 Вы помните историю о маленьком голландском мальчике, который воткнул свой палец в дамбу? Он сделал это, поскольку знал: если дамбу и дальше будут размывать волны, то небольшая струйка воды, которую он сейчас сдерживал, быстро превратится  в потоп. В наши дни натуралисты ополчаются против теории разумного замысла, поскольку понимают, что за тоненькой струйкой грядет потоп. На самом деле трудно согласиться с тем, что Разум, замыслив и создав первую клетку, на этом остановился. Как только вы примете неопровержимое доказательство и признаете участие такого Разума, вам станет ясно, что вы находитесь в присутствии невообразимого Величия. Какой потрясающий Разум мог все это создал?! И если Он был в состоянии сотворить клетку, то что еще мог совершить? Более того, мог ли Разум сотворить клетку и затем быть незаинтересованным и безучастным к тому, что происходит с ней? Таким образом, наука - подлинная наука - приводит нас в прямое соприкосновение с Богом.

Когда сомнения необходимы

 Замерзая возле озера в Колорадо, я быстро сообразил, что не стоит подвергать себя ненужному риску, поэтому вся надежда найти безопасное укрытие и избежать смерти от переохлаждения заключалась в том, чтобы как можно скорее направиться обратно, подыскав себе убежище на меньшей высоте. Это казалось почти невозможным, но в ту злополучную ночь мой стремительный марш-бросок достиг своей цели, и несколько часов спустя я смог немного отдохнуть и проснуться, чтобы встретить более светлые перспективы нового дня.

 Научные доказательства наводят на мысль, что в наши дни все больше и больше ученых начинают терять свою слепую веру в натурализм и задумываться о стратегическом отступлении с его замерзших высот.

Размышляя об этом Разуме, этом Великом Боге-Творце, создавшем Вселенную, какие эпитеты приходят вам на ум?




Почему бы не написать несколько слов, выражающих ваш отклик? 



Глава 6

Кто вы?
«От одной крови Он [Бог] произвел весь род человеческий для обитания по всему лицу земли, назначив предопределенные времена и пределы их обитанию» (Деян. 17:26). 

 Худощавый и крепкий, как окружающие утесы, он направляет свой трактор через неровный участок земли вдоль глубокого оврага. 
*******
Она наполняет свой фартук лущеной кукурузой и быстро выходит во двор, а цыплята живо бегут за ней, и крякающие утки также пытаются поспеть за ними.
*******

 Вспахивая поле, он следует за своим азиатским буйволом, упорно продвигаясь через глубокую грязь. Таким образом он подготавливает почву для риса, который посадит на следующей неделе.

*******

 Склоняясь над стеблями помидоров на своей даче, она с удовольствием вдыхает их резкий запах, проверяя листья на наличие насекомых.

*******

 Ее глаза почти закрыты, легкой пружинистой походкой она идет по коридору, затем отскакивает назад как раз вовремя, чтобы избежать столкновения с подругой. 
- Извини! – говорит она, заливаясь звонким смехом. – Я закачала себе в плеер Кайли Миноуг.
- Я знаю, – отвечает подруга. – Правда, она просто супер?
*******

 Вот несколько кадров из удивительного захватывающего разнообразия людей, проживающих вместе на нашей тесной планете. Они кочуют по ее пустыням и городам, путешествуют через пампасы, тундру и вечную мерзлоту. Их хижины и дома прижимаются к горным склонам и прячутся в лесных чащах. Многие из них спят по восемь или больше человек в одной комнате и чувствуют себя счастливыми, зная, что снаружи тысячи людей живут на улице, а иные проживают в трех днях пути от ближайшего рынка. Одни проводят свои дни, с затаенным дыханием наблюдая за каждым скачком и колебанием курса валют на фондовой бирже, тогда как другие рады найти в мусорном баке кусочек хлеба. Повсюду каждый день они находятся в движении, в поисках, в страхе, в борьбе и надежде.

 Кто они? Они – это мы с вами, вы и я – члены большой человеческой семьи.
 Эта великая общность является фундаментальной истиной, проистекающей из осознания того, что у нас есть Бог-Творец. Воистину все мы имеем одного Отца, поэтому являемся братьями и сестрами.

 Апостол Павел хорошо понимал это. Однажды он посетил город Афины (см. Деян. 17). Создается впечатление, что там Павел пережил некий культурный шок. Повсюду в городе он видел статуи и жертвенники, часовни, храмы и их посетителей, возжигающих фимиам и возносящих молитвы.

 Затем Павел получает приглашение и перед ним открывается возможность свидетельствовать. Некоторые эпикурейские и стоические философы ежедневно собирались на холме Ария, чтобы послушать что-то новое и подискутировать об этом. Услышав о странном чужеземце, они захотели больше узнать, что может поведать этот «суеслов» (Деян. 17:18).

 Павел начал свое обращение к слушателям, обнаружив незаурядную наблюдательность. «По всему вижу я, что вы как-бы особенно набожны» (стих 22) – тактичный способ упомянуть обо всех идолах в Афинах. Он считался с культурными различиями. Но затем апостол говорит им: «Бог, сотворивший мир и все, что в нем», «от одной крови Он произвел весь род человеческий для обитания по всему лицу земли» (стихи 24, 26).

 Различия очевидны, как бы говорит Павел, но они поверхностны. Почему? Потому что все мы причастны «одной крови». Всех нас связывают единые узы.

*******

 Добраться до деревни в горах Чиапаса, Мексика, было нелегко, но ожидавший нас радушный прием помог забыть долгие часы путешествия. После вечернего служения и ужина, состоявшего из бобов и кукурузной лепешки, пришло время ложиться в кровать. Я сказал «кровать»? Ну, если только можно назвать этим словом неровные доски, уложенные на кривой каркас. Никакого матраса или подстилки. «Кровать» не была широкой и не настолько длинной, чтобы соответствовать моему росту. Кроме того, вместе со мной на ней спали еще два человека. Трудно сказать, кому повезло больше: мне или шестерым друзьям, которые спали на голом полу в той же комнате.

 Однако наиболее меня впечатлило и запомнилось не ноющие кости и пронизывающий холод, прокравшийся в наше жилище под утро, а забава, устроенная для нас молодым человеком по имени  Антонио. С того времени, когда мы впервые прибыли в это место, Антонио пристал к нам в качестве проводника и друга. Вскоре стало ясно, что Тони дружил со всеми. Теперь же мы ночевали в его доме, он был рад, что у него есть аудитория. Кипя от эмоций и энтузиазма, он не уставал веселить нас до глубокой ночи. 

 Тогда я подумал: «Я уже встречал этого парня раньше». Да, возможно, его звали Джонни, Джеки или Бобби, но мы встречались. Он был в моем выпускном классе в средней школе. Он - регистратор в приемной моего врача. Он - душа компании нашей молодежной группы в церкви. 

 Антонио имел сильный акцент его родного миктекского диалекта, но я не мог ошибиться относительно его экстравертной личности сангвиника. В тот момент я подумал: «Несмотря на поразительные различия, обусловленные культурой, где бы они ни  находились, люди везде остаются людьми и причем довольно похожими между собой». 

 Это ли имел в виду Павел, говоря об «одной крови»? Говорил ли он о том, что все общее между нами намного превосходит и гораздо важнее культурных особенностей, отличающих нас друг от друга?

А если нам понадобятся дополнительные доказательства, то строение человеческого генома еще раз это доказывает. Воистину есть «один Бог и Отец всех, Который над всеми, и через всех, и во всех нас» (Ефес. 4:6). 
Преимущество и ответственность

 Теперь рассмотрим следующий библейский отрывок: «И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему, по подобию Нашему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею» (Быт. 1:26).

 Что, по-вашему, делает нас людьми? Качества, которые присущи всем нам и отличают нас от других видов существ. Давайте рассмотрим эти качества.
· Самосознание (понимание самого себя, своего значения, своей роли в жизни).

· Эстетический вкус (мы способны замечать и ценить красоту).

· Понимание ценностей (таких, как верность, честь, благопристойность и т. д.).

· Моральное сознание (сознание принципов и норм поведения по отношению друг к другу и обществу).

· Трансцендентная (запредельная, внеземная) духовность (мы стремимся к Тому, Кто находится за пределами нас самих, – к Богу).

 Благодаря всему этому мы отстаиваем справедливость и хотим быть лучшими людьми. Бог «вложил мир в сердце их [людей]» (Еккл. 3:11). «Вечность вложил им в сердце» (перевод И. Огиенко).

 Уникальные качества, которыми мы все обладаем, идентифицируют нас как людей и свидетельствуют о нашем родстве с людьми, жившими в другое время и в другом месте. Но есть нечто более важное.

 В Быт. 5:3 мы читаем, что «Адам… родил [сына] по подобию своему, по образу своему». Вы заметили, что это выражение является отголоском слов Бога относительно сотворения человеческих существ? Сын Адама родился «по подобию» и «по образу» его. Сиф походил на Адама, как ни одно другое живое существо. Благодаря этому у Адама могли сложиться с ним такие отношения, какие невозможно было построить ни с каким другим существом. Адам мог разговаривать с Сифом, воспитывать и учить его. Кроме того, он мог преподать ему ценности и жизненные навыки, показывая, как быть человеком и нести ответственность. 

 Но Адам был сотворен по подобию и образу своего Небесного Отца (Быт. 1:26, 27). Высшие способности, которые он получил, дали ему возможность строить межличностные отношения с его Отцом.

 Более того, благодаря этим качествам, благодаря тому, что Адам мог получать наставления непосредственно от своего Отца и был одарен нравственными и интеллектуальными способностями, он занимал положение представителя Бога, Божьего управителя над всем творением. Он мог нести ответственность за рыб морских, птиц небесных, животных и за всю Землю (см. стих 26).

 Дерево познания добра и зла

Грех принес разделение между Богом и людьми (см. Исаии 59: 2). Вкусив запретный плод, Адам и Ева повернулись спиной к Богу и пошли от Него прочь. Они отвергли отношения, строившиеся по принципу отец-дитя. Доверительные отношения, основанные на любви и характеризующие связь между отцом и маленьким ребенком, были разрушены. 
С помощью дерева познания добра и зла были испытаны послушание наших прародителей и их любовь к Богу. Множество деревьев росло в саду, но Господь счел нужным запретить вкушать плоды только одного из них. Это дерево свидетельствовало о том, что у людей есть свобода выбора, право самостоятельно принимать решения. Понятия «нравственный человек» просто не существует, если нет возможности нравственного выбора.

 Сегодня на Земле больше нет Едема, но дерево познания добра и зла по-прежнему остается. Теперь оно насаждается в сердце каждого из нас. Богословы называют это нашей «греховной природой».

 - Привет, друг. Как здорово видеть тебя здесь, в раю. Как ты попал сюда?
- Ну, понимаешь… Кто-то сказал мне о золотых улицах, а я был не слишком занят, поэтому решил прийти и проверить это.
 Никто из тех, кто вел борьбу с врагом наших душ, не может поверить, что подобный разговор мог иметь место.

 Жизнь христианина – не тихое озеро, она подобна текущему потоку. В некоторых местах вода течет стремительно, сметая камни, тогда как в других ее течение более спокойное. Но она всегда в движении. Мы можем побеждать, мы можем возрастать и совершенствоваться, только прилагая усилия, только благодаря тяжелой и даже титанической борьбе с нашей греховной природой, которая пытается затянуть нас в пучину.

 Псалмопевец понимал эту истину: «Вот, я в беззаконии зачат, и во грехе родила меня мать моя» (Псал. 50:7). Чтобы проиллюстрировать эту истину, апостол Павел приводит собственный опыт: «Ибо не понимаю, что делаю: потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю. Если же делаю то, чего не хочу, то соглашаюсь с законом, что он добр. А потому уже не я делаю то, но живущий во мне грех. Ибо знаю, что не живет во мне, то есть в плоти моей, доброе; потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу. Доброго, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, делаю. Если же делаю то, чего не хочу, уже не я делаю то, но живущий во мне грех» (Римл. 7:15-20). Предельно откровенно великий апостол признает, что духовная борьба является частью его жизни, как и каждого из нас.

 Но, к счастью, Павел не останавливается на этом. Он вовсе не хотел сказать, что  борьба безнадежна. Сразу после этих слов он добавляет: «Итак, нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу, потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти» (Римл. 8:1, 2).

 В Ефес. 4:24 он поясняет: «И облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины». Прислушайтесь! Вы слышите отголоски Быт. 1:26: «...по образу Божьему», «по Богу»? Апостол говорит, что в этот «образ», в это «подобие Божье», которое было почти утрачено, можно снова «облечься». Но как? Точно так же, как мы получили его в самом начале. Образ Божий должен быть «сотворен» – а на сей раз пересотворен – в каждом из нас. Именно благодаря этому мы можем вновь обрести надежду. Результатом Божьего нового акта творения будут взаимоотношения «праведности и святости истины». 
Дать миру шанс

 В 1986 году, когда американский раввин Дэвид Блуменфильд находился в отпуске в Иерусалиме, палестинский подросток вышел из дверного проема и выстрелил ему в голову. Парень был членом группы повстанцев из Организации освобождения Палестины (ООП), которая постановила убить как можно больше евреев, чтобы отомстить за сбитый американской ракетой ливийский авиалайнер.

Однако Блуменфильд выжил и возвратился в США, приняв решение забыть случившееся и спокойно жить дальше. Но его дочь Лауру преследовало неотступное желание отомстить, и она решила сделать это необыкновенным способом. 
Благодаря целой череде невероятных событий Лаура смогла установить личность молодого человека. Его звали Омар Хатиб. Он был арестован израильским правительством и приговорен к 25 годам тюремного заключения.

 Представившись журналисткой и скрывая от всех, кем является на самом деле, Лаура начала посещать семью Омара в Рамалле, на западном берегу реки Иордан. Через них она смогла общаться с Омаром через письма, которые родные тайно доставляли ему в тюрьму. Она продолжала это общение больше года и смогла наладить с семьей дружеские отношения.

 В один прекрасный день в 1999 году власти назначили слушание, чтобы рассмотреть возможность досрочного освобождения Омара из-за серьезных проблем со здоровьем. К тому времени Лаура уже вернулась в Соединенные Штаты, но она снова прилетела в Израиль, чтобы присутствовать на заседании суда, и просила разрешения выступить в защиту подсудимого. Лаура сообщила судьям, что Давид Блуменфильд давно простил Омара Хатиба и считает: если он болен, его нужно выпустить из тюрьмы. 

- Типичный пример показаний с чужих слов, – недовольно отреагировал председательствующий судья. – Вы не имеете права это говорить.

 - Я знаю, что имею это право, – ответила она.

 - Нет, не имеете.

 - Нет, имею.

 - Почему?
 - Потому, – произнесла она, – что я его дочь… Я – Лаура Блуменфильд. 

 Тогда адвокат рассказал судьям о близких взаимоотношениях, которые установила Лаура с семьей подсудимого. Судьи были поражены. Омар и его семья были потрясены, все они плакали.

 - Как вы представились этой семье? - спросил председательствующий судья, пытаясь понять происходящее в зале.

 - Как журналистка.

 - Сколько времени вы играли эту роль?
 - Один год.

 - Почему вы это делали?
 Наконец, Лаура могла все объяснить: 
- Я хотела, чтобы они узнали меня как человека, а также сама хотела узнать их как людей. Я не хотела, чтобы они думали обо мне как о еврейке или жертве. Для них я была просто Лаура. И я хотела понять, кто они такие, но они не должны были чувствовать себя обвиняемыми. Я хотела понять, есть ли между нами что-нибудь общее.

 Судьи по-прежнему находились в полном замешательстве: 
- Почему вы пустились в такую опасную авантюру? – недоумевали они.

 - Мы должны рисковать ради мира. Мы должны поверить, что мир возможен.

 Один из судей заметил: 
- Полагаю, вам понадобилось много мужества, чтобы сделать нечто подобное.

 - Я сделала это только по одной причине, – ответила Лаура. – Поскольку очень люблю своего отца, я хотела, чтобы они знали – он хороший человек, у которого хорошая семья. Я хотела, чтобы они поняли, что этот конфликт происходит между человеческими существами, а не между безликими бестелесными арабами и евреями. Ведь мы все люди. Мы не мишени для стрельбы. Мы – люди, у которых есть семьи, и вы не можете так просто нас убивать. 

 Вскоре после того, как Лаура возвратилась в Америку, Дэвид Блуменфильд получил письмо от Омара Хатиба. «Бог был добр ко мне, позволив мне познакомиться с вашей дочерью, – писал он. – Она стала зеркалом, благодаря которому я увидел вас как человека, заслуживающего восхищения и уважения. Я приношу извинения за то, что не понял ее весть раньше, с самого начала. Лаура избрала положительный способ мне отомстить, и она достигла своей цели».

 Именно таким образом Бог пытается открыть Себя тем, кто удалился от Него. Он желает спасти нас от бессмысленного отчуждения, которое принесло нам так много страданий.

 Возможно, вы читаете эти строки и все еще не знаете Бога. Или, быть может, вы уже слышали о Нем, но не понимаете Его, поскольку объяснения других людей невразумительны. Помните, что сказала Лаура: «Мы должны рискнуть ради мира». Прежде всего, вы должны повернуться к Богу лицом и перестать убегать от Него, когда Он желает поговорить с вами. Вам нужно перестать «чувствовать себя обвиняемыми». Это будет несложно, поскольку Он не приходит к вам с целью напасть.

 Господь дает вам столько времени, сколько необходимо, терпеливо наставляя и отвечая на ваши вопросы. Он будет говорить с вами. Однако Он желает гораздо большего. Бог дал вам разум не только для того, чтобы вы размышляли и накапливали информацию о Нем. Он не желает, чтобы вы имели о Нем абстрактные представления, но постоянно стремится к взаимоотношениям. Лишь благодаря отношениям с каким-то человеком мы можем воистину научиться восхищаться, уважать и любить его. Лаура Блуменфильд понимала это. Благодаря взаимоотношениям с нами Бог может восстановить в нас Свой образ. 
Когда мы вступаем во взаимоотношения с Богом, начинается удивительный процесс пересотворения и восстановления. Каждый день мы будете возрастать в познании Господа, ибо «открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу» (2 Кор. 3:18).

 Прежде чем отложить книгу в сторону и заняться своими делами, напишите, пожалуйста, несколько слов, выражающих ваш личный отклик на Божье удивительное приглашение:




Глава 7

Можете ли вы объяснить холокост?

«И произошла на небе война: Михаил и Ангелы его воевали против дракона, и дракон и ангелы его воевали против них... И низвержен был великий дракон, древний змий, называемый диаволом и сатаною, обольщающий всю вселенную, низвержен на землю, и ангелы его низвержены с ним» (Откр. 12:7, 9). 

Несколько дней назад вы заглянули в кабинет завуча местной школы, чтобы узнать относительно работы преподавателем. Он задал вам несколько вежливых вопросов и попросил заполнить анкету.

 - Хорошо, – сказал завуч. – Если что-нибудь появится, мы вам сообщим.

 Звучало не совсем обнадеживающе. Но через некоторое время он позвонил. И вот теперь вы стоите перед 36 энергичными шестиклассниками. Вы еще раз посмотрели на часы. 8.45 утра. До половины третьего пополудни невообразимо далеко. 

 Вы еще раз откашлялись и вдруг слышите: 
- Учитель!
 - Мм, да? 
Это рыжеволосый мальчуган у окна. Сейчас посмотрим. Вы только что взяли список учеников, итак, как его зовут?

 - Могли бы мы иногда обсуждать учебный материал? – спрашивает он. – Например, нашей учительнице миссис Пакард нравится, когда мы дискутируем и задаем ей вопросы.
 Отличная идея!

 - Конечно, мы с вами будем много дискутировать. Я увидел, что у вас сегодня в расписании обществоведение, поэтому давайте поговорим, что вы узнали на предыдущем уроке.

 - Мне интересно: не могли бы вы объяснить нам холокост?
 Хорошо, это несложный вопрос. 
 - Конечно, Джимми.

 - Джереми.

 -О, извини! Ладно, холокост произошел в Германии. Это было в то время, когда Гитлер уничтожил 6 миллионов евреев. Он называл это «окончательным решением еврейского вопроса», и он...

 -Мы уже знаем об этом, – мальчик прервал ваш поток красноречия. – Я имел в виду, как подобное вообще могло произойти?
 -Ну, вообще-то...

 - Гитлер делал все это не в одиночку, – настаивал Джереми. – Миссис Пакард сказала, что в этом участвовали тысячи людей. Как столько людей могли делать такие ужасные вещи? И почему Бог позволил, чтобы это случилось?
 Ладно, переключитесь! Это всего лишь выдуманный мною (автором) случай. Я имею в виду, что вам не придется отвечать на такой вопрос в присутствии 36 шестиклассников. Поэтому расслабьтесь!

 Но прежде чем мы оставим эту тему... как  ответили бы вы? Конечно, вы можете начать с того, что Гитлер был злым человеком. А что дальше? Как сказал Джереми, они уже это слышали. Сколько людей, по-вашему, помогало ему? Очевидно, тысячи, если считать работников концлагерей, солдат, поваров и гражданских охранников. Выполняли ли они просто свою работу или это был их выбор, и они несли моральную ответственность? А что можно сказать о промышленных магнатах, которые соперничали за право подписывать выгодные контракты по поставке цианида и других препаратов? Или об инженерах, которые проектировали и строили газовые камеры? А как насчет корпорации IBM, которая внесла свой вклад в тщательное ведение записей с помощью ее примитивных компьютеров и перфокарт? Как быть с учеными, занимавшимися поисками эффективных методов убийства и уничтожения тел? Кроме того, были еще исследователи и врачи, которые использовали евреев в качестве подопытных кроликов для ужасных экспериментов, таких как инъекции красителей в глаза людей в попытке изменить их цвет или погружение людей в емкости с ледяной водой с целью определить момент наступления смерти в таких условиях. А доктора, которые ампутировали конечности и другие органы, сращивая вместе нормальных близнецов, чтобы сделать их сиамскими.

 Кем были эти садисты, эти чудовища в людском обличье? Многие свидетельства наводят на мысль, что они были нормальными людьми, наподобие нас с вами. Подумайте о женщине, живущей по соседству с вами, которая приветливо машет вам рукой каждое утро, выходя из дому, чтобы полить свои цветы. Или о враче, который осматривает ваших детей и ласково гладит их по голове.

 Адольф Эйхман заведовал «комплектацией» и отправкой узников-евреев в польские лагеря смерти. Он выполнял свою работу настолько хорошо, что в 1944 году немецкие власти направили его делать то же в Венгрию. Находясь там и работая день и ночь, он послал на верную смерть свыше 400 тысяч человек, прежде чем вторжение советских войск в ту страну вынудило его бежать. В 1945 году, во время падения Третьего рейха, Генрих Гиммлер приказал остановить программу по уничтожению евреев. Когда Эйхман услышал об этом, он едва не пришел в ярость, поскольку был настроен убивать как можно больше.

 К 1960 году секретные агенты израильских спецслужб установили местонахождение Эйхмана, проживающего в Аргентине под именем Рикардо Клемента. Они установили за ним наблюдение и в течение нескольких месяцев следили за каждым его шагом. Больше всего их поразило то, насколько нормальным было поведение «Клемента». Выполняя ничем не примечательную работу в коммунальном хозяйстве, он был прекрасным семьянином. Каждый вечер, возвратившись с работы, он приветствовал поцелуем жену и проводил время со своими детьми.

 Могут ли «нормальные» люди совершать ужасные вещи? В поисках ответа на этот вопрос Стэнли Милгрем, исследователь из Гарвардского университета, провел ряд экспериментов. Вначале он проделал простой тест, чтобы изучить силу группового давления. Он показал группе из пяти человек лист бумаги с двумя горизонтальными линиями разной длины. 

 Вопрос теста был предельно прост: «Какая линия длиннее - А или Б?». Участники отвечали устно один за другим. Но первые четыре сотрудничали с психологом, который велел им давать неправильный ответ. Человек, который на самом деле был подопытным в этом эксперименте, всегда отвечал последним. Тестируемые с удивлением слушали, как другие уверенно утверждали, что короткая линия длиннее. Пристально всматриваясь в страницу, будто не доверяя своим глазам, они хмурились, ерзали и вертелись на своих стульях, - несомненно, они испытывали стресс. Некоторые из них пытались спорить с остальными, которые поворачивались к ним и смеялись над ними. После того, как первые четыре человека давали неправильный ответ, наступала очередь испытуемого. Вместо того чтобы возразить мнению группы, 31% испытуемых также давали неправильный ответ. Один из них позже сказал: «Казалось, что эта линия действительно становилась длиннее, когда я слышал ответы других».
 После этого Милгрем поставил опыт, чтобы обнаружить воздействие авторитарной фигуры на конформизм*. Он нанял добровольцев, согласившихся участвовать в эксперименте, который должен был выявить взаимосвязь между наказанием и обучением. В каждом опыте участвовало по три человека: авторитарный учитель и двое подчиненных. Учитель объяснил двоим подчиненным, что один из них будет учеником, а второй «палачом». Вначале учитель привязывал руку ученика к стулу с электродом, затем приказывал «палачу» пропускать через ученика электрический разряд, нажимая на педаль устройства всякий раз, когда ученик сделает ошибку в задании. Каждая последующая ошибка влекла за собой увеличение силы разряда на 15 вольт по шкале от 15 до 450 вольт. 

 В действительности же электрошок был лишь искусной бутафорией, а ученик - актером, который на самом деле не испытывал от разряда никакой боли. Ученик был прикреплен к ложным электродам и не мог освободиться. По мере увеличения силы «разряда» ученик начинал кричать и протестовать против пыток: «Перестаньте! Остановитесь! Вы не имеете права так со мной обращаться! Развяжите меня!» Если «палач» пребывал в нерешительности, учитель строгим голосом приказывал ему продолжать свое дело.

 В результате 65% испытуемых «палачей» повиновались, убежденные, что производят разряд в 450 вольт, причиняющий сильнейшую обжигающую боль протестующему подопытному. И это они делали только потому, что экспериментатор приказал им.
*Конформизм – психологический феномен зависимости от общественного мнения, способность человека изменять свои взгляды и поведение под влиянием и давлением большинства.
 Исследования Милгрема подтвердили идею, которую еще раньше удостоверили немецкие нацисты. Под давлением коллектива многие «нормальные» люди соглашаются делать абсолютно неприемлемое, а групповое давление в совокупности с приказом авторитетного человека сильно стимулирует конформистское поведение. В подобных условиях многие обычные люди могут совершать неприемлемые с точки зрения морали поступки. Другие исследования лишь неоднократно подтверждали опыты Милгрема и всегда с неизменным результатом.

 Современный поразительный пример подобного феномена — массовое самоубийство, совершенное в Джонстауне (Гайана), когда Джим Джоунс приказал своим последователям выпить смешанный с цианидом напиток. Жертвы отравления цианистым калием обычно умирают от удушья, вызванного спазмами респираторной системы. Аудиозапись Джонстаунской трагедии дает возможность услышать, как люди, первыми выпившие яд, кричали в агонии, в то время как Джоунс, размахивая пистолетом, приказывал остальным выходить вперед и пить. Несколько человек убежали в джунгли и спрятались, дрожа от ужаса, но сотни других повиновались и погибли.

 Французский этнолог Франсуа Бизо смог прожить три месяца в лагере Красных Кхмеров, возглавляемом одним из самых яростных палачей режима. Вспоминая пережитый ужас, Бизо впоследствии писал: «Есть силы, которые могут сделать человека трусливым, злым и бессердечным. Когда исчезает власть закона, эти силы, существующие даже в обычное время, неожиданно могут сделать нас убийцами, заставить нас превратиться в чудовищ, которыми мы никогда бы не подумали стать».

Христианский фильтр

 Как часто бывает в подобных случаях, Библия по-другому расценивает человеческое поведение, она снимает несколько поверхностных слоев и позволяет нам заглянуть глубже, чтобы понять немного больше.

 Апостол Павел пишет о бездумном согласии с коллективным мышлением и предостерегает нас от этого: «И не сообразуйтесь с веком сим» (Римл. 12:2). Иными словами, не позволяйте, чтобы «сей век», то есть популярная культура воспроизводила в  вас свой образ и подобие.

Однако Павел не говорит о христианстве как о контркультуре, противопоставляющей себя культуре существующего общества. Не все в нашей культуре плохо, и если что-нибудь является популярным, это еще не говорит о его порочности. Вместо того чтобы «сообразоваться с веком сим», христианин должен «преобразовываться обновлением ума», чтобы познавать, «что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная». Эти слова раскрывают один секрет: разум, который преображается и обновляется благодаря отношениям с Богом, способен «познавать», то есть «испытывать» или «проверять» все, что предлагает ему «сей век». Он знает, что является благим, угодным и совершенным, то есть гармонирующим с «волей Божией».

 В 1969 году длительное напряжение между Сальвадором и Гондурасом вылилось в открытую «100-часовую войну». Страсти по обе стороны границы накалились до предела, особенно в Гондурасе, где необузданные толпы убили сотни сальвадорцев. Путешествуя по тем местам вскоре после конфликта, я слышал, как христиане с обеих сторон границы неистово вторили потоку ненависти, который выливали известные службы новостей. Но не все. Немало людей отвергло ненависть: многие поступки безмолвного героизма были совершены тогда, когда гондурасцы рисковали своей жизнью, спасая сальвадорцев от рук толпы.

 Когда мы изучаем Слово Божье, Святой Дух запечатлевает Свои святые принципы в наших сердцах до тех пор, пока они не станут частью нашей жизни. Тогда мы получаем способность все испытывать и держаться хорошего (см. 1 Фес. 5:21). Христианин, живущий согласно этому принципу, никогда не «провалит» тесты Милгрема. Он сможет понять, что общепринятое мнение не является безопасным руководством и что ни один человеческий авторитет не может приказывать его совести.

Внутренний путь за врагом

 В вопросе приспособления человека ко злу заметную роль играют два важных фактора: внутренний и внешний. Внутренний фактор – это разум человека, внешний – это силы, находящиеся вне человека. Мы можем обозначить эти факторы, используя два известных термина: экзистенциальный и трансцендентный факторы [экзистенциальный – относящийся к существованию, бытию; трансцендентный – лежащий за пределами опыта, недоступный опытному познанию].
 Более 20 лет назад Уильям Беннет возглавлял борьбу за нравственность. Будучи председателем Национального фонда гуманитарных наук при президенте Рональде Рейгане, он выступал против вседозволенности. Позже в качестве министра образования и «короля наркотиков» (так в народе называли должность директора Управления национальной политики контроля над наркотиками) во время администрации президента Буша-старшего он путешествовал и выступал с лекциями, пропагандируя моральность и семейные ценности. Уйдя в отставку с общественного поста, Беннет написал «Книгу ценностей», которая продавалась миллионными тиражами. Популярный лектор, он требовал за свои выступления, состоящие из цикла лекций, которые по сути были проповедями, по 50 тысяч долларов.

 Затем газета «Вашингтон пост» сообщила, что Беннет сорвал джек-пот в 200 тысяч долларов в одном из роскошных казино Лас-Вегаса. Представители Беннета немедленно опубликовали опровержение, побудившее репортеров заняться дальнейшим расследованием. Вскоре они обнаружили, что сообщение действительно было ошибочным. Вместо 200 тысяч  Беннет выиграл всего 25 тысяч, но перед этим проиграл 625 тысяч долларов за те же выходные...
 Дальнейшее расследование показало, что «король ценностей» имел давнее пристрастие к игре в казино и обычно за один заход он проигрывал по 150 тысяч и больше. Однажды в двухнедельный период он перечислил на покрытие своих проигрышей в казино сумму в 1,4 миллиона долларов.

 Не так уж трудно размышлять и проповедовать о ценностях. Но жить согласно этим ценностям, воплощая их в свою повседневную жизнь, - задача не из легких.

 Психологи Пек и Хавигхерст изобразили мрачную картину. В своей книге «Психология развития характера» они пишут, что развитие подлинно нравственного поведения «потребует от человека гораздо больше самоконтроля, усилий и осмысленного благоразумия, нежели о том знают или того в действительности желают многие из нас. Больше всего многим из нас приходится бороться с порывами по-детски сильного желания, часто обуздываемого одной лишь силой, наряду с некими более слабыми, более удовлетворяемыми порывами. Мы являем собой суматоху неорганизованных, неуправляемых, весьма иррациональных мыслей, из которой лишь иногда выхватываем приемлемую с точки зрения логики идею. Мы – масса предубеждений и только по принуждению желаем или способны принимать по-настоящему новое, иное мировоззрение. У нас есть добрые порывы, равно как и великое множество агрессивных, эгоистичных желаний. Кроме того, нам свойственно испытывать более сильное негодование и ненависть, нежели это приемлемо в культурном обществе. Это довольно неприглядная картина, да и термины несколько современны, но, похоже, ее считают подлинной большинство исследователей человеческой природы. (Несомненно, способность рассматривать эту картину, не испытывая при этом отвращения или отчаяния, - уже само по себе немалое достижение).

 Представляя ту же картину, Библия использует другую терминологию. В ней говорится, что «плоть желает противного духу, а дух - противного плоти: они друг другу противятся, так что вы не то делаете, что хотели бы» (Гал. 5:17). 

 С самого начала вторжения греха эти две силы - желание «плоти» (греховной природы) и желание «духа» (высшей духовной природы) – сошлись в смертельной схватке. У всех нас бывают благородные, альтруистические порывы, мы желаем стать лучшими людьми, все стремимся к справедливости. Но неоднократно наша глубоко укоренившаяся склонность к эгоизму побеждает добрые побуждения. Павел говорит, что это неравная борьба, в которой греховная природа, предоставленная сама себе, всегда побеждает.

Космический конфликт

 Вторая важная библейская идея относительно борьбы между добром и злом состоит в том, что она происходит не только на личностном, внутреннем уровне, но также имеет космический, трансцендентный характер: «Потому что наша брань не против крови и плоти, но против начальств,  против властей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесных. Для сего примите всеоружие Божие, дабы вы могли противостать в день злой и, всё преодолев, устоять» (Ефес. 6:12, 13).
 Современный английский перевод Библии под названием «Весть» передает эту идею следующим образом: «Это не атлетическое состязание на склоне дня, придя с которого, мы через несколько часов забываем о нем. Это дело серьезное, схватка не на жизнь, а на смерть, в которой нужно бороться до конца против дьявола и его ангелов. Будьте наготове. Против вас выйдет на поединок некто больший, нежели тот, кого вы можете одолеть своими силами».

 Двенадцатая глава книги Откровение описывает космическую борьбу в контексте исторического времени. Вначале мы видим символ прекрасной женщины. Облаченная в солнце, с венцом из двенадцати звезд, она символизирует Церковь - Божий народ. Затем появляется свирепый дракон (см. стихи 1, 3) - «древний змий, называемый диаволом и сатаною» (стих 9).
 Далее мы читаем о войне между драконом и его ангелами с одной стороны и Богом и Его ангелами света с другой. Война начинается на Небе, но затем перемещается на Землю, где длится столетиями, однако придет к своему логическому завершению. После окончания войны наступит вечный мир (см. Исаии 9:7; Дан. 2:44).

 Это пророчество открывает, что по мере приближения к своему кульминационному финалу борьба будет становиться все более ожесточенной. С Неба раздается голос: «Горе живущим на земле и на море! потому что к вам сошел диавол в сильной ярости, зная, что немного ему остается времени» (Откр. 12:12). «И рассвирепел дракон на жену, и пошел, чтобы вступить в брань с прочими от семени ее» (стих 17).

 Иисус также говорил о космическом конфликте. Он ясно дал понять, что самой важной частью этого противостояния будет ожесточенная борьба за умы и сердца людей. По мере того, как история будет приближаться к своей великой развязке, миллионы людей поддадутся сильному коварному обману. Обладающие сильным даром убеждения религиозные лидеры «дадут великие знамения и чудеса, чтобы прельстить, если возможно, и избранных» (Матф. 24:24; см. также 2 Иоан. 7).
 Пожалуйста, обратите особое внимание на фразу «если возможно». Слава Богу за это чудесное слово «если»! Затем Христос добавил: «Претерпевший же до конца спасется» (Матф. 24:13). 

 Двенадцатая глава книги Откровение также говорит о людях, которые выстоят до победного конца. Она называет их «прочими» от семени жены (см. стих 17). Их не удастся ни обмануть, ни запугать. На них не действует групповое мышление. Даже страшные угрозы или громкие приказы «дракона» и его помощников не могут заставить их бездумно следовать за большинством.

Вам нужно любить ее

 Апостол Павел открывает нам секрет успеха этих людей. Вначале он вторит словам Иисуса, подчеркивая: обман последнего времени будет сопровождаться могущественными «знамениями и чудесами ложными, и со всяким неправедным обольщением погибающих за то, что они не приняли любви истины для своего спасения» (2 Фес. 2:9, 10).

 Вы поняли, почему так много людей поддастся обольщению? Потому что они не возлюбили истину.

Но почему так важно любить истину? Чем отличаются люди, любящие истину?

1. Если мы любим истину, то будем искать ее. Для нас не будет ничего важнее, чем найти ее. Мы найдем для этого время и приложим необходимые усилия (см. Иоан. 5:39). Изучение Библии и молитва для понимания истины станут для нас естественными вещами (см. Деян. 17:11). Подобно псалмопевцу, мы будем искренне взывать в молитве: «Направь меня на истину Твою и научи меня» (Псал. 24:5).

2. Если мы любим истину, то будем ценить ее. Иисус рассказал историю об одном человеке, обрабатывающем поле, плуг которого неожиданно наткнулся на что-то твердое. Это был старый ларец, наполненный сокровищами. Без промедления человек продал все, что имел, и купил то поле. Иисус добавил, что человек сделал это с радостью (см. Матф. 13:44). Почему он испытывал радость? Ответ очевиден, не так ли? Он был счастлив, поскольку вполне сознавал ценность своей находки. Человек понимал, что сокровище в ларце гораздо дороже всего, чем он до этого обладал.

 Поле в притче Иисуса символизирует Библию, Слово Божье, а сокровище - сокрытую в нем истину. Если мы по-настоящему любим истину, то будем испытывать подобную радость, изучая Писание и видя красоту его поучений (см. 1 Кор. 13:6). Они будут для нас дороже золота и серебра (см. Прит. 16:16), дороже самой жизни.

3. Если мы любим истину, то испытаем на себе ее преобразующую силу. Библия ясно говорит: только то становится для нас по-настоящему истинным, что значительным образом меняет наше поведение и жизнь (Иоан. 8:32).

4. Если мы любим истину, то будем стараться рассказать о ней другим. Видя красоту истины и испытывая на себе ее силу, мы будем восхищаться ею и для нас будет вполне естественно рассказывать о ней другим (Псал. 70:22; 88:2; 91:3).

 Когда израильское правительство посадило Адольфа Эйхмана на скамью подсудимых, чтобы он ответил за свои преступления, он выдвинул тот же аргумент, который использовали обвиняемые в военных преступлениях на Нюрнбергском процессе. Палач сказал, что не несет ответственности за содеянное зло, поскольку лишь выполнял приказы. Израильский суд, как и судьи в Нюрнберге, отклонил эти доводы и приговорил Эйхмана к смертной казни через повешение. 

 Как вы считаете, что скажет Небесный суд людям, которые будут приводить такие доводы: «Но ведь все в это верили», «Все мои друзья и соседи считали, что это – правда», «Так научили меня мои родители», «Мой начальник сказал, что я должен это сделать», «Мне приказал мой муж», «Это было противозаконно -  разве я не должен быть законопослушным?»
---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
 Опишите людей, которые станут победителями в космическом конфликте. Какие их качества, на ваш взгляд, являются самыми важными?

Глава 8
Любой ценой
«Он [Иисус], будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной» (Филп. 2:6-8).
 Она вышла из лесу. Это единственное, что мы точно знаем о странной женщине, ставшей объектом внимания средств массовой информации в январе 2007 года. Некоторые лесорубы в северо-восточной части Камбоджи жаловались, что кто-то ворует их обеды. Затем однажды они поймали ее — истощенное существо с длинными волосами и странной походкой. Она общалась только при помощи жестов, криков и ворчания. 

Вскоре новость разнеслась по округе, собралась толпа любопытных, среди которых был Сал Лоу, сельский полицейский. Когда он в течение нескольких минут смотрел на съежившуюся от страха женщину, в его сознании всплыли воспоминания, и он побежал позвать свою жену. Восемнадцать лет назад их девятилетняя дочь Рочом бесследно пропала, когда пасла буйвола. 
- Ты полагаешь, что это она?

 - Помнишь, у Рочом был глубокий порез на внутренней стороне запястья рядом с ладонью? – произнесла жена, когда они спешили на место. Супруги осторожно взяли странную женщину за руку и осмотрели ее. Они увидели памятный рубец.

 Вопросов было много, а ответов мало. Что же с ней произошло? Как могла эта девочка или кто-то другой выжить в джунглях в течение восемнадцати лет? Как она уцелела? Чем питалась? 

 Но в тот момент эти вопросы не волновали родителей. Их переполняла радость от того, что они снова обрели свою дочь. С пением и торжеством они отвели ее домой. Их сердца переполняли любовь и желание воздать ей родительской заботой за все потерянные годы.

 Какая перемена наступила для Рочом! Нет больше страшных ночей в джунглях, не нужно рыться в земле, добывая себе пропитание, не нужно съеживаться от страха и убегать, чтобы спрятаться. Теперь она могла жить в безопасности и отдыхать на уютной кровати, застланной чистым бельем, хорошо питаться и общаться с родными людьми, которые будут заботиться о ней и любить ее.

 Но семью Рочом ждал кошмарный сюрприз. Они обнаружили, что ей вообще не нравится их еда. Большую часть времени она предпочитала палкой выкапывать коренья и червей. Ее также не обрадовала необходимость носить одежду, и она определенно не оценила, что родители пытались искупать ее в ванной. Вскоре им пришлось круглосуточно следить за тем, чтобы она опять не сбежала в лес.

 Все это заставляет задуматься над вопросом: действительно ли можно иметь в своем распоряжении нечто лучшее, но отдавать предпочтение чему-то худшему? Обескураженные родители Рочом подтвердят, что это так. После того, как они потеряли свою дочь 18 лет назад, а теперь  думали, что обрели ее вновь, они обнаружили, что это далеко от истины.

 К сожалению, они не одиноки в своих страданиях. Вот одно сообщение, размещенное в Интернете на веб-сайте группы родительской поддержки: «Мой старший сын подсел на крэк, колеса и марихуану, и я думаю, что он уже успел попробовать все наркотики... Почти все время я чувствовала себя так, будто являюсь единственной матерью в мире, переживающей этот кошмар. Я люблю своего сына больше самой жизни и готова умереть за него, лишь бы только он мог выздороветь».

 Что может быть тяжелее или болезненнее, нежели видеть, как ваши любимые окончательно губят себя?

 Для родителей Рочом вскоре все еще больше усложнилось: их начали осаждать разные активисты, ратующие за права человека. «Эта женщина уже взрослая, – протестовали они. – Разве этично насильно удерживать ее, принуждая принимать ваш образ жизни? Если она предпочитает жить как животное, питаясь корнями и личинками, вы не имеете права запрещать ей это».
 Именно с такой невыразимой болью и дилеммой приходится иметь дело Богу в течение долгого времени. Иногда люди, не понимающие сути дела, могут говорить: «Если Бог добрый и всемогущий, почему Он не уничтожил зло в самом его зародыше? Почему Он не сделает всех плохих людей добрыми и не исправит все, что губит наш мир?»
 Звучит логично, не так ли? В мире много зла. Подумайте о том, что мог бы сделать Бог несколькими точными ударами молнии! Вначале нужно поразить монстров, ответственных за массовые убийства и геноцид в местах наподобие Косово. Затем Он мог бы поразить террористов-смертников и педофилов. Но постойте, это будет лишь артподготовкой. Далее Он возьмется за лжецов и тех, кто нерегулярно посещает церковь. Это исправило бы многое, не так ли? Подумайте, насколько посвященными стали бы все люди! Каждый из нас спешил бы в ближайшую церковь и ревностно молился бы. А приношения – они были бы фантастическими!

 Однако Бог не решает дела таким способом, ибо он чужд Ему. Бог есть любовь, а любовь и свобода неразделимы. Более того, как мы уже заметили ранее, нравственное становление личности без нравственного выбора невозможно, а нравственный выбор подразумевает свободу поступать безнравственно.

Избрать путь зла – значит предпочесть путь самоуничтожения. В действительности  эти два термина синонимичны. Вот почему Бог предостерег Адама и Еву, что избрание зла равносильно избранию смерти (см. Быт. 2:17). Но Он также дал им знать: Если вы захотите сделать этот выбор, если пожелаете ковыряться и рыться в грязи, тогда, как бы больно Мне ни было, Я позволю вам это сделать.

Тяжелый выбор

 Да, Бог позволяет нам делать свой выбор, но это вовсе не означает, что Он безразличен, безучастен или бесчувственен к тому, что происходит. Поскольку Господь любит нас, Он не может оставаться равнодушным. Он разработал стратегический План избавления, путь, благодаря которому пленники могут вырваться на свободу, христиане называют его «Планом спасения». Этот План может показаться трудно осуществимым и медлительным именно потому, что Бог не приводит его в исполнение, прибегая к громам и молниям. Напротив, Он осуществляет его, не нарушая двойственный принцип любви и свободы.

 Выглядит странно, что Бог должен увещевать и умолять нас принять то, что послужит лишь к нашему благу, не так ли? В конце концов ведь не сложно заметить разницу между таким образом жизни, который призван вернуть нам здоровье, достоинство, внутренний мир и самоуважение, и таким, который ведет к разрушению личности. Что же тогда происходит с людьми? Почему не все это понимают?

4 февраля 1974 года радикально-террористическая группа под названием Симбионистская армия освобождения (САО) похитила 19-летнюю Патрицию Херст. В записке, оставленной ее родителям, группа взяла на себя ответственность за похищение и заявила, что «Пэтти» находится под «обеспечивающим арестом». По их словам, они боролись за права бедных людей. В ответ на требования похитителей богатые родители Патриции купили на несколько миллионов долларов продуктов и раздали бедным людям в округе Сан-Франциско.

 Однако САО не освободила Патрицию. Вместо этого они послали второе сообщение, где говорилось, что раздачи продуктов было недостаточно и что они были плохого качества.

 Затем, 15 апреля, вооруженные пистолетами-пулеметами четыре женщины и мужчина ограбили отделение Ирландского банка «Сансет дистрикт» в Сан-Франциско. Полицейские, просматривающие видеозапись ограбления, были удивлены, увидев, что одной из вооруженных женщин оказалась Патриция Херст. «Неужели ей настолько промыли мозги, - сообщали газеты, - что она согласилась пойти на такое дело?»
 Через сорок восемь часов после ограбления САО обнародовала магнитофонную запись с голосом Патриции. Уверенным тоном она утверждала, что на самом деле была в числе грабителей банка: «Мой пистолет был заряжен, и никто из моих товарищей даже и не думал держать меня под прицелом». По ее словам, это преступление было необходимо, чтобы профинансировать «революцию». Она назвала своих родителей свиньями, отказалась от своего жениха и заявила: «Что касается промывки мозгов, то эта идея кажется мне просто смешной»
.
 Приняв участие еще в нескольких насильственных преступлениях, Патриция Херст была арестована и в конечном счете приговорена к 35 годам тюрьмы. Позже приговор был уменьшен до семи лет, из которых она отбывала наказание всего два года. В 1979 году президент Джимми Картер смягчил ее приговор. «Всякому должно быть ясно, – сказал он, – что этой женщине промыли мозги».

 Похитители Херст на самом деле подвергли ее сильному психологическому давлению и добились в этом большого успеха. Отбросив все сомнения, она стала полностью разделять их мнение о том, что их идеи правильные и насилие вполне оправданно.

 Как обнаружили родители Рочом и Патриции, а также тысячи других, может случиться так, что ваши мозги «вывернутся наизнанку». Если вы долгое время копаетесь в грязи и питаетесь кореньями, то в конечном счете они покажутся вам вкусными. Здесь содержится ключ к пониманию того, почему некоторые люди яростно настаивают на том, что зло – это добро, а добро - зло, и кричат о том, что никто не переубедит их.

 Александр Поуп говорил об этом феномене еще в XIX столетии:

«Чудовищен порок на первый взгляд, 

И, кажется, он источает яд, 

Но приглядишься, и пройдет боязнь,

Останется сердечная приязнь».

 План спасения, в основе которого лежит любовь, зиждется на двух составляющих – просвещении и убеждении. Просвещение означает передачу информации. Оно включает в себя обучение, чтобы пробудить совесть и ясно представить альтернативы.

 Несколько лет назад журнал «Ридерс Дайджест» опубликовал статью о курении. После упоминания рекламы, изображающей загорелого ковбоя с сигаретой в зубах, автор статьи задает вопрос: «Хотите ли вы увидеть, на что похожи настоящие курильщики, живущие в сельской местности?» И отсылает читателя не на ранчо для скота, а в раковое отделение. Затем он описывает людей, у которых бесконтрольно сочится слюна после удаления их челюстей по причине рака кости. Он рассказывает о пациентах, страдающих от лучевых ожогов, с ужасно обезображенными лицами, неспособных ни говорить, ни есть нормальную пищу по той же причине. Другие страдают от сильных припадков кашля или отчаянно борются за глоток воздуха, поскольку эмфизема или рак уничтожает их легкие. Статья заканчивается памятными словами: «Кто-то обманул этих людей, и они поверили лжи».

 Задумайтесь над этими словами. Это точное описание того, что происходит с миллионами людей в наше время. Они введены в заблуждение, их обманули и одурачили, и это касается не только сигарет. Грех разрушителен во всех его проявлениях. А в это время «кто-то» усердно работает над тем, чтобы представить его «крутым» ковбоем верхом на коне.

 После того как в течение сорока лет Моисей был предводителем своего народа, он стоял перед ним в последний раз и обратился к нему прощальными словами. На многих практических примерах он показал израильтянам преимущества следования Божьим путем. Пророк противопоставил благословения послушания отчаянию и гибели греховного образа жизни. Затем он сказал: «Во свидетели пред вами призываю сегодня небо и землю: жизнь и смерть предложил я тебе, благословение и проклятие. Избери жизнь, дабы жил ты и потомство твое» (Втор. 30:19).

 Апостол Павел обращается к нам с торжественным предостережением: «Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление; а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную» (Гал. 6:7, 8).

 Борьба за разум человека происходит не только в переломные моменты жизни. Грех стоит на пути у каждого из нас. Миллионы людей совершают бессмысленные поступки, ломающие их жизнь и причиняющие боль их близким, - поступки, которые делают их непригодными для жизни, препятствуя им наслаждаться чувством удовлетворения и внутреннего мира.

 Иисус также говорил об этих контрастирующих альтернативах. Его миссия состояла в том, чтобы вернуть людей к полноценной жизни: «Я пришел для того, чтоб имели жизнь и имели с избытком» (Иоан. 10:10).

 Когда Моисей выводил народ израильский из Египта, они жили там как национальное меньшинство в течение нескольких столетий. Поскольку они находились под гипнотическим барабанным боем популярной культуры, у них было смутное представление о святости и благоговении в присутствии Бога. Не осознавали они и «чудовищности греха», не имели страха перед ужасным опустошением и отчуждением, которое он приносит. Другими словами, их ситуация во многом напоминала современную. 

 Вскоре Моисей обнаружил, что он может вывести народ из Египта, но гораздо сложнее было вывести «Египет» из сердец людей. Именно с такой проблемой, наиболее трудной из всех, нам приходится иметь дело.
 По этой причине Бог велел Моисею построить святилище. Это был центр поклонения со многими символами, включавшими в себя подробную систему ритуалов и обрядов, каждый из которых преподавал народу важные жизненные уроки.

 Для прощения грехов Бог заповедал людям приносить «жертву за грех». Кающийся грешник должен был лично привести жертвенное животное в святилище и возложить на его голову свои руки. Таким образом символически осуществлялся перенос грехов и вины человека на животное. Затем человек должен был перерезать горло жертве. Не было иного способа сделать эту процедуру менее жестокой. Овца или коза - животные, которых чаще всего использовали для жертвоприношений, - не умирали безгласно. Когда лилась их кровь, они отчаянно бились и кричали как ребенок. Однако это все было частью Божьего плана воспитания. Так Господь пытался достучаться до сердец грешников и вернуть к реальности их огрубевшие чувства.

 Все эти кровавые жертвы символизировали будущую реальность, которая была еще более впечатляющей. Пророк Исаия возвещал о Пришествии Мессии и показал, какое отношение Он имел к происходящему во святилище: «Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились. Все мы блуждали как овцы, совратились каждый на свою дорогу; и Господь возложил на Него грехи всех нас» (Исаии 53:5, 6).

 Миллионы людей подверглись духовной промывке мозгов. Их нравственные чувства почти полностью атрофировались. Веря в то, что зло - это забава, а добро – непопулярно, они, не раздумывая, погружаются в разврат, беспечность, транжиря средства и ведя губительный образ жизни, тогда как миллионы голодают и умирают в рабстве и угнетении. А они еще имеют дерзость спрашивать: «А что в этом плохого?»
 Что может сделать Бог для таких людей? Как Ему достучаться до человека, духовная жизнь которого находится в коматозном состоянии? Ответом может быть только Голгофский крест.

 Вы, наверное, смотрели фильм Мела Гибсона «Страсти Христовы»? Режиссер пытался показать ужасную безжалостность и жестокость распятия. Но запекшаяся кровь из ран Христа - это лишь часть истины. На кресте Иисус пережил тьму, ужасное сиротство души, оставленной Богом. Он прошел через то, что почувствуют грешники в конце времени, когда наконец осознают подлинное значение своих судьбоносных решений.

 Благодаря этому ужасному зрелищу Иисус пытался нейтрализовать промывание наших мозгов и достучаться до наших сердец. Он пытался показать нам сущность греха и Божье желание принять на Себя те удары, которые в противном случае обрушились бы на нас.

 Мы живем в мире, где преувеличение является нормой, но это ни в коем случае нельзя отнести ко кресту. В нем нет никакого преувеличения. Никто и ничто не может адекватно описать или изобразить величие жертвы Иисуса, никто и никогда не будет в состоянии полностью понять ее. Крест Иисуса Христа является эпицентром всех веков, местом, в котором сосредоточились все зло и вся тьма. Там, на кресте, сошлись в одной точке ужас греха и все причиненные им страдания, все одиночество и отчаяние, вся жестокость и несправедливость с момента их возникновения и до конца существования. И из той же точки проистекают благодать и любовь, надежда и вечность.

 По мере развития нашего понимания мы духовно оживаем. Затем «анестезия» нашего промывания мозгов начинает слабеть и происходит нечто такое, что может причинить неимоверную боль. Иисус говорил о работе Святого Духа: «Он пришед обличит мир о грехе» (Иоан. 16:8). Когда это происходит, ужас креста нарастает, но в то же время умножаются надежда и мир, которые предлагает Спаситель, и мы начинаем понимать истинность слов пророка Исаии: «Ранами Его мы исцелились» (Исаии 53:5). 
Вот как говорит об этом апостол Павел: «От имени Христова просим: примиритесь с Богом. Ибо не знавшего греха Он сделал для нас жертвою за грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом» (2 Кор. 5:20, 21). Именно в этом, дорогой друг, заключается смысл креста: Иисус стал жертвой за наши грехи, то есть Бог возложил исповеданные нами грехи на Иисуса.

 Крест является частью Божьего решения любой ценой привести нас в чувство, чтобы освободить от тумана промывки мозгов, провести нас через баррикады, которые мы нагромоздили, чтобы оградиться от Его любви. У креста, перед реальностью непостижимой, необъятной любви наши сердца сокрушаются и гордость смиряется во прах. «И когда Я вознесен буду от земли, всех привлеку к Себе», – провозгласил Иисус (Иоан. 12:32). Всю вечность мы будем постигать значение Голгофы и никогда полностью не поймем ее безмерную глубину и высоту.

 Размышляя об этом, апостол Павел склонился в благоговении и воскликнул: «О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его» (Римл. 11:33).

«Бог во Христе примирил с Собою мир» (2 Кор. 5:19). Когда Его великий труд примирения достигнет своей цели, когда мы, наконец, откроем свои сердца Его любви, тогда начнется удивительный процесс. Сияние свыше осветит каждый уголок нашего затемненного разума, изгнав оттуда беспорядок и суету. Наше чувство благоговения, наша радость от осознания реальности и чистоты Бога будут ежедневно возрастать. Затем мы «открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню», будем преображаться «в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:18).

 Эти рост и преображение приносят с собой перестановку приоритетов и ценностей, пересмотр привязанностей. Размышляя над этим, Павел составил список вещей, которые были самыми важными в его жизни, прежде чем он узнал Иисуса: он очень гордился своей национальностью, своей этнической и расовой чистотой, своей семьей. Павел мог по праву гордиться превосходным образованием и личными достижениями. Апостол смотрел свысока на людей, которые не были столь ревностны в религиозном служении, как он, и презирал всякого, кто не соглашался с его мнением. «Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою. Да и все почитаю тщетою ради превосходства познания Христа Иисуса, Господа моего». Опасаясь, что мы также можем упустить самое главное, Павел восторженно добавляет: «Для Него я от всего отказался, и все почитаю за сор, чтобы приобресть Христа» (Филп. 3:7, 8). 

 В чистой религии Иисуса мы обретаем открытость, мир и невероятное чувство свободы. Евангелие помогает нам любить других людей искренне и чистосердечно, принимать их с недостатками и слабостями. Если мы сближаемся с Богом, Его Дух производит в нас рост и зрелость, дарует позитивный взгляд на жизнь, любовь и реальность. Тогда испытания и даже жизненные трагедии обращаются в благословения, ступеньки, ведущие к новым духовным высотам.

 Подобные возможности и приглашение требуют отклика. Возможно, когда-то в прошлом вы чувствовали благие порывы, сердечное желание быть духовным человеком и жить воистину посвященной жизнью. Возможно, вы ощущали это и думали: «Да, было бы неплохо», но это осталось в далеком прошлом.

 Я хочу вдохновить вас, умоляя, чтобы прямо сейчас вы сделали нечто большее. Бог посвятил Себя осуществлению Плана под названием «Любой ценой», дабы спасти и привлечь вас к Себе. Теперь самое время, когда вы можете откликнуться таким же образом!

 Иисус сказал: «Приходящего ко Мне не изгоню вон» (Иоан. 6:37). Это касается всех нас. Возможно, вы идете нерешительно, сомневаясь, с половинчатой верой, имея трудности с пониманием, и по-прежнему задаете себе вопрос: «Есть ли еще надежда?» Ничто из этого не имеет значения. Главное слово - «Приди!». Всякий приходящий будет «облагодатствован в Возлюбленном» (Ефес. 1:6).

 Вы можете откликнуться в своем сердце. Бог увидит это и заключит вас в Свои любящие объятия. В то же время, если вы уделите минутку, чтобы написать несколько слов, выражающих ваше личное решение и посвящение как отклик на Его приглашение, это укрепит вас в решении, сделает его еще более твердым и постоянным.

 


Глава 9
После начала

«Господь есть Дух; а где Дух Господень, там свобода. Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:17, 18).
 Обычно ростки растений похожи между собой. Возьмите, к примеру, помидоры и эвкалипт. Когда появляются первые листики зеленых всходов, вы не заметите большой разницы. Лишь благодаря последующему развитию ростка нетрудно догадаться, что это за растение.

 То же самое можно сказать о духовном развитии и возрастании человека.

 Многие люди, читающие эти строки, скорее всего уже миновали начальную стадию своей духовной жизни. Однако некоторые лишь начинают пускать духовные ростки или только задумываются об этом. Прежде чем продолжить, я хотел бы сказать несколько слов именно этим людям.

 Возможно, вы заметили, что в вашей жизни происходят определенные духовные изменения. Быть может, это трудно объяснить или описать. В вашей голове начинают витать мысли и побуждения, которых вы не испытывали прежде или почти забыли о них. Откликались ли вы на них тем или иным образом? Давали ли вы себе обещание быть ближе к Богу? Если да, я искренне воздаю Ему за это хвалу. Если этого еще не произошло или вы только начинаете чувствовать меньшее сопротивление этой идее, предлагаю вам краткую молитву: «Дорогой Господь, благодарю Тебя за то, что оживляешь мою душу. Она подобна знойной пустыне. Со мной на самом деле что-то происходит. Уже сам факт, что мне захотелось внимать Твоим словам, говорит о том, что Ты трудишься над моим сердцем, поскольку это новое для меня. Происходит ли рост? Да, он должен быть. Я всегда боюсь говорить это, но все же скажу: “Благодарю Тебя! И я жажду большего!”».
 Если эта молитва находит у вас отклик или говорит о том, что происходит с вами на этом этапе жизни, тогда наберитесь мужества и внимательно прочитайте данную главу. Она посвящена возрастанию, поскольку появления ростков недостаточно.

Однако эта глава не только для начинающих делать первые духовные шаги. Помидор вырастает до определенного размера и прекращает свой рост, а эвкалипт будет тянуться все выше, пока живет. Поэтому  пустили ли вы свои первые ростки веры или же растете в Божьем саду уже долгое время, обсуждаемые здесь идеи будут полезны всем. Не стоит бегло просматривать или наспех пролистывать эту главу. Она содержит фундаментальные принципы христианского возрастания.

Метод КС

Ранним утром 9 апреля 1892 года 25 хорошо вооруженных мужчин окружили четырехкомнатный домик на ранчо КС в округе Джонсон, штат Вирджиния. Их целью было учинить линчевание, то есть самосуд над ковбоем Нетом Чемпьеном, которого заподозрили в краже скота.

 Нападающие планировали быстро завершить свою работу и заняться другими делами, но не приняли во внимание неустрашимость жертвы. Перемещаясь от одного окна к другому, Чемпьен отражал их огонь настолько эффективно, что никто из них не мог подступиться и ворваться в дом. Так продолжалось от рассвета, когда прозвучали первые выстрелы, до пяти часов вечера. Чемпьен отбивал их нападения без посторонней помощи, хладнокровно делая записи в небольшом блокноте (когда наступало небольшое затишье от ружейных выстрелов) об обстоятельствах сражения.

 Его история иллюстрирует идею о том, как можно расти, меняться и выйти победителем в христианской жизни. Согласно этой модели, мы в отчаянии бегаем от окна к окну, стреляя по искушениям и удерживая дьявола и его помощников на расстоянии благодаря своей силе воли и яростной решительности. Мы также можем назвать эту модель методом стиснутых зубов и зажатых в кулак нервов. Иногда он включает в себя практику задержки дыхания на 10 (и более) секунд.

 Для Нета Чемпьена, к сожалению, этот метод оказался неудачным. Около пяти часов пополудни нападающие подожгли наполненный сеном фургон, покатили его по склону и он врезался прямо в бревенчатый дом ковбоя. Через несколько минут небольшое деревянное строение было объято огнем. Вскоре кто-то крикнул: «Вот он идет!»  Раздались залпы винчестеров, и для Чемпьена бой был окончен. 

Метод бобового стебля

 Подобно Джеку из известной детской сказки «Джек и бобовый стебель», некоторые люди считают, что христианское возрастание - это подъем по бобовому стеблю или лестнице христианских достижений, пока наконец мы не достигнем духовных высот. Этот подход включает в себя прибавление силы к силе, добродетели к добродетели по мере того, как мы избавляемся от плохих привычек и приобретаем хорошие.

 Список добродетелей должен включать такие качества, как щедрость, смирение, честность, продуктивность, порядок, воздержание, уважение, любовь, чистота, терпение, забота, дисциплина, скромность, доброта, прощение, бескорыстие, доверие, надежда, духовность... На этом я прервусь, поскольку данный список никогда не заканчивается. Он безграничен, ведь совершенство, которого мы должны достичь, измеряется совершенством Самого Бога (см. Матф. 5:48).

Метод эндорфинов

 Наука все еще занимается изучением эндорфинов, «гормонов счастья», вырабатываемых головным мозгом. Они уменьшают воспаление и боль, благоприятствуют пищеварению, энергичности и хорошему самочувствию. Мы можем увеличить их выработку за счет упражнений, а стресс их подавляет.

Если духовное возрастание – вопрос только чувств, тогда мы достигнем его, выполняя все, что содействует выработке эндорфинов. Мы могли бы назвать проповедь и псалом «хорошими», если они наполняют нас приятной теплотой счастья. Подобным образом нам следовало бы оценивать личное посвящение, духовные размышления, благовестие и другие духовные категории их «эндорфинной стоимостью».

«Эндорфинный» подход еще можно назвать методом хороших чувств или методом пребывания «на седьмом небе». Когда я был мальчиком, мы в хоре пели одну песенку о том, как «здорово всегда быть прямым, честным и открытым». Возможно, именно это некоторые приравнивают к духовному росту.

Правильный ответ

 Каков же правильный ответ? Все перечисленные выше методы хороши, но они не первичны и не достаточны. Это решение проблемы на уровне симптомов, однако существует важнейший, главный уровень – уровень корня. Перечисленные подходы приносят особые благословения, если идут вслед за главным.  

 Борьба с искушениями. Используя образный язык, апостол Павел писал, что он «усмиряет» и «порабощает» свое тело, чтобы, «проповедуя другим, самому не остаться недостойным» награды (1 Кор. 9:27). Ближе к концу своей жизни он говорил: «Подвигом добрым я подвизался» (2 Тим. 4:7). В Послании к евреям апостол обличает своих читателей, поскольку они «еще не до крови сражались, подвизаясь против греха» (Евр. 12:4). Поэтому метод КС имеет что сказать в свое оправдание. Действительно, жизнь христианина - это битва и поход (верующий всегда на марше). 

 Добавление христианских добродетелей. Мы также не должны отрицать идею бобового стебля или восхождения, ибо и она имеет библейскую основу. Следующий отрывок стал широко известен как «лестница Петра»: «То вы, прилагая к сему все старание, покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность, в рассудительности воздержание, в воздержании терпение, в терпении благочестие, в благочестии братолюбие, в братолюбии любовь. Если это в вас есть и умножается, то вы не останетесь без успеха и плода в познании Господа нашего Иисуса Христа» (2 Петра 1:5-8).

 Поэтому идея прогрессирующей замены плохих привычек добрыми, добавления одной добродетели к другой не является ложной.

 Духовный рост - это гораздо больше, нежели изменение поведения, однако мы не можем отделить духовность (наполненную Духом жизнь) от нравственного поведения. По мере того как мы общаемся с Христом, Святой Дух совершает преобразование нашей внутренней сущности, плодом чего будет воистину нравственное поведение. «Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:18).

По мере того, как растет дерево, обязательно должен появиться плод. Библия упоминает о плоде Духа: любви, радости, мире, долготерпении, благости, милосердии, вере, кротости, воздержании, смиренномудрии, снисхождении и т. д.
 Тогда доверие занимает место беспокойства (см. 1 Петра 5:7), единство вытесняет собой ссоры (см. Ефес. 4:3, 4), а страсть уступает место чистоте (см. 1 Тим. 4:12). 

 Одним из качеств плода Святого Духа является радость (см. Римл. 14:17). Иисус, например, «возрадовался духом» (Луки 10:21; см. также Деян. 13:52; 1 Фес. 1:6; Римл. 14:17; Гал. 5:22).  Следовательно, не будет ошибкой ожидать, что духовный рост проявит себя в чувстве внутреннего довольства, а это означает, что здесь не обойдется без эндорфинов.

Метод Еноха

 Проблемы начинаются тогда, когда мы отделяем один из упомянутых методов от основного, объединяющего принципа, который можно назвать методом Еноха.
 Библия говорит, что Енох «ходил пред Богом» [«с Богом» - англ. перевод] (Быт. 5:22, 24). Очевидно, его метод достижения духовного роста был успешным, поскольку мы читаем, что «получил он свидетельство, что угодил Богу», и что «переселен был так, что не видел смерти; и не стало его, потому что Бог переселил его» (Евр. 11:5).

 Библия полна метафор - образных сравнений, которые помогают проиллюстрировать ту или иную истину. Но если мы не найдем времени, чтобы поразмышлять над значением этих метафор, они в действительности могут сделать истину более туманной, вместо того, чтобы прояснить ее. Выражение «ходить перед/с Богом» является метафорой. Переводчики Новой английской Библии попытались передать эту метафору понятным для читателя языком. Повеление Бога Аврааму: «Ходи предо Мною» (Быт. 17:1) они перевели так: «Живи всегда в Моем присутствии».

 Жить в Божьем присутствии означает приучать свои сердце и разум к осознанию Его присутствия. Это включает в себя духовную дисциплину мышления, то есть нам необходимо постоянно направлять свои мысли к Нему. Молясь Богу, разговаривая с Ним, мы должны не просто выполнять свою обязанность в определенные часы дня, но делиться мыслями и словами с нашим Другом во всякое время. «Непрестанно молитесь», – увещевает нас апостол Павел (1 Фес. 5:17). Это означает посылать сообщения на Небо отовсюду, где бы мы ни находились: «Господи, ходи со мною сегодня». «О Господи, помоги мне быть терпеливым с этим человеком и помнить о собственных недостатках». «О, какая прекрасная роза! Благодарю Тебя, Господи». «Пожалуйста, утешь Джеффри сегодня, Господи, он так нуждается в этом!» Если вы не можете заснуть, когда искушаемы, счастливы, испытываете умиротворение или беспокойство, – нет такого времени или места, где неприемлемо молиться.

Практические результаты

 Когда мы ходим пред Богом, живя в Его присутствии, метод КС не будет эгоистичной попыткой напрячь все «мускулы» и отразить искушение. Конечно, мы не будем пассивными, но направим свои усилия на то, чтобы оставаться в убежище в присутствии Иисуса. Мы потратим больше времени и сил на размышления о Боге и Его любви, нежели на мысли о грехе, которому пытаемся сопротивляться. Вот как об этом говорит псалмопевец: «Всегда видел я пред собою Господа, ибо Он одесную меня; не поколеблюсь» (Псал. 15:8).

 А как быть с использованием метода лестницы или бобового стебля в достижении духовного роста? Заметьте: метод Еноха означает не сидеть с Христом, но ходить с Ним, а ходьба подразумевает движение. Люди, которых ведет Бог, «следуют за Агнцем, куда бы Он ни пошел» (Откр. 14:4). У них может и не быть ощущения восхождения, поскольку они всегда с Иисусом. Но путь, по которому Он ведет, всегда устремляется ввысь.

 Без Иисуса метод эндорфинов весьма эгоистичен, ибо верующий всегда будет жаждать эмоционального подъема. «Как я себя ощущаю?» – станет повесткой дня, а экстаз – меркой религиозного опыта. Но в Иисусе - то есть в Его присутствии - мы обретаем «мир Божий, который превыше всякого ума» (Филп. 4:7). В этом заключается великий парадокс: мы можем испытывать мир в сердце, хотя нам больно, и быть спокойными даже тогда, когда нас со всех сторон осаждают проблемы. Иисус сказал, что в Нем мы можем иметь внутренний мир. И хотя в мире много скорбей, но Он говорит: «Мужайтесь: Я победил мир» (Иоан. 16:33). Давид пел о том, что верующего человека Бог «возвеселил… радостью лица Твоего» (Псал. 20:7).

 Если мы ходим перед Богом в нынешней жизни, это странствие откроет нам еще большую Его славу. Чем больше мы познаем Бога, тем сильнее ощущаем наше счастье. Даже в этой жизни мы можем наполниться Его любовью, довольствоваться Его присутствием. А это - наибольшая надежда, непревзойденное вдохновение и самое важное приготовление к вечности, которого Бог ожидает от Своих детей. 
 Таким образом, именно метод Еноха – основное решение в Божьем совершенном плане для духовного возрастания. Он означает жить с Иисусом, воспитывая в себе ощущение Его присутствия, пока каждым нашим дыханием не станет молитва и мысли о Боге не будут вплетены в каждое дело и обстоятельство жизни. Это - Божественное лекарство от эгоистичной жизни и ложной системы ценностей, которую насаждает нам популярная культура.

 Это не просто красивая идея, но единственная надежда, позволяющая нам приготовиться к вечной жизни.

 Вы, возможно, думаете о каких-то особых методах, благодаря которым происходит духовный рост в вашей жизни. Будет неплохо, если вы решите уделить время, чтобы поблагодарить за них Бога, а также сосредоточить внимание на тех изменениях, которые желаете увидеть в себе в ближайшем будущем.




Глава 10
Перейти границу
«И все покорил под ноги Его, и поставил Его выше всего, главою Церкви, Которая есть Тело Его, полнота Наполняющего все во всем» (Ефес. 1:22, 23). 

 В тот октябрьский вечер 1981 года, когда Виктор Бардан смотрел на темные воды Дуная, река вовсе не казалась ему голубой и прекрасной.
 Он действительно испытывал страх: плохой пловец, Виктор всегда боялся воды, но сейчас он планировал переплыть на другую сторону. В том месте ширина реки была около двух километров, а ее бурлящее течение стало еще опаснее из-за недавнего урагана.

Но другой альтернативы не было. Виктора по пятам преследовала тайная полиция румынского диктатора Николае Чаушеску. Если его поймают, он сядет в тюрьму, где его будут пытать, после чего его ждет верная смерть. На той стороне была свобода, а вместе с ней и надежда на новую жизнь.

 Когда день начал клониться к вечеру, Виктор с помощью веревки спустил по крутой насыпи надувной матрас. То же самое он проделал с целлофановым пакетом, в котором была перемена одежды. Затем, скатившись вниз, он лег лицом вниз на свое ненадежное судно и стал грести.

 «Что общего между данной историей и темой главы? – спросите вы. – Этот человек спасается от кого-то бегством, а не сидит в церкви, слушая проповедь».
 Возможно, вы будете удивлены, узнав, что слово «церковь» в Библии имеет отношение к бегству от кого-либо. Корень этого слова означает «вызванные из». Церковь - это группа людей, которые заняли твердую позицию и отделились от толпы.
 

 Авторы Библии, конечно же, помнили, что Бог повелел Аврааму, отцу всех верующих, покинуть большой языческий город, чтобы поклоняться Ему в тиши почти безлюдной земли. «Верою, – говорится в Писании, – Авраам повиновался призванию... и пошел, не зная, куда идет» (Евр. 11:8). Он оставил процветающий город и привычную жизнь (см. И. Нав. 24:2). В конечном счете он пришел в Ханаан, и там Бог вступил с Авраамом в торжественный «завет» – обещание посвящения. Именно эти две явно противоположные вещи - отделение (оставление Ура и его жизни) и присоединение (обет Богу и жизнь веры) - сделали Авраама и его потомков Божьим избранным народом, Его Церковью.

 Апостол Павел говорит, что христианская Церковь созидается по тому же плану: «Помните… что вы были... отчуждены от общества Израильского, чужды заветов обетования... А теперь во Христе Иисусе вы, бывшие некогда далеко, стали близки Кровию Христовою... Итак, вы уже не чужие и не пришельцы, но сограждане святым и свои Богу» (Ефес. 2:11-13,19).

 В другом месте для передачи той же идеи апостол использует метафору. Он говорит, что Церковь - это не новое насаждение в Божьем саду, а ветвь, привитая к стволу Израиля. Следовательно, для понимания Церкви - нынешнего Божьего народа - мы можем заимствовать принципы от Авраама и завета, который Бог заключил с ним. Ведь быть одним из Божьих детей в наши дни, принадлежать к Его Церкви включает в себя те же древние принципы: оставление и присоединение, выход и вхождение. «Оставление» – это сознательное решение отделиться от ложных ценностей и разрушительного образа жизни этого мира. «Присоединение» означает обет завета, то есть соединение с Христом и публичное отождествление себя с Ним и Его делом. Видимым выражением такого союза будет крещение.

Другие овцы и овчий двор
 Крещение Виктора Бардана в реке Дунай было переломным моментом на его пути к свободе, но обстоятельства и убеждения, приведшие юношу к воде, появились задолго до этого. Они начались с осознания того, что в мире, в котором он жил, не все хорошо, а также с отказа закрывать глаза на зло и притворяться непонимающим. И вскоре - раньше, чем он ожидал, - стало ясно, что он больше не может быть частью этого мира, остаться в котором означало погибнуть.

 Многие из друзей Виктора были не в восторге от его решения. Они также видели все, что видел он, но идея о каких-либо переменах казалась им неосуществимой. Моя семья живет здесь и жила всегда. Здесь моя работа, здесь мои друзья. Это все, что я знаю в этой жизни. Мой дядя работает на правительство, а мой двоюродный брат - член партии. Что скажут мои родители?

 Поэтому они решили остаться. Вы улавливаете аналогию?

 Не секрет, что в нашем обществе происходят стремительные перемены. За последние 30 лет наблюдалось постоянное разрушение добродетелей. Мы стали свидетелями резкой смены парадигмы нравственных ценностей в средствах массовой информации, в искусстве, Интернете. Многие люди подавлены и обеспокоены тем, что им приходится видеть. Опросы общественного мнения свидетельствуют: по меньшей мере 70% людей такие перемены не радуют. Эти люди далеко не фанатики. На самом деле большинство из них даже не ходит в церковь. Но они чувствуют себя оскорбленными, видя надругательство над нравственностью и справедливостью. Однако слишком многие из них решили приспособиться к новым условиям, чтобы выжить.

 Библия упоминает древний город Содом в качестве примера вопиющей распущенности общества. Интересно отметить, что праведный Лот, племянник Авраама, жил прямо там, посреди всего этого порока. Библия говорит о Лоте: «Сей праведник, живя между ними, ежедневно мучился в праведной душе, видя и слыша дела беззаконные» (2 Петра 2:8). Да, он «мучился», однако оставался там, поскольку его жена не хотела оставлять свой комфортный дом в городе и возвращаться к жизни в шатрах. Кроме того, их дочери участвовали в общественной жизни города. Поэтому Лот, руководствуясь «здравым смыслом», остался. 

 Друзья Виктора Бардана согласились бы с этим.

 И, возможно, Иисус также не был бы с Лотом слишком строг. На самом деле Он однажды уже говорил по этому поводу: «Есть у Меня и другие овцы, которые не сего двора» (Иоан. 10:16). Эти «другие овцы» – люди наподобие Лота. Они живут жизнью добропорядочных честных граждан. Они обладают хорошими душевными качествами, готовы послужить и помочь тем, кого видят в нужде. В результате они принадлежат к 70% тех, кто не опустил руки, протестуя против происходящего в современном обществе.
 Иисус не сомневается в их искренности. В действительности, Он говорит, что эти люди занимают особое место в Его сердце.
 Они - Его собственность, Его овцы, однако не во «дворе».

Но разве это проблема? Многие так не думают. Живя в секуляризованном обществе, они не видят никакой связи между тем, чтобы быть хорошим человеком и принадлежать к Церкви.

 Но аналогия Иисуса с овечьим двором свидетельствует о другом. 
В горах, недалеко от места, где я живу в северной части Мексики, вы можете встретить много овец со своими пастухами. Обычно о животных заботятся мальчики. Я часто слышал перезвон колокольчиков и видел овец спускающимися с гор с наступлением ночи, чтобы найти укрытие в загоне. Для овцы нет ничего страшнее, чем ночью потеряться в горах. В местности, где царствуют койоты, вероятность того, что одинокая овца доживет до утра, практически равна нулю.

 Вот что имел в виду Иисус, говоря о Своих «других овцах», не принадлежащих к Его двору. Он не просто мимоходом обсуждает эту ситуацию, считая ее нормальной. В действительности Он говорит о том, что Ему «надлежит... привести» и тех овец. Когда опускается ночь и вокруг становится опасно, зайти во «двор» или загон (то есть Церковь) - самое важное, что могут сделать овцы.

 Как искренние честные люди, вы можете быть одним из Божьих избранных детей. Вы можете уже сейчас иметь заверение в Его любви и заботе о вас. Но если вы находитесь не во «дворе», то определенно не там, где вам следует быть, поэтому подвергаете себя смертельной опасности.

Церковь как убежище

 Сердца и умы любой группы людей связаны между собой невидимыми узами. Исследователи изучали эти связи, особенно начиная с 1947 года, когда Курт Левин первым постиг групповую динамику (динамику поведения коллектива – процессы взаимодействия между членами группы). В наши дни разнообразные группы поддержки и восстановления используют способность группы оказывать влияние на людей.

 В течение последних нескольких лет подобные исследования приняли новый оборот. Ученые заняты усиленным изучением того, что они называют «синдромом толпы». Непонятно, каким образом большие группы животных развивают «коллективное сознание», как это видно, к примеру, у насекомых, а также в стаях птиц и косяках рыб. Без видимого вожака вся группа принимает решение изменить направление или предпринять действия против хищника. В 2003 году биолог Карстен Хойер в течение пяти месяцев сопровождал большое стадо карибу (северный канадский олень), проделав путь в 1500 км вместе с животными во время их миграции с места зимовки в Юконе к землям отела на Аляске. Он описал это «коллективное сознание» такими словами: «Создавалось впечатление, будто каждый олень знал, что собирается делать его сосед, и сосед соседа, и стоящий рядом с ним, и другие их сородичи. Не было никакого предупреждения или ответного действия. Ни причины, ни следствия. Они просто это знали».

 По-видимому, нечто похожее происходит и в человеческом обществе. Группа обладает очень сильным влиянием, и люди, объединенные вместе общей целью, могут на самом деле оказывать преобразующее жизнь влияние друг на друга. Человеческие существа «подключаются, чтобы соединяться», говорит социолог Дэниэл Гольман. Это нечто наподобие «нейронной связи Wi-Fi»  (Wi-Fi - беспроводные сети для обмена информацией). 

Генератор, управляющий церковной динамикой

 Неудивительно, что сила групповой динамики работает в Церкви. Церковь - это группа, состоящая из людей, которые взаимодействуют между собой и, несомненно, оказывают влияние друг на друга.

Однако здесь происходит нечто большее, гораздо большее. 

 Когда Иисус решил в первый раз поговорить со Своими учениками о Церкви, Он не начал разговор с упоминания об организации и не приглашал их в нее вступить. Он сказал: «А вы за кого почитаете Меня?» «Ты - Христос, Сын Бога Живого», – ответил Петр (Матф. 16:16).

 Именно тогда Иисус впервые упомянул о Церкви, поскольку нашлись люди, готовые стать ее частью. Следующее утверждение Иисуса проясняет, почему Симон уже «созрел» для этого: «Ты - Петр, и на сем камне Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее» (стих 18). 

 В первой главе мы заметили, как сам Петр впоследствии объяснил значение этих слов, когда написал: «Приступая к Нему [Иисусу], камню живому... и сами, как живые камни, устрояйте из себя дом духовный» (1 Петра 2:4, 5).

 Иисус Христос - великий «живой Камень». Он краеугольный Камень Церкви. Но краеугольный камень - это еще не все здание. Всякий, приходящий к Иисусу и приступающий к Нему, как это сделал Петр, по благодати Божьей также станет «живым камнем» (Матф. 16:18). Сосредоточив свой взор на отношениях с Иисусом, поддерживая их прочными и постоянными, мы сами становимся живыми камнями, материалом, который может использовать Бог для созидания Своей Церкви. Это настолько важно, что я повторюсь: сосредоточив свой взор на отношениях с Иисусом, поддерживая их прочными и постоянными, мы сами становимся живыми камнями, материалом, который может использовать Бог для созидания Своей Церкви.

 Если мы определим наше отношение к Церкви каким-либо другим способом, то обнаружим, что нас качает от дуновения всякого легкого ветерка и мы будем способствовать ослаблению и нестабильности строения, вместо того чтобы помогать ему расти и укрепляться. Если наши отношения с Иисусом вялые и слабые, тогда единственной динамикой в этом уравнении будет влияние группы, а единственным доступным нам источником - сила или слабость всех ее членов. Но если мы сосредоточимся на наших отношениях с Иисусом Христом, тогда будем черпать силу в Его всемогуществе, чистоту и святость в Его совершенстве. Когда это произойдет, групповая динамика, работающая в церкви, окажет мощное освящающее влияние на каждого ее члена, и Церковь воистину станет силой на добро как в церковном обществе, так и в мире. И даже «врата ада» не «одолеют» Церковь, которая основывается на отношениях с Иисусом Христом.
 Такой была весть и во времена Авраама. «Выйти», оставив город Ур и его преимущества, было недостаточно. Аврааму необходимо было также «войти». Он должен был вступить в завет с Богом. «Ходи предо Мною и будь непорочен, – сказал ему Бог, – и поставлю завет Мой между Мною и тобою» (Быт. 17:1,2).

 Быть добропорядочным гражданином, в глубине души не соглашаясь с окружающим нас злом, конечно же, неплохо. Это гораздо лучше, нежели примкнуть к силам зла, но этого недостаточно.

 А теперь сделаем паузу и послушаем. Вы слышите этот тихий голос? Это голос Пастыря, Он зовет вас. Он желает, чтобы вы были в Его овечьем дворе. Ныне, пожалуйста, прислушайтесь к Его голосу, не закрывайте свои уши (см. Евр. 3:7, 15). Ныне настало время твердо встать на ноги и войти в Его двор. Ночь непременно наступит. Пожалуйста, не теряйте ни минуты. Спешите внутрь двора, пока еще есть такая возможность.

Как оставаться внутри, когда вы вошли

 «Нет, я больше не пойду, – сказал мне Джерри, когда я разговаривал с ним о Церкви. – Я наконец понял, что ничего от этого не имею, поэтому завязываю с этим».

 Как и множество людей его поколения, Джерри заразился менталитетом «щелк-щелк». Дома он никогда не садится смотреть телевизор без пульта дистанционного управления в своей руке, чтобы можно было щелкать в поисках программ.

 Чего же он хочет от телевизора? Чего-то особенного: ощущения счастья, возможно, смеха, эмоционального удовлетворения.

 В последнее время Джерри заставлял себя ходить в церковь. Он сидел там некоторое время, и ему снова хотелось, чтобы в руках оказался пульт. Парень поднимался и уходил еще до окончания проповеди. Возможно, он снова придет, возможно...
 Посещение Церкви с настроением «щелк-щелк» означает пассивное просиживание на скамье в ожидании, пока произойдет нечто такое, что снова подействует на ваши эмоции и поможет ощутить прилив счастья. Люди с таким мышлением относятся к Церкви как к шоу - будто работа проповедника состоит в том, чтобы подарить вам приятные переживания.

 Как мы заметили выше, Господь собрал Свой народ у горы Синай, дабы поговорить с ним о Церкви, - именно это Он делал, когда разъяснял им условия завета. Тогда Бог сказал народу: «Итак, если вы будете слушаться гласа Моего и соблюдать завет Мой, то будете Моим уделом из всех народов, ибо Моя вся земля, а вы будете у Меня царством священников и народом святым» (Исх. 19:5, 6).

 Этот отрывок предлагает нам надежный способ избавиться от мышления типа «щелк-щелк» и оживить наш религиозный опыт, преодолев скуку и апатию в общине. Бог не созывает Своих овец в загон для того, чтобы они «бодали» друг друга. Он наделил нас ответственностью, поручив работу.

Нам следует проявить участие к людям, не имеющим прекрасного опыта, который дарован нам Богом. Мы должны проявить достаточно участия, чтобы молиться о них. Ходатайство перед Богом за этих людей является частью священнического служения, описанного в завете. Оно также включает в себя ходатайство пред людьми от имени Бога: мы должны призывать их примириться с Ним, рассказывая о разительной перемене, которую Он произвел в нас.

 Кроме того, Господь желает, чтобы мы были святым народом. Мы должны постоянно укреплять наши отношения с Иисусом Христом, поддерживая и развивая их. Если мы это делаем, тогда пение, молитвы, проповеди и все остальное, что происходит в Церкви, будет вдохновлять нас. Все это будет исполнено глубокого значения.

 Если это станет образом нашей жизни, мы больше не будем неуклюже сидеть на церковных скамьях в ожидании, чтобы Церковь что-то сделала для нас. Мы осознаем, что Церковь - это мы и только от нас зависит, будет ли опыт поклонения Богу живым и важным для нас.

Перейти границы

 Граница, которую мы переходим, присоединяясь к Церкви, производит перемену в социальной сфере нашей жизни. Это включает в себя новые устремления и ценности, новое чувство цели и миссии, а также изменение образа жизни. Крещение, публичный обряд, благодаря которому мы становимся частью Церкви, свидетельствует о нашем вступлении в завет. Это видимое заявление, публичное признание того, что в нашей жизни что-то происходит.

 Но это не означает, что это «что-то» окончено и пришло к завершению. И вам не следует ждать до тех пор, пока вы не присоединитесь к Церкви. Подобно тому, как свадьба не является ни началом любви, ни ее полным созреванием, так и крещение – публичный акт, который свидетельствует о нашем вступлении в Церковь. Однако это важный переломный момент.

 Для Виктора Бардана переправа через Дунай была пугающей, и не только потому, что она была связана с трудностями физического плана. Все выглядело так, будто он отвернулся от людей, которых любил, и образа жизни, который лучше всего знал.

 Когда же, наконец, он весь мокрый вышел на другом берегу, то стал едва не бездомным. Но Бог послал ему прекрасных людей, которые помогли и оказали необходимую поддержку. Однако даже с их помощью ему еще предстояло пройти через многочисленные тяжелые испытания. Многие из его бывших знакомых осмеяли и отреклись от него. Понадобилось время, чтобы завести новых друзей и почувствовать себя как дома в новом мире, который он избрал. Но даже в самые мрачные времена Виктор никогда не сомневался, что поступил правильно, и каждый проходящий год подтверждал ценность его решения.

 Я прошу вас записать здесь краткую молитву, в которой попросите о Божьем руководстве и выразите свое решение в отношении Его Церкви:

----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 11

В поисках Остатка
«Здесь терпение святых, соблюдающих заповеди Божии и веру в Иисуса» (Откр. 14:12). 
 Мой дедушка Тальботт любил рассказывать о наемнике, который каждый день тяжело работал на полях. Пахота, посадка, прополка и сбор урожая - все что угодно. Он никогда не снижал темп работы.

 Все было хорошо, пока не начались весенние дожди. Все на ферме старались засеять зерновые, но никто не мог обрабатывать землю в такую слякотную погоду. Поэтому жена фермера собрала яйца и масло, которые сберегла для продажи в городе. Затем они с мужем запрягли свою лошадь в телегу и отправились в путь. А наемного работника оставили в погребе, дав указание отобрать картофель для посадки. Если на картофеле были малейшие признаки гниения или увядания, он должен был отбрасывать его в кучу для еды, а хороший разрезать на две или три части, отбирая на посадку самое лучшее.

 Когда они уже почти добрались до города, жена фермера вспомнила о платке, который штопала для одной пожилой вдовы, и настояла, чтобы вернуться и забрать его. Возвратившись домой, они увидели дверь погреба открытой и, проходя мимо нее, сказали наемнику: «Привет!» Но ответа не последовало. Поэтому супруги спустились вниз, чтобы узнать, в чем дело, и увидели наемника лежащим на полу.

 - С тобой все в порядке? – спросили они.

 - Не совсем, – ответил тот, чуть приоткрыв глаза. – Не думаю, что я когда-нибудь так уставал.

 - Как ты мог устать, сидя на месте и перебирая картошку? – спросил фермер.

 - Знаю, знаю, – ответил наемник. – Но разве легко принимать решения? Решения - вот что так меня утомило! 

 Я думаю, дедушке нравилась эта история, поскольку она передает фундаментальную истину о жизни и, возможно, о самом дедушке. Он слыл хорошим человеком, был всегда честным и прямодушным. Вы могли быть уверены, что он сдержит свое слово, и часто, откладывая свои дела, помогал нуждающимся, однако он терпеть не мог никакой религии.

Однажды я спросил дедушку об этом, но он не сказал мне: «Решения - вот что так меня утомило». Нет, он ответил: «Есть много церквей, Лоран. И знаешь ли? Все они правы и все могут это доказать!»  Дедушкино решение состояло в том, чтобы махнуть на все рукой и даже не пытаться «сортировать» их учения. 

 Вы, очевидно, согласитесь: когда речь заходит о религии, здесь на самом деле весьма большой выбор. Даже в небольшом городке на севере Мексики, где я живу, есть католики, баптисты, методисты, адвентисты, пресвитериане, свидетели Иеговы, мормоны и несколько направлений пятидесятников. Если вы пройдете чуть дальше, то встретите последователей Уэсли, моравских братьев, лютеран, последователей Сведенборга, унитариев, тринитариев, квакеров и других. Неудивительно, что многие люди занимают дедушкину позицию.

 А некоторые идут еще дальше. Однажды кто-то из них сказал мне: «Нет правильной или неправильной религии. Самое главное — любовь. Если ты утверждаешь о правоте своей религии, это неверно, ибо противоречит любви. Кроме того, такой подход претендует на элитарность». Когда он это сказал, я, конечно, быстро ретировался, поскольку кто захочет прослыть сторонником элитаризма?

 Однако ученики Иисуса не были столь пугливы. Однажды, начав разговор об истинной религии, Петр не сказал: «Есть много альтернатив, но не это главное. Самое важное - проявлять любовь».  Нет, он провозгласил: «Ибо нет другого имени [кроме Иисуса] под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись» (Деян. 4:12). Вы бы не стали обвинять Петра в элитаризме, не так ли? Но из его слов следует, что он считал свою религию правильной, а если так, значит, Петр допускал, что другие религии - неправильные. 

 Конечно, идея о правильной религии не обязана своим происхождением апостолу Петру. Ранее мы уже говорили о завете. В таком случае мы, несомненно, имеем дело с «элитарным» документом. В нем особо оговорено, что сыны Израилевы (евреи) являются избранным народом. А если они были «избранными», значит другие таковыми не являлись. 

Справедливо ли это?

 Однако нам следует задать вопрос: была ли такая идея справедливой и логичной? Не кажется ли вам, что среди моавитян, египтян и других народов того времени также были хорошие люди?

 Конечно, были. И Библия приводит конкретные примеры таких личностей.
 Кроме того, она говорит, что Бог любит всех людей - даже тех, кто не испытывает любви к Нему (см. Матф. 5:45; Римл. 5:8). Она также заявляет, что Бог «нелицеприятен, но во всяком народе боящийся Его и поступающий по правде приятен Ему» (Деян. 10:34, 35).

 Как мы можем верить, что Он избрал одну особую группу людей для спасения, пренебрегши всеми остальными? Ответ заключается в том, что Бог не поступал так. В основе этого вопроса лежит ошибочное представление об избрании.

 Павел говорил, что непокорные иудеи погибнут, а верные язычники будут спасены. Он понимал, что подобные рассуждения ввергнут в шок некоторых из его еврейских читателей, поэтому намеренно поднял вопрос, который, как он знал, они обязательно зададут: «Итак, какое преимущество быть Иудеем?» (Римл. 3:1). Если причастность к избранному народу и обладание правильной религией не гарантируют вам вечную жизнь, то какой от этого прок?

 Отвечая на собственный вопрос, Павел особо подчеркнул, что преимущество иудеев было великим «во всех отношениях» (стих 2).

 Слова Бога, вести, которые Он посылал через пророков (см. Евр. 1:1), в конечном счете были собраны в канон и стали известны как Священные Писания или Библия. Благодаря Библии мы имеем совершенно другое понимание того, что значит «избранный народ» или правильная религия. Называя потомков Авраама Своим народом, Бог не даровал им монополию на Свою любовь и автоматически не гарантировал им вечную жизнь. Напротив, Он избрал их быть Его посланниками, Его каналами для распространения Истины в мире. «Ибо вот, тьма покроет землю, и мрак - народы» (Исаии 60:2). Решение Бога состояло в том, чтобы найти народ, через который Он мог бы излить Свой свет. Он сказал израильтянам: «А над тобою воссияет Господь, и слава Его явится над тобою. И придут народы к свету твоему, и цари - к восходящему над тобою сиянию» (Исаии 60:2, 3). В намерение Божье входило, чтобы через Израиль все народы Земли пришли к Его свету. Тогда «земля будет наполнена ведением Господа, как воды наполняют море» (Исаии 11:9). «И уже не будут учить друг друга, брат  брата и говорить: „познайте Господа”, ибо все сами будут знать Меня, от малого до большого, говорит Господь» (Иерем. 31:34).

 Поэтому Божий «элитаристский» план призвания избранного народа по сути был самым неэлитаристским за всю историю. Именно так Он пытался донести весть о Своей любви до моавитян, египтян, жителей Африки и всех других народов.

Как отличить одно от другого

 Помогает ли все это ответить на вопрос моего деда? Отчасти, поскольку это говорит нам, что в древние времена у Бога на самом деле был избранный народ. Но дедушка не жил в древние времена. Его проблема заключалась в том, что он не знал, как провести различие между истиной и заблуждением в наши дни. «Все они похожи между собой», – сказал он, поэтому прекратил свои поиски.

 Его уже нет в живых. А если бы он еще жил, я мог бы рассказать ему, что ответ на самом деле есть и он мог его найти.

 Когда Бог вывел Свой народ из Египта, Он провозгласил условия завета, который хотел заключить с ними как со Своим избранным народом. Он сказал, что они будут царством священников и народом святым (cм. Исх. 19:6).

 Царство священников. Израильтяне - вся нация - были Его священниками. Священник - это связующее звено, представитель Бога для людей. Этот термин напрямую связан с тем, что мы только что рассмотрели:  Бог избрал израильтян быть Его представителями среди всех народов Земли. Они должны были представлять людям Бога, призывая их принять Его любовь, рассказывать о Его откровениях, об истине, которую Он посылал через пророков. Более того, они должны были содействовать примирению людей с Богом через свои молитвы.

 Святой народ. Вторая важная характеристика Божьего народа состояла в том, что он должен быть святым народом. Слово «святой» означает «посвященный Богу», отделенный для Него. Условия святости были особо оговорены: «И говорил Господь к вам из среды огня... и объявил Он вам завет Свой, который повелел вам исполнять, десятословие, и написал его на двух каменных скрижалях» (Втор. 4:12, 13).

Что произошло, когда пришел Иисус
 Теперь давайте перенесемся в то время, когда пришел Иисус и христианская Церковь начала прокладывать себе путь в этом мире. Кто был «избранным народом» в тот период времени? 

 Вот что писал апостол Петр верующим христианам: «Но вы - род избранный, царственное священство, народ святой, люди взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет» (1 Петра 2:9).

 Вы заметили, что апостол цитирует условия завета из отрывка, который мы только что рассмотрели в книге Исход? Но теперь он применяет эти слова к Церкви. «Церковь, – говорит он, – стала новым избранным народом; истинные верующие имеют те же две характеристики: они являются «царственным священством, народом святым».

 Царственное священство. Священническое служение древнего Божьего народа перешло к первым христианам. Они шли по всему миру, говоря: «Мы – посланники от имени Христова, и как бы Сам Бог увещевает через нас; от имени Христова просим: примиритесь с Богом» (2 Кор. 5:20). Церковь стала избранным Богом каналом для получения и передачи миру Его свидетельств и пророческих вестей. Нам известны, по меньшей мере, семь пророков новозаветного времени, хотя, вполне возможно, их было больше.

 Святой народ. Некоторые люди, зная, что мы больше «не под законом», пришли к заключению, что Бог не принимает в расчет наше поведение и святая жизнь вовсе не обязательна. Однако Петр заявляет, что христиане, подобно древнему Божьему народу, должны быть «народом святым».

Избранный народ в наши дни
 Мы установили две важные характеристики избранного народа и увидели, что они нашли свое применение не только во времена Моисея, но и в христианскую эпоху. Это приближает нас к цели в поисках ответа на вопрос моего деда об идентификации правильной религии и истинной Церкви в наши дни.

 В 12-й главе книги Откровение мы находим пророчество, описывающее основные вехи истории Церкви от апостольского века до конца времени. Оно начинается с описания Христа и Его победы над сатаной. Далее пророчество изображает грядущие долгие столетия преследований и отступничества, а в последнем стихе показано видение Божьего народа наших дней: «И рассвирепел дракон [сатана] на жену и пошел, чтобы вступить в брань с прочими от семени ее, сохраняющими заповеди Божии и имеющими свидетельство Иисуса Христа» (стих 17).

 Слово «прочие» означает «остаток», оставшееся от чего-либо. Но нас интересует: остаток чего? Очевидно, этот термин напрямую связывает современных Божьих детей с прошлым. Они - продолжение Божьего народа, Его Церкви прошлых столетий.
 Они являются тем же «святым народом», описанным в завете книги Исход, отличающимся жизнью верности и послушания Богу. 

 Мы живем в обществе, где всякая идея о подчинении воле Бога и послушании Его Заповедям явно не вписывается в общую картину. Десять Заповедей подвергаются нападкам со стороны многих людей, читающих Библию и заявляющих о своей вере в нее. Как отмечает Джон МакАртур: «Модное в наше время Евангелие предлагает грешникам ложную надежду. Оно обещает им, что они могут иметь жизнь вечную и по-прежнему продолжать жить, восставая против Бога. Действительно, оно побуждает людей называть Иисуса своим Спасителем, однако откладывать на потом повиновение Ему как Господу. Оно обещает спасение от ада, но вовсе не свободу от беззакония. Оно вселяет чувство ложной безопасности в людей, которые получают удовольствие от грехов плоти и с презрением отвергают путь святости. Разграничивая веру и верность, оно учит, что интеллектуальное согласие такое же достоверное, как и послушание истине от всего сердца».

 Поэтому даже среди христиан мы обнаруживаем, что многие далеко не всегда должным образом ценят Десять Заповедей. Но Иисус говорил, что послушание — одна из отличительных характеристик Его истинного последователя: «Не всякий, говорящий Мне: „Господи! Господи!”, войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного» (Матф. 7:21).

 Они имеют свидетельство Иисуса. А что можно сказать о второй характеристике избранного Божьего народа последнего времени – о свидетельстве Иисуса Христа? Мы обретем более ясное понимание словосочетания «свидетельство Иисуса», если сравним два параллельных текста в последних главах книги Откровение. Ангел, сопровождавший Иоанна в видениях, сказал:

	«Я сослужитель тебе и братьям твоим, имеющим свидетельство Иисусово» (Откр. 19:10).
	«Я – сослужитель тебе и братьям твоим пророкам» (Откр. 22:9).


 Иными словами, «братья», имеющие «свидетельство Иисусово», – это «пророки». Такое заключение подтверждает первый отрывок (Откр. 19:10), где ясно говорится, что «свидетельство Иисусово есть дух пророчества».

 Как и Божий народ в древности, Остаток последнего времени обладает «свидетельством» – вестями, полученными посредством пророческого дара. Бог снова избрал народ, чтобы он говорил от Его имени, свидетельствовал о Его любви, передавал миру Его весть, поскольку он обладает «свидетельством Иисуса» и несет его миру.

 Эта отличительная характеристика истинной Церкви последнего времени соответствует «царственному священству», особому служению, которое совершала истинная Церковь Божья во все века.

Избранный народ в наши дни
 Очевидно, что упомянутые две характеристики идентифицируют Божий народ во все века. Истинная Церковь соблюдает Божий Закон и осуществляет служение царственного священства, возвещая миру «свидетельство Иисусово», полученное посредством дара пророчества.
 Дедушка, Вам не следовало прекращать свои поиски! Сегодня, как и во все времена, существует истинная религия, и Бог дал нам ясные признаки, по которым можно идентифицировать избранный народ, современную Божью Церковь Остатка. Избранный народ не утверждает, что обладает монополией на Божью любовь. Напротив, эти люди выполняют определенную миссию: они - вестники, уполномоченные Господом для передачи Его истин, актуальных для нашего времени. Божий народ состоит из людей всех национальностей, людей, знающих Бога и обращающихся к Нему в послушании и любви.

Как вы считаете: почему Бог желает иметь особый народ, а не просто признавать Своим вестником всякого искреннего человека?

----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 12

Найти общий язык
«Ибо, как тело одно, но имеет многие члены, и все члены одного тела, хотя их и много, составляют одно тело, - так и Христос. Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом» (1 Кор. 12:12, 13). 
Если вы и все ваши родственники не выше полтора метра ростом, если ваш родной язык -  смесь щелканий и гортанных звуков, если вы носите одежду из кожи и добываете себе пищу, гоняясь за ней в зарослях, тогда вполне вероятно, что вы - бушмен и живете в пустыне Калахари в Ботсване. 

 Одним ясным утром Уильям Мойо, пастор Церкви Адвентистов Седьмого Дня в Цессебе, Ботсвана, услышал вежливое покашливание возле открытой двери своего дома. Выйдя посмотреть, кто к нему пришел, пастор вздрогнул и не на шутку испугался. Перед ним стоял бушмен с охотничьим ножом и свисающей с плеча приоткрытой сумкой. В ней было несколько отравленных стрел. Цессебе расположен почти за 300 км от места жительства племени бушменов, и это неслыханно, чтобы кто-нибудь из них удалялся на такое большое расстояние от дома.

 - Думлонг (Добрый день), – вежливо произнес бушмен. Это еще больше удивило пастора, поскольку означало, что его посетитель мог говорить на языке цвана, распространенном наречии народа банту. 

- Прошу моего брата войти в дом, – пригласил Мойо, и вскоре маленький человек сидел перед ним.

- Меня зовут Секуба, – представился гость, – и я ищу людей, соблюдающих все Божьи Заповеди.

Бушмен объяснил, что несколько дней назад он проснулся ночью от ослепительного света. Посреди сияния находился тот, кто сказал ему, что он должен отправиться на поиски людей, имеющих черную книгу со словами великого Бога-Творца и соблюдающих все Божьи Заповеди.

 - Как ты будешь разговаривать с банту? – с тревогой спросили Секубу родные, когда он рассказал им, что собирается в путь.

 - Тот, от кого исходил свет, – спокойно ответил он, – научил меня словам из книги. Я понял их и смогу произнести их.

 Это было длительное нелегкое путешествие. Несколько раз Секуба сталкивался с плохим обращением и нападками со стороны банту. В одном месте его арестовали, конвоировали свыше 60 км к мировому судье, который, выслушав удивительный рассказ бушмена, отпустил его. Однако все это не остановило маленького человека. Он рассказал пастору Мойо, что шел за небольшим облаком, которое каждое утро появлялось на горизонте. Когда Секуба приблизился к Цессебе, облако исчезло. Таким образом Секуба узнал, что искал именно это место.

 Пастор Мойо пошел за своей Библией. Когда Секуба увидел ее, он низко поклонился. 
- Да! – произнес он. – Это именно та Книга!
 Две недели бушмен жил в доме пастора Мойо. Каждый день они несколько часов проводили в изучении слов из Книги. Вскоре пастор обнаружил, что бушмен был прилежным учеником и быстро постигал весть. Но маленький человек не ушел, пока пастор Мойо не пообещал посетить их селение. 
- Многие люди захотят послушать тебя, если ты придешь, чтобы научить нас Божьим словам, – объяснил он.

 Вскоре после этого пастор Мойо сел на велосипед и поехал, чтобы выполнить свое обещание. Во время первого посещения он неделю оставался в селении бушменов, наставляя и объясняя, а Секуба переводил. Через несколько месяцев Секуба принял крещение. Он крестился первым из своего племени. Позже к крещению были также готовы его жена, брат и сестра. Вскоре количество верующих бушменов возросло до 40 человек. Секуба был рукоположен в пресвитеры и назначен руководителем бушменской церкви. 

 Теперь я на минуту оставлю Секубу и расскажу вам о другом человеке. Не припомню ни одного студента докторской программы в богословской семинарии университета Эндрюса, который не относился бы с неким благоговением к профессору Карстену Джонсену. Блестящий интеллектуал, он умел ясно и оригинально выражать свои мысли. Его презентации собственных идей были такими же творческими, как и его рассуждения. Среди всех известных мне ораторов его проповеди были лишены клише и всяких ненужных мелочей. Я никогда не видел его рассказывающим анекдоты или отпускающим шутки. Профессор Джонсен никогда не размахивал руками, говорил тихим убедительным тоном, но ему удавалось полностью удерживать наше внимание. Его лекции основывались на Священном Писании и согревали теплотой его личной духовности и благочестия.

 А теперь перенесемся в будущее и представим себе, что может однажды случиться. Иисус возвратился, и Его дети не перестают удивляться, пытаясь постичь невероятную красоту их нового дома. Они наслаждаются славной музыкой и любовью, которая проистекает свободно, как вода жизни.

Неожиданно кто-то возглашает: «Смотрите! Вон там! Это доктор Джонсен!» В тот момент мы устремляем взор на Карстена, направляющегося к Иисусу, Который разговаривает с маленьким человеком из Африки. 

 - Карстен, – говорит Иисус, – рад тебя видеть! Хочу познакомить тебя с Моим другом. Карстен, это Секуба.

 Теперь я хочу задать вам вопрос: будет ли этим двоим о чем поговорить?

 - Расскажи мне о себе, Секуба, – просит Карстен Джонсен.

 - Я был грешником, – отвечает Секуба. – Мой разум постоянно был наполнен нечистыми мыслями, страхом, ненавистью и суетой. Но в один прекрасный день Иисус нашел меня.

 Однако это все, что он успел сказать, поскольку Карстен перебил его: 
- Невероятно! То же самое произошло и со мной! Как изменилась твоя жизнь после этого?
- Когда я поверил в Иисуса, тьма рассеялась и моя жизнь изменилась, она обрела значение, глубокий смысл...  
Их разговор продолжается, и вскоре мы видим, как они идут вдвоем по золотой улице, разговаривая по душам, как близкие друзья. 

 Прекрасная картина, не так ли? Мне приятно думать об этом, поскольку трудно представить себе двух людей, у которых было бы так мало общего. Однако их сближает самое главное.

 Если Иисус является центром нашей жизни, если наши мысли переполнены благодарностью за то, что Он совершил и наше сердце в мире с Ним, то все остальное не так уж важно. Вот она - великая общность Евангелия. Ничто, кроме Евангелия не может быть таким эффективным в преодолении всяких размежеваний и воздвигнутых людьми искусственных барьеров.

Это нелегко

 Во время своей предвыборной кампании президент США Ричард Никсон обратил внимание на одну девочку-подростка с плакатом: «Объедините нас». Никсон решил использовать эту фразу в качестве девиза кампании. «Главная цель будущей администрации, - заявил президент, - объединить весь американский народ». Конечно, это был прекрасный идеал, но горький конец президентства Никсона наглядно демонстрирует, насколько непросто достичь такого идеала.

 Мы живем в мире, раздираемом сектантством, межплеменной враждой, расизмом и многими другими предубеждениями, которые бездумно передаются от одного поколения к другому. Во многих местах люди продолжают мстить за обиды, причиненные их предкам сотни и тысячи лет назад.

 Это не должно нас удивлять, поскольку мы живем в грешном мире. Но самое печальное то, что даже Церковь , учрежденная Иисусом Христом организация для обращения людей к Нему, не осталась в стороне от этой борьбы.

 Иисус предвидел такое положение, и мысль об этом угнетала Его сердце. В Своей последней молитве о Своих учениках Он говорил Отцу: «Не о них же только молю, но и о верующих в Меня по слову их, да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, – да уверует мир, что Ты послал Меня. И славу, которую Ты дал Мне, Я дал им: да будут едино, как Мы едино. Я в них, и Ты во Мне; да будут совершены воедино, и да познает мир, что Ты послал Меня и возлюбил их, как возлюбил Меня» (Иоан. 17:20-23).

 Иисус молился, чтобы Его последователи объединялись вместе в единстве и любви. Более того, Он объяснил, как мы можем это сделать: «Я в них, и они во Мне». 

Приходя к Иисусу, мы сближаемся друг с другом. Мы не можем пребывать в единстве с Христом, не будучи едины между собой. Мы также не можем отделиться друг от друга без того, чтобы не отойти от Христа. 

 Именно об этом пишет апостол Иоанн: «Кто говорит: „я люблю Бога”, а брата своего ненавидит, тот лжец; ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит?» (1 Иоан. 4:20). 

 Возможно, вы помните одно важное предложение из десятой главы данной книги: «Сосредоточив свой взор на отношениях с Иисусом, поддерживая их прочными и постоянными, мы сами становимся живыми камнями, материалом, который может использовать Бог для созидания Своей Церкви... Если мы определим наше отношение к Церкви каким-либо другим способом, то обнаружим, что нас качает от дуновения всякого легкого ветерка, и мы будем способствовать ослаблению и нестабильности строения вместо того, чтобы помогать ему расти и укрепляться». В равной степени справедлива и такая закономерность: сохраняя наши отношения с Иисусом крепкими и постоянными, мы можем пребывать в единстве друг с другом.

 Лаура всегда была так называемым столбом церкви. Для всех она была как мать. Всякий раз, когда открывались двери молитвенного дома, она была там. Для каждого она находила улыбку, дружеские объятия или слово ободрения.

 Затем в один злополучный день молодая женщина Роксана поднялась и сказала: «Я видела это собственными глазами: последний раз, когда церковь получила в помощь одежду для бедных, Лаура взяла несколько сумок, набила их доверху одеждой и раздала ее членам своей семьи и родным».
 Некоторые тревожно взглянули на Лауру и заметили, что она опустила глаза. После собрания кто-то пытался разыскать ее, чтобы поддержать и ободрить, но она исчезла. Впервые за все время она не осталась пообщаться с молодыми мамами или помочь диаконам в их делах, прежде чем они закроют помещение.

 На следующий день одна из подруг Лауры зашла к ней домой. Слезы катились из глаз, когда они обсуждали происшедшее. 
- Разве мои бедные родственники не достойны помощи, как все остальные? – спрашивала Лаура. – Разве я не могу помочь им только потому, что они мои родные? Почему Роксана не поговорила со мной лично, если считает, что я не права? Почему она встала и обвинила меня перед всей церковью?
 - Ты абсолютно права, – сказала подруга, негодуя и испытывая сочувствие к Лауре. – То, что она сделала — просто ужасно!
 В течение недели, казалось, все в церкви заняли либо одну, либо другую сторону. Пожилые женщины были на стороне Лауры, тогда как большинство молодых восхищались Роксаной за ее смелое обличение. Некоторые даже сказали, что Лаура поступила так, будто является хозяйкой в церкви, и очень хорошо, что кто-то поставил ее на место. 

 После этого Лаура приходила на богослужение с опозданием и уходила рано. С того времени для большинства из нас церковь перестала быть прежним местом.

 Так длилось несколько недель. Затем на одном богослужении старший пресвитер объявил, что следующее собрание будет посвящено Вечере Господней, причастию. 

В тот день Лаура также пришла на богослужение и села в самом углу последнего ряда.

 Стол для Вечери был красиво убран. Хлеб и вино, символизирующие сокрушенное Тело и Кровь Иисуса, лежали на серебряных подносах. Приятный запах виноградного сока наполнил дом. Пастор начал читать известные всем тексты Евангелия. «Сие есть Тело Мое, за вас ломимое». «Сие есть Кровь Моя нового завета, за многих изливаемая во оставление грехов» (1 Кор. 11:24; Матф. 26:28).

 Позже Роксана сказала, что, услышав эти слова, она ясно представила образ истекающего кровью Спасителя, и Святой Дух коснулся ее сердца. Она увидела себя прощенной грешницей, чьи пороки покрыты милостью и благодатью Бога. Затем она подумала о Лауре: «Она тоже грешница, которая, как и я, борется с силой греховной природы. Как я могла вынести такое строгое суждение о том, что она сделала?» Когда Роксана открыла свое сердце для влияния Святого Духа, она испугалась мысли о пагубном воздействии, которое произвел этот конфликт на собрание верующих.
 Лаура также размышляла. Всякий раз, пробудившись после сна, она думала о том, как ранила ее Роксана, как несправедливо это было и как некоторые члены церкви повернулись к ней спиной после стольких лет ее верного служения.

 Но при мысли о милостивой жертве Иисуса ее глаза также начали смотреть в другом направлении, и вскоре ее чувства гнева и жалости к себе начали отступать. «Роксана еще очень молода, только начинает жить, – подумала она. – Я сама не без ошибок. Сознавая то, что перенес ради меня Иисус, как я могу вынашивать чувство негодования за ее поступок?»
 В тот момент она заметила, как с полными слез глазами к ней направляется Роксана. «Лаура, дорогая, прости меня», – произнесла Роксана, после чего они, рыдая, обнялись.

 Когда в тот день мы наблюдали за этой сценой, нам казалось, что луч солнца просиял с Небес и сила Духа наполнила каждое сердце.

 Иисус Христос, Его жизнь и жертвенная смерть, Его служение примирения и любящее общение с верующими - вот великие темы Евангелия. Они являются средоточием не только спасения, но и примирения.

 «Все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись. Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского [банту или бушменов, черных или белых, пожилых или молодых, богатых или бедных]: ибо все вы одно во Христе Иисусе» (Гал. 3:27, 28).

 Иисус сказал: «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» (Иоан. 13:35).

 Я не удивлюсь, если среди ваших знакомых есть человек, который постоянно досаждает вам, испытывая ваше терпение. Желаете ли вы в нескольких словах выразить свое решение относительно этой ситуации?

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 13

Дитя мира
«Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во Христа Иисуса, в смерть Его крестились? Итак, мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как  Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни» (Римл. 6:3, 4). 

Когда Дон и Кэрол Ричардсон отправились со своим семимесячным сыном жить среди народа сави в Папуа Новую Гвинею, они знали, что это будет нелегко. Но вскоре они осознали, что это просто невозможно.

 Условия их жизни были ужасными. Малярия, дизентерия и гепатит наносили тяжелый урон, но это было не самое худшее. Миссионеры обнаружили, что культура сави превозносит насилие и предательство. Популярная идея заключалась в том, чтобы провести много времени в общении и приложить усилия для налаживания дружеских отношений с человеком, которого вы собираетесь убить и съесть. Люди, которым удавалось «искусно» сделать это, считались героями.

 Когда Дон и Кэрол лучше познакомились с обычаями племени, они начали рассказывать туземцам историю об Иисусе, пытаясь объяснить разительную перемену, которую Он может совершить в жизни людей. Однажды, рассказывая о том, как Иуда поцелуем предал Иисуса, Дон заметил странное выражение восхищения на лицах слушателей. «Возможно, они  наконец поняли весть», – подумал он. Затем люди начали смеяться и восклицать: «Вот так Иуда!» 
- Послушай, Дон, – сказали они, – того человека, Иуду, у нас называют отари духан – мастер обмана. Он предал Иисуса поцелуем! Мы зовем это туи аснаман – «откармливание на убой». 
В их понимании Иуда был героем, а Иисус неудачником, над Которым стоит посмеяться.

 «Пока они смеялись, – писал Дон впоследствии, – я сидел там крайне разочарованный и молился: “Господи, как мне найти ключ к сердцам этих людей и помочь им понять Твою любовь?”».
 Вскоре все стало еще хуже. Между двумя селениями сави Хаенам и Камур, расположенными неподалеку от Ричардсонов, началась война. Несколько месяцев никто не работал. Женщины и дети в страхе прятались, и день за днем можно было видеть группы людей, бегающих взад-вперед и исполненных решимости убивать.

 Дон пытался использовать свое влияние на вождей обоих кланов, умоляя их примириться, но тщетно. 
- Возможно, это нетрудно для вас, туанов [чужих], – сказали ему вожди. – Вы можете просто пожать руки и примириться, но у нас все по-другому.
 Как можно достичь мира в обществе, которое идеализирует предательство? Любые мирные инициативы рассматривались как замаскированное приготовление к массовым убийствам.

 - Что же вы будете делать? – спросил их Дон. – Есть ли какой-то способ вернуть мир?
 Наконец, селяне признали, что такой способ есть, но он требует такой огромной жертвы, что вряд ли кто-то найдет в себе мужества это сделать. Она заключалась в том, чтобы отдать врагу одного из собственных детей – туземцы называли это тароп тим – «дитя мира».

 В тот вечер Ричардсоны услышали за своей дверью крик. Они вышли и увидели группу вождей, представителей обеих воюющих сторон. 
- Туан [чужак], завтра мы обрызгаем друг друга холодной водой! – сказали они Дону. «Холодная вода» на языке сави означает «мир».

 Вряд ли в ту ночь кто-то мог уснуть. Восклицания и возбуждение наполнили все селение. На рассвете люди из обоих селений вышли из своих домов и стали друг против друга на безопасном расстоянии. 

 О том, что произошло дальше, Ричардсон пишет: «Мы видели, какое невероятное напряжение создавали злые силы между жителями Хаенам и Камур. Со своей выгодной позиции между двумя селениями я ощущал, как эти силы дышали вокруг меня физическим насилием. Затем краем глаза я заметил, как крепкий мужчина из селения Камур по имени Каийо отделился от толпы и быстро забрался в свой длинный вигвам. У Каийо был единственный шестимесячный сын Биакадон. Естественно, если кто-то и решится отдать своего ребенка, то, наверное, он должен быть многодетным отцом, поэтому не так сильно будет переживать потерю. Однако чуть позже из вигвама показался Каийо. Прижимая к груди Биакадона, он начал двигаться по направлению к Хаенам. Его ноги дрожали, а лицо было исполнено скорби. 

 Каийо был очень взволнован, когда добрался до края селения. Вожди столпились напротив него. Каийо осмотрел ряд вражеских лиц. Затем он увидел человека, которого избрал, и позвал его по имени. 
 - Махор! – крикнул он.

   Махор вышел и стал перед ним.

  - Махор! – снова воскликнул Каийо. – Будешь ли ты защищать слова Камур среди своего народа?
 - Да! – ответил Махор. – Я буду защищать слова Камур среди моего народа!
  - Тогда я отдаю тебе своего сына и вместе с ним мое имя! – Каийо протянул маленького Биакадона, и Махор нежно взял его на руки.

 Жители обоих селений так громко воскликнули от радости, что, казалось, сотряслась сама земля.

Неожиданно Махаен, один из вождей Хаенам, выступил вперед, прижимая к себе одного из своих малюток, и воскликнул: 
- Каийо! Будешь ли ты защищать слова Хаенам среди своего народа?
 - Да, буду! – воскликнул Каийо. 
              - Тогда я отдаю тебе своего сына и вместе с ним мое имя!
 Затем Махор повернулся и выкрикнул приглашение для всего народа Хаенам: 
              - Кто принимает это дитя как залог мира, придите и возложите на него руки!
 И стар, и млад, женщины и мужчины проходили подле Махора и по очереди возлагали свои руки на крошечного Биакадона, скрепляя тем самым заключение мира с Камур. Та же церемония имела место и среди жителей Камур, как только Каийо возвратился с малышом Махаена в своих руках. Каийо теперь носил имя Махаен.

 Я был потрясен внезапным исчезновением атмосферы войны, с трудом веря в новое начало, витавшее в воздухе. После шести месяцев ужасов, шока и напряжения я почти забыл, что значит чувствовать себя легко и радостно. Но 300 туземцев возложили свои руки на дитя мира. Теперь они смеялись, пели и танцевали от радости». 

 Эмоции переполняли Дона Ричардсона, когда он созерцал эту сцену. Вот оно! Вот ключ, о котором мы молились, чтобы найти путь для проповеди Евангелия народу сави.

 Теперь Дон объяснил туземцам, что Бог, Творец неба и земли, послал Своего единственного Сына. Он отдал Его нам навсегда. Иисус - наш Тароп Тим.

 Когда люди поняли эту идею, она поразила и до глубины души растрогала туземцев. Вместе с тем они исполнились ужасом. 
- Но ведь эти люди убили Дитя Мира! – воскликнули они.

- Вручил дитя мира своему врагу, – сказал Дон, – Каийо скрепил и гарантировал желанный для всех мир. Но Бог отдал Своего Сына людям, которые по-прежнему находились во вражде с Ним. Он сделал это, вполне осознавая грядущие ужасные последствия. Он поступил так, ибо это был единственный способ спасти нас.

 Иисус, «когда еще мы были немощны, в определенное время умер за нечестивых. Ибо едва ли кто умрет за праведника; разве за благодетеля, может быть, кто и решится умереть. Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками» (Римл. 5:6-8).

 Подобно дитяти мира у сави, Иисус не пришел к нам просто как наблюдатель или гость. Он пришел, чтобы присоединиться к человечеству - связать Себя с нами кровными узами, навсегда стать нашим родственником. Какое большее доказательство, какую большую гарантию мы можем иметь относительно неизменного характера Божьего мира?

 «Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?.. Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем» (Римл. 8:32, 38,39).

Применяя к себе

 Когда люди из племени сави, проходя один за другим, возлагали свои руки на дитя мира, они лично подтверждали свое принятие этого дара. Они лично «ратифицировали» мирное соглашение, ставшее возможным благодаря ребенку.

 В Библии есть одно ключевое слово, показывающее, каким образом мы можем возложить свои руки на Божье Дитя Мира, как мы можем посвятить себя завету, который Он предлагает.
 Апостол Павел говорит, что мы являемся «крестившимися во [эйс] Христа Иисуса». Посредством крещения мы свидетельствуем о своих личных отношениях с Дитятей Мира и утверждаем Его завет с нами.

Что, по-вашему, означает креститься «во» Христа Иисуса?




 Анализируя этот вопрос, рассмотрите следующие тексты из послания апостола Павла:

«Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом. Тело же не из одного члена, но из многих» (1 Кор. 12:13, 14).

 Я прошу вас несколько раз прочитать эти тексты и подумать над их содержанием. Вы увидите, что они проливают обильные потоки света на значение обряда крещения.

 Вот еще один текст: «Все вы, во [эйс] Христа крестившиеся, во Христа облеклись» (Гал. 3:27).

По мере того как Господь наделяет нас Своей силой, когда мы учимся следовать Его примеру и проявлять добродетели Его характера (Филп. 2:5), люди начнут замечать наше сходство с Ним. Мы станем «наполняться» Христом, то есть Его характером, и подражать Его жизни. 

Водное крещение имеет смысл только тогда, когда происходит духовное рождение. Иисус сказал: «Если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Иоан. 3:5). Водное крещение - видимое, физическое событие. Это публичный обряд, который могут наблюдать другие люди, фотографировать и подтвердить. Но духовное рождение – невидимое, внутреннее – это работа Святого Духа в нашем сердце. Это – перераспределение ценностей, новая установка жизненной позиции, плодом которой будут изменения в поведении.

Крещенные во Имя Его

 Мы также крестимся в (эйс) Его Имя (см. Матф. 28:19; Деян. 8:16; 19:5). Это значит, что теперь мы будем носить Его семейное Имя (фамилию). Открыто отождествляя себя с христианами,
 мы будем принадлежать к Его Церкви и активно участвовать в ее деятельности, поскольку именно это означает быть членами Его семьи.

 Вначале мы принимаем решение сблизиться со Христом, и это приготовляет нас к тому, чтобы стать частью Его видимого тела, Церкви.

 Для нас, людей, вполне естественно ревностно охранять свою сферу влияния, быстро обижаться и отстаивать наши идеи и мнения. Я говорю «естественно», поскольку именно такими мы приходим в этот мир. Но Иисус молился о Своих последователях: «Да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино» (Иоан. 17:21). Есть небольшой секрет: если мы родились от Духа, если пребываем в Нем и едины с Ним, то можем иметь мир и единство друг с другом.

 Все мы, крестившиеся во Имя Иисуса, «одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом» (1 Кор. 12:13). Ранее мы были разобщены, поскольку нас распределяли по культуре, полу, национальности, цвету кожи, социальному и экономическому положению и многим другим признакам. Согласно ложной системе ценностей, которая правила нашей жизнью, все эти признаки были весьма важными, но теперь мы не принимаем их в расчет. Наша новая фамилия, наша новая идентичность как членов Божьей семьи - единственная честь и отличие, которое должно нас волновать.

 Павел говорит, что это некогда произошло и с ним. Раньше он чрезвычайно гордился своей родословной, своими хорошими связями и личными достижениями. Но в один день это все изменилось: «Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою. Да и все почитаю тщетою ради превосходства познания Христа Иисуса, Господа моего: для Него я от всего отказался, и все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа» (Филп. 3:7, 8).

Нисхождение и восхождение

 Служитель, который как представитель Христа погружает нас в воды крещения, тем самым низводит нас в могилу: «Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во (эйс) Христа Иисуса, в (эйс) смерть Его крестились? – спрашивает Павел. – Итак, мы погреблись с Ним крещением в смерть» (Римл. 6:3, 4).

Что, по-вашему, означает выражение «в смерть Его крестились?»




 Переход от нашего старого «племенного селения» в члены семьи Иисуса включает в себя изменение личности. Это оставление культуры гордыни и эгоистичной жизни, в которой мы родились, привычного образа существования и мышления. Людей, которыми мы раньше были, больше нет. Крещение - это похороны умерших грешников.

 Но Иисус не остался лежать в могиле. Не должны этого делать и мы. Погружение в воду символизирует погребение, выход из воды - воскресение, начало новой жизни. «Итак, мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни» (Римл. 6:4).

Наш выход из воды символизирует такое воскресение. Это вступительная часть завета.
Начало вечной жизни

 Одно из самых ясных обетований Библии – обетование о воскресении, которое произойдет во время возвращения Иисуса. В тот славный день «умершие в Иисусе», «мертвые во Христе воскреснут» (1 Фес. 4:14, 16).

Хотя это прекрасное обетование говорит о будущем опыте, нам необходимо понимать, что для родившихся от воды и Духа жизнь воскресения началась уже сейчас. Жизнь, которой наделяет нас Христос, является вечной жизнью: «Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день» (Иоан. 6:54). Крещение - это не только подтверждение нашей веры в воскресение, но и само воскресение. 

 «Христос стал одно с нами по плоти, чтобы мы стали одно с Ним по духу. Благодаря именно этому союзу мы должны восстать из могилы – и не потому только, что Христос проявит Свою силу, но и потому, что через веру Его жизнь стала нашей жизнью. Те, кто постиг истинную суть Христа и принял Его в свое сердце, имеют жизнь вечную. Христос обитает в нас Духом, и Дух Божий, принятый в сердце верою, есть начало жизни вечной».

Как же мы избежим справедливого возмездия?

 Язычник Каийо принес личную жертву, которую я не в состоянии объяснить. Я содрогаюсь от самой мысли сделать то, что некогда сделал он. Но это по-прежнему ничто по сравнению с жертвой, на которую Бог пошел ради нас.

 Вопрос, на который я хочу дать ответ: как мне устоять перед Богом, если я отказываюсь сделать шаг вперед и возложить свою руку на Дитя Мира, если я отказываюсь креститься и тем самым скрепить завет, который Он утвердил для меня такой ценой?

 «То как мы избежим [праведного воздаяния], вознерадев о толиком спасении» (Евр. 2:3).

 Ниже записана простая молитва отклика. Я призываю вас лично вознести ее: «Господи, я потрясен и тронут до глубины души Твоей невероятной жертвой за меня. И я по-настоящему хочу откликнуться. Ты знаешь мое сердце, Господи. Верой я делаю шаг вперед прямо сейчас, чтобы возложить свою руку на Твое Дитя Мира. И как только представится такая возможность, я хочу запечатлеть это решение посредством водного крещения».
Имя: 



Подпись: 



Дата:
Глава 14

В объятиях моего Отца
«Чаша благословения, которую благословляем, не есть ли приобщение Крови Христовой? Хлеб, который преломляем, не есть ли приобщение Тела Христова? Один хлеб, и мы многие одно тело; ибо все причащаемся от одного хлеба» (1 Кор. 10:16, 17).
 Необычайная драма разыгралась ранним субботним утром в гондурасском студенческом городке Центра адвентистского образования, в средней школе-интернате, где я был директором. Мы с моей женой Руфь-Анной только что вышли из дому и направлялись к церкви, когда увидели, как в ворота въехал красный пикап и остановился у административного корпуса. 

 Чувство, которое овладело мною при виде выходящей из автомобиля хорошо одетой женщины, было далеко не из приятных. Она была чиновником из министерства образования, осуществляющим надзор над учебными заведениями северной части страны. Мои встречи с доньей Ольгой в ее офисе, расположенном в 45 километрах от нас в Сан Педро Сула, были сложными. Когда я входил в приемную, мне часто приходилось слышать ее ворчание, и этот тон редко менялся во время разговора. «Почему ваши люди организовали школу в тех зарослях? Почему вы забираете учеников из государственных школ?» – все время спрашивала она. Казалось, что ничего из сказанного или сделанного мною никогда не могло удовлетворить ее.

 Теперь же, по-видимому, она решила сделать нам сюрприз и навестить нас. Занятия во многих школах в Гондурасе проходят по шесть дней в неделю. Очевидно, она подумала, что мы также придерживаемся подобной практики, и рассчитывала посетить несколько занятий.

 Пытаясь выглядеть спокойным, я пошел, чтобы поздороваться с ней. Обменявшись любезностями, я увидел, как из пикапа вылез крепкий мужчина, а вслед за ним – двое подростков.

- Добро пожаловать в наш студенческий городок, – сказал я ей. – Для нас это сюрприз.

 Донья Ольга улыбнулась и голосом, которого я никогда не слышал от нее прежде, произнесла: 
- Думаю, да. Но не беспокойтесь. Мы не приехали с официальным визитом. Мы просто... – она чуть помедлила в нерешительности. – Ну, всем нам иногда нужно поразмышлять о духовных вещах, и мы приехали, чтобы сделать это с вами.

 Я не ослышался? Или это была какая-то ловушка? Действительно ли это возможно? Госпожа заведующая держала в руках черную книгу, напоминавшую Библию.

К тому времени крепкий мужчина уже стоял рядом с ней, обнимая ее за плечи, и она сказала: 
- Это мой муж Роландо. 
Подростки, прибывшие с ними, были их детьми.

 Если бы вы сфотографировали меня в тот момент, то на фотографии у меня была бы отвисшая челюсть и широко раскрытые глаза. Я пытался переварить в своей голове услышанное.

 Все события того дня были не менее удивительными и неожиданными. Мы пригласили их к себе домой на обед. Никогда раньше мы не видели подобной любви и посвящения, которые выказывала эта семья к своей жене и матери. Было очевидно, что они почти боготворили ее. Пока мы с Руфь-Анной накрывали на стол, гостья расположилась посреди дивана в нашей небольшой гостиной. Дети доньи Ольги уселись по правую и левую сторону от нее. Один из них обнял ее, тогда как другой держал ее за руку. 
- Ты не хочешь воды, мама? – спросил он. Услышав это, другой сын сорвался с места, чтобы сбегать за стаканом воды. Ее муж сидел на стуле для пианино напротив них и все это время с любовью смотрел на свою жену.

Когда наши гости ушли, мы с Руфь-Анной еще раз посмотрели друг на друга. 
- Ты когда-нибудь видела что-либо подобное? – спросил я жену.

- Никогда! – воскликнула она. – Никогда не видела такой посвященной и любящей семьи.

 Во всем этом я ничего не мог понять. Действительно ли донья Ольга была тем страшным человеком, каким я ее знал?

 Спустя несколько недель мне снова пришлось посетить офис заведующей по делам школы. Естественно, на сей раз я рассчитывал получить совсем другой прием.

  - Заведующей нет, – сообщил мне мужчина, сидящий в ее кресле.

  - Извините, – ответил я, – зайду позже.

  - Не думаю, что она вернется.

 На мой удивленный взгляд последовал его ответ:  
- Она в больнице. У нее последняя стадия рака.

Мысли вихрем кружились в моей голове, когда я покидал ее офис в тот день. Все, что казалось странным и непонятным, неожиданно прояснилось. Теперь я понял, почему донья Ольга вдруг начала искать духовного утешения, почему ее муж был таким заботливым, а дети наперебой пытались выказывать внимание и заботу о матери. Они не сказали нам, но уже знали: она жила со смертным приговором.

 Тогда я подумал: «Почему подобная забота семьи кажется такой странной и необычной? Почему мы почти не ценим то, что имеем?» Пока не столкнемся с перспективой что-то потерять, мы не сознаем его ценности.

В объятиях отца
 Иисус рассказал историю о молодом человеке, который пережил нечто подобное: у него было все, но он не ценил своих преимуществ. Сын богатого землевладельца, он был злым и неблагодарным и, в конце концов, ушел из дома.

 Прошло немало времени, когда, перенеся много страданий, молодой человек пришел в себя и решил вернуться домой. Вот один из самых прекрасных стихов во всей Библии: «И когда он был еще далеко, увидел его отец его и сжалился; и побежав пал ему на шею и целовал его» (Луки 15:20).

 Сколько раз, по-вашему, отец обнимал своего мальчика, когда тот был еще маленьким? Сколько объятий отверг молодой человек в годы юношеского бунта? Я не знаю. Вероятно, много. Но одно я могу сказать с абсолютной уверенностью: для него не существовало других объятий, подобных этим.

Одежды сына превратились в лохмотья. Он вспотел, преодолевая путь, и от него неприятно пахло. «Отец, я недостоин, – начал он. – Я знаю, что не заслуживаю, но...»
 Вы знаете, чего на самом деле страстно желал этот сын, чего он хотел как ничего другого на всем белом свете? Прощения. Я не имею в виду некое юридическое помилование, которое избавило бы его от проблем. Прощение, которого он желал, означало восстановление разорванных отношений, возврат к любящему общению, которому он когда-то радовался со своим отцом. Вот что означало для него прощение. Он желал восстановить общение со своим отцом.

 Но еще до того, как сын услышал слова отца, он уже знал ответ. Те прекрасные объятия, когда он снова почувствовал на себе руки отца, ответили ему. Они сказали ему, что он может надеяться. В тот момент он навсегда понял, что на самом деле значат объятья его отца. 

Да, ты снова можешь вернуться домой

 Было бы удивительно, если бы мы никогда не уходили. Если бы никогда не говорили: «Прости меня».

Я хотел бы всегда ценить любовь моего Отца и радоваться в Его присутствии.

 Возможно, это слабое утешение, но Евангелие говорит нам, что даже ученики Иисуса пережили подобный опыт. Испытывая искреннюю любовь к Иисусу, они посвятили свою жизнь Его служению и провели вместе с Ним три с половиной года.

 Но когда настал час вкушать с Ним последнюю Вечерю (самое первое Причастие), они были заняты борьбой за первенство. Вопросами, которые занимали их мысли, не были: «Как я могу больше сблизиться с Иисусом? Как могу больше уподобиться Ему? Как мне выразить еще большую благодарность за то, что Он сделал для меня?» Их умы сосредоточились на том, кто из них самый главный (см. Луки 9:46; 22:24). Кто займет лучшую должность и более высокое положение, когда Иисус установит Свое Царство?

 Когда это происходило, они собрались вокруг стола на последней Вечере. Была Пасха, и настало время для совершения обряда омовения ног, но возникла одна проблема: не было никого, кто бы мог смыть дорожную пыль с их ног. Таким был неизменный обычай того времени. Вы должны были это сделать, прежде чем сесть за стол. Проблема заключалась в том, что это была обязанность слуги. А среди учеников уж точно никто не хотел, чтобы его считали слугой.

 Итак, давайте посмотрим, кто же исполнит эту обязанность слуги? Петр посмотрел на Нафанаила, поднял брови и кивнул ему. Нафанаил смотрит по сторонам и слегка подталкивает Фаддея. Никто не произносит ни слова, и все избегают смотреть друг другу в глаза.

 Казалось, время остановилось... Но ненадолго, поскольку Иисус встает из-за стола. Пока ученики смотрят, не веря своим глазам, Он препоясывается полотенцем, наливает воды в умывальницу и начинает омывать их ноги.

 Попытайтесь представить себе происходящее. Иисус медленно перемещается вокруг стола. Останавливаясь возле каждого, Он склоняется, берет их грязные ноги Своими руками, омывает и вытирает полотенцем. Если бы Иисус омывал ваши ноги, о чем вы думали бы в тот момент?

 Знаете ли, что чувствую я, представляя эту картину? Чувство стыда. Сколько раз эгоизм становился на пути моего служения Господу? Сколько раз я знал верный ответ, но не имел нужного духа и силы? Как часто я принимал, как само собой разумеющееся, богатство и изобилие Отцовского стола, а затем убегал в далекую страну? Дорогой Господь! Я такой недостойный! Как Ты можешь предлагать мне место за Твоим столом?

 Но вот Иисус окончил это дело и возвратился на Свое место. Затем сквозь слезы я вижу, как Он берет в руки хлеб и говорит мне тихим голосом: «Возьми, ешь. Это тело Мое, ломимое за тебя». Немного погодя, берет вино, добавляя: «Это кровь Моя, изливаемая во оставление твоих грехов».
 Вы понимаете, что это такое? Если да, тогда осознаете подлинный смысл Причастия. Это объятия Отца. Это Его голос говорит: «Дорогое дитя, Моя любовь к тебе никогда не иссякает. У тебя по-прежнему есть место за Моим столом».
Счастливый конец - это только начало

 В волшебных сказках прекрасный принц женится на Золушке, после чего они живут долго и счастливо. Но в реальной жизни Золушка обнаруживает, что принц довольно громко храпит, и вскоре он также понимает, что свадебный перезвон колоколов не превращает ее чудесным образом в хорошую хозяйку. На самом деле свадьба еще не залог счастливого брака. Истинный союз сердец - это процесс, который требует много терпения, желания приспосабливаться и учиться, смеяться над недостатками друг друга и смотреть на них сквозь пальцы, - на все это нужно довольно много времени.

 Верно и то, что крещение не делает автоматически из человека зрелого христианина. А так бы хотелось этого! Хотелось бы, чтобы после своего крещения я всегда был совершенным христианином. Чтобы лучше понимал христианскую жизнь и был более верным в исполнении того, что понял. Неизвинительны допущенные мною глупости, которыми я причинил боль Иисусу и ближним.

 Тем не менее Он никогда не отворачивался от меня и не оставлял меня одного. Иногда шепча мне на ухо, а иной раз сотрясая меня жизненными невзгодами, Господь обращался ко мне. Я слушал и учился, пока мы шли вместе.

 Но пока все это происходило, я никогда не переставал удивляться и радоваться тому, что Спаситель всегда приглашает меня к Своему столу. Там Его Кровь еще раз напоминает мне, что Он - источник моего прощения, моя единственная надежда. Его ломимое Тело уверяет меня в том, что Он желает позаботиться обо всех моих нуждах и может дать мне силу для всех изменений, которые мне необходимо совершить.

 Поэтому прошу вас: не медлите. Не говорите: «Приду, но, возможно, позже». Не ждите какого-нибудь ужасного кризиса, чтобы оценить богатство благости Отца. Вы можете познать все, что так долго усваивал блудный сын, но без его страданий. Наш Отец на самом деле позаботился обо всех наших нуждах. Примите Его приглашение, и вы получите невероятный дар Тела и Крови Христа во время служения Вечери Господней.

 Когда я размышляю об этом удивительном приглашении, мое сердце наполняется благодарностью:

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 15
Вы также одарены
«Дары различны, но Дух один и тот же... Но каждому дается проявление Духа на пользу. Одному дается Духом слово мудрости, другому слово знания, тем же Духом; иному вера, тем же Духом; иному дары исцеления тем же Духом; иному чудотворения, иному пророчество, иному различение духов, иному разные языки, иному истолкование языков. Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно» (1 Кор. 12:4-11). 

Услышав слово «одаренный», вспоминаете ли вы какого-то особенного человека? Например, Вольфганга Моцарта? Вы, наверное, слышали, что произошло во время Страстной недели 1770 года, когда ему было 14 лет. Отец взял его послушать Мизерере Грегорио Аллегри, исполнявшееся в папской капелле. Следует сказать, что это произведение довольно сложное. Особенность этого сочинения заключается в компоновке пения двух антифонных хоров, расположенных на противоположных сторонах капеллы, одного с четырехголосным, а другого с пятиголосным созвучием. Церковь настолько ценила Мизерере, что папа запретил кому-либо копировать партитуру или выносить ее из Ватикана под страхом отлучения от церкви. Как только Вольфганг возвратился к себе в комнату, он сел и написал всю композицию с точностью до одной ноты. Позже он посетил второе исполнение произведения и убедился, что не допустил ошибки. 
 День и ночь в голове Моцарта звучала музыка. Он часто составлял целые музыкальные произведения в своем уме во время вечеринок с друзьями. Перенесение их на бумагу чем-то походило на запоздалое раздумье, и иногда он не беспокоился об этом, пока его не начинала укорять жена Констанция. В отличие от мужа, она беспокоилась об оплате счетов и полагала, что если вы не записали музыку на бумагу, то не можете ее продать.

Возможно, вы слышали о Дэниэле Таммете. Дэнни знает значение числа π до 22514 знаков. Он подсчитывает квадратные корни в голове практически до того, как вы окончите произносить цифры, и может проделать еще множество разных математических действий. Что касается языков, здесь он чуть помедленнее - ему понадобится около недели, чтобы свободно заговорить на новом языке. Пока он выучил только 11, поэтому я думаю, что он в действительности не сильно старался, но сейчас он занят тем, что придумывает совершенно новый язык из каракулей.

 А слышали ли вы об Аманде Гарсия? Я встретил Аманду через несколько часов после ужасного землетрясения, разрушившего Манагуа. В перевалочном пункте, где некоторые из нас собрались в тот вечер, чтобы спланировать помощь АДРА (Адвентистское Агентство Помощи и Развития), первоначально царило замешательство. Часть нашей команды прибыла из Коста-Рики, а другие – из Сальвадора, Гондураса и Майами. Вокруг бродили люди. Наши друзья из Никарагуа, находясь в состоянии посттравматического шока, рассказывали свою историю всем, кто хотел услышать. Они, похоже, искали людей, которые могли бы понять, что им пришлось пережить.

 Именно тогда я заметил Аманду. Тихая и скромная, она не верховодила и не пыталась всем заправлять. Она просто тихо перемещалась от одной группы людей к другой. «Позвольте мне взять эти мокрые куртки, – говорила она одной группе. – Я повешу их в безопасном месте, чтобы они немного просохли».  Другим людям сказала: «Вам нужна бумага для записей, не так ли? Думаю, что смогу найти немного».  И спустя несколько минут: «Вот, я принесла немного сандвичей». 

 Возможно, вы скажете: «Я думал, что мы говорим об ”одаренных” людях. Неужели вы сменили тему?»
Это не праздный вопрос. Он вызывает другой, не менее важный вопрос: кого считать одаренным и что вообще означает это слово?

 В 1904 году французское правительство поручило психологу Альфреду Бине разработать тест для выявления детей, которые нуждаются в помощи для достижения успехов в школе. Бине придумал способ, который включал в себя следующее: детей просили выполнять простые команды, срисовывать образцы картинок, называть предметы и складывать вещи вместе. Он предложил этот тест парижским школьникам и на основании полученных данных разработал стандарт. К примеру, если 70% восьмилетних детей могли пройти определенный тест, тогда успешное завершение этого теста приравнивалось к восьмигодичному уровню умственного развития. Благодаря Бине выражение «коэффициент умственного развития» или IQ (Ай Кью - сокр. от англ. intelligence quotient) стало частью нашего лексикона. IQ представляет собой соотношение «умственного» и биологического возрастов. Поэтому восьмилетний ребенок, который сдал тест для десятилетнего, имел IQ равный 10:8 x 100 или 125.

 Оценка умственных способностей с помощью IQ-теста вскоре стала чрезвычайно популярной. Это беспокоило Бине, который утверждал, что мы не можем описать что-то столь сложное, как умственные способности, при помощи чисел. «Умственные характеристики, – писал он, – нельзя измерить подобно тому, как мы измеряем линейные поверхности». Однако в последующие десятилетия педагоги и психологи уделяли мало внимания обеспокоенности Бине и порой использовали показатели IQ как безапелляционное суждение о вероятности достижений и успеха в жизни. Проходили напряженные дебаты по поводу того, какой показатель IQ свидетельствует об «одаренности» или «гениальности» человека.

 Теперь, столетие спустя, изучение умственных способностей прошло полный круг, и педагоги признали истинность слов Бине. Профессор из Гарварда Говард Гарднер предложил «теорию множественных интеллектов». Вот список типов интеллектов Гарднера.

1. Вербально-лингвистический. Способность оперировать словами, способность к изучению языков.

2. Логико-математический. Способность рационально мыслить и производить сложные расчеты (оперировать числами).

3. Визуально-пространственный. Способность воспринимать мир визуально и манипулировать предметами в уме (восприятие объектов в пространстве).

4. Телесно-кинестетический. Способность к деятельности, включающей физические движения (умение передавать эмоции и чувства движениями). 

5. Музыкальный. Способность воспринимать, создавать, исполнять и оценивать музыку с ее звуками, ритмами, тональностями и т. д.

6. Межличностный. Способность строить правильные взаимоотношения с людьми, используя навыки общения.

7. Внутриличностный. Способность к идентификации.

 Я никогда не спрашивал о музыкальных способностях Аманды Гарсия и не уверен, знает ли она число π. Но у нее есть удивительный дар налаживать межличностные отношения. Спустя время я смог лучше познакомиться с ней, но никогда не находил повода для сомнений в том, что мое первое впечатление о ней оказалось правильным. 

 Я уверен, что Дэниэл Таммет также признал бы ее дар. По его собственным словам, Дэнни очень ограничен, когда дело касается способности строить отношения и взаимодействовать с людьми. Он знает значение слова «эмпатия», но говорит, что это качество у него почти отсутствует и он, вероятнее всего, впадет в панику, если вокруг него будет толпиться много людей.

Апостол Павел также признал бы дар Аманды. Он включил «вспоможение» в список «духовных даров» в 12-й главе Первого послания к коринфянам. В этой главе великий миссионер размышляет о дарах. Он сравнивает Церковь с телом Христовым и говорит, что верующие подобны «членам» или частям тела, таким как руки, ноги, глаза и т. д. Мы отличаемся друг от друга навыками и функциями, и это прекрасно, поскольку наши способности могут дополнять друг друга. Далее Павел приводит несколько примеров различных качеств, которыми могут обладать члены Церкви:

1. Пророчество. Под этим даром он подразумевает провозглашение слова, которое мы назвали бы «проповедованием».

2. Служение. Вспоможение, восполнение нужд других, содействие их успеху.

3. Учительство. Наставничество, пояснение истины, способствующее учебе и росту людей.

4. Увещевание. Слова ободрения, руководства и совета.

5. Благотворительность. Жертвование нашими умениями, временем и средствами для блага других.

6. Управление. Содействие и координация работы группы, помощь в идентификации ее целей и в их достижении. 

7. Милосердие. Работа со страждущими, нуждающимися в утешении и поддержке.

В этом списке и лежащей в его основе идее я нахожу великое ободрение. Возможно, я не пророк, но могу предложить слово ободрения и совет или, по крайней мере, способен выслушать. Хотя я не помню значения числа π даже до двух десятых и не столь силен в навыках социального общения, однако владею вербально-лингвистическими способностями, используя которые, преподаю и занимаюсь писательской деятельностью.

 Более 20 лет я прожил вблизи университета Монтеморелос, христианского образовательного учреждения в северной части Мексики. За это время посетил тысячи богослужений в университетской церкви. Музыка и пение являются весьма важной частью почти всех собраний, но (можете ли вы поверить в это?) за все время никто и никогда не просил меня исполнить сольный номер. Ни разу!

 Пение вовсе не в моей компетенции, к нему у меня нет никакой склонности.

 Я рад, что всем нам нет нужды блистать одинаковыми талантами. Благодаря этому искренне восхищаюсь моими друзьями, которые отлично делают то, чего не могу сделать я. Мне вовсе не нужно быть Моцартом или Тамметом, дабы признать, что Бог в Своем милосердии также наделил меня некоторыми прекрасными дарами.

 Вы помните слова старого духовного гимна:
 «Хотя ты не проповедуешь, как Петр, 

 и не молишься, как Павел,

 Ты все же можешь рассказать о любви Иисуса

 И сказать: «Он умер за всех»?
 Да, я могу это. Я могу сказать это всем – слава Богу! – и почти все верующие также могут это делать.
 Однажды вблизи города Гадара Иисус исцелил бесноватого человека. Даже после того, как он выздоровел и к нему вернулся ясный рассудок, этот человек, вероятно, по-прежнему не мог проповедовать, как Петр. Кроме того, я сомневаюсь, что он мог сравниться с Павлом в его способности объяснять тему оправдания по вере. Он мог даже не знать ни одного библейского текста. Тем не менее исцеленный получил драгоценный дар, и это накладывало на него серьезную ответственность. Иисус сказал ему: «Иди домой к своим и расскажи им, что сотворил с тобою Господь и как помиловал тебя» (Марка 5:19). Этот человек нес ответственность не за то, чем не обладал, а за то, что даровал ему Бог. И он обязан был делиться полученным даром с другими.

 Именно с этого должны начинать и мы. Не ждите, пока вы обретете полноту знаний и овладеете приемами ораторского искусства. Не ждите, пока у вас будет достаточно хлеба и рыбы, чтобы накормить 5000 человек. Вначале остановитесь и посмотрите, что находится у вас под рукою, в вашем распоряжении. Затем возьмите те несколько хлебов и небольших рыбок и отдайте их в руки Иисуса. Это самое важное, что вы можете сделать. А после того как Он благословит их, делайте то, что сделали ученики: начните раздавать. Когда вы будете это делать, они умножатся.

 «Вы не можете делать того, что делаю я; но я не могу делать того, что делаете вы. Нужды огромные, и никто из нас, включая меня, никогда не делал великих дел. Но все мы можем делать маленькие дела с большой любовью, и все вместе можем совершить нечто удивительное», – сказала мать Тереза из Калькутты.
 Вы также одарены. Да, я в этом абсолютно уверен. Это потрясающая и смиряющая мысль. По безграничной милости Божьей возьмите эти драгоценные дары и используйте их в деле Господа.

Я верю, что мои дары включают в себя:
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Для развития и усовершенствования этих даров я могу сделать:

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Я могу использовать эти дары в деле Божьем и для служения людям таким образом:

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 16

Простертая рука
«И будет после того, излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши; старцам вашим будут сниться сны, и юноши ваши будут видеть видения. И также на рабов и на рабынь в те дни излию от Духа Моего» (Иоиля 2:28, 29). 

 «Самая ужасная бедность - одиночество и чувство, что ты нелюбим», – сказала мать Тереза.
Как вы думаете, была ли права мать Тереза?

 Факт, что вы читаете эти строки, свидетельствует о том, что вы, вероятно, не принадлежите к числу людей, с которыми ей часто приходилось иметь дело. И, очевидно, вы не живете в трущобах Калькутты или в любом другом месте, где тысячи людей спят, едят и делают все остальное прямо на тротуаре.

Вероятнее всего, вы принадлежите к поколению «коммуникаций». Вы принимаете как само собой разумеющееся сотовые телефоны, электронную почту, спутниковую связь. 

 Однако ирония заключается в том, что многие эксперты подтверждают: самое прогрессивное по части коммуникаций поколение в истории планеты является самым одиноким! По сути, социологи сегодня говорят об «эпидемии одиночества».
 Они утверждают, что «все больше и больше людей испытывают острую нехватку значимых взаимоотношений».
 «Одиночество – гораздо большая проблема для огромного количества современных людей, нежели в любое другое время человеческой истории».

 Итак, если мать Тереза была права, тогда этот вид бедности преобладает в нашем мире и имеет устойчивую тенденцию к росту.

 История румынского сироты Дэнни является притчей о современной жизни. Оставленный при рождении в грязном детдоме, он не получал ничего, кроме минимума еды и одежды, плюс жесткая дисциплина.

 Затем, в 1996 году, когда Дэнни исполнилось семь лет, без объяснений или предупреждения один незнакомец отвез его в зону приема в местном аэропорту и передал паре среднего возраста, Джону и Кэрол Соломон, которые приехали из США, чтобы усыновить его.

Это напоминает историю Золушки. Ведь у мальчика была кошмарная жизнь. Его никогда не обнимали, у него никогда не было новой пары обуви, и он никогда не был за пределами приюта. Теперь же Дэнни был неожиданно окружен любовью и столь многими материальными вещами, о существовании которых даже не подозревал. И вы, наверное, подумали, что мальчик был просто переполнен благодарностью?

 Отнюдь нет. Дэнни оставил приют, но кошмары преследовали его и в новой жизни. А для добрых людей, усыновивших его, невиданный кошмар только начинался.

 Сейчас Дэнни 18 лет, и он может объяснить свое состояние. «Я был убежден, – говорит он, – что именно эти люди [его приемные родители] бросили меня в том ужасном приюте и оставили там на многие годы». Его реакцией были ненависть и насилие.

 Нельзя сказать, что супруги Соломон не старались помочь Денни. Неоднократно они рассказывали ему об истинном положении вещей, но ничто из сказанного или сделанного ими ничего не меняло. Между ними было нечто большее, нежели языковый барьер. Неоднократно его исключали из школы. Три раза помещали в психиатрическую клинику. Несколько раз его родители были вынуждены вызывать полицию из-за его жестокого поведения дома. Психологи и консультанты объявили его неизлечимым и советовали Соломонам избавиться от него.

 Только подумайте! Что эти люди были должны Дэнни? Абсолютно ничего. Им не было никакой необходимости терпеть его выходки, они могли просто аннулировать его усыновление и оставить плыть по течению самоуничтожения.

 Но они этого не сделали. Ценой невероятных усилий со своей стороны, финансов и личных травм супруги Соломон старались, терпели и надеялись, что каким-то образом им удастся наладить с ним контакт. Почему? Потому что они никогда не переставали верить: должен быть какой-то способ, который поможет ему все понять.

 Есть вещи гораздо страшнее бедности, одиночества и чувства, что ты нелюбим. Например, когда человек сам налагает на себя бремя одиночества, которое делает его невосприимчивым к окружающей любви.

Я назвал историю Дэнни притчей о человеческой дилемме. Библия изображает нам Бога, Который действительно есть и не безмолвствует.
 Он обращается к нам, зовет нас и пытается достучаться до нас. Господь желает сблизиться с нами и дать нам почувствовать безопасность в объятьях Его любви. Но слишком часто мы уклоняемся от Бога или даже негодуем на Него и боремся с Ним. Почему же Он столь настойчив? Почему не бросит нас и не оставит пожинать последствия нашей невероятной глупости?

 Потому что Он знает: большинство людей, отвергающих Его любовь, находятся в замешательстве. Популярная культура оглушает нас. Сегодняшний образ жизни не оставляет времени ни для семьи, ни для духовных размышлений. Сама наша «мобильность» с ее сотовыми телефонами и Интернетом вносит свою лепту в этот неутихающий шум, воюя против подлинной духовности. Постоянный грохот делает нас тугоухими и препятствует сделать остановку, чтобы поразмышлять над вечными ценностями.

 Пророк Илия достиг огромных успехов, обратив всю нацию к Богу. Его методы полны драматизма и весьма эффективны. Но даже тогда, в момент своего наибольшего успеха, он впал в депрессию, в безграничную бездну отчаяния. Именно в тот час Бог пришел к нему и сказал: «Теперь уходи отсюда и отправляйся к Божьей горе Хорив».
 Когда пророк добрался до нужного места, то увидел «большой и сильный ветер, раздирающий горы и сокрушающий скалы пред Господом; но не в ветре Господь. После ветра землетрясение; но не в землетрясении Господь. После землетрясения огонь; но не в огне Господь. После огня веяние тихого ветра» (3 Цар. 19:11, 12). Что, по-вашему, пытался сказать ему Бог? 

  Догадаться нетрудно: во время невероятной кампании по возвращению всей нации на верный путь Илия подвергся опасности, с которой сталкивается каждый из нас. После бурной деятельности и потрясающего успеха он пережил обратную реакцию – упадок духа и уныние.  Когда его объяла ужасная тьма и безысходность, он не видел никакого просвета и выхода. В это время ему были необходимы покой, тишина и понимание близкого друга.
Божий голос к Илии был «тихим ветром». Весьма интересно, поскольку еще одно еврейское слово для обозначения дуновения – «руах» - также означает «дух». Обратите внимание на слово «тихое». Святой Дух обычно не кричит громко, но Он проявляет настойчивость.

 Пожалуйста, обратите внимание на другой текст о том, что делает Бог, чтобы достучаться до нас, даже если мы не заинтересованы Его слушать: «Бог, многократно и многообразно говоривший издревле отцам в пророках» (Евр. 1:1).

Он по-прежнему тихо взывает
 Третья глава книги Исход повествует о том, что Бог поручил Моисею освободить Его народ из рабства. Но Моисей беспокоился, как донести свою весть до жестокого фараона. 

 Бог сказал ему: «Аарон, брат твой, будет твоим пророком: Ты будешь говорить все, что Я повелю тебе; а Аарон, брат твой, будет говорить фараону, чтобы он отпустил сынов Израилевых из земли своей» (Исх. 7:1, 2).

 Вы обратили внимание, что Аарон был для Моисея «пророком»? Приведенные тексты проливают свет на значение этого слова. Аарон был назначен представителем-оратором Моисея. По сути «пророк» – это человек, официально уполномоченный говорить от имени другого человека. Бог избирает Своих пророков передавать Его весть людям.

 В современном популярном понимании пророк - это человек, который знает будущее. Вы были бы не прочь иметь такого человека рядом, не правда ли? Да, пророчество иногда имеет дело с будущими событиями. Но работа пророка включает в себя гораздо больше аспектов. И даже когда пророчество касается будущих событий, оно никогда не удовлетворяет праздное любопытство и не творит чудеса на заказ. Пророчество является частью Божьих усилий «любой ценой» достучаться до нас.

Нелегкое дело
 Библейские пророки были людьми с подобными нам переживаниями и миссией. Они были евангелистами и, как правило, реформаторами. Зачастую они отстаивали интересы Бога перед лицом всеохватывающего потока зла. Некоторые из них имели потрясающий успех, но гораздо чаще страдали от оскорблений и встречали отвержение. Многие пророки окончили свою жизнь как мученики. В конце второй книги Паралипоменон автор отмечает: «И посылал к ним Господь, Бог отцов их, посланников Своих от раннего утра, потому что Он жалел Свой народ... Но они издевались над посланными от Бога, и пренебрегали словами Его, и ругались над пророками Его» (2 Пар. 36:15, 16). Миссия пророка нелегка, вряд ли кто-то вызвался бы добровольно исполнять ее.
 

 Библия открывает, что чаще всего Бог использовал пророков в смутное и мятежное время. Проанализируйте следующие примеры:

1. В ответ на первое, широко распространившееся восстание против Него Бог послал Еноха.

2. Когда на Земле стало умножаться нечестие, Бог призвал Ноя.

3. После потопа был призван Авраам, отец избранного народа.

4. Моисей был пророком и законодателем, который вывел народ из рабства и вел в Обетованную землю.

5. Господь назначил Девору быть пророчицей и вождем народа во время большого национального кризиса.

6. Когда Ахав и Иезавель ввели Израиль в блуд и идолопоклонство, Бог послал сначала Илию, а затем Елисея.

7. В последующие трудные годы Бог призвал Исаию, Иеремию, Иезекииля и многих других пророков, имен которых мы не знаем.

8. Через Анну и Симеона Бог объявил о рождении Иисуса.

9. Спустя несколько лет Он послал Иоанна Крестителя «приготовить путь» для общественного служения Иисуса.

10. Среди пророков первоапостольской Церкви были Агав и четыре дочери благовестника Филиппа.

11. Апостол Павел также обладал даром пророчества.

12. То же можно сказать и в отношении Иоанна, написавшего книгу Откровение.

Пророчество в конце времени

 Библейское пророчество предостерегает нас, что последнее время станет величайшим кризисом, которому будет сопутствовать «умножение беззакония» (Матф. 24:12). Тогда «наступит время тяжкое, какого не бывало с тех пор, как существуют люди» (Дан. 12:1). Апостол Павел также предупреждал, что в последние дни наступят «времена тяжкие» (2 Тим. 3:1). Грешники станут дерзкими и бесстыдными. «Отступят некоторые от веры, внимая духам обольстителям и учениям бесовским» (1 Тим. 4:1). Иисус сказал, что перед Его Вторым пришествием подлинная вера будет редким явлением (см. Луки 18:8).

 В прошлом, во времена кризиса и мятежа, Бог реагировал тем, что посылал Своих вестников, пророков. Поэтому нет ничего удивительного в том, что мы находим несколько библейских пророчеств о том, что по мере приближения времени конца пророческий голос снова зазвучит среди Его народа. «Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного» (Мал. 4:5). Здесь не говорится о том, что сам Илия воскреснет из мертвых, но некто придет «в духе и силе Илии» (Луки 1:17), чтобы выполнить работу, которую совершал он, – миссию исцеления и примирения (см. Мал. 4:6), а также призвать людей возвратиться к Богу во время «умножения беззакония» (Матф. 24:12; см. также Иоиля 2:18, 31).

 Эти тексты говорят нам, что в драме последних дней следует ожидать развития такого сценария, когда две противоборствующие силы будут совершать свою работу в разных направлениях: (1) умножение беззакония и зла; (2) возобновление дара пророчества.

 Пророчество об Остатке, которое мы изучали в 11-й главе данной книги, также говорит о восстановлении дара пророчества в конце времени, называя его «свидетельством Иисусовым» (Откр. 12:17; 19:10). Дар пророчества является свидетельством Иисуса. Это – Его печать одобрения, одно из знамений, которое Он дал для идентификации избранных Им людей, чтобы они были особыми каналами для распространения света.

Проверка! Проверка!

 В другом важном предсказании о даре пророчества Иисус предвещал, что перед самым концом восстанут многие «лжехристы и лжепророки». Эти обманщики не будут выглядеть странными людьми, напротив, они будут говорить серьезно и убедительно. Иисус сказал, что они «дадут великие знамения и чудеса», настолько сильные, чтобы, по возможности, убедить даже избранных Божьих детей (см. Матф. 24:24). Это предостережение должно насторожить нас, ведь подделка будет выглядеть как истина, поэтому станет трудноотличимой.

 Апостол Павел велит нам «не уничижать» пророчества (1 Фес. 5:20). Мы не должны бездумно отвергать весть только потому, что кто-то сказал нам, что она исходит от пророка. Это будет равносильно слепой предосудительности. Согласно его словам, от нас требуется все испытывать, хорошего держаться (см. стих 21).

 Поэтому, если люди сообщают вам, что нашли пророка в наше время, скептицизм будет вполне уместен. Не принимайте ничего до тех пор, пока не изучите доказательств. Это применимо и к моим словам в данной книге, и к любым притязаниям современных пророков, которые вы можете услышать.

 Если подделка будет казаться истиной, как мы можем обнаружить различие? Как и во всех других вопросах, нам необходимо обращаться за руководством к Библии. Если мы попытаемся выносить суждение, полагаясь исключительно на свой разум, то непременно собьемся с пути.

 Библия предлагает характеристику истинного пророка, которая может послужить основой для сравнения и проверки всякого, кто заявляет об обладании этим даром.
1. Истинный пророк будет возвеличивать Библию (см. Исаии 8:20; Втор. 13:1-4):
а) он обладает вестью, которая не противоречит Библии;
б) он понимает, поддерживает и способствует распространению библейских ценностей, позиций и идеалов;
в) он направляет людей к Писанию, поощряя их изучать его, любить и придерживаться библейского учения.

2. Истинный пророк будет указывать людям на Иисуса (см. Иоан. 15:26; 1 Иоан. 4:1-3; Откр. 19:10):
а) он помогает им понять Его миссию;
б) он приведет их к Его стопам в благодарении и поклонении (см. Откр. 19:10).

3. Истинный пророк обладает здравой вестью (см. Матф. 7:15-20):
а) вестью, побуждающей нас стать лучшими людьми;
б) вестью, пропагандирующей взгляды и позиции здравого смысла, а также здравого ума и духовного здоровья;
в) вестью уравновешенной и разумной, без крайностей и фанатизма.

4. Истинный пророк будет возвещать истину (см. Втор. 18:22):
а) новая истина, данная через пророка, будет в значительной мере верифицируема, то есть ее можно проверить. К примеру, его предсказания исполнятся; утверждения и заявления относительно какой-то ситуации или людей могут в целом подтвердиться.

 Испытывая чувство благодарности, хочу познакомить вас с человеком, чьи труды и служение на самом деле удивительным образом соответствуют всем этим характеристикам. Практические советы и духовные труды этого человека оказались благословением для меня и миллионов других людей. Я говорю об Эллен Уайт. Мой подход непременно будет иметь личный аспект, поскольку для меня это подобно тому, как познакомить вас с другом.

Пожалуйста, познакомьтесь с моим другом

 У меня было преимущество расти в доме прекрасных родителей-христиан. Утренние богослужения были частью нашей повседневной жизни. Но наши родители задавались вопросом, что еще они могут сделать для содействия нашему духовному развитию. Когда мне было около восьми лет, а моему брату десять, они решили попробовать новый план. Вместо чтения краткого стиха или «Утреннего чтения» перед завтраком они стали посвящать все время завтрака книгам важного содержания. С тех пор каждое утро, возблагодарив Бога в молитве, отец или мать читали вслух одну из книг, в то время как остальные завтракали.  
 Первой книгой, которую они поместили в список, была «Ранние произведения» Эллен Уайт. После нее они читали нам «Желание веков» - величайший шедевр о жизни Христа. Затем остальные книги из серии «Конфликт веков», охватывающие всю библейскую историю: «Патриархи и пророки», «Пророки и цари», «Деяния апостолов» и «Великую борьбу». Поскольку это были объемные книги (некоторые из них насчитывали свыше 600 страниц), описанный мною план осуществлялся в течение нескольких лет.

Спустя долгое время я слышал, как люди задавали вопросы по этим книгам. И лишь удивлялся, действительно ли они читали их или говорили, не понимая их подлинного значения. Для меня самое важное доказательство их вдохновения заключалось не в каком-либо рассказе о том, как они были написаны, но в том сильнейшем влиянии, которое они оказали на всю мою жизнь. Благодаря им истории на страницах Библии оживали. Ее герои были такими же реальными и знакомыми, как наши живущие рядом соседи. Эти книги утверждали библейские ценности и применяли их к современной жизни. Каждое утро мы отправлялись в школу, размышляя об Илии, противостоящем пророкам Ваала на горе Кармил, о Давиде, пасущем овец своего отца, о мальчике Иисусе, беседующем со старейшинами в храме, и других темах.

 Когда мне исполнилось 14 лет, мама оставила экземпляр еще одной книги Эллен Уайт – «Вести для молодежи» – возле того места, где я часто сидел. Она знала мою привычку читать все, что было под рукой. Перелистав первую главу, я заинтересовался и вскоре прочел ее от корки до корки, после чего несколько раз перечитывал некоторые части.

 Это случилось тогда, когда меня одолевал приступ отчаяния как христианина. Мне казалось, что идеал совершенства Иисуса был слишком высоким, а мои недостатки настолько большими, что я никогда его не достигну. Все еще живо помню сильное эмоциональное впечатление от прочтения таких строк: «Скажите слова ободрения и утешения тем, которые намерены подниматься по этой лестнице, скажите им, что если они будут упорно подниматься все выше и выше, то непременно достигнут ворот Небесного города» (Вести для молодежи, с. 95). Тогда я подумал: «Мне это под силу. Я слаб и часто падаю, но могу проявлять настойчивость»  В моем сердце вновь поселилась надежда. Именно с такой Эллен Уайт я познакомился в свое время. Ее служение вселяло надежду. Никто не может читать ее труды длительное время без того, чтобы не исполниться желанием стать лучшим человеком.

 Адвентисты седьмого дня верят, что ее откровения не были результатом одной лишь интуиции или личного понимания Священного Писания. Она написала тысячи писем с советами, предостережениями и ободрениями. Многие из них были посланы людям, которых она никогда не встречала. Она говорила, что Бог открывал ей дело каждого из них, и у нас есть много историй о том, как ее слова достигали их в нужное время. Читавшие их люди были убеждены, что только Бог мог показать ей истинное положение вещей в той или иной ситуации, поскольку об этом не знал ни один человек.

 В 1905 году мой дед Питт Уэйд был молодым врачом, начинающим свою медицинскую практику в южной части штата Колорадо. Он мечтал организовать санаторий наподобие известного учреждения, основанного Джоном Харви Келлогом в Баттл-Крике, штат Мичиган.

 Желая получить поддержку своих планов у Эллен Уайт, он связался с ней, описав проект в самых ярких выражениях. Но проходило время, а ответа не было. Из-за продолжительного молчания госпожи Уайт мой дед чувствовал себя опустошенным.

 Наконец прибыло долгожданное письмо. Но оно содержало совсем не ту весть, которую он хотел услышать. Автор начала с утверждения, что не отвечала ранее, поскольку не хотела писать, не получив «свет от Господа» относительно вопросов, которые задавали ей люди.

 «Но теперь я готова говорить с уверенностью, – добавила она. – В прошлый четверг ночью [28 сентября 1905 г.] мне было представлено это дело». 

 Она писала молодому врачу, что проект, о котором он мечтал, сам по себе неплохой. Но Господь показал ей серьезные затруднения, вследствие которых будет разумно прекратить его и отказаться от его осуществления. Проблема состояла в склонности деда давать волю «страстям» – у него был взрывной темперамент. Он вынашивал чувства ненависти, горечи и критики в отношении всех, кто не соглашался с ним и не поддерживал его планы.

«Мой брат, – писала Эллен Уайт, – ты нуждаешься в новой духовной жизни... По представленным мною причинам прошу тебя воздержаться от бремени, которое ляжет на тебя в связи с санаторием».
 Письмо было написано на нескольких страницах. Автор с нежностью увещевала моего деда признать, что Господь страстно желает предостеречь его, дабы он избежал горькой сердечной боли и многих скорбей. Если он не произведет перемен в своей жизни, в которых отчаянно нуждается, его ждет мрачный и трудный путь.

 Когда я прочитал это письмо пятьдесят лет спустя, то был потрясен. Как она могла дать описание его личности и характера с таким глубоким пониманием? Как она могла знать и обозначить проблемы, с которыми он столкнулся в своей дальнейшей жизни?

 В то время слово «пророк» неверно использовалось и, вероятнее всего, его неверно понимали. И Эллен Уайт не применяла этот термин к себе. Однако внимательное изучение ее трудов убедило меня и миллионы других людей, которые рассмотрели все доступные доказательства, что ее служение соответствовало библейскому описанию роли пророка. Она была вестницей Божьей для наших дней.

 Дар пророчества в нынешнее время свидетельствует о Божьей удивительной любви. Он говорит о Его настойчивости и неустанных усилиях донести Свою весть и пробиться сквозь невежество и изоляцию, в которую мы себя добровольно заточили. Кроме того, он говорит нам о том, как сильно Господь желает убедить всех людей возвратиться к отношениям любви и доверия с Ним. Тот же Святой Дух, Который возвещал через благочестивых людей древности, говорит и в наши дни. Он опять использует человеческое орудие, чтобы донести нам весть ободрения и преобразования.

 Я призываю вас сделать собственные выводы в отношении изложенного выше. 
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 17
Знать правильный ответ недостаточно
«Я желаю исполнить волю Твою, Боже мой, и закон Твой у меня в сердце» (Псал. 39:9). 

 Недавно наше рекламное агентство посетил доктор со странной фамилией Косторезов. Он поинтересовался, можем ли мы помочь ему в том, чтобы привлечь больше пациентов.

Да, конечно, мы это могли. Например, только что мы завершили успешную рекламную кампанию для магазина подержанной одежды.
 Поэтому мы открыли наш ноутбук и на его экране показали доктору макеты объявлений, приготовленных для разных предпринимателей. Объявление для медицинских работников выглядело неплохо, но мы сделали несколько улучшений и правок в разных местах. Новый макет для доктора можно было запускать в производство. Вот оно, пожалуйста! 

Низкие цены на хирургические услуги доктора Косторезова!

Не упустите свой шанс!

· Внимание! Внимание! Только один день! У вас никогда не будет лучшего предложения для удаления аппендикса! Скидка 30%! Только в четверг на этой неделе! Спешите к нам и удаляйте свой аппендикс за приемлемую цену!

· Врач также удалит ваше сердце и легкие с той же скидкой! Просто вырежьте этот купон и покажите его регистратору, когда придете к нам!

· Большие скидки на ампутацию, если будете делать ее нескольким членам вашей семьи! Приводите с собой жену и детей!

· Наложите гипс на одну ногу в любой день на этой неделе, и мы наложим его на вторую всего за 1 доллар!

 Итак, вы уже собрались посетить доктора Косторезова? Почему нет? На это нетрудно ответить, не так ли? Люди не вырезают себе аппендикс лишь потому, что по четвергам это дешево. Они удаляют его только тогда, когда это необходимо, когда болит.

Вот для чего нужен Закон

 Апостол Павел говорил, что в какой-то момент своей жизни он был безупречен - у него ничего не болело. «Я жил некогда без закона», – писал он. Греческое слово «я» – это «эго». Эго Павла было живо и здравствовало -  он чувствовал себя комфортно и был уверен в себе. «Но когда пришла заповедь, то грех ожил, а я умер» (Римл. 7:9, 10).

 Подумайте, как «оживает» ваше лицо, когда действие новокаина заканчивается. Как только Закон привлек внимание Павла, его духовные нервы начали вздрагивать. Внезапно они обнажились, и он стал чувствовать грех, как никогда прежде. Его я умерло.

 Я могу рассказать вам, как это работает. Я чувствовал себя комфортно и был уверен в себе, когда в один ветреный день зашел в местный магазин товаров повседневного спроса. Находясь там, я заметил, что несколько людей смотрят на меня и улыбаются, но это легко объяснить, поскольку я неплохо выгляжу. Все было хорошо, пока  я не зашел в туалет и не увидел себя в зеркале. Ой! Мои волосы торчали в разные стороны! Узнав правду, я почувствовал себя весьма неловко и был весьма обескуражен.

 Подобно хорошему другу, Закон говорит то, что нам необходимо услышать. Это наш семейный врач. «Боюсь, что новости неутешительные, – говорит доктор Закон. - Вы закоренелый грешник».

Действительно ли это возможно?

 Но подождите! Здесь что-то не так. Как Павел мог говорить, что ранее он был «без закона»? Ведь он был евреем. Более того, он был фарисеем, то есть принадлежал к партии, известной своим строгим послушанием Закону. Иисус подчеркнул, что ее члены платят десятину даже с мяты, аниса и тмина - небольших ростков зелени, растущих на их огородах (см. Матф. 23:23). Вот какими строгими ревнителями Закона были эти люди. И поскольку Павел был иудеем и фарисеем, как он мог заявлять, что ранее жил без Закона?

Может показаться невероятным, но он не шутит, поскольку в вопросе соблюдения Закона больше – это меньше. Сейчас я объясню, что имею в виду. Но вначале мы должны задать вопрос: почему Павел и его друзья были столь фанатично настроены относительно соблюдения Закона? Потому что для них спасение было вопросом совершенного послушания Заповедям.

 Теперь представим, что я иду на рынок и спрашиваю продавца овощей: «Сколько стоит эта капуста?» Он отвечает: «Десять песо».
 Вы полагаете, что я отвечу ему: «Что? Всего десять песо! Я дам вам двенадцать и ни копейки меньше». Конечно же, я не скажу ему ничего подобного! Если покупаешь какую-то вещь, то хочешь заплатить за нее как можно меньше.

 Точно так же если я покупаю себе пропуск на Небо, совершая добрые дела, то есть соблюдая Закон, то и здесь мне захочется поторговаться. Зачем платить больше, нежели необходимо? Поэтому мне нужно узнать, что необходимо сделать, дабы спастись. Как умелый адвокат, займусь исследованием и постараюсь «выцедить» из Закона каждую букву вплоть до последней. Буду изучать семантику и разработаю педантичные юридические определения того, что на самом деле означает Закон. Законничество (спасение посредством соблюдения Закона) делает это неизбежным.

 Во времена Иисуса целая группа людей занималась толкованием Закона и четко объясняла людям, что они могли или не могли делать в каждом конкретном случае.

Вопрос: Предположим, что я собираю урожай ячменя в пятницу пополудни и еще не закончил сбор до захода солнца (суббота, как мы помним, начинается при заходе солнца в пятницу). Могу ли я продолжать и закончить труд?

Ответ: Нет, жатва является одним из 39 видов ручного труда, обозначенных раввинами,
 и все они запрещены в субботу.

Вопрос: А если я увижу приближающуюся темную тучу? Может пойти дождь, и я потеряю весь годовой урожай. Следовательно, моя семья будет голодать.

Ответ: В этом случае вы можете подбирать уже пожатые снопы ячменя и заносить их в амбар, но не можете продолжать жатву.

Вопрос: Как насчет серпа, которым я жал ячмень? Могу ли я также отнести его в амбар, чтобы он не покрылся ржавчиной от дождя?

Ответ: Нет, но вы можете положить серп в сноп ячменя. Затем вы отнесете его в укрытие, когда будете заносить ячмень в амбар. Это позволительно.

 Использованные толкователями отдельные слова отличались от тех, которые я привожу здесь, но эти люди обсуждали и решали подобные вопросы. 

 У нас нет оснований сомневаться в их искренности. Они действительно хотели исполнить Божью волю, но каким-то образом оказались не в состоянии понять, что ошибаются. Подобное отношение ослабляет Закон, поскольку вынуждает нас придираться к мелочам.

 Подумайте над следующими словами из замечательной духовной книги Эллен Уайт «Путь ко Христу»
: «Некоторые... стремятся неукоснительно выполнять свои христианские обязанности как требования Бога, чтобы таким образом приобрести себе вечную жизнь» (с. 44). Вот подходящее определение законничества. Но Эллен Уайт отмечает: «Такая религия ничего не дает» (с. 44).

Затем она продолжает: «Когда Христос живет в сердце...». Здесь мы находим определение подлинного христианства. Это не просто ряд этических правил и не вопрос выравнивания всех доктрин с точностью до миллиметра. Это «Христос в вас, упование славы» (Колос. 1:27). Дружба с Иисусом включает в себя основанные на любви отношения с нашим Творцом.

 Законничество неизбежно будет эгоистичным. Здесь фокус всегда направлен на свое «я». Вопрос моего поведения станет повесткой дня. Кроме того, законничество неизбежно побуждает нас сравнивать себя с другими. Еще более тонкий самообман законничества скрывается в том, что оно оскверняет мотивы, которые Эллен Уайт называет «побудительной причиной действий». В законничестве любовь к Богу и спасение – несовместимые вещи. Напротив, мы проявляем послушание, поскольку надеемся что-то из этого иметь, -  мы хотим спастись. Но когда средоточием нашей жизни являются основанные на любви отношения с Иисусом Христом, наше «я» «будет позабыто». Только тогда «любовь ко Христу» может стать «побудительной причиной действий».

 Библейская религия христоцентрична, тогда как законничество - эгоцентрично.

 Христоцентричная религия приведет к совсем иным результатам. «Все, кто чувствует притягательную силу любви Божьей, не думают о том, как удовлетворить требования Бога ценой наименьших жертв со своей стороны. Они стремятся жить в полном согласии с волей своего Искупителя, готовые с радостью оставить все и всецело посвятить себя достижению избранной цели» (с. 45).

 Истинная религия -  праведность по вере -  не занижает требования послушания, но как раз наоборот. Удивительный парадокс, но мы больше не спрашиваем: «Что мне доброго делать?». Вопрос в том: «Кем я должен стать?». Мы не будем спрашивать о заниженных требованиях, но будем стремиться к полному согласию с волей нашего Искупителя.

Сравнение и противопоставление

 В Нагорной проповеди Иисус показал разительный контраст между плодами законничества и истинной религии. «Вы слышали, что сказано древним: “не прелюбодействуй”» (Матф. 5:27). Как только законник услышит эти слова, он тотчас вопрошает: «Что конкретно это значит? Насколько далеко я могу зайти и по-прежнему рассчитывать на спасение?» Естественно, он истолковывает слово «прелюбодеяние» в самом узком смысле. Но «все, кто чувствует притягательную силу любви Божьей», понимают, что духовное послушание, движимое любовью к Богу, намного больше и шире. Именно это имел в виду Иисус, когда сказал: «А Я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействовал с нею в сердце своем» (стих 28).

 Законник интерпретирует послушание как механический отклик на значение слов в Законе. Павел называет это «буквой закона» (2 Кор. 3:2-6). Но духовное послушание, побудительной причиной которого являются основанные на любви отношения, будет гораздо шире и глубже. Оно будет менее строгим, менее осуждающим и обвинительным. Спасаясь делами, мы будем карабкаться по лестнице по направлению к Небу, сравнивая себя с другими и смотря свысока на тех, кто еще не достиг нашего уровня или еще не понимает свой долг так, как мы.

 Как мы заметили ранее, Павел был «Еврей от Евреев, по учению — фарисей... по правде законной - непорочный» (Филп. 3:5, 6). Он обладал всеми этими «преимуществами», но все же сказал, что раньше был «без закона». До встречи с Иисусом Павел знал о Законе в понимании законника. Он мог дать вам определение каждого слова. Но он был полным невеждой в понимании истинного Закона, то есть его безграничного духовного измерения. Позже Павел сказал, что его прежний подход сделал из Закона мертвую «букву», и она застыла в камне (2 Кор. 3:2-6).

 Будучи отражением Божьего характера, Закон пытается на человеческом языке описать Бога. Предназначение и великая цель Закона состоит не в том, чтобы привести нас к определенной норме поведения, которую можно выразить ограниченным языком, путем объяснения каждого его слова. Цель Закона - всегда направлять нас ввысь, устремляя все выше и выше в святую атмосферу Небес.

 Когда видение Павла прояснилось, он начал осознавать безграничное совершенство, на которое указывал ему Закон. Когда он сравнил это совершенство с собственным эгоистичным существованием религиозного человека, то обнаружил ошеломляющее откровение. Вот почему он говорит, что когда пришел Закон, «я умер» (Римл. 7:10).

Однако эта функция Закона сама по себе не является конечной целью, не более чем работа врача оканчивается определением диагноза. Задача Закона не в том, чтобы унизить нас и ввергнуть в отчаяние. В своем Послании к  галатам Павел отмечает, что Закон вначале осуждает нас. Он ввергает нас в темницу и как бы «всех заключает под грехом... мы заключены были под стражею закона» (Гал. 3:22, 23). В этом смысле «закон» стал нашим «детоводителем ко Христу, дабы нам оправдаться верою» (стих 24).

 В этом вся суть. Закон открывает нам истину, и как только мы осознаем, что больны, то сразу же пожелаем отправиться к врачу Иисусу за исцелением. Именно в этом состоит великая «поисково-спасательная» миссия Закона. Так Закон становится нашим верным другом.

 Почему бы не уделить минутку, чтобы написать несколько слов, выражающих ваш отклик на Его предложение дружбы:
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------.

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 18
Обретение мира и счастья
«Помни день субботний, чтобы святить его; шесть дней работай и делай всякие дела твои, а день седьмой – суббота Господу Богу твоему: не делай в оный никакого дела ни ты, ни сын твой, ни дочь твоя, ни раб твой, ни рабыня твоя, ни скот твой, ни пришелец, который в жилищах твоих; ибо в шесть дней создал Господь небо и землю, море и все, что в них, а в день седьмой почил. Посему благословил Господь день субботний и освятил его» (Исх. 20:8-11). 

Множество раз мне приходилось путешествовать пассажирским катером в порт Ливингстон на северо-восточном побережье Гватемалы. Однако один такой вояж запомнился, как никакой другой.

 Было около пяти часов вечера, когда мы отправились от причала в Пуэрто-Барриос, но небо потемнело, пошел сильный дождь. Как только мы оставили бухту, на нас с яростью обрушился шторм.

 Сильные порывы ветра метали дождевые потоки в окна каюты. Одной рукой я держался за переднюю переборку, чтобы не упасть, а другой обхватил свою голову, страстно желая побороть тошноту, которая становилась все сильнее. Говорить было невозможно, но я мог расслышать стоны, молитвы и проклятия, звучавшие из уст других пассажиров.

 Дорога обычно занимает около 90 минут, но на сей раз тянулась целую вечность. Я начал думать, что капитан, очевидно, сбился с курса и катер уносит в открытое море, когда вдруг нас охватило почти невероятное спокойствие. Вместо сильной качки и подбрасываний небольшое судно начало плавно скользить по воде, и чуть впереди сквозь завесу дождя мы могли разглядеть веселые огоньки нашего пункта назначения.

 Почему произошла такая перемена? Шторм еще не закончился, но мы вошли в убежище гавани. Там, в открытом океане, волны по-прежнему яростно бушевали, но они больше не угрожали нам, поскольку мы оказались в укрытии и находились в безопасности.

 Библия говорит, что «в начале... земля была безвидна и пуста, и тьма над бездною» (Быт. 1:1, 2). 
 Затем Бог сказал, и тьма отступила перед светом. Он вновь сказал во второй день недели творения - и появилась атмосфера, обрисовались континенты, поднялись горы и море заполнило свое место. Все эти детали показывают, что процесс творения был движением от хаоса к порядку, от турбулентности к покою. 

 На следующий день Господь повелел земле облачиться в зеленые одежды. Появились травы и лиственные деревья, мхи и папоротники. Величественные деревья протянули свои ветви к небу. Сосны и полевые цветы украсили пейзаж, наполнив воздух тончайшими ароматами. Буйная растительность с ее удивительным процессом фотосинтеза производила пищу и кислород для всего живого.
В четвертый день Творец создал светила: Солнце, Луну и звезды.
 На пятый день и в начале шестого Бог повелел, чтобы моря, земля и небеса наполнились живыми созданиями, которые плавали, летали, ходили и ползали.

 «И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему, по подобию Нашему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пресмыкающимися по земле» (Быт. 1:26).

 Сотворение разумных существ для управления Землей было последним шагом в упорядочении хаоса. Затем с безграничной радостью Творец созерцал Свой завершенный труд, сказав, что созданное Им было «хорошо весьма» (стих 31).

Противоестественно

 Физики открыли ряд законов термодинамики. Второй закон гласит, что все системы в природе обнаруживают неизменную тенденцию к дезинтеграции, хаосу и потере энергии. Ученые называют это принципом энтропии.

 При творении все происходило с точностью до наоборот. Благодаря невероятно сложным биохимическим и физическим трансформациям Бог превратил хаотическую планету в упорядоченный мир. Когда Он сказал, что Его творение было «хорошо весьма», то так оно и было, поскольку шторм утих, беспорядок был побежден, хаос исчез, а вся Земля являла собой мирный симбиоз во всех ее различных частях и взаимосвязях. Согласно намерению Бога, все в Его творении должно было служить нуждам других. Вся живая и неживая природа единогласно свидетельствовала о любви и безграничной мудрости Творца.

 Слова Бога, сказанные Им в завершение повествования о творении, свидетельствуют о том, что:

- Он увидел, что все было хорошо весьма; 
- Он почил.

 Очевидно, что отдых Создателя не имеет ничего общего с усталостью. Это покой, который наступает тогда, когда порядок приходит на смену хаосу, -  покой, который следует после бури. Бог увидел, что Земля покоилась - и затем почил Сам.

Работа окончена

 В приведенном ниже отрывке содержится Божье торжественное заявление. Обратите особое внимание на подчеркнутые мной термины: 

«И увидел Бог все, что Он создал (1), и вот, хорошо весьма. И был вечер, и было утро: день шестый. Так совершены (2) небо и земля и все воинство их. И совершил (3) Бог к седьмому дню дела Свои, которые Он делал (4), и почил в день седьмой от всех дел Своих, которые делал (5). И благословил Бог седьмой день, и освятил его, ибо в оный почил от всех дел Своих, которые Бог творил (6) и созидал (7)» (Быт.1:31-2:3).

 Семь раз этот небольшой отрывок напоминает нам о том, что работа творения была окончена. Слова о том, что Бог «почил», означают: Он прекратил труд, потому что завершил поставленную задачу. Суть в том, что Им ничего не было упущено или недоделано. Все части творения функционировали в совершенной гармонии. «И увидел Бог все, что Он создал, и вот, хорошо весьма» (стих 31).
Знамение совершенной заботы

 Приведенная ниже иллюстрация поможет нам прояснить важность того, что все, созданное Богом, было совершенным. Попытайтесь представить себе, что в момент своего сотворения Адам вскочил на ноги и сказал:  

 - Господи, не нужна ли Тебе моя помощь хоть в чем-нибудь?
 На что Творец, улыбнувшись, ответил: 
- Нет, Адам, труд завершен. 

  - Но все же, должно же быть хоть что-то, что я могу сделать. Может, я смогу разукрасить крылья у бабочек?
  - Нет, их крылья уже окрашены в совершенные тона. 

  - Тогда… возможно, я могу научить птиц пению?
  - Нет, они уже знают, как нужно петь, причем петь намного лучше, чем ты когда-либо сможешь их научить.

  - А что, если я сделаю анализ воздуха, чтобы убедиться в достаточном содержании кислорода? Знаешь, Господи, если в воздухе будет чуть меньше или чуть больше кислорода, то дышать будет опасно.

  - Благодарю, Я уже позаботился и об этом.

  - Но, Господи, должно же быть что-то, что я могу сделать!
  - Да, пожалуй, кое-что есть.

  - Что же это, Господи?
  - Я хочу, чтобы ты отдохнул. 

- Отдохнул! Но как я могу почивать, если не трудился?
  - Я хочу, чтобы ты доверился Мне, Адам. Тебе нужно поверить в то, что работа действительно окончена. Я в полной и совершенной мере позаботился обо всех твоих нуждах. 

 В этом и заключается значение покоя в седьмой день. Если бы Создатель вызвал человеческие существа к бытию в начале творческой недели и попросил их о какой-либо помощи или, по меньшей мере, поинтересовался их мнением, тогда мы, бесспорно, имели бы некоторое преимущество, не так ли? Но Он этого не сделал. Наш покой в седьмой день с самого начала, ныне и всегда будет празднованием окончания Божьей, а не нашей работы. Подобно Адаму, мы отдыхаем в этот день, показывая, что доверяем Божьей совершенной заботе о наших нуждах и благополучии. Это значит, что мы с уверенностью покоимся в Его руках, доверяя Его мудрости, Его плану и заботе о нашей жизни. 

Акт поклонения

 Соблюдая субботу, мы признаем Бога нашим Творцом, а себя – Его творением. Поэтому в самом глубоком и значимом смысле наш покой в седьмой день является актом поклонения.

 Почти в каждой ложной религии, включая и ложное христианство, поклонение связано с вопросом делания. Только Библия предписывает нам поклоняться Богу путем воздержания от наших дел. Господь повелевает отложить в сторону наши старания, оставить житейские битвы, приостановить нашу работу и покоиться в безмятежной уверенности, что весь труд, необходимый для нашего блага, полностью завершен.
 
 Наш покой в субботу не только символизирует наши доверительные взаимоотношения с Богом, но также способствует их развитию и углублению, становясь частью реальности. Отдыхая в этот день, мы обретаем уверенность и мир в Божьей любви. Суббота укрепляет и подтверждает взаимоотношения между Богом и Его творением. 

Заповедь милости

 Имеете ли вы представление о том, сколько людей впадает в отчаяние и уныние, сталкиваясь с ответственностью и проблемами, которые преподносит им жизнь? Мы суетимся и беспокоимся, но у нас никогда не бывает достаточно времени. Все мы ощущаем на себе бремя добывания хлеба насущного, содержания наших домов, улучшения взаимоотношений, воспитания детей, забот о своем здоровье, получения очередной ученой степени, оплаты счетов, карьерного роста. Эти и подобные им тысячи других не менее важных задач требуют нашего постоянного внимания. Проблема заключается в том, что мы являемся ограниченными существами, а жизнь каждый раз предъявляет к нам все большие требования. Говорят, что когда Сесил Родс, знаменитый политический деятель конца XIX века, так называемый  бриллиантовый король, находился на смертном одре, он тихо произнес: «Сделано так мало, так много еще предстоит совершить». Сегодня множество людей в отчаянии вторит его печальным словам. 

 Посреди яростного натиска событий и жестких требований жизни, которая, подобно ненасытным устам могилы, никогда не скажет: «Довольно!», великий Бог-Творец предлагает нам субботу. «Шесть дней работай», - гласит Заповедь (Исх. 20:9). Это предоставленное тебе время. Работай, борись с житейскими трудностями и делай все наилучшее со своей стороны. Но всему этому есть предел – суббота. В это время ты должен находиться в покое. 

 Четвертая Заповедь повелевает нам трудиться, но она не говорит: «Работай до тех пор, пока не упадешь в изнеможении». Она также не говорит, что мы должны напряженно трудиться до тех пор, пока не завершим какое-то дело, то есть что мы можем отдохнуть только по его завершении. 

 Суббота – не что иное, как жизненное иносказание. Она изображает реальность: мы придем к концу наших дней и до последнего вздоха будем думать о том, что, будь у нас время, могли бы еще кое-что сделать. Она учит нас делать то, что мы можем в отведенное для нас время и затем отдыхать. Благодаря ей мы учимся измерять наши достижения не в показателях собственного совершенства, а в показателях Божьей любви.

 Иисус напомнил людям о том, что суббота была дана «для человека» (Марка 2:27). Она является даром Самого Творца, предназначенным для нашего блага и защиты. Суббота – это гавань, убежище от незатихающего шторма жизни, оазис, в котором усталый путник может найти покой и восстановить свои силы  перед тем,  как вновь отправиться в путь навстречу жизненным испытаниям. 

Суббота в грешном мире 

«Подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в раю?» (Быт. 3:1). 

На первый взгляд, казалось бы, совсем невинный вопрос.

Не подозревая ничего плохого, жена тут же ответила: «Плоды с дерев мы можем есть, только плодов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не прикасайтесь к ним, чтобы вам не умереть» (стихи 2, 3). 

 «Нет, не умрете! – прошипел враг. – Но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло» (стихи 4, 5). 
Суббота была посланием веры: «Доверься Мне. Прими тот факт, что Я действительно совершенным образом позаботился обо всех твоих нуждах». Однако враг утверждал прямо противоположное: «Неправда, что Бог совершенным образом позаботился обо всем. Чего-то недостает. Вовсе не обязательно следовать Его плану, вам нужно избрать собственный путь и рассчитывать только на себя».  Поддавшись наущениям сатаны, Адам и Ева присоединились к врагу в его недоверии и непослушании Господу. Их восстание привело к тому, что потребовалось особое вмешательство Бога, План, посредством которого Он мог спасти людей от полного отчаяния и восстановить с ними доверительные отношения веры, согласия и послушания. 

Еще одна пятница, еще один день покоя

 Была пятница, когда Бог окончил Свой труд и почил, завершив дело творения. Точно так же в пятницу Иисус завершил дело искупления человека. Умирая на кресте, прежде чем Он бездыханно склонил Свою голову, Христос воскликнул: «Совершилось!» (Иоан. 19:30). 

 После этого у учеников осталось время лишь на то, чтобы снять Его тело с креста и положить в новой гробнице Иосифа. Когда они спешили отдать Своему Учителю последние почести, садилось солнце. Писание говорит: «Наступала суббота» (Луки 23:54). Итак, уже во второй раз Спаситель почил в день субботний от выполнения Своего труда. Теперь суббота, созданная для того, чтобы напоминать нам о Божьей заботе в совершенном мире, приобрела дополнительное значение. С того дня и в последующие века она символически указывает на заботу Бога о греховном мире – на Его План искупления, исцеления и восстановления нас для доверительных отношений с Ним. 

 «Посему для Божьих людей остается соблюдение субботы. Ибо, кто вошел в покой Его [Божий], тот и отдохнул от дел своих, как Бог от Своих» (Евр. 4:9, 10, перевод Рафаила Турконяка).
 Субботний покой означает, что мы признаем: Христос действительно совершил наше спасение на Голгофском кресте. И благодаря этой завершенной работе Спасителя, верующий может «отдохнуть от дел своих», то есть от изнуряющих безнадежных попыток заработать спасение посредством своих добрых дел. Мы можем просто принять верой, что когда Иисус возгласил: «Совершилось!», так оно в действительности и было; Он совершил спасение во всей полноте и без ограничений для «всякого верующего» (Иоан. 3:16).

Вхождение в Его покой

 Много раз мне казалось, что второй закон термодинамики пытается возобладать в моей жизни и принцип беспорядка намеревается победить. Я даже думал, что опыт, пережитый мною тем штормовым вечером во время путешествия в Ливингстон, должен стать постоянной реальностью моего существования. 

Наверное, апостол Павел чувствовал нечто подобное, когда писал: «Потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю… Доброго, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, делаю… Ибо по внутреннему человеку нахожу удовольствие в законе Божием, но в членах моих вижу иной закон, противоборствующий закону ума моего и делающий меня пленником закона греховного, находящегося в членах моих» (Римл. 7:15-23). 

 Предельно откровенно великий апостол утверждает, что он нормальный человек и духовные штормы являются реальностью его жизни, как и жизни всех людей. Опыт, который переживает каждое человеческое существо, состоит в осознании необходимости в изменении и улучшении, и в то же время в признании того, что мы неразрывно сцепились в смертельной схватке со своими старыми привычками и страстями. 

 Действительно ли мы обречены постоянно барахтаться посреди безжалостного шторма? Нисколько! В том же отрывке апостол говорит, где мы можем найти спасительную гавань: «Благодарю Бога моего», – восклицает он (стих 25). «Итак, нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу, потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти» (Римл. 8:1, 2). 

 Адам признал, что Бог действительно совершенным образом позаботился о нем, когда завершил Свое дело творения, и он подтвердил признание этого факта тем, что покоился в субботу. Христиане, соблюдающие субботу, также присоединяются к нему в праздновании благости и любящей заботы Бога, явленной в творении и Плане искупления. 

 Отстраняясь от яростного темпа нашей привычной деятельности, удаляясь от жизненного прессинга во время субботних часов, мы напоминаем себе о том, что мир не вращается вокруг нас, что солнце встает утром не по нашему велению и цветы распускаются не по нашей команде, но все творение совершенным образом справляется со своими обязанностями без нашей помощи. Отдыхая в субботу от физического труда, мы прославляем Бога и признаем как Его чудесную заботу о нас в физическом мире, так и Его План спасти нас и полностью восстановить наши дружеские отношения с Ним через Иисуса Христа.

 Когда мы покоимся в седьмой день, наши доверительные отношения с Богом и опыт живой веры находят свое выражение и углубляются. Господь дарует нам Свой «мир... который превыше всякого ума» (Филп. 4:7). Это покой, которым наслаждаются все, кто «во Христе Иисусе» (Римл. 8:1).

 Неудивительно, что Карл Барт заметил: «Заповедь о субботе объясняет все другие Заповеди или все другие формы одной Заповеди. Поэтому ее следует поставить во главе всех».

Имеет ли значение, какой день мы соблюдаем?

 Некоторые люди обратили внимание на то, что слово суббота означает «покой». Поэтому, по их мнению, главное - просто отдыхать. Какая разница, какой день мы соблюдаем, раз уж мы покоимся один день в неделю? Подобное понимание вопроса полностью упускает из вида суть того, что мы празднуем. Наш покой в седьмой день является признанием победы Бога над хаосом и беспорядком. Этим мы выражаем веру в то, что Он окончил Свой труд и совершенным образом позаботился о всех наших нуждах, а также то, что мы принимаем Его дар спасения и вечной жизни. Любые изменения в этом плане будут означать, что мы признаем за собой право изменять установленное Богом в одной из Десяти Заповедей и подменять его нашим собственным изобретением.

 Так некогда думал Каин, считая, что нет ничего плохого в том, если вместо заповеданного Богом жертвенного агнца он принесет плоды и овощи. Агнец выражал веру всех детей Адама в грядущего Искупителя. Это означало, что они принимали дар от Бога и Его совершенное средство, предназначенное для их спасения. Но, принеся плоды и овощи, Каин пытался предложить Богу что-то свое, по-своему откупиться от Него и унять Его гнев в отношении греха делом собственных рук. Наш покой в седьмой день, субботу, также свидетельствует о том, что мы принимаем милостивую заботу Бога обо всех наших нуждах, включая Его дар спасения.

 Бог не трудился в течение трех дней, после чего в среду сделал перерыв, чтобы отдохнуть, прежде чем окончить труд. Он также не устраивал праздник в первый день, воскресенье, до начала работы. Господь почил в седьмой день в память об оконченном деле и повелел нам поступать так же. Господь не оставил на наше усмотрение выбирать любой другой день покоя вместо установленного Им.

Не упустите возможность

 Возможно, вы задаетесь вопросом о том, что же вам со всем этим делать. Я прошу вас не медлить ни минуты. Примите повеление соблюдать субботу как драгоценный Божий дар. С радостью и уверенностью составьте план с целью пережить этот чудесный опыт и войти в субботний покой: «Посему будем опасаться, чтобы, когда еще остается обетование войти в покой Его, не оказался кто из вас опоздавшим» (Евр. 4:1). 

 Господи, какой чудесный план Ты приготовил, предложив мне дар общения с Тобой в соблюдении субботы! Я всем сердцем хочу принять этот дар, благодарить и славить Тебя за него. Практические шаги, которые я собираюсь предпринять с этой целью:

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 19
Кто в вашем списке?
«Ибо кто я и кто народ мой, что мы имели возможность так жертвовать? Но от Тебя все, и от руки Твоей полученное мы отдали Тебе» (1 Пар. 29:14).
 Yo me debo a Cuba.  Именно такой была вдохновляющая надпись, которая привлекла мое внимание недалеко от аэропорта в Гаване. Она означала: «Я в долгу перед Кубой».

 Тогда я подумал: «Какой потрясающий лозунг!» Человек, написавший его на стене, хотел побудить людей осознать свой моральный долг и подумать о нем. Мы также должны задумываться над нашим моральным долгом гораздо чаще, нежели это делаем.

 Во время Второй мировой войны пилоты английских королевских ВВС принимали участие в воздушных боях не на жизнь, а на смерть с немецкими летчиками, которые, ежедневно пролетая над Ла-Маншем, направлялись бомбить Лондон. Битва за Британию была одной из самых смертельных схваток за всю историю. Но огромные жертвы тех храбрых людей не были напрасными. Не может быть и тени сомнения в том, что они спасли Англию и изменили ход войны.

 Незабываемые слова Уинстона Черчилля увековечили их героизм: «Еще никогда столь многие не были так обязаны столь немногим».

Ваш список
 Уделяли ли вы время тому, чтобы подумать о своем нравственном долге? Если вы составили  список тех, кому обязаны, кто его возглавил?

 Большинство из нас благодарны  героям, которые оставили свой след в истории. Но реально посмотрев на людей, пленивших наши сердца, сделавших лично для нас очень многое, мы вспомним тех, кто вообще не знаменит, – наших родителей, учителя, который в нас верил, друга, поддерживающего нас, коллегу, который ввел нас в курс дела, когда мы только начинали, или покрывал наши ошибки, когда мы их допускали, человека, который ободрял нас и поддерживал, когда мы в этом больше всего нуждались.

 Апостол Павел также говорит, что он кому-то  обязан: «Я должен...» (Римл. 1:14).
Давайте подумаем об этом и попытаемся помочь ему в составлении его списка.
 Прежде всего, мы помним, что Павел был римским гражданином. Он, должно быть, испытывал благодарность к людям, которые основали империю и ее знаменитую систему судопроизводства. Неоднократно она спасала его от жестокого обращения с ним и, вероятно, от смерти (см. Деян. 16:37-40; 22:25-29). 
 Мы знаем, что Павел родился в Тарсе, городе с рынками, широкими улицами и форумом. Там также был водопровод, гимназия и большой стадион. Апостол хорошо об этом знал. Он имел все основания гордиться тем, что был «Тарсянин, гражданин небезызвестного Киликийского города» (Деян. 21:39). 

 Павел мог быть благодарным также за религиозные принципы и богатые традиции еврейского народа. По всей вероятности, он учился в иешиве (раввинской школе) в Тарсе, прежде чем получить воспитание «при ногах Гамалиила» в Иерусалиме (Деян. 22:3). Даже сегодня Гамалиил известен в истории как один из величайших раввинов всех времен. А Павел был его учеником! Если бы кто-то составлял список, кому апостол нравственно обязан, мы рассчитывали бы обнаружить там и Гамалиила.

А что мы можем сказать о хорошем друге Павла Варнаве, поверившем ему, когда все другие не решались это сделать (см. Деян. 9:27; 11:25), или о пресвитерах Антиохийской церкви, которые поручили ему благовестие и послали в Первое миссионерское путешествие?

 Павел, я надеюсь, ты оценишь помощь, которую мы оказываем тебе в этом деле? Всего несколько намеков на людей, которых ты, возможно, пожелал бы включить в свой список.

Странный ответ Павла

 Однако Павел, кажется, не слышит нас. Его список отличается от нашего. Вот он: «Я должен и Еллинам и варварам, мудрецам и невеждам» (Римл. 1:14).

 Но постойте. Что сделали для тебя греки, Павел? Не думаю, что много. А варвары? Еще меньше. А чем ты обязан мудрецам и невеждам? Абсолютно ничем!
 Когда Павел говорит здесь о своем моральном долге, он пытается объяснить римским христианам, почему обязан их посетить. Он говорит, что желает отправиться в Рим по той же причине, которая побудила его идти повсюду с того самого дня, когда он встретил Иисуса на пути в Дамаск. Апостол желает их видеть, поскольку, получив удивительный, прекрасный дар, почитает за честь и чувствует себя обязанным поделиться этим даром с ними.

Притча о суде

 Иисус говорил, что на последнем суде рассмотрит, что мы сделали для других. Он скажет спасенным: «Ибо алкал Я, и вы дали Мне есть; жаждал, и вы напоили Меня; был странником, и вы приняли Меня; был наг, и вы одели Меня; был болен, и вы посетили Меня; в темнице был, и вы пришли ко Мне» (Матф. 25:35, 36).

 Услышав такие слова одобрения, спасенные потрясены. Они не могут припомнить, чтобы сделали Иисусу что-нибудь подобное. Но Он объясняет: «Так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне» (стих 40). 

 Это объясняет, как верующие рассматривают вопрос нравственного долга.

 Почему мы должны быть добрыми, отзывчивыми и любящими по отношению ко всем людям? Наше отношение не основано на том, что они сделали для нас, или на их заслугах. Мы должны быть добрыми даже по отношению к «меньшим» - самым низким, самым презренным людям на планете. И это происходит благодаря тому, что Иисус совершил для нас. Ни один моральный долг никогда не может сравниться с тем, который мы имеем перед Иисусом. Это основа всех отношений между людьми, причина нашей благотворительности и поведения.

 Есть ли у вас глаза, способные смотреть и видеть мир? Можете ли вы слушать, когда другой говорит? Способны ли вы анализировать информацию, воспринимаемую вашим мозгом? Вы ходячий человек, способный физически передвигаться? Что известно вам, чего не знают другие? Что пережили вы, чего не достает их опыту? Все перечисленное является бесценным даром, и каждый из этих даров делает нас должниками. Но гораздо более ценным даром является Евангелие - дар надежды, мира и вечной жизни, который мы имеем благодаря Иисусу Христу. 

В этом самое главное

Немало людей (и даже некоторые христиане) считают, что жизнь верующих мало чем отличается от жизни людей, которые не знают Бога и не любят Его. На первый взгляд, такое мнение кажется вполне логичным.  В конце концов, люди, которые не знают Бога и не думают о Нем, каждый день, как и христиане, едят, спят, ходят на работу, выполняют свои обязанности, заводят друзей, шутят, любят, смеются. Возможно, они интересуются политикой, переживают об окружающем их мире и пытаются жить наилучшим образом в тех обстоятельствах, которые посылает им жизнь.

Так в чем же разница между верующим человеком и неверующим? Может, в тех двух или меньше процентах общего времени, которое христиане затрачивают на чтение Библии и религиозную деятельность?

 Истина состоит в том, что жизнь христианина полностью отличается - на все 100%. В чем же отличие? Оно состоит в принципе ответственности и подотчетности, который мы называем управлением. Апостол Павел говорит об этом так: «Итак, едите ли, пьете ли или иное что делаете, все делайте в славу Божию» (1 Кор. 10:31). Когда христианин просыпается утром, первым делом он думает о своем Небесном Отце и говорит с Ним. Он знает, что его одежда может помочь людям узнать о Боге, Который любит опрятность и красоту. Он рассматривает пищу и питье как возможность послужить Его прекрасному дару физического тела. Здоровое, привлекательное тело - сильное свидетельство о любви Бога, а долгая жизнь и хорошее здоровье делают возможным совершать более масштабное плодотворное служение. Кроме того, ясный ум поможет верующему лучше понимать Господа и наделяет способностью построить с Ним лучшие отношения. Все это поощряет его надлежащим образом заботиться о своем здоровье.

 Каким бы ни было их занятие или работа, верующие считают их служением, возможностью помогать другим людям, содействуя их счастью и благополучию. Более того, они выбирают такой способ отдыха и времяпровождения, который воспитывает в них дух бескорыстия и прославления Господа, укрепляя отношения с Ним и другими людьми. Христиане рассматривают деньги и материальные средства как возможность помочь другим и способствовать распространению Божьей вести в мире.

 Верующие обретают радость, внутренний мир, крепость и психическое здоровье в своих отношениях с Богом. Их жизнь в Боге настолько насыщена и радостна, что они преисполнены желанием помочь другим людям познать Господа. Они понимают, что молчание - наихудшее проявление эгоизма. Но они свидетельствуют о Боге не время от времени, а потом будто не связаны никакими обязательствами. Все, что они делают, все сферы их жизни могут помочь другим людям узнать о Боге. Они всегда готовы сказать слово «во время» (Прит. 15:23) от имени Иисуса.

 Как уже было сказано, даже некоторые христиане не постигли этой истины. Они не поняли, почему несут те же бремена, что и люди, которые не знают Бога и не любят Его. В результате они испытывают то же разочарование, пытаются бороться на том же уровне, участвуют в той же гонке под названием «бег по кругу», всегда надеясь кого-то догнать. Решительно настроенные не упустить ни физических, ни материальных преимуществ, они неистово бегут, никогда не имея времени ни для раздумий, ни для самосовершенствования или укрепления семейных уз, ни для духовного роста или свидетельства, оказания помощи и проповеди другим. Трудно представить себе что-нибудь более печальное.

 Здесь решающее значение имеет принцип управления. Можете ли вы назвать что-то более важное, чем быть счастливым и успешным христианином?

 Однажды в субботу после обеда мы с семьей отправились в загородную поездку неподалеку от нашего дома в северной части Мексики. Мы нашли дорогу, которую никогда не видели раньше, и решили узнать, куда она приведет нас. Вскоре мы оказались в окружении холмов и лугов. По одну сторону дороги протекала горная река, повсюду цвели луговые цветы. По мере нашего продвижения вперед домов становилось все меньше, дорога сузилась и стала более ухабистой. Спустя некоторое время, в течение которого нам вообще не встречалось ни одного жилища, мы проехали возле высокой стены с правой стороны дороги. Еще через сто метров обнаружили, что дорога впереди перекрыта железными воротами, поэтому мы остановились и вышли, чтобы осмотреться.

Вскоре появился человек, который быстро направлялся к нам с той стороны, откуда мы приехали. Поскольку он нес мачете [длинный широкий нож], я забеспокоился о его намерениях, но он дружески поприветствовал нас и, казалось, был не прочь поговорить. Он объяснил, что присматривает за владениями, которые мы только что проехали, и ему не так часто приходится встречать посетителей. Потом охранник спросил: «Не хотите ли осмотреть владения?»
 Конечно же, мы хотели этого. Он открыл огромные ворота, и мы увидели удивительный особняк, окруженный цветами, фонтанами и прекрасными статуями. Газоны были ухожены, как персидский ковер, повсюду царили красота и порядок.

 - Похоже, что вы совсем один, – заметил я. – Вы ожидаете приезда владельцев в скором времени?
  - Я всегда жду их, – ответил охранник.

  - Что вы имеете в виду?
  - Вообще-то они нечасто приезжают сюда, но я всегда наготове, если они прибудут.

  - Где они живут?
  - У них есть дома в Монтеррее, Гвадалахаре, Мехико и в других местах.

  - Значит, вы никогда не знаете, когда они могут появиться?
 - Нет, но первое, что я слышу, — шум лопастей их вертолета, и спустя несколько минут они уже тут как тут. Но это меня не пугает. Они знают, что могут положиться на меня.

 В тот момент я подумал: «Какой потрясающий урок управления». Я не уверен, знал ли охранник о том, что говорит по этому поводу Библия, но он прекрасно понимал, что такое ответственность и верность. А это самые главные качества хорошего управителя (см. 1 Кор. 4:2; Луки 12:35-37).

 Вот что мне было доверено:

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
 Некоторые способы, с помощью которых я могу использовать доверенные мне таланты, чтобы уплатить мой долг «Еллинам и варварам, мудрецам и невеждам»:
---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 20

Слезть со столба
«Итак, умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения вашего, и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная» (Римл. 12:1, 2). 

 Вы, должно быть, слышали о Симеоне Столбнике. Этот человек жил на верху столба в Малой Азии. Ко дню своей смерти в 459 году по Р. Х. он оставался на столбе в течение 37 лет.

 Сегодня им восхищаются отнюдь не многие. Но прежде чем высказать свое мнение об этом факте, нам необходимо понять, что Симеон жаждал быть святым. А ведь желание святости само по себе не является чем-то плохим. Библия говорит, что Бог призывает нас к святости (1 Фес. 4:7). Она также сообщает, что мы должны совершать святыню в страхе Божьем (2 Кор. 7:1) и что без святости никто не увидит Господа (Евр. 12:14).

 Симеон очень хорошо знал все эти тексты и верил им. Однажды, когда ему было тринадцать лет, он пошел на собрание, на котором кто-то читал заповеди блаженства из Нагорной проповеди (см. Матф. 5:3-12). Когда Симеон слушал, в нем зародилось огромное желание уподобиться Богу. Жажда святости была такой сильной, что превозмогла все остальные его желания. Со слезами на глазах он сказал людям, читающим Нагорную проповедь: «Вот оно! Вот то, чего я хочу. Как я могу иметь чистое сердце?»
 В наши дни все, что нас окружает, даже воздух, которым мы дышим, осквернено эгоистичными, ориентированными на поиск удовольствий «ценностями» экзистенциализма. Миллионы людей ощущают на себе влияние этой философии, даже если они никогда не слышали имени Серена Кьеркегора, который стоял у ее истоков. Так было и в пятом веке, когда жил Симеон Столбник, за исключением того, что люди в его дни были увлечены философией Платона, который учил, что тело и душа враждуют друг с другом и если одно превозмогает, то другое будет ослабевать. Это означало: все, что наносит вред телу или ослабляет его, делает вас лучшим христианином. Поэтому стало популярным самобичевание, жизнь без сна и изнуряющие продолжительные посты. Согласно этой философии, интимные отношения – это дела плоти, посему даже в браке их считали признаком слабости, а целибат рассматривался как важный шаг на пути к святости.
 Симеон рассудил, что самое лучшее место, куда можно удалиться от всех соблазнов, находилось на высоте около 15 метров, и забрался туда. Тело требует пищи, поэтому он много постился. Долгое время он питался всего один раз в неделю. 

 Весьма печально, что Симеон не изучил библейскую идею о настоящей святости. Он мог бы узнать, что тело и душа не пребывают во вражде, а являются неразлучными друзьями. Вопреки тому, во что верил Симеон и большинство людей его времени, то, что полезно для тела, полезно и для души, и наоборот.

 Два текста Священного Писания помогут нам осознать эту идею. Один из них записан в книге Исход: «Если ты будешь слушаться гласа Господа, Бога твоего, и делать угодное пред очами Его, и внимать заповедям Его, и соблюдать все уставы Его, то не наведу на тебя ни одной из болезней, которые навел Я на Египет; ибо Я Господь, целитель твой» (Исх. 15:26).

 Обратите внимание, что «условная» часть этого стиха со словом «если» говорит о святости - именно о том, чего так жаждал Симеон. Но та часть, где написано заключение, вообще не упоминает о святости - она говорит о здоровье. Весть этого стиха заключается в следующем: если будешь исполнять все Божьи повеления, поступать правильно, соблюдать Заповеди
 и т. д., ты будешь здравствовать.

 Второй отрывок записан в 11-й главе книги Левит. Здесь содержатся правила здорового питания. Сюрприз ожидает нас в последней части главы – в выводе. Там не говорится, что, соблюдая эти правила, вы будете дольше жить, меньше болеть и тому подобное. Там сказано: «Итак, будьте святы, потому что Я свят» (Левит 11:45).

 Обратите внимание на весть обоих отрывков: первый говорит, что соблюдение законов святости сделает вас здоровыми. Второй сообщает, что послушание законам здоровья сделает вас святыми.
 Вот еще один текст, иллюстрирующий тот же принцип. В нем сказано, что Божий народ должен следить за чистотой не только своего тела, но и своего окружения (см. Втор. 23:12, 13). Почему? «Ибо Господь, Бог твой, ходит среди стана твоего... посему стан твой должен быть свят» (стих 14). Снова слышим тот же мотив: вы должны соблюдать законы здоровья, если хотите быть святыми.

 Сегодня люди проявляют к здоровью больший интерес, чем когда-либо раньше. Натуральные или экологически чистые продукты практически доступны. Работает множество спортзалов и фитнес-центров, ежегодно люди покупают спортивные приспособления на миллиарды долларов. Нет ничего плохого в желании быть здоровым, выглядеть и чувствовать себя лучше и жить дольше. Но множество людей, очевидно, не заметили тесной взаимосвязи между образом жизни и духовностью. 
Как-то раз молодой человек, который являлся активным и ревностным христианином, поливал кетчупом свой «Биг-Мак» с сыром и жареным картофелем. Увидев это, друг решил «обличить» его. С серьезным и торжественным выражением лица друг заявил: «Понимаешь ли ты, что собираешься проглотить 54 грамма жиров, блокирующих артерии?»
 На что первый ответил: «Эй, кто тут хочет жить до ста лет? Главное – быть готовым, когда придет твой час».

 Еще одна девушка оделась в спортивный костюм, чтобы позаниматься физическими упражнениями, как вдруг кто-то говорит ей: «Вперед! А я лучше использую свое время, чтобы почитать Библию и помолиться».

 Симеон Столбник думал: все, что он делает для ослабления тела, помогает ему становиться лучшим христианином. Но весть Библии прямо противоположна. Хорошее здоровье – важная составляющая ясного ума и сердца, которые пребывают в гармонии с Богом. А это – самая важная причина, по которой следует заботиться о своем здоровье.

Помимо здоровья

 Конечно же, принцип, о котором мы здесь говорим, простирается дальше вопроса здоровья и применим ко всем сферам жизни. Как я провожу свой досуг? Кто мои близкие друзья? Как я трачу свои деньги? Что слушаю, смотрю и читаю? Как я одеваюсь и какие развлечения выбираю? Важно задавать вопрос и о том, какое влияние оказывает все это на мои отношения с Богом, мою духовность и ценности. Поможет ли мне в этом какое-то определенное занятие или дружба, благодаря им стану ли я более благородным и заботливым, менее эгоцентричным, более чутким к правам и нуждам других? Если я начну заниматься тем или иным делом, не пропадет ли у меня желание искать Бога и проводить время с Ним при чтении Его Слова, больше осознавать Его присутствие, больше думать о Нем и пребывать в общении с Ним? 
Апостол Петр увещевал верующих «удаляться от плотских похотей». Почему? Потому что они «восстают на душу» (1 Петра 2:11). Мы никогда не должны забывать, что являемся участниками великой борьбы, и нам необходимо прилагать серьезные усилия ради победы. В пятой главе Послания к галатам апостол Павел приводит список «дел плоти» (стих 19). Он включает вражду, ссоры, зависть, гнев, распри, разногласия, ненависть, убийство, пьянство, бесчинство и т. д. (см. стихи 20, 21). Далее Павел говорит: «Ибо плоть желает противного духу, а дух - противного плоти: они друг другу противятся, так что вы не то делаете, что хотели бы» (стих 17). «Предваряю вас, как и прежде предварял, что поступающие так Царствия Божия не наследуют» (стих 21). 

 Дела плоти препятствуют нам наследовать вечную жизнь. Дело обстоит не так, будто Бог смотрит в Свой список и если мы сделали что-то запрещенное, Он закроет перед нами дверь в Царство Небесное. Проблема в нравственном ущербе, который наносят эти пороки нашей духовной жизни. Они заграждают от нас Небо, поскольку ослабляют нас в борьбе против зла, уничтожая нашу любовь к вечным ценностям, наше чувство святости и благоговения в присутствии Бога.

Передача вести

 Еще один важный вопрос, связанный с нашим выбором образа жизни: окружающие люди видят наше поведение. Что подумают о Боге люди, имеющие о Нем смутное представление, глядя, как мы одеваемся и как ведем себя? Что они узнают о нашей вере и ценностях?

Готовность к Небесам

 Сегодня бытует такое понятие, как «культурный шок». Имеется в виду дискомфорт, который испытывают люди, оказавшись в незнакомой культурной среде. Внезапно они чувствуют незащищенность и не уверены в том, чего от них ждут. Утратив «равновесие», они раздражаются, когда люди в новом окружении ведут себя странным в их понимании образом. У них возникает довольно неприятное ощущение, что они находятся «не в своей тарелке».

Христианский образ жизни и критерии поведения связаны с нашим приготовлением к небесной культурной среде. Небо будет местом, в котором люди живут в мире и порядке, где не обманывают и не используют других, там не руководствуются гордостью, не делают того, что разрушает тело или ум. Небожители почитают своего Творца превыше всего, выражая свою любовь к Нему в делах любви и служения друг другу. Это не только небесный образ жизни, такое поведение Библия предписывает нам здесь и сейчас как важное приготовление к переселению в счастливые небесные обители. Люди, которых Бог возьмет на Небо, не испытают там культурного шока, поскольку они приучили себя жить по небесным законам уже здесь, на Земле.

Необходимость перемен
 У Бенджамина Франклина возникла хорошая идея. Стремясь к совершенству, однажды он сел за стол и написал список изменений, которые хотел бы произвести в своей жизни. Затем, как всегда, он составил подробный план для их достижения. 

 Как насчет того, чтобы применить идею Франклина к христианскому образу жизни? Мы могли бы составить список хороших моделей поведения, которых хотим достичь, и тех тенденций, которых необходимо избегать. Затем приступили бы к работе над ними, пока не получим идеальный результат.
 Апостол Павел пишет, что в свое время он был воспитан именно в такой религии. Вместе со своими собратьями у него был список святых поступков, причем весьма длинный. 

 Однако Павел осознал, что подобный подход является «служением смерти». Почему? Каким образом столь искреннее желание угодить Богу может привести к такому плачевному результату? 

Потому что без главного условия – личных живых отношений с Богом – такой подход превращает религию в справочное руководство и низводит ее до уровня «букв, начертанных на камне» (2 Кор. 3:7). Павел противопоставляет его «новому завету» – термину, заимствованному им из пророчества Иеремии (см. Иерем. 31:31-33). Суть этого подхода невероятно проста. Пророк выразил ее такими словами: «И буду им Богом, а они будут Моим народом» (стих 33). 
 Истинная религия не отвергает правильного поведения, добропорядочности и нравственных поступков, но ее смысл не в правилах, а в отношениях. Ее центр находится не в нас и нашем поведении, а в Боге и Его вечной любви.
 При таком подходе нормы христианского поведения обретают совершенно иную функцию, они становятся, как это изначально входило в намерение Бога, святыми принципами, предназначенными помочь нам избежать нескончаемых страданий и неразумных ошибок. 

 В условиях Нового Завета мы имеем могучее средство усовершенствования, поскольку завет включает в себя обетование: «Вложу закон Мой во внутренность их и на сердцах их напишу его» (Иерем. 31:33). 

 Хорошее поведение (послушание), проистекающее только из знания того, что правильно, будет поверхностным и искусственным. Но сердце, обновленное Святым Духом, обретет способность проявлять послушание, ибо такое послушание является бескорыстным выражением любви и благодарности Богу. Это, конечно, не исключает постоянную борьбу со старыми привычками и наклонностями, но в нашей борьбе мы обретаем Божественную силу и поддержку.
 Именно с этим приглашением я хочу обратиться к вам: войдите без промедления в завет мира, основанный на отношениях любви. Бог дарует Свое драгоценное обетование всем, кто желает откликнуться. Я искренне надеюсь, что вы внимательно ознакомитесь с ним и примете его: «И окроплю вас чистою водою, и вы очиститесь от всех скверн ваших, и от всех идолов ваших очищу вас. И дам вам сердце новое и дух новый дам вам; и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное. Вложу внутрь вас дух Мой и сделаю то, что вы будете ходить в заповедях Моих и уставы Мои будете соблюдать и выполнять» (Иезек. 36:25-27). 

 Хотите ли вы написать здесь несколько слов, выражающих Ваш отклик на Божье приглашение?

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
              Глава 21

Успешный брак
«И сказал: посему оставит человек отца и мать и прилепится к жене своей, и будут два одною плотью, так что они уже не двое, но одна плоть. Итак, что Бог сочетал, того человек да не разлучает» (Матф. 19:5, 6). 

 Если бы вы были женаты на моей супруге (а я очень рад, что это не так), то на личном опыте узнали бы, что значит действительно состоять в счастливом браке. Недавно мы отпраздновали 45-ю годовщину нашей семейной жизни, и я могу вас заверить, что с каждым уходящим годом она становится все лучше и мы любим друг друга еще больше.

 Но по некоторым непонятным для меня причинам Руфи-Анне очень нравится такая история. Дело было так. Одна пожилая пара отмечала свою золотую свадьбу в компании друзей и членов семьи. Поскольку их хорошо знали в городе, репортер из местной газеты взял у них интервью.

- Вы когда-нибудь подумывали о разводе на протяжении всех этих лет? – спросил он седовласую женщину. – Приходило ли вам это на ум хоть раз?
- Развод! - казалось, сама мысль об этом повергла ее в шок. - О, нет, никогда! Только не развод, а вот убийство, да!
 Теперь, если вам хочется узнать, почему Руфь-Анна любит эту историю, вам придется спросить ее лично. Я затрудняюсь определенно ответить на этот вопрос.

 А что думаете вы? Могут ли быть такие отношения, когда вас иногда более чем выводит из себя поведение супруга, но вы по-прежнему счастливы в браке и любите друг друга, как говорится, до гробовой доски?

 Что такое «счастливое супружество»? Как бы вы его описали? Вот несколько моментов, которые я обнаружил в Библии по этому вопросу:

 1. Хорошим супругам свойственно много прощать. Возможно, это вовсе не то, что вы ожидали услышать. Но вы должны исходить из предпосылки, что все мы - обычные люди. А это означает, что иногда мы действительно обижаем других.

 Библия говорит, что любовь «не учитывает причиненный вред» (1 Кор. 13:5 – англ. перевод). Иными словами, она не ведет учет и не составляет список. Она не таит злобы и не «точит зуб».

 Большинство семейных пар, чей брак дал трещину, ведут такой учет и составляют длинные списки обид. Я сам был таким. Но жизнь иногда преподносит нам неожиданные уроки, и однажды один человек кое-что сделал, что заставило меня сильно страдать. Мне причинили сильную душевную боль, и я был очень уязвлен.

 Самым удивительным в этом переживании было то, что я узнал о самом себе. Холодный айсберг непрощения наполнил мою душу. Если бы вы спросили меня об этом даже год спустя после того... впрочем, неважно. Теперь я научился испытывать чувство стыда за подобные чувства, но на это ушло много времени.

 Легко говорить о прощении, когда кто-то обидел кого-то. Нет проблем. Просто выпишите рецепт и отдайте ему. Скажите ему, чтобы он смирился. 

Но когда дело касается нас самих, к сожалению, не всегда все бывает так легко.

Прощение на самом деле возможно

 Итак, как же нам простить? Я не знаю иного пути, за исключением того, который указал нам Иисус.

В тот ужасный день к Нему приступили духовные вожди, которые тащили за собой женщину и бросили к Его ногам.

 Нарочито громко они сказали Иисусу, что поймали ее в грехе, как говорят, «на горячем» (см. Иоан. 8:4).

 Вы помните, что Он им ответил?

Вот Его слова: «Кто из вас без греха, первый брось на нее камень» (стих 7). Это означало: «Да, она грешница. В этом нет сомнения. А теперь расскажите Мне о себе: кто вы?» 

Если вы видите, что у вас нет никаких оснований, чтобы кого-то простить, просто вспомните, сколько вам было прощено Богом. Спросите себя: как это так, что у вас есть надежда на спасение и жизнь вечную? «Как Христос простил вас, так и вы» (Колос. 3:13).

 Подлинное сердечное прощение наступает лишь тогда, когда мы глубоко осознаем глубину прощения, которое получили сами. Когда мы увидим себя прощеными грешниками, наше ледяное надменное пренебрежение к ранившим нас людям растает. Мы начнем смотреть на них как на попутчиков по жизни, людей, которые так же осаждаемы силой греховной природы, как и мы. Только тогда ненависть действительно может отступить перед сочувствием, и мы проявим подлинное прощение. Другого пути просто не существует.

 2. В хорошем браке партнеры прилагают сознательные усилия, чтобы подмечать положительные качества супруга и сосредоточивать внимание на них.

 Этот принцип является следствием первого, поскольку подобное отношение прямо противоположно непрощению. Это решение славить красоту и добродетель, радоваться цветам и не беспокоиться о шипах. Кроме того, это значит, что мы сосредоточимся на приятных моментах и хороших качествах. Поступать так - лучший способ сохранить первую любовь живой и крепкой.

 Большинство из нас обладает многими нехорошими и даже отвратительными качествами. Чтобы их обнаружить, даже не требуется отличаться особыми способностями. И если мы примем решение сосредоточиваться на отрицательных качествах, то вскоре не будем замечать ничего доброго. «Он сделал...». «Она сказала...». «Я чувствовала себя так, будто...». Мы можем вспоминать и жаловаться на них до бесконечности. Чем больше мы так делаем, тем больше будем чувствовать свою правоту, выражая гнев и негодование.

 У апостола Павла был лучший план. Он говорит: «Что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала, о том помышляйте» (Филп. 4:8). Ключевое слово этого отрывка – «помышляйте». О чем вы больше всего размышляете?
 Это должно стать постоянным настроем жизни, поскольку после того, как подметают конфетти и прячут свадебные подарки, наступает реальность вместе с ее «Добро пожаловать в вашу оставшуюся жизнь». То есть, когда первое, что вы видите, проснувшись утром, - это мои растрепанные волосы.  Розовый туман, в котором мы видим своего партнера, непременно рассеется. Но если мы приняли сознательное решение подмечать положительные качества и искать хорошие стороны, сказочное видение сменится более реалистичным, более зрелым и намного лучшим.

 3. В хорошем браке супруги руководствуются верностью и постоянной любовью.
 Библия постоянно сравнивает зрелую супружескую любовь с тем, как Бог заботится о Своих детях. Красноречивое еврейское слово, выражающее эту идею, – хесед (преданность, верность, милосердие).
 «Милость [хесед] же Господня от века и до века к боящимся Его» (Псал. 102:17).

 «Горы сдвинутся, и холмы поколеблются, — а милость [хесед] Моя не отступит от тебя, и завет мира Моего не поколеблется, говорит милующий тебя Господь» (Исаии 54:10).
 Милостивое отношение в семье приводит к возрастанию любви. Такую любовь, по словам Павла, мужья должны проявлять по отношению к своим женам. 

 «Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее» (Ефес. 5:25).

 Он объясняет свою мысль тем, что ссылается на сотворение женщины из части тела мужчины, находящейся у его сердца. Когда Адам впервые увидел свою жену, он сказал: «Вот, это кость от костей моих и плоть от плоти моей... Потому оставит человек отца своего и мать свою, и прилепится к жене своей; и будут одна плоть» (Быт. 2:23, 24).

 Греческие философы в дни Павла делали большой акцент на индивидуальности. Они считали каждого человека островом, который сам по себе цельный и самодостаточный. Греческий взгляд на брак: моя жена сама по себе, а я сам по себе. Я могу стоять в стороне от нее и испытывать раздражение от ее слабости. Я могу подчинить ее своему суждению и вынести ей приговор.

 Но если я понял и пережил на опыте библейскую концепцию супружества, то стоять в стороне невозможно, поскольку брак превращает двоих в одну плоть. Поэтому я не могу осуждать свою супругу или высмеивать ее за слабости. Если мы одна плоть, эти слабости больше не только ее, но также и мои. Посему я не могу стоять в стороне и обращаться с ней, как с отдельной от меня личностью. Я не могу также презирать или отвергать ее, потому что она - моя плоть. Напротив, я должен быть чувствительным к ее ранам, должен разделять с ней потери и боль неудач, должен переживать вместе с ней чувство утраты и замешательства (см. 1 Кор. 9:22; 2 Кор. 11:29). Также справедливо и то, что я могу радоваться ее победам, поскольку они и мои победы. Павел думал именно об этом, когда продолжал свою мысль: «Так должны мужья любить своих жен, как свои тела: любящий свою жену любит самого себя. Ибо никто никогда не имел ненависти к своей плоти, но питает и греет ее, как и Господь Церковь, потому что мы члены Тела Его, от плоти Его и от костей Его» (Ефес. 5:28-30).
 Такую милость (хесед) Бог являет нам. Мы видим ее в нежном участии, которое проявляет Христос к Церкви, а мужья и жены друг к другу.

 Еще одно ключевое слово для понимания библейской концепции супружества - это древнееврейское слово йада – «знать». Греки понимали знание как нечто, связанное с информацией, объективными фактами, восприятием реальности.

 Однако в Библии знание относится не только к информации, но и к отношениям. Знание обретается не только с помощью интеллекта, но и путем опыта.
 Это означает, что человек неспособен что-то узнать, оставаясь при этом безучастным. Знание требует отношений, заботы и участия. Поэтому нас не должно удивлять, что Библия применяет слово йада к супружеским отношениям (см. Быт. 4:1).

 Библия учит, что естество человека – это неразделимое целое. Тело, душа и дух - легитимные концепции, однако греческая идея о том, что это отдельные элементы, которые могут быть изолированы друг от друга и существовать независимо, противоречит Слову Божьему. Они части единого целого. И супружеские отношения также являются неделимым единением ума, тела и духа под управлением любви и милости.
 

 4. Хороший брак -  это святилище. Мы упомянули о том, что в древности Бог учредил завет со Своим народом, и этот завет ясно обозначил отношения Божьих детей с Господом, определяя их как отдельный особенный народ.

 Супружество также является заветом, соглашением партнеров не переходить за его границы и сохранять верность друг другу. Таким образом брак осуществляет и сохраняет свою святость. Он являет собой священные узы, поскольку супружество - это святилище, святое место, на которое могут ступать только муж и жена. Иисус ясно сказал, что исключительность, требуемая Седьмой Заповедью, охватывает даже наши мысли (см. Матф. 5:27, 28).

 Супружеские отношения также требуют, чтобы партнеры возвысились над не всегда истинными нравственными ценностями нашей культурной среды и стояли от них в стороне. Все, кто придерживается библейского повеления «воздерживаться от блуда», резко противопоставляют себя язычникам, не знающим Бога (см. 1 Фес. 4:3-5). Воздерживаясь «от плотских похотей, восстающих на душу» (1 Петра 2:11), супруги становятся пришельцами и странниками на Земле.

 Брак – это также безопасная гавань, где супружеская пара обретает уверенность друг в друге. Муж и жена знают, что здесь их принимают, любят и понимают. Это также соответствует отношениям верующего со Христом.

 Осуществляя все это, хороший брак не только отражает и символизирует отношения верующего со Христом, но также укрепляет и усиливает их. Брак является предвкушением того дня, когда Иисус возвратится, исполнит завет и мы увидим Его лицом к лицу. «Там искупленные познают, подобно тому, как и они познаны. Нежные чувства любви и участия, которые Сам Бог насадил в душе человека, будут выражены там самым прекрасным образом и получат дальнейшее развитие. Чистое общение со святыми существами, гармоничная жизнь в обществе блаженных ангелов и верных всех веков, которые омыли одежды свои и убелили их Кровью Агнца, святые узы, связывающие воедино “всякое отечество на небесах и на земле” (Ефес. 3:15), – все это будет составлять блаженство искупленных» (Эллен Уайт. Великая борьба, с. 676).

 Какие идеи или мысли кажутся вам особенно вдохновляющими, когда вы с нетерпением ожидаете наступления того дня?

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 22

Царь горы
«Главное же в том, о чем говорим, есть то: мы имеем такого Первосвященника, Который воссел одесную престола величия на небесах и есть священнодействователь святилища и скинии истинной, которую воздвиг Господь, а не человек» (Евр. 8:1).
 Я не знаю, играли ли вы когда-нибудь в игру под названием «царь горы», но в нашей школе она была очень популярной. Игра всегда начиналась с того, что один из старших ребят (обычно это был Карл Джонсон или кто-то из его братьев) запрыгивал на ящик и выкрикивал: «Кто царь горы?» Это был сигнал для всех нас, чтобы бежать к нему и пытаться столкнуть его, чтобы самим взобраться туда и крикнуть: «Теперь я царь горы!». Такие стычки были непродолжительными, поскольку примерно в течение 45 секунд все мы оказывались на полу в большой куче.
 

 Я не вспоминал эту старую игру много лет, но однажды, когда читал 7-ю главу книги пророка Даниила, мне пришло в голову именно это название – «царь горы».

 Вначале в этой главе изображен лев, символизирующий Вавилон, который расхаживает с напыщенным видом, как бы говоря: «Я здесь самый великий! Мое царство будет стоять вечно» (см. стих 4). «Размечтался!» – рычит медведь (Мидо-Персия) и устремляется на льва, чтобы столкнуть Вавилон и самому занять его место (см. стих 5). После этого наступает черед Греции и Рима (см. стихи 6, 7). Один из пророческих образов - маленький рог, который выходит из Рима. Он возвеличивается больше других и даже считает, что может соперничать с Богом, поэтому пытается уничтожить всякого, кто с ним не согласен (см. стихи 8, 21, 25).

Вот почему, читая 7-ю главу книги Даниила, я вспомнил игру «царь горы». Пророк был поражен этим видением. Он знал о жестокости вавилонского «льва» не понаслышке. Ему, очевидно, было всего 17 или 18 лет, когда Навуходоносор отвел его со многими иудеями в вавилонский плен. После этого Иудея пережила еще два вторжения захватчиков. Прежде чем наступил конец войны, погибли тысячи людей, а вся страна была опустошена.

Ко времени видения Даниил молился о своем народе почти 60 лет, но я не уверен, что он получил облегчение от увиденного, поскольку ему стало ясно, что решение проблемы откладывалось на долгое время. Конечно же, видение содержало и добрую весть. В конце времени Бог вмешается в историю Земли и наступит долгожданный вечный мир.

 Об этом в  пророчестве сказано: «Видел я наконец, что поставлены были престолы, и воссел Ветхий днями; одеяние на Нем было бело, как снег, и волосы главы Его - как чистая волна; престол Его -  как пламя огня, колеса Его - пылающий огонь. Огненная река выходила и проходила пред Ним; тысячи тысяч служили Ему и тьмы тем предстояли пред Ним; судьи сели, и раскрылись книги» (Дан. 7:9, 10). 

 Весть отрывка заключается в том, что в ход событий вмешается Сам Бог. Но Он не будет воевать с империями зла силой оружия, не будет отвечать насилием на насилие, поскольку зло нельзя остановить большим злом.
 Вместо этого Господь начнет следственный суд. Помните, за что воевали земные властелины: кто самый могущественный царь? Пророчество сообщает, что все вопросы будут разрешены не на поле битвы, а в зале суда. Бог намерен начать следственное заседание, которое поможет всем увидеть, кто победитель.

 Как только Даниил увидел сцену суда, он, наверное, подумал о Йом Киппуре (Дне искупления или очищения), поскольку для иудеев Йом Киппур всегда был и остается судным днем.

Вторая часть видения о суде еще более явственно проводит эту связь. Там говорится, что когда «судьи сели, и раскрылись книги», Сын человеческий вошел в славный зал суда (см. стих 13). Даниил мог вспомнить, что на Йом Киппур -  и только на этот праздник  -  один человек на самом деле входил в символический зал, известный как Святое святых в святилище.

Как быть с малым рогом?

Если сцена суда в 7-й главе книги пророка Даниила символизирует вселенский День искупления, то возникает важный вопрос. Первая часть этого видения посвящена борьбе за власть небольшого рога и других зверей. Каждый из них так или иначе преследовал народ Божий и воевал против Истины. Вопрос в следующем: как суд, представленный Йом Киппуром, мог разрешить эту проблему? Как он мог поставить все на свои места и воздать за страдания Божьих детей?

На первый взгляд кажется, что это невозможно, поскольку во время древнего Дня искупления нечестивые народы, окружавшие Израиль, не собирались на суд во святилище. Суд происходил только над Божьим народом.
 Тогда как суд может решить проблему империй зла? Он будет проходить именно с этой целью, поскольку текст говорит: «Затем воссядут судьи, и отнимут у него [небольшого рога] власть губить и истреблять до конца» (стих 26). 

Что происходило на Йом Киппур?

Во время древнего Йом Киппура все израильтяне приходили на суд перед Богом, но люди не должны были стоять в очереди и затем входить во святилище, чтобы их дела разбирали по отдельности. Они входили все вместе в лице одного человека -  первосвященника. Можно сказать, что первосвященник был их доверенным лицом или заместителем. Он входил не только за народ, но и как народ. Первосвященник был их представителем на суде, но не таким,  как современные адвокаты, которые спорят и приводят аргументы, пытаясь убедить судей в невиновности своих клиентов. Первосвященник занимал место людей, принимая на себя их вину и отождествляя себя с ними.

 Я подчеркиваю этот момент, поскольку здесь лежит ключ к пониманию того, что происходит в 7-й главе книги Даниила. Заметьте, Сын человеческий не восседает как судья. Он входит после того, как судьи уже сели и открылись книги с записями. Даниил говорит, что Сын человеческий «дошел до Ветхого днями и подведен был к Нему» (стих 13). То есть Его подвели к Богу, и вместо того чтобы воссесть, Он предстал перед престолом.

 Почему с Первосвященником, Сыном человеческим, обращаются как с виновным, стоящим перед судом? Потому что Он – представитель людей, взявший их грехи на Себя и добровольно оказавшийся под осуждением.
Благая весть -  самая лучшая весть, которую только можно услышать, -  заключается в том, что Сын Человеческий не вошел с пустыми руками. Он входит в зал суда, уже уплатив цену за грех. Благодаря Своей кровной жертве - смерти на кресте – Он приобрел полное прощение наших грехов, которые понес на Себе.

Мы говорим об оправдании по вере. Обряд, совершавшийся во время Йом Киппур, является сущностью оправдания по вере. Мы также говорим о Евангелии. Слово «Евангелие» означает Благую весть, а какая весть может быть лучше той, что Иисус Христос, заняв наше место на кресте, приобрел право занять наше место и на суде (см. Евр. 9:11, 12)?

Как это относится к проблеме империй зла?

 Однажды, когда некоторые люди засомневались в Его власти, Иисус сказал: «Сын Человеческий имеет власть на земле прощать грехи» (Матф. 9:6). Небольшой рог, символизирующий государственную церковь в Средние века, заявлял о подобной власти, хвалясь, что имеет право прощать грехи. Заявляя это, он притязал на безграничную власть, то есть власть Святилища (см. Дан. 8:11, 12). В этом он превзошел притязания всех своих предшественников. Решая проблему греха в Святилище, Иисус отвечает на это дерзкое заявление и показывает, кто настоящий Царь. Империям зла не предъявляют обвинений и их не отдают под суд. Нет никакой необходимости производить над ними суд, поскольку их дела никогда и ни у кого не вызывали сомнения. Никто не оспаривает того, что они – зло. Вопрос заключается в другом: кто настоящий Царь? И вердикт, провозглашаемый над Сыном человеческим в суде, является совершенным ответом. Вот этот вердикт: «И Ему дана власть, слава и царство, чтобы все народы, племена и языки служили Ему; владычество Его – владычество вечное, которое не прейдет, и царство Его не разрушится» (Дан. 7:14).

Божественный трибунал не вызывает в суд небольшого рога и его соучастников, чтобы судить их, а занимается проблемой, которую они представляют. Иисус рассказал притчу о том, как действует этот механизм: «Некоторый человек высокого рода... отправлялся в дальнюю страну, чтобы получить себе царство и возвратиться... Но граждане ненавидели его и отправили вслед за ним посольство, сказавши: “не хотим, чтобы он царствовал над нами”. И когда возвратился, получив царство», он сказал: «Врагов же моих тех, которые не хотели, чтобы я царствовал над ними, приведите сюда и избейте предо мною» (Луки 19:12-15, 27).

 «Человек высокого рода», конечно же, - Сам Иисус, Который отправился в «дальнюю страну», возвратившись на Небо. Пророчество 7-й главы Даниила описывает нам, как Он «получает царство». Он получает его благодаря суду. После того как Сын Человеческий получил Свое царство, облачная колесница, которая доставила Его на суд, перенесет Его на Землю, чтобы Он мог собрать плоды Своей победы (см. Марка 13:26; 14:62). Затем Иисус скажет: «Всех Моих врагов – льва, медведя, небольшой рог и других – приведите сюда и избейте предо Мною».

 Когда Иисус входит в Святилище и одерживает победу, Его провозглашают Царем Вселенной и Царем вечности, ибо Он есть «Господь господствующих и Царь царей» (Откр. 17:14). А Его Царство «сокрушит и разрушит все царства, а само будет стоять вечно» (Дан. 2:44).

 Когда все это произойдет, останется сделать последний шаг в великой драме. Следующий текст пророчества говорит: «Царство же и власть и величие царственное во всей поднебесной дано будет народу святых Всевышнего, Которого царство - царство вечное, и все властители будут служить и повиноваться Ему» (Дан. 7:27).

Но постойте! Это почти идентичное постановление, вынесенное вселенским судом Сыну Человеческому в Божественном зале суда. Да, это так. Помните, что Иисус вошел туда как представитель народа, заняв место Своих детей. Следовательно, одержанная Христом победа предназначалась и им, а вынесенный Ему вердикт, вынесли и им.

 Слава Богу! Последние слова пророчества подчеркивают, что настоящий Царь будет править вечно: «Которого царство - царство вечное, и все властители будут служить и повиноваться Ему» (стих 27).

Мы рассмотрели суд в Небесном Святилище. Есть ли какой-нибудь аспект этого вопроса, который кажется вам особенно важным? Желаете ли вы написать об этом несколько слов?

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 23
Ошибка Ионы
«Так и Христос, однажды принеся Себя в жертву, чтобы подъять грехи многих, во второй раз явится не для очищения греха, а для ожидающих Его во спасение» (Евр. 9:28). 

 Иону можно назвать блудным сыном Ветхого Завета. Однажды, вместо того, чтобы идти трудиться на поле, которое назначил ему Отец, то есть в Ниневию, где он должен был предостеречь народ о том, что их грехи «дошли до» Бога (Ионы 1:2), он отправился в Фарсис, должно быть, самую дальнюю страну, известную людям в те дни.

 Подобно блудному сыну, о котором рассказывал Иисус, Иона прошел через страшные испытания, после которых решил выполнить Божье повеление, ведь жителям Ниневии по-прежнему необходимо было узнать об угрожающей им опасности.

 Если бы мы попытались понять, почему Иона столь неохотно внимал Божьему поручению, это было бы нетрудно. Жители Ниневии (ассирийцы) гордились тем, что снискали себе репутацию весьма жестоких людей. Они хвалились этим и даже воздвигли монументы, запечатлевшие ужасные сцены пыток, которые они применяли к пленникам.

 Однако главная причина нежелания Ионы проповедовать ниневитянам заключалась не в их жестокости. Он сам называет причину. Его объяснение следует сразу после того, как он добился потрясающего успеха. Библия сообщает: когда жители Ниневии услышали весть Ионы, они «поверили... Богу, и объявили пост, и оделись во вретища, от большого из них до малого» (Ионы 3:5).

 А что потом? Потом «пожалел Бог о бедствии, о котором сказал, что наведет на них, и не навел» (стих 10).

 Именно в этот момент Иона запротестовал: «Не это ли говорил я, когда еще был в стране моей? Потому я и побежал в Фарсис, ибо знал, что Ты  Бог благий и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и сожалеешь о бедствии» (Ионы 4:2). Какое удивительное признание! Иона бежал в Фарсис не по причине жестокости ассирийцев, а из-за милосердия Божьего! Более 120 тысяч людей могли погибнуть, если бы Бог остался неумолимым, но это, по-видимому, вовсе не беспокоило Иону. Больше всего он переживал за свою репутацию пророка. Что подумают люди? Ведь он всем сказал, что Ниневия будет полностью уничтожена, а  этого не произошло!

Никогда не волнуйтесь о ссуде

 Когда мне было шесть лет, мама взяла меня с собой к друзьям, которые недавно купили себе новый дом. Они взяли ипотечную ссуду на 15 лет, чтобы выплатить его стоимость, и я помню, как смеялись взрослые над тем, что банк никогда не получит по ней своих денег. Почему? Да  только подумайте: целых 15 лет! Иисус придет намного раньше, до окончания этого срока.

 Прежде чем осудить наших друзей за их смех, позвольте мне обрисовать контекст происходящего. День высадки союзных войск на Атлантическое побережье Европы (6 июня 1944 г.) произошел всего несколькими месяцами раньше. Газеты были переполнены страшными фотографиями голодающих людей в концентрационных лагерях. Ходили слухи о газовых камерах, о бомбе, которая может смести с лица Земли целые города. Поговаривали, что если мы не успеем создать такую бомбу первыми, это сделает Гитлер. Никто бы не знал, чего ожидать в будущем.

 Люди, изучающие библейские пророчества о Втором пришествии Христа, не сомневались, что это событие должно скоро произойти. Разве Иисус не сказал, что перед Его возвращением будут «войны и… военные слухи» (Матф. 24:6)? Разве Он не сделал акцент на том, что умножится «беззаконие» и «во многих охладеет любовь» (стих 12)? Разве не было  еще одного пророчество о «временах тяжких» перед временем конца (2 Тим. 3:1)? Все эти признаки находили свое отражение в вечерних выпусках новостей.
Пророческое «замешательство»
 Я пишу эти строки более чем шесть десятилетий спустя. Должен ли я чувствовать смущение за тех людей, поскольку они ожидали быстрого возвращения Иисуса? А возможно, они просто не знали, как интерпретировать знамения времени?

 Если мы хотим дать оценку пророческому «замешательству» относительно Второго пришествия Христа, нам необходимо вернуться на сто лет назад. Год 1844-й ознаменовал собой эпоху провозглашения скорого возвращения Иисуса людьми, само название которых обязано этому событию. «Адвентист» – это тот, кто верит во Второе пришествие Иисуса на Землю. На протяжении ста лет эти люди возвещали: «Он скоро грядет!»
 Но и это еще не все. Нам необходимо вернуться назад еще дальше. Апостол Павел думал, что Иисус придет во время его жизни. Он рассчитывал оказаться среди «живущих», «оставшихся» и быть «восхищенным... на облаках в сретение Господу на воздухе» (1 Фес. 4:15, 17). Более того, Послание к евреям уверяет нас: «Еще немного, очень немного, и Грядущий придет и не умедлит» (Евр. 10:37). Итак, похоже, что мы должны чувствовать смущение и за христиан первого века, поскольку они также ожидали Иисуса в свое время.

 Апостол Петр говорит, что еще в те дни некоторые люди пытались обескуражить верующих во Второе пришествие. Эти люди вопрошали: «Где обетование пришествия Его? ибо с тех пор, как стали умирать отцы, от начала творения, все остается так же» (2 Петра 3:4).

 Отрадно сознавать, что в Библии есть ответ на этот вопрос.

Он скоро грядет, не так ли?

 Однажды ученики Иисуса спросили Его: «Когда это будет? и какой признак Твоего пришествия и кончины века?» (Матф. 24:3).

 Обратите внимание на ответ Христа, особенно на ту его часть, которую я выделил курсивом: «Также услышите о войнах и о военных слухах. Смотрите, не ужасайтесь, ибо надлежит всему тому быть, но это еще не конец» (стих 6).

 Крымская война не означала, что Иисус должен возвратиться в 1856 году, хотя многие люди в то время думали, что это так. И Первая мировая война не указывала на то, что Он придет в 1918 году. То же самое можно сказать и в отношении Второй мировой, Корейской и Вьетнамской воен. Ни одна из них не гарантировала возвращения Христа в то время. «Все это должно произойти», - сказал Он Своим ученикам. Будут войны и военные слухи, но не паникуйте, поскольку «это еще не конец».

 Далее Спаситель продолжил: «Ибо восстанет народ на народ, и царство на царство; и будут глады, моры и землетрясения по местам; всё же это —  начало болезней» (стихи 7, 8).

 Здесь Иисус предостерегает нас относительно стремления к сенсациям. Он не желает, чтобы всякий раз, когда нам на голову падает желудь, мы бегали и кричали, что рушатся небеса.
 Означает ли это, что у нас нет никакого указания, когда вернется Иисус? Вовсе нет. Напротив, Он не хочет, чтобы мы сосредоточивали свое внимание на каком-то особом землетрясении, войне или голоде как конкретном знамении. Много лет назад Аристотель сказал: «Одна ласточка – это еще не лето».
 Появление одной миграционной птицы – еще не признак того, что наступило новое время года. Мы можем наблюдать целый ряд признаков: повышение температуры воздуха, возвращение многих видов птиц, увеличение световой части дня. Только многие вместе взятые признаки являются достоверным свидетельством того, что приближается лето. Точно так же, изучая общие тенденции, а не отдельные события, мы на самом деле можем знать, что время возвращения Христа приближается. 

 Когда я был подростком, мы с другом исследовали некоторые урановые отвалы в горах неподалеку от Ганнисона в Колорадо. В поисках приключений мы попытались проехать на его стареньком «Форде» через узкоколейную железную дорогу, которая проходила в тех местах. Сильно громыхая, небольшой автомобиль застрял на рельсах и не мог двигаться ни взад, ни вперед.

Наибольшей опасностью было приближение поезда. Поэтому мы стали на четвереньки и приложили свои уши к рельсам. Было бы намного драматичнее, если бы я сказал, что мы почувствовали подрагивание рельсов и услышали едва различимый гул, который становился все громче и громче. Очень скоро мы увидели клубящийся пар вдалеке и услышали свисток паровоза. После этого из-за поворота появился поезд и устремился к нам. Затем под крики и визг, оглушительный звук пара и стучащих колес он врезался в маленький автомобиль и разнес его вдребезги.

 На самом деле мы ничего не услышали, без лишнего драматизма отыскали длинную доску и подложили ее под машину. Но воспоминание о том, что могло бы произойти, до сих пор служит уроком.

 Самая первая произнесенная мною проповедь была посвящена близости Второго пришествия Христа. Я по-прежнему считаю, что она была весьма убедительной. В проповеди, сказанной 50 лет назад, я упомянул некоторые признаки Пришествия – события, происходившие в то время и убеждающие нас в его близости.

 Знамения Второго пришествия, о которых мы говорили в прошлом столетии, были больше похожи на едва различимый шум на рельсах по сравнению с громких грохотом, который мы слышим сегодня.

Я упомяну лишь некоторые особые тенденции, за которыми, по моему мнению, стоит наблюдать.
Падение нравов, которое приобрело всемирный масштаб (см. 2 Тим. 3:1-5; Матф. 24:12). В 1949 году Ингрид Бергман была одной из самых ярких и высокооплачиваемых звезд Голливуда. Затем распространились новости, что она родила ребенка от режиссера Роберто Росселини. Некоторое время казалось, будто весь мир перевернулся с ног на голову. В зале сената США известный правовед назвал Бергман «ужасным примером женственности и могучего влияния зла». Затем Сенат решил объявить ее персоной «нон грата» в США. Можете ли вы себе представить что-нибудь  подобное в наши дни? Когда Пол Ньюман умер в 2008 году, в большинстве сообщений о его смерти упоминалось о его 50-летнем браке с актрисой Джоанн Вудворд как почти неслыханном явлении в современной киноиндустрии. 

 Падение нравов происходит не только в Голливуде, но и на Мэйн-стрит, и по всему миру. В 2005 году Бюро переписи населения США сообщало о 4,85 миллионах сожительствующих пар (людях, которые живут вместе, имея сексуальные отношения без регистрации брака); а это означает, что с 1960 года число таких пар возросло более чем на 1000%. Одно исследование, проходившее много лет назад в Японии, обнаружило, что сожительствовали чуть меньше трех процентов женщин в возрасте от 25 до 29 лет. Более недавнее исследование, проведенное тем же исследователем, сообщало, что среди пар, рожденных в 1970-е годы (то есть приблизительно та же возрастная группа, что и в предыдущем исследовании), показатель сожительства равен 53,9%.
 Статистика в различных частях мира подтверждает, что эта тенденция получила широкое распространение и по-прежнему растет.

 Еще одним симптомом изменений в сфере нравственности является вспышка ЗППП (заболевания, передаваемые половым путем). В 60-е годы прошлого века главными болезнями, передаваемыми путем сексуального контакта, были сифилис и гонорея, и многие верили, что они вскоре исчезнут, поскольку были открыты антибиотики. Сегодня медицинская наука выявила более 20 широко распространенных типов ЗППП. В среднем только в Соединенных Штатах отмечается 15 миллионов случаев заражения ежегодно.
 Некоторые из этих заболеваний являются вирусными в своей основе, такие как СПИД, от которого до сих пор не найдено лекарства.

 По меньшей мере 45 миллионов человек являются носителями ВИЧ-инфекции, вируса, который вызывает СПИД. Согласно американскому Центру контроля и предотвращения заболеваний, ныне СПИД - основная причина смерти среди возрастной категории от 25 до 44 лет в США. На данный момент наибольшее число инфицированных этим заболеванием проживает в развивающихся странах, особенно в Африке, где оно уничтожает большое количество населения. Подсчитано, что 650 тысяч детей потеряли родителей из-за СПИДа в Замбии и почти 20% взрослых являются ВИЧ-позитивными. В одном докладе за 2002 год сообщалось, что, по меньшей мере, 130 тысяч детей в этой стране также инфицированы.

 Резкое увеличение частоты и силы природных катаклизмов (см. Матф. 24:7; Луки 21:25, 26). «Если вам кажется, что бедствия происходят еще чаще, то это потому, что они происходят», – написала Аманда Рипли в журнале «Тайм». Согласно Британскому центру исследований эпидемиологии бедствий, «число наводнений и ураганных бедствий возрастает на 7,4% ежегодно за последние десятилетия». «В период между 2000 и 2007 годами рост был еще большим, с ежегодным увеличением в среднем на 8,4%».
 

 За последние 30 лет температура морей значительно увеличилась. Ураганы и тайфуны, подпитываемые жарким влажным воздухом, стали более частыми и разрушительными. Ливневые дожди увеличились, поскольку по мере нагревания атмосферы она может удерживать больше влаги. Количество сильных землетрясений, измеряемых в четыре и более баллов по шкале Рихтера, выросло с 3680 в 1970-м году до 15770 в 2005-м, причем наибольший прирост отмечался с 2000 года (статистика Службы геологии, геодезии и картографии США).

 Цунами, оползни, лавины и извержения вулканов побили все предыдущие рекорды разрушений и опустошений.

 Возрастание наднационализма (см. Откр. 13:11-17). Это политическая доктрина о том, что над властью отдельных народов есть высшая власть, которая может призывать руководителей или граждан любого из народов к отчету.

 Эта идея была представлена еще со времен Нюрнбергского процесса в конце Второй мировой войны, когда группа лидирующих наций посадила на скамью подсудимых руководство Третьего рейха и осудила его за «преступления против человечества». Геноцид 1994 года в Руанде заставил почувствовать себя виноватыми многих мировых лидеров: «Почему мы ничего не предприняли?» Это привело к более интенсивным военным вмешательствам в таких местах, как Косово, и к проводимым под международным наблюдением судам, таким как суд над Слободаном Милошевичем в Гааге. 

 30 октября 2008 года федеральный судья во Флориде признал Чарльза Тэйлора-младшего виновным в пытках и других преступлениях, которые он совершил в Либерии во время правления его отца, президента страны. Суд проходил в соответствии с законом от 1990 года, позволяющим судить людей в Соединенных Штатах за некоторые преступления, совершенные в их странах.

В настоящее время подобные попытки могут показаться положительными, однако они свидетельствуют об опасной тенденции. Нетрудно понять: если наднационализм будет прогрессировать, это может привести к тому, что ограниченное количество мировых лидеров будет контролировать жизнь миллионов людей во всех странах мира.

Угроза гражданским правам и свободам (см. Откр. 13:11-17). Во время кризиса фундаментальные принципы, столетиями утверждавшиеся в кровавой борьбе, могут быть внезапно упразднены. 

 11 сентября 2001 года стало самой печально известной датой в современной истории. В течение 48 часов после атаки на Всемирный торговый центр более трех тысяч человек в Соединенных Штатах были арестованы по подозрению в оказании поддержки терроризму. Власти содержали их под стражей без связи с внешним миром, без суда и следствия, не предъявив им никаких обвинений и лишив права советоваться с адвокатами.

 Один из самых древних основных гражданских законов, восходящий к 1215 году, известный как Великая хартия вольностей, содержит принцип Хабеас Корпус (защита неприкосновенности личности от произвольного ареста). Это означает, что человек не может быть арестован и неограниченно содержаться под стражей без предъявления обвинения. Этот закон также включает в себя право на справедливое и незамедлительное расследование. Однако  ввиду того, что произошло 11 сентября, правительство США полностью пренебрегло этим принципом и попрало его по отношению к людям, которых содержали в тюремном лагере в Гуантанамо на Кубе.

 Никто не оспаривает необходимости разбираться с людьми, причастными к террористическим актам. Но нетрудно понять, что арест и неограниченное содержание под стражей без суда и следствия, без права на защиту подвергает нас большой опасности.

 Некоторые эксперты считают, что следующий террористический удар - это дело не возможности, а времени. У меня невольно возникает вопрос: когда это произойдет, сколько еще основных прав будет попрано?

 Невероятный рост влияния религии на политическую власть в обществе (см. Откр. 13:1-8, 11-17). В феврале 1798 года генерал Луи Бертье вошел со своей армией в Рим и занял город по приказу французской Директории. Он приказал, чтобы к нему явился папа Пий VI. Бертье спросил папу, желает ли тот отречься от своей светской власти и заботиться только о душах верующих. Когда Пий отказался, генерал арестовал его и объявил, что в любом случае его светской власти пришел конец. Французские рационалисты не стремились положить конец католической религии или папству. Они не были антикатоликами и не отдавали предпочтение иной религии, а только хотели покончить с политической властью папства и его вмешательством в государственные дела.

Мыслители рационализма XIX столетия развили эту идею еще больше, когда Фридрих Ницше провозгласил: «Бог умер».
 Он имел в виду, что идея о Боге исчерпала себя и на смену веку религии пришел век разума. Ницше и его единомышленники верили, что наступила новая эпоха,  теперь любая религия – это пережиток прошлого, который больше не будет оказывать влияния на политику и другие сферы жизни людей.

 Несомненно, они бы очень удивились, узнав, что в наши дни религия оказывает сильное влияние как на общественную, так и личную жизнь миллионов людей. Конфликты на религиозной почве сопровождаются террором, ненавистью и насилием во многих странах мира. Такие конфликты принесли страдание и смерть сотням тысяч людей в Ирландии, на Балканах, в Индии, Пакистане, Ливане, Израиле, Афганистане, Судане, Ираке.

 В то же время неутомимая дипломатия папы Иоанна Павла II с успехом возродила папство до положения политического влияния, которым оно не обладало со времен Средневековья. Статья на обложке журнала «Тайм» от 24 июня 2001 года была озаглавлена: «Священный союз». В ней говорилось о сотрудничестве между папой и американским президентом Рональдом Рейганом; благодаря этому сотрудничеству был повержен коммунистический режим в Польше. Этот шаг положил начало разрушению железного занавеса.

 Почти все западные народы в наши дни посылают своих послов в Ватикан - крошечный анклав с 800 жителями. Это откровенное признание статуса папы как полноправного игрока на геополитической арене. А то, чего пытались достичь французские либералы в 1798 году, ныне удивительным образом потерпело крах. Результаты деятельности последнего папы на этом поприще стали очевидными для всех на его похоронах, состоявшихся 8 апреля 2001 года. Это было самое большое собрание глав государств в истории. Четыре короля, пять королев, 70 президентов и премьер-министров, 14 руководителей всемирных религий. Вероятно, это было самое большое христианское собрание, с четырьмя миллионами скорбящих в Риме, тогда как во всех странах мира миллионы других наблюдали за происходящим по телевидению.

 Каким образом все это может повлиять на участь нашего мира? Следите внимательно. Каждое событие само по себе может и не быть значительным. Но мы можем следить за появляющимися тенденциями, которые приготовят нас к тому моменту, когда Бог добавит недостающее звено в длинной цепи событий, предсказанных библейским пророчеством.

«Он скоро грядет»

 Как уже было сказано, я проповедую о Втором пришествии Христа вот уже 50 лет, всегда подчеркивая, что оно произойдет в скором времени. Должен ли я чувствовать смущение из-за того, что провозглашаю об этом событии так долго, а оно по-прежнему не происходит? Если так, то у меня много общего с Ионой - я больше беспокоюсь о своей репутации пророка, нежели о спасении погибающих. За этот долгий период миллионы людей научились доверять Иисусу и обрели в Нем мир и новую жизнь. Я могу всем сердцем радоваться этому.

 Бог не велел Ионе беспокоиться в том случае, если наказание Ниневии будет отсрочено. Он повелел ему бесстрашно идти вперед и проповедовать весть. Именно этого ожидает Господь от каждого из нас сегодня. Он призывает нас рассказать людям о том, что они ответственны за свое поведение и нуждаются в покаянии и приготовлении к встрече с Ним. Мы должны сделать это прежде, чем будет слишком поздно.

 И если в Своем милосердии Господь продолжает ненадолго откладывать Свое Пришествие, чтобы еще больше людей смогло услышать весть спасения, то это Его решение. Именно таким был ответ Петра насмешникам и «ругателям», которые смеялись над вестью о Втором пришествии в его дни. «Не медлит Господь исполнением обетования, как некоторые почитают то медлением, – писал он, – но долготерпит нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к покаянию. Придет же день Господень, как тать ночью, и тогда небеса с шумом прейдут, стихии же, разгоревшись, разрушатся, земля и все дела на ней сгорят. Если так все это разрушится, то какими должно быть в святой жизни и благочестии вам, ожидающим и желающим пришествия дня Божия?» (2 Петра 3:9-12).

А нам необходимо примириться с Богом, жить святой жизнью и быть готовыми к встрече с Иисусом. Мы также должны смело идти вперед и проповедовать Благую весть. Поэтому не медлите, но громко и ясно возвещайте: «Он скоро грядет!»
 Я верю: Бог желает, чтобы я в ответ на библейскую весть о Втором пришествии 

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 24
Начало вечной жизни
«Наступает время, в которое все, находящиеся в гробах, услышат глас Сына Божия, и изыдут творившие добро в воскресение жизни, а делавшие зло в воскресение осуждения» (Иоан. 5:28, 29). 

В некоем королевстве, находящемся за тридевять земель, король однажды послал своих воинов арестовать одного человека, посадить его в темницу и подвергнуть пыткам.

  - Зачем вы это делаете? – закричал он, когда воины начали пытать его.

 - Мы не знаем, – ответили они, – таков приказ короля.

 Этот ужас продолжался весь день и всю ночь. Человек кричал и умолял палачей пощадить его. Он вновь и вновь спрашивал палачей, почему они пытают его. Но ответ был один и тот же. Пытки не прекращались. Единственное, что мог слышать несчастный, - это крики других узников, которых также истязали и которым также никто не объяснял причину происходящего. Вскоре человек перестал молить о пощаде и попросил воинов, чтобы ему позволили просто умереть, но и в этом ему было отказано. Дни и месяцы тянулись бесконечно, превращаясь в годы. Прошло много лет, но мучения не прекращались.

 Наконец однажды, вместо того чтобы пытать страдальца, воины сказали, чтобы он приготовился идти с ними.

  - Что на этот раз? - спросил человек.

  - За тобой послал король. Он решил, что настало время совершить суд и выяснить, виновен ли ты.

  - Я и представить себе не мог, что существует такая ужасная несправедливость, - протестовал узник.

  - Тихо! – сказали воины. – Ты лишь подтверждаешь свою вину.

 Воины привели человека в огромный зал, где стоял большой белый престол. Там находилось множество других людей. К своему удивлению, узник узнал одного из своих бывших соседей. Сосед немного прибавил в весе, но выглядел хорошо, даже моложе, чем в последний раз, когда они встречались. Теперь он носил белую одежду. Однако сосед дрожал, на его лице застыло выражение ужаса.

 - Что происходит? Что ты здесь делаешь? – спросил узник своего бывшего соседа.

 - Разве они тебе не сказали? – ответил сосед. – Настал судный день. Король будет решать, виновен ты или нет.

  - Мне кажется, ты выглядишь неплохо. Почему же ты так напуган?
- Понимаешь ли, – произнес сосед, – вскоре после того, как воины увели тебя, они пришли и за мной. Естественно, я забеспокоился, поскольку до нас дошли слухи о том, что происходит с тобой, но они доставили меня в королевский сад и предоставили мне роскошный особняк, который, как сказал король, он построил специально для меня. Посреди сада протекает река, всюду цветут прекрасные цветы, порхают чудесные птицы, а тропинки вымощены чистым золотом. Целыми днями я наслаждался там пением и прекрасной музыкой. День ото дня с каждым ушедшим годом я становился все счастливее и счастливее.

- Счастье? Почему же ты так испуган?
- Как же мне не бояться? Это же конец века. После всех лет король будет решать мою вечную участь. Ты ведь знаешь, что я никогда по-настоящему не любил его. А что если я не получу одобрения? Я могу окончить, как ты. По сути, мы даже можем поменяться местами.

Первый барабан
 В приведенной притче я пытался проиллюстрировать абсурдность ситуации, в которой оказываются многие люди. Я говорю не о несчастных страдальцах из притчи, а о людях, которые верят, что нечто подобное на самом деле возможно и что Сам Бог будет участвовать в этом.

Как может произойти подобная неразбериха? Это происходит тогда, когда человек слушает два различных барабана и пытается маршировать под оба барабана одновременно. В результате он спотыкается из-за очевидных богословских противоречий.

 Первый барабан, который слушают люди, - Священное Писание. Библия утверждает, что в конце века мертвые, «малые и великие», будут воскрешены; они возвратятся к жизни и предстанут перед «великим белым престолом», чтобы услышать свой судебный приговор (см. Матф. 25:31-36; Римл. 14:10; 2 Кор. 5:10; 2 Тим. 4:1; Откр. 20:11, 12 и т. д.).
 Слово Божье также говорит, что как любящие Бога, так и ненавидящие Его получат свою награду после воскресения (см. Иоан. 5:28, 29). Говоря о патриархах Аврааме, Исааке и Иакове, Иисус подчеркнул, что если бы не воскресение, эти верные Божьи мужи не имели бы части с Богом или вечной жизни (см. Матф. 22:31, 32). Значит до своего воскресения они не будут находиться на Небесах. В последней главе Библии Сам Иисус ясно говорит, что люди получат свою награду только во время Второго пришествия: «Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его» (Откр. 22:12).

 Обратите внимание на порядок событий, представленных апостолом Павлом в пророческой четвертой главе его Первого послания к фессалоникийцам:
1. Второе пришествие: «Потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба» (стих 16).

2. Воскресение: «И мертвые во Христе воскреснут прежде» (стих 16).

3. Вознесение: «Потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе» (стих 17) .

4. Вечная жизнь: «И так всегда с Господом будем» (стих 17).

 Апостол утверждает, что говорит все это «словом Господним» (стих 15). То есть он получил это пророчество благодаря Божественному откровению.

 Далее Павел говорит о том, с какой целью делится этой информацией, - чтобы утешить фессалоникийцев, чьи близкие и родные умерли (см. стих 18). Если бы он верил, что их близкие уже пребывают на Небесах вместе с Иисусом, то, конечно же, сказал бы им об этом. 
Но мертвые покоятся в своих могилах, и когда Иисус придет, Он позовет их, Его голос разбудит их от смертного сна. Именно после воскресения, а не до этого события они «всегда с Господом будут». И это, по словам Павла, составляет надежду и утешение христианина.

 Соломон писал: «Живые знают, что умрут, а мертвые ничего не знают» (Еккл. 9:5). Однажды ночью вор взломал замок в задней двери нашего дома и проник внутрь. Он направился в спальню, где  почивал  наш гость. Гость повесил свои брюки на спинку стула. Вор вытащил бумажник из кармана его брюк и удалился так же тихо, как пришел. Как вы думаете, что сделал наш спящий гость? Начал кричать и плакать, поскольку украли его деньги и важные документы, или продолжал мирно спать? Конечно же, он спал так же мирно, как и прежде. То же самое можно сказать и о мертвых, как подчеркнул Соломон: «Мертвые ничего не знают».
 Всемирная организация здоровья сообщает, что ежедневно из-за недоедания в мире умирает 13700 детей. Верховный комиссар ООН по делам беженцев обнародовал факт, что 20 миллионов людей либо убежали из своего дома, либо живут в крайне опасных для жизни условиях. Как вы думаете, сколько детей постоянно ночует на улицах крупных мегаполисов мира, не имея ничего лучше вместо подушки, нежели холодная брусчатка. Никто не знает точно, но ЮНИСЕФ считает, что их число может равняться 100 миллионам и оно стремительно растет, поскольку эпидемия СПИДа убивает множество родителей в Африке и других регионах мира. Что если бы популярная идея об умерших оказалась истинной? Что если все хорошие люди уже находятся на Небесах? Если бы они были там, то некоторые из них славили бы Бога, но другие горько рыдали бы и возможно даже проклинали Его, глядя на то, что происходит с их близкими. Для таковых Небо перестало бы быть раем и, думаю, для остальных также. Я благодарен Богу за ясное библейское учение о том, что мертвые спят и «ничего не знают» о происходящем на Земле.

 В конце времени Бог положит конец греху и страданиям: «Мы, по обетованию Его, ожидаем нового неба и новой земли, на которых обитает правда» (2 Петра 3:13). И только тогда «отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет; ибо прежнее прошло» (Откр. 21:4).

Второй барабан
 Библия говорит очень ясно относительно состояния мертвых. Что же тогда смущает умы людей? Второй «барабан», повлиявший на распространенное представление, - это Платон и другие греческие философы его времени.
 Греческая философия учила, что сущность человека – это псюхе, то есть «дыхание», «душа», «дух». Эта философия утверждала, что псюхе вечна. Она всегда существовала и будет существовать. Во время зачатия человека псюхе, к сожалению, попадает в ловушку и на время пленяется физическим телом, но в один прекрасный день снова оказывается на свободе - вне времени, пространства и материи.

 Изучая историю религий, мы узнаём, что ранняя Церковь боролась с влиянием платонизма. Когда руководители Церкви закрыли перед этой идеей парадный вход, она пыталась войти через черный, а когда Церковь прикрыла и эту лазейку, она пролезла через окно. Со временем все больше и больше христиан усвоили эту идею и попытались смешать ее с библейским учением.

 В конечном счете большинство христиан приняло платоническую псюхе за эквивалент библейского понятия «души». После этого люди стали верить, что в момент смерти человека душа высвобождается из тела и незамедлительно отправляется за вечной наградой.

Бегство от абсурда

 В 1958 году богослов Оскар Кульман опубликовал небольшую по объему книгу под названием «Бессмертие души или воскресение мертвых?». Эта книга оказала решающее влияние на пробуждение людей от чар заблуждения. Кульман начинает свою книгу с впечатляющего примера: он сравнивает смерть Сократа, спокойного и невозмутимого перед открывшейся перспективой освобождения его души от уз материальной темницы (тела), со смертью Христа, Который перенес ужасные душевные страдания. Иисус считал смерть не чем-то хорошим, а злом, которое Он пришел победить.

Смерть проникла в наш мир как «враг» (1 Кор. 15:26). Это «возмездие за грех» (Римл. 6:23; см. также Быт. 2:17). «Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом — смерть, так и смерть перешла во всех человеков, потому что в нем все согрешили» (Римл. 5:12).

 Во время лекции в университете Эмори богослов Н. Т. Райт заявил: «Для многих посвященных христиан, искренне считающих, что главное состоит в том, дабы их воплощенная душа попала на место под названием “небо”, воскресение тела  - абсолютно чуждая доктрина. И когда они произносят исповедание веры, говоря: “Верую в воскресение тела”, то думают: “На самом деле я имею в виду вовсе не это. Мы ведь знаем, что душа – бессмертна”. Так они оказываются введенными в заблуждение ранним платонизмом большей части западной культуры».
 

Некоторые последствия этой ложной доктрины

 Работы Кульмана и других богословов произвели переворот в мировоззрении многих людей, включая известных богословов.
 Однако в общественном сознании учение Платона о воплощенных духах оказалось чрезвычайно сильным. Популярные журналы содержат множество статей, пропагандирующих идею о том, что мертвые на самом деле живы, а книги на эту тему регулярно пополняют списки бестселлеров. Множество телепередач также проникнуты этой философией. Ее отголоски можно услышать в таких известных диснеевских фильмах, как «Король лев» и «Брат медведь», не говоря уже о невероятно популярных фильмах «Гарри Поттер», «Властелин колец» и многих других. Известным популяризатором этой идеи стал Раймонд Моуди, чья книга «Жизнь после смерти» продавалась миллионными тиражами. 

 Мы обнаруживаем бесчисленные вариации на эту тему - огромный «ассортимент» на любой вкус. Духи и призраки, дома с привидениями и спиритические сеансы в потаенных комнатах для тех, кто предпочитает более традиционный способ общения с умершими. Сторонники теории о перевоплощении и последователи движения «Новый век» прибегают к более передовым, современным формам.

 Я слышал вдохновенное выступление довольно известного пастора, рассказывающего о том, как общину, состоящую примерно из 60 человек, он превратил в мегацерковь, которую теперь каждое воскресенье посещают тысячи людей. Пастор поведал, что одной из его стратегий была организация людей в малые группы, дабы беседовать с теми, кто уже «перешел», и постигать их мудрость.

 В конце выступления он спросил, есть ли у кого-нибудь вопросы, и я поднял руку. 
- Я не совсем понял, что вы имели в виду, говоря о тех, кто “перешел”, – сказал я. – Не могли бы вы прояснить?
По выражению его лица можно было увидеть, что мой вопрос серьезно задел его. Тем не менее он вежливо ответил: 
- Перешли? Люди обычно говорят «умерли», но мы ведь знаем, что смерть - это не более чем переход в высшую сферу.

 Таким образом, в этой популярной церкви, расположенной в предместье, где живут люди среднего класса, ее члены собирались в малых группах для общения с умершими. Похоже, что в этом вопросе есть все на любой вкус.

 Священное Писание определенно предостерегает нас от подобной практики: «И когда скажут вам: “обратитесь к вызывателям умерших и к чародеям, к шептунам и чревовещателям”, — тогда отвечайте: не должен ли народ обращаться к своему Богу? спрашивают ли мертвых о живых?» (Исаии 8:19; см. также Левит 20:27; Втор. 18:10-12). Подобные занятия могут показаться невинными, но это не так, поскольку сатана использует ложные религиозные учения для осуществления своих планов (1 Кор. 10:20; 2 Кор. 11:14). Люди, считающие, что разговаривают с умершими, могут находиться под влиянием своего воображения или же общаться с бесами. В любом случае это опасно и запрещено Писанием.

До тех пор
 Необходимо отметить, что, умирая, Иисус одержал для нас победу над смертью. Он умер той смертью, которую заслужили мы. Его смерть была ужасной, ибо Он умер той смертью, которая является «возмездием за грех» (Римл. 6:23). А поскольку Иисус претерпел эту смерть, мы не умрем такой смертью. Вот почему мы можем сказать, что, умирая, Он победил смерть. Благодаря Его победе, мы можем уснуть с уверенностью, покоясь в вере и зная, что когда в следующий раз откроем глаза, то увидим Его лицом к лицу. Иисус вырвал «жало» смерти для нас (1 Кор. 15:55). Все, кто во Христе Иисусе, имеют жизнь вечную (см. Иоан. 3:36; 6:47; 1 Иоан. 5:12). Эти стихи не говорят о том, что верующие «будут иметь» жизнь вечную - они уже обладают ею. Почившие во Христе имеют ее так же, как и живущие в Нем. Его любовь к ним не уменьшилась с тех пор, когда они были еще живы, и в этом их непоколебимая уверенность и гарантия. «Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день» (Иоан. 6:54).

 «Христос стал одно с нами по плоти, чтобы мы стали одно с Ним по духу. Благодаря именно этому союзу мы должны восстать из могилы – и не потому только, что Христос проявит Свою силу, но и потому, что через веру Его жизнь стала нашей жизнью. Те, кто постиг истинную суть Христа и принял Его в свое сердце, имеют жизнь вечную. Христос обитает в нас Духом, и Дух Божий, принятый в сердце верою, есть начало жизни вечной» (Эллен Уайт. Желание веков, с. 388).

 Благодарю Тебя, Господи, за то, что Ты умер той смертью, которую заслуживал я. Благодарю за Твой дар вечной жизни уже здесь и сейчас. Я хочу принять ее, чтобы, останусь ли я жить до Твоего Пришествия или усну на время в могиле, я мог всегда жить с Тобой.

Мое подтверждение------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 25

Познать истину
«И увидел я Ангела, сходящего с неба, который имел ключ от бездны и большую цепь в руке своей. Он взял дракона, змия древнего, который есть диавол и сатана, и сковал его на тысячу лет» (Откр. 20:1, 2). 

 Представьте себе, что поздно вечером мы с вами идем по опасному району города с офицером полиции. Вдруг, приблизительно за полквартала впереди нас, из аллеи выбегает человек. За ним по пятам гонится другой мужчина с ножом в руке. Он почти догоняет первого, но как только собирается приблизиться к нему, убегающий выхватывает пистолет, оборачивается и стреляет в своего преследователя, убивая его наповал.

 К этому времени мы с вами уже спрятались за углом, но полицейский побежал вперед. Выглянув из-за угла, мы увидели, как он достал свое табельное оружие и выстрелил в первого человека, который только что застрелил своего преследователя. Пошатнувшись, он пытается поднять свой пистолет, но офицер выстрелил снова, затем еще раз, и тот человек также упал на землю.

 Мгновение спустя полицейский возвращается к тому месту, где мы спрятались, съежившись от страха. Аккуратно вытерев пистолет носовым платком, он засовывает его в кобуру. 
- Ну, этот был хорош, – сказал он, довольно улыбаясь. – Чем больше таких мы уберем с наших улиц, тем лучше. Ну что, продолжим нашу небольшую прогулку?
В некоторых странах мира сегодня подобная сцена вполне обыденная. Самосуд, внесудебная расправа, самоличное возмездие - нередкое явление.

 Одного моего друга выкрала группа террористов. Он остался жив (что бывает редко) только потому, что один молодой человек из банды решил пойти против всех и помог ему. Через неделю этот молодой человек был мертв - убит не другими террористами, а полицией во время нахождения под стражей. Они знали, что парень был похитителем, и этого было достаточно.

 Что неправильно в наказании без суда? Самым очевидным ответом будет то, что это может привести к большой несправедливости. Человеческая справедливость никогда не была совершенной, но она почти всегда лучше, если придерживается надлежащей правовой процедуры. Важная мера предосторожности и безопасности -  это подотчетность, поскольку справедливость должна опираться на законную власть. Она должна быть прозрачной и открытой для общественного контроля и проверки. Кроме того, в ней должна быть возможность для судебного контроля, системы апелляций, которая может рассматривать решения низших судебных инстанций, вынося свое суждение о правомочности их решений.

Справедливость и что за ней стоит

 Мы узнали из Библии, что Бог также не одобряет самосуд. В Своем удивительном смирении Он позволил нам провести над Собой расследование. Для понимания вести Писания, Плана спасения и событий последнего времени принцип открытости Бога и «прозрачности» Его действий является фундаментальным.
 Сам Иисус был частью личного откровения Бога (см. Иоан. 1:18; 18:37), вестью, которая включала в себя Его служение другим, Его послушание и смирение. Страдания и крестная смерть стали кульминацией трудов Христа. Бичевание, гвозди, агония и позор взывают к нашим притупленным чувствам и помогают осознать боль, которую причинил Богу грех с самого его возникновения. Крест должен поведать нам о том, что Он принял на Себя те удары, которые должны были обрушиться на нас, и занял наше место, заплатив наш долг (см. Исаии 53:5, 6; 2 Кор. 5:21). Этот высочайший подвиг может пробить панцирь безразличия наших сердец и помочь нам понять Его любовь.
  Иисус был Агнцем, закланным от создания мира (см. Откр. 13:8). В этом величие «тайны Христовой, которая не была возвещена прежним поколениям сынов человеческих, как ныне открыта святым Апостолам Его и пророкам Духом Святым» (Ефес. 3:4, 5).

Тексты Римл. 3:24-26 провозглашают, что Бог во Христе явил Свою праведность.

 Почему Богу было необходимо «показать правду Его»? Стих 25-й говорит, что это было нужно для «прощения грехов, соделанных прежде». Бог показал, что, простив наши грехи, Он не нарушил ни одного принципа Закона. Господь совершил наше спасение, оставаясь при этом «праведным и оправдывающим верующего в Иисуса» (стих 26).

 Бог предоставил время, чтобы тайна беззакония полностью созрела и раскрылась, дабы вся Вселенная могла увидеть естественный результат и последствия восстания. В свое время, когда это откровение будет полным, Господь вмешается, чтобы окончить Свое дело. Затем Он совершит самое беспрецедентное деяние, свидетельствующее о Его абсолютной открытости, - суд, который полностью откроет суть дела, чтобы все могли увидеть справедливость Его обращения с каждым человеческим существом.

Что должно произойти и почему это важно?
 Принцип Божественной открытости весьма важен для понимания ряда событий, описанных в библейском пророчестве о суде и времени конца.

Приведенная схема суммирует события времени конца, описанные в Откр. 19-21 и многих других частях Библии. Вы можете уделить некоторое время для ее изучения. Затем мы предложим несколько комментариев относительно ее значения.

Схема 
 Возможно, эта схема покажется вам несколько замысловатой. Люди приходят, уходят, умирают, воскресают и будут судимы. После Второго пришествия пройдет тысяча лет, прежде чем все будет окончательно решено.

Закономерен вопрос: для чего этот ряд событий? И как это все связано с нами?
Бог желает, чтобы мы знали

 Причины и значение этих событий становятся понятными, когда мы принимаем во внимание принцип Божественной открытости. Этот принцип поможет нам понять не только, почему Бог уничтожит грешников, но также почему Он не сделал этого намного раньше. Если бы Он так поступил, то мог бы избавить Себя от многих проблем.

1. Суд начинается до Второго пришествия. Все, кто будет воскрешен для вечной жизни во время Пришествия Иисуса, названы «мертвыми во Христе» (1 Фес. 4:16). Данное выражение свидетельствует о том, что еще до своего воскресения они уже принадлежат Христу. Это значит, что они уже были судимы.

 Почему этот суд должен включать в себя фазу, предваряющую Второе пришествие? Пророк Даниил созерцал в видении «Ветхого днями», восседающего на Своем престоле в качестве судьи: «Тысячи тысяч служили Ему, и тьмы тем предстояли пред Ним» (Дан. 7:10).

 Ангелы принимают самое деятельное участие в жизни Божьих детей: «Не все ли они суть служебные духи, посылаемые на служение для тех, которые имеют наследовать спасение?» (Евр. 1:14; см. также Быт. 24:7; Исх. 23:20; Матф. 18:10). Ангелы ободряют нас и пытаются направлять к истине (см. Быт. 19:16; 28:12). Иногда они вмешиваются с целью защиты (см. Псал. 90:11; Дан. 6:22), обличения (см. Чис. 22:22-32) и даже наказания (см. Исаии 37:36).

 Ангелы слышали обвинения сатаны, когда он осуждал Божьих детей как грешников, утверждая, что, спасая их, Господь поступает несправедливо (см. Зах. 3:1, 2; Откр. 12:10). Поэтому суд должен подтвердить справедливость и честность Бога в обращении с каждым человеком.

 Более того, искупленные будут соседями этих небесных существ. Прежде чем воскресить верующих к жизни и взять на Небо, Бог покажет всем, что эти люди не представляют опасности и их присутствие на Небе не подвергнет риску мир и безопасность этого прекрасного места. Следовательно, открывая книги с записями и внимательно изучая дело каждого, Он призывает ангелов в качестве свидетелей и наблюдателей.

 При Втором пришествии Иисус покажет результаты первой фазы суда: «Когда же приидет Сын Человеческий во славе Своей и все святые Ангелы с Ним, тогда сядет на престоле славы Своей, и соберутся пред Ним все народы; и отделит одних от других, как пастырь отделяет овец от козлов; и поставит овец по правую Свою сторону, а козлов - по левую» (Матф. 25:31-33).

 Поскольку это притча, мы не можем использовать ее для обоснования доктрин, однако она ясно свидетельствует: Судья не занимается рассмотрением дел во время Второго пришествия. Он просто ставит овец (спасенных) по правую Свою сторону, а козлов (погибших) – по левую. Затем выносит каждой группе приговор. Значит рассмотрение дела каждого уже состоялось.

2. Суд продолжается во время тысячелетнего периода после Второго пришествия. Изучая последние стихи 19-й главы книги Откровение и другие пророчества, мы обнаруживаем, что многие Божьи враги уничтожат друг друга в битве Армагеддон. А что произойдет с теми, кто не погибнет в этом сражении? В Откр. 19:21 говорится: «А прочие убиты мечем Сидящего на коне, исходящим из уст» Иисуса при Втором пришествии. «Меч» символизирует Слово Божье (см. Ефес. 6:17) -  вот почему он выходит из Его уст. Он представляет собой Божественную силу и власть. «Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого» (Евр. 4:12; ср. 11:3). «Словом Господа сотворены небеса, и духом уст Его - все воинство их» (Псал. 32:6; см. также 2 Петра 3:5). То же «слово», которое Бог некогда использовал для творения, Он однажды извлечет для наказания и уничтожения (2 Петра 3:5-7; см. также 2 Фес. 2:8). Именно этот «меч» уничтожит тех Божьих врагов, которые будут еще живы во время Второго пришествия.

 А как же дети Божьи? При Втором пришествии, когда Господь Иисус явится на облаках небесных со Своими святыми ангелами (см. Матф. 25:31), Он спасет Свой народ. Они будут «восхищены... в сретение Господу на воздухе» (1 Фес. 4:17). Затем Он возьмет их жить в те обители, которые когда-то пошел приготовить для них (см. Иоан. 14:2, 3).

 Искупленные счастливы, поскольку будут всегда с Господом (см. 1 Фес. 4:17; Иоан. 14:3) и «над ними смерть вторая не имеет власти» (Откр. 20:6). Вторая смерть -  это вечное наказание за грех, но поскольку спасенные уже оправданы и освящены, теперь они наслаждаются вечной безопасностью в Боге: «И увидел я престолы и сидящих на них, которым дано было судить... они будут священниками Бога и Христа и будут царствовать с Ним тысячу лет» (стихи 4, 6).

 Священническое царствование Божьего народа, когда он примет участие в суде на протяжении 1000 лет, будет последним и окончательным исполнением завета, который Господь заключил со Своим народом у горы Синай. Теперь искупленные -  в полном смысле цари и священники. Это будет исполнением обетования Иисуса Своим ученикам: «Истинно говорю вам, что вы, последовавшие за Мною, - в пакибытии, когда сядет Сын Человеческий на престоле славы Своей, сядете и вы на двенадцати престолах судить двенадцать колен Израилевых» (Матф. 19:28). Его обетование распространяется на всех, последовавших за Ним, поэтому не ограничивается только двенадцатью апостолами. Павел также говорил об этом времени: «Разве не знаете, что святые будут судить мир?.. Разве не знаете, что мы будем судить ангелов?» (1 Кор. 6:2, 3; см. также Откр. 3:21).

 Почему этот суд проходит во время тысячелетнего периода? После того, как небесный суд вынесет решение по каждому делу, действительно ли будет необходимость в дополнительном суде? Очевидно, что в его задачу не будет входить определение вечной участи каждого. Но какова же его цель?

 У людей всегда было ошибочное представление о том, кто на самом деле праведен перед Богом (см. 1 Цар. 14:1-3; Римл. 14:10-12). Среди погибших будет много таких, которых знали и любили искупленные и которые казались им праведными. Поэтому искупленные будут спрашивать: «Почему человека, который всегда был таким хорошим и искренним, нет среди нас?» Чтобы ответить на их вопросы и развеять все возможные сомнения, Господь учредил эту фазу суда.

По этой причине необходим период отсрочки между Вторым пришествием и окончательной развязкой. Перед окончательным уничтожением нечестивых Бог желает открыть искупленным совершенную справедливость Своего обращения с теми, кто избрал путь гибели.

3. Последняя фаза суда наступает через 1000 лет. «И увидел я великий белый престол и Сидящего на нем, от лица Которого бежало небо и земля, и не нашлось им места. И увидел я мертвых, малых и великих, стоящих пред Богом, и книги раскрыты были... и судимы были мертвые по написанному в книгах, сообразно с делами своими» (Откр. 20:11, 12).

 Собравшиеся по завершении тысячелетнего периода вокруг престола люди названы «мертвыми», поскольку они были мертвы в продолжение 1000 лет. Их только что возвратили к жизни во время второго воскресения (см. стих 5). 

 Для всех, кто уповал на пролитую ради них кровь Иисуса, Он стал Заместителем на кресте и на суде. Но те, кто находился в могилах до конца 1000 лет, не имеют Ходатая. Они стоят перед Богом, не имея ничего, кроме «написанного в книгах» (стих 12) об их делах. 

Всякое колено

 «Все мы предстанем на суд Христов» – пишет апостол Павел (Римл. 14:10). В поддержку своего утверждения, он цитирует отрывок Исаии 45:23: «Ибо написано: “живу Я, говорит Господь, предо Мною преклонится всякое колено, и всякий язык будет исповедывать Бога”» (стих 11). Здесь указаны как цель, так и результат этого суда. Благодаря суду, всякое колено преклонится перед Богом и всякий язык воздаст Ему хвалу. Во время первой фазы суда ангелы склонились и прославили Бога за Его совершенную справедливость и милосердие. В продолжение тысячелетнего периода искупленные сделают то же. После этого лишь одна группа людей должна будет признать совершенную любовь и справедливость Бога — погибшие. И это объясняет, почему даже они воскреснут в последний час, дабы предстать перед судом. Когда откроются книги, погибшие увидят милосердие Бога, явленное в обращении с ними, и возможности, которые они имели, чтобы познать истину и повиноваться ей, а также все моменты, когда Святой Дух обращался к их сердцам, обличая их о грехе, о праведности и грядущем суде (см. Иоан. 16:8). Однако они отвергли Его призыв (см. Ефес. 4:30).

 Даже люди, которые не имели доступа к Библии, будут судимы в соответствии с тем знанием, которым обладали: «Ибо, что возможно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им. Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны» (Римл. 1:19, 20).

Слепой поэт Джон Мильтон вопрошал: «Разве Бог требует поденного труда, когда нет света?» 
 Ответ очевиден - нет. Но мы вправе спросить: есть ли кто-нибудь, кто лишен света и не имеет никакой возможности познать истину о Боге? Однако даже природа свидетельствует о Боге; кроме того, Святой Дух обращается к каждому, просвещая человека и даруя ему понимание принципов праведности и истины: «Ибо, когда язычники, не имеющие закона, по природе законное делают, то, не имея закона, они сами себе закон: они показывают, что дело закона у них написано в сердцах, о чем свидетельствует совесть их и мысли их, то обвиняющие, то оправдывающие одна другую» (Римл. 2:14, 15).

 Поэтому даже те, кому недоступен свет Божьего Слова, имеют свидетельство природы и Святого Духа. «И от всякого, кому дано много, много и потребуется; и кому много вверено, с того больше взыщут» (Луки 12:48). Никто не обделен хотя бы некоторыми дарами, поэтому каждый несет определенную ответственность перед Богом.

Последняя фаза суда представляет совершенную любовь и совершенную справедливость Бога наряду с Его всемогущей властью. Именно тогда найдут свое полное и окончательное исполнение слова Писания: «Предо Мною преклонится всякое колено, и всякий язык будет исповедовать Бога» (Римл. 14:11).

Приведенная ниже таблица поможет лучше понять три фазы Божественного суда.
	Время 
	Подсудимые
	В чьих интересах
	Вердикт

	Перед Вторым пришествием
	Все принявшие жертву Иисуса 
	Ангелы и другие непавшие существа
	Бог справедлив

	В течение 1000 лет
	Погибшие
	Искупленные
	Бог справедлив

	По окончании 1000 лет
	Погибшие
	Погибшие 
	Бог справедлив


 Третье исповедание, которое произнесут Божьи враги, признав Его справедливость, не будет результатом их искреннего обращения или изменения сердца, поскольку вскоре после этого исповедания они попытаются напасть на Его народ: «И вышли на широту земли и окружили стан святых и город возлюбленный» (Откр. 20:8). После того как будет представлено последнее доказательство их закоренелого духа восстания, Писание говорит: «И ниспал огонь с неба от Бога и пожрал их» (Откр. 20:9).

Тогда исполнится пророчество Малахии: «Ибо вот, придет день, пылающий как печь; тогда все надменные и поступающие нечестиво будут как солома, и попалит их грядущий день, говорит Господь Саваоф, так что не оставит у них ни корня, ни ветвей» (Мал. 4:1). Об этом писал и Петр: «Придет же день Господень, как тать ночью, и тогда небеса с шумом прейдут, стихии же, разгоревшись, разрушатся, земля и все дела на ней сгорят» (2 Петра 3:10).

Стремитесь!
 После этих слов Петр задает самый торжественный вопрос: «Если так все это разрушится, то какими должно быть в святой жизни и благочестии вам, ожидающим и желающим пришествия дня Божия, в который воспламененные небеса разрушатся и разгоревшиеся стихии растают? Впрочем мы, по обетованию Его, ожидаем нового неба и новой земли, на которых обитает правда. Итак, возлюбленные, ожидая сего, потщитесь явиться пред Ним неоскверненными и непорочными в мире» (стихи 11-14).

 Подумайте о невероятных усилиях, которые приложил Бог, чтобы даровать нам спасение. Вспомните о Его жертве, которая превосходит всякое понимание. Подумайте об альтернативах, которые Он предлагает нам в Своем Слове: с одной стороны - жизнь вечная в обществе Иисуса, ангелов и искупленных всех веков, а с другой - огонь с Неба от Бога, после которого наступит вечная смерть.
 Узами нежной безграничной любви Он влечет к Себе каждого.

 Сегодня голос Господа обращен к вам. Спросите себя вместе с апостолом: «Как мы избежим [наказания], вознерадев о толиком спасении?» (Евр. 2:3). 

 По мере того, как вы будете ежедневно откликаться на призыв Бога, Он благословит вас намного больше, нежели вы можете себе представить. Почему бы не написать несколько слов, выражающих ваше принятие этого дара и благодарность за него?

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Глава 26

Вечность никогда не покажется долгой
«Впрочем, мы, по обетованию Его, ожидаем нового неба и новой земли, на которых обитает правда» (2 Петра 3:13). 

 В течение последних нескольких дней жизни мой отец большую часть времени находился в коматозном состоянии. Мы говорили и молились с ним, но он не реагировал. В субботу приехал из Гранд-Рапидса наш сын Джонатан, но отец не подавал никаких признаков, что осознает происходящее вокруг. Однако на следующее утро он открыл глаза и взглянул на меня.

  - Как ты себя чувствуешь, папа? – спросил я.

  - Хорошо.

  - Ты уже не ощущаешь боли?

  - Нет, – ответил он. Это казалось чудом, поскольку у него была саркома костей. Врач прописал ему морфий, но он отказался его принимать.

  - Хочешь немного воды? 
Он сделал несколько глотков.

-Ты знал, что вчера здесь был Джонатан?
- Да.

Мы еще немного поговорили. Потом я сказал:  
- Знаешь, какая самая хорошая новость?
 Отец вопросительно посмотрел на меня.

 - Очень скоро мы увидим Иисуса и будем с Ним навсегда, – произнес я.

 Он улыбнулся и кивнул головой. Мгновение спустя он закрыл глаза и уснул. Отец умер в тот же день после полудня.

 Возможно, вы помните удивительный псалом:

 Я стремлюсь к небесам и не могу уже ждать,
 Желая войти жемчужными вратами Сиона,
 Туда, где больше не будет боли и забот.
 Я так хочу поскорее войти в мой вечный дом.

 Сейчас больше, чем когда-либо раньше!

Бесконечная вечность 

О, какой это будет чудный день!
 Подумайте о радости встречи после долгой разлуки! Оказавшись на Небе, кого вы будете разыскивать первыми? Как радостно будет обнять их вновь! Там будут слезы радости, хвала и множество благодарений!

 После первой встречи со всей нашей семьей я хотел бы найти миссис Шафтнер, учительницу младших классов, которую я любил и всегда ею восхищался. И Виктора Джонсона. Он был учителем музыки, который научил нас гораздо большему, нежели ноты и гаммы. Грейс и Джин Томсен были молодыми учителями в Кампион-Академи, открывшими свои сердца для скучающего по дому ребенка. Я обязан им очень многим. Тэд Коллинс верил в меня, когда я так в этом нуждался... В общем, этот список будет очень длинным. А кого включили бы в свой список вы?

 Говорят, что в нашем небесном венце будет столько звезд, сколько людей мы приведем ко Христу. Если это так, полагаю, я буду сиять в венцах многих. А представьте себе венец апостола Павла или пророка Даниила! Возможно, мы захотим надеть свои солнцезащитные очки, прежде чем подойти и поприветствовать их.

 Мы расскажем Даниилу, каким благословением оказался для нас его пример верности и как его пророчества укрепили нашу веру, когда мы видели их исполнение. Возможно, мы поведаем ему, как его книга, записанная в Библии, помогла нам понять Бога и Его милость и мудрость. Затем мы заметим рядом с ним тихую скромную женщину, а Даниил скажет: «Друзья, я хочу познакомить вас с этой прекрасной женщиной. Это моя мать». И тогда мы увидим, что ее венец украшает столько же звезд, как его, но на одну больше.

 Подумайте о рассказах! Читая Библию, мы узнаем только главные эпизоды их жизни таких ее героев, как Давид, Илия, Есфирь, Даниил, Павел. Представьте, как много удивительных историй они поведают нам о том, что случилось в продолжение их долгой жизни веры! Увидев искупленных, Иоанн написал, что их было «великое множество... которого никто не мог перечесть» (Откр. 7:9). Это говорит нам о том, сколько невероятных историй о благости Бога мы сможем услышать. Каждый из этих людей расскажет волнующее свидетельство о любви, заботе и долготерпении Бога.

 Некоторые удивительные истории о нас самих мы не узнаем до тех пор, пока не попадем на Небо. Ангелы расскажут нам о всех случаях, когда вмешивались, чтобы спасти и защитить нас. Мы поймем, что в большинстве этих случаев мы даже не подозревали об опасности. 

 Подумайте о вопросах! Что бы вы хотели спросить у некоторых библейских героев, если бы представилась возможность поговорить с ними лично?

 Мафусал расскажет нам, как его воспитывал отец -  Енох. Он поведает нам, каково было иметь отца, который ходил с Богом, после чего Господь взял его к Себе.

 Ной, что ты подумал, когда перед потопом небо потемнело от туч и на землю упали первые капли дождя?

 Иохаведа, расскажи нам о тех годах, когда подрастал Моисей. О чем ты думала каждый вечер, осознавая, что он должен будет стать сыном дочери фараона?  Представляла ли ты, как Бог будет использовать его в грядущие годы?
 Моисей, как тебе удавалось сохранять спокойствие, когда в пустыне люди постоянно роптали и проявляли неблагодарность? Как ты мог продолжать любить их и просить Бога изгладить твое имя из Книги жизни, если их нельзя будет спасти?

 Маной, каково было идти на свадьбу Самсона и стараться быть радостным, когда твое сердце разрывалось от боли? Спрашивал ли ты себя: где и в чем я оступился? Что я сделал не так?

 Давид, твои песни вдохновляли и утешали нас много раз. Спасибо, что ты так широко открыл свое сердце Господу. Возможно, ты по-прежнему помнишь мелодии и напевы, которые сочинил для нас? Не мог бы ты спеть нам какой-нибудь псалом, пожалуйста?

 Павел, ты написал несколько трудных для понимания текстов. Даже Петр называл их неудобовразумительными (см. 2 Петра 3:16). Люди спорили о них столетиями. Если у тебя есть время, мы хотели бы задать тебе несколько вопросов...

 На некоторые вопросы, которые мы захотим там задать, мы не могли найти ответа в своей земной жизни, например: «Господи, почему Ты позволил, чтобы многие из Твоих самых верных слуг пострадали и умерли при ужасных обстоятельствах? Где Ты был в тот момент? Где были ангелы, которые, как Ты сказал, должны были хранить нас даже от преткновения ногой о камень?» (см. Псал. 90:11, 12).

 Не волнуйтесь. Иисус не смутился, когда Мария и Марфа задавали Ему вопросы после смерти своего брата (см. Иоан. 11:21, 32). Поэтому мы также можем спросить Его о своих переживаниях. 

«Тогда будут открыты многие вопросы, о которых сейчас Бог умалчивает... Пути Провидения будут объяснены, тайны милости через Христа будут открыты. То, что ум не может сейчас охватить, что трудно для понимания, будет объяснено. Мы увидим порядок в том, что сейчас кажется необъяснимым, мудрость во всем, что умалчивается, благость и милость в невысказанном. Истина будет открыта для разума... Сердце будет петь от радости. Борьба навеки окончится, и все проблемы будут решены» (Библейский комментарий АСД, т. 6, с. 1091).

 Подумайте о возможностях для изучения и исследования! Я уверен, что у некоторых есть вопросы, которые никогда не волновали меня. Что захотят узнать физики? А историки? Представьте себе, как вы слушаете лекцию по биохимии у Того, Кто ее изобрел. А экскурсии, которые будут частью начального курса астрономии?
 Но множество вопросов не станут сразу же ясны даже тогда, когда мы услышим ответ. Хотя наши умы больше не будут затуманены грехом, все же понадобится определенное время, чтобы понять и усвоить некоторые аспекты Истины. Каждое новое откровение будет распахивать  новую дверь, чтобы пригласить нас взойти на более высокий уровень изучения и исследований.

 Богословы, ученые, исследователи, которые всю свою жизнь провели в изучении глубин Божьих творений, несомненно, могут иметь перед нами преимущество. Но все мы будем на начальном уровне, когда придется изучать настоящие глубины, которые Он нам откроет.

Многим хорошим людям нужно будет в корне изменить свои интересы, поскольку они посвятили свою жизнь тем сферам служения, которые окажутся больше не нужными. Слесари, полицейские, гробовщики, врачи, банкиры и многие другие должны будут поменять свои профессиональные навыки. Возможно, работники сферы здравоохранения смогут пройти переподготовку, переквалифицировавшись на исследователей. Я уверен, что даже фермерам и садовникам понадобится переучиваться, чтобы постичь методы агрономии в такой отличающейся среде. 

 Никогда не беспокойтесь о том, чем будете заниматься на Небе! Вечность не покажется вам слишком долгой, чтобы истощить все возможности исследования всех сфер интересов, которые откроются нашему взору.

 Подумайте о встрече с Иисусом! Конечно же, самым восхитительным будет то, что мы увидим Иисуса. Мы склонимся к Его ногам, увидим раны на Его теле. Со временем наша благодарность, наши восторг и хвала будут только возрастать, по мере того как мы будем все больше постигать План спасения. «Дабы явить в грядущих веках преизобильное богатство благодати Своей в благости к нам во Христе Иисусе» (Ефес. 2:7). «О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его!» (Римл. 11:33).

 «В этой жизни мы только начинаем понимать чудесный План искупления. Своим ограниченным умом мы можем попытаться осознать позор и славу, жизнь и смерть, справедливость и милость, которые встретились на кресте, однако, даже максимально напрягаясь, не постигнем их полного значения. Грандиозность искупительной любви мы представляем себе весьма смутно. План искупления не будет полностью постигнут спасенными даже тогда, когда они прозреют и познают многое, но на протяжении всей вечности их изумленному и восхищенному взору будут постоянно открываться все новые истины» (Эллен Уайт. Божья удивительная благодать, с. 98).

 Вечность не будет слишком долгой, чтобы полностью исследовать все богатства Божьей благодати. Мы будем постоянно постигать безграничную мудрость и любовь Господа, которую Он явил ради нас. Мы никогда не устанем возносить Ему благодарность и хвалу.

О чем еще думаете вы, с нетерпением ожидая приближения того дня? Каким чудесам вы хотите радоваться? Какие глубокие любящие отношения стремитесь построить? В какие сферы исследования желаете проникнуть? Какими видами творчества хотите овладеть? Подумайте об абсолютном идеале, какой только способен представить ваш ум. Небеса будут гораздо лучше всего. 

Наша небесная родина  -  реальное место. Она не является плодом воображения, но ее описание превосходит собой все, что нам известно в нынешней жизни. 

В Новом Иерусалиме будет двенадцать ворот (см. Откр. 21:12), которые никогда не закрываются днем, а ночи там не будет (см. Откр. 21:25; 22:5). Иоанн видел «чистую реку воды жизни, светлую, как кристалл, исходящую от престола Бога и Агнца» (Откр. 22:1).
«И по ту и по другую сторону реки, древо жизни, двенадцать раз приносящее плоды, дающее на каждый месяц плод свой; и листья дерева - для исцеления народов» (стих 2). Все, кто принимает Слово Божье в свое сердце, могут уже сейчас узнать, что значит питаться листьями с дерева жизни и пить эту животворную воду. Когда они поверят и воплотят в жизнь Слово, поток духовной жизни освежит их душу. Слабые и робкие станут сильными, их вера не поколеблется. Вода жизни, которая укрепляет и освежает их душу, изливается через них на всех окружающих (см. Иоан. 7:38).

 «Когда мы с помощью Иисуса достигаем покоя, для нас уже на Земле начинается небесная жизнь. Мы откликаемся на Его призыв: “Придите, научитесь от Меня”. Таким образом мы входим в вечную жизнь. Небо – это бесконечное приближение к Богу через Христа. Чем дольше мы пребываем в этом блаженном неземном состоянии, тем больше и больше Его слава будет открываться нам. А чем больше мы познаем Бога, тем счастливее становимся. Когда мы следуем за Иисусом в этой жизни, то, преисполненные Его любовью, можем радоваться Его присутствию. Все преимущества, которыми можно наслаждаться в человеческой плоти, мы можем получить здесь, на Земле. Но что это в сравнении с будущей жизнью! Вот как описывает апостол Иоанн будущую жизнь: “Они пребывают ныне пред престолом Бога и служат Ему день и ночь в храме Его, и Сидящий на престоле будет обитать в них; они не будут уже ни алкать, ни жаждать, и не будет палить их солнце и никакой зной; ибо Агнец, Который среди престола, будет пасти их и водить их на живые источники вод, и отрет Бог всякую слезу с очей их” (Откр. 7:15-17)» (Эллен Уайт. Желание веков, с. 331, 332).

 Ничто в нынешней жизни не может сравниться с чудесным преимуществом ходить с Богом уже сейчас. Моисей хорошо это понимал. Вот почему он «отказался называться сыном дочери фараоновой, и лучше захотел страдать с народом Божиим» (Евр. 11:24, 25). Он почел «поношение Христово... большим для себя богатством, нежели Египетские сокровища» (стих 26).

 Апостол Павел также поставил на карту все богатства, звания, заслуги, семейные узы, влиятельное положение и престиж, которые некогда ценил столь высоко. Он посчитал их тщетою. Они стали мусором по сравнению со славным преимуществом познания Иисуса и общения с Ним в служении (см. Филп. 3:7-10).

«Когда мы следуем за Иисусом в этой жизни, то, преисполненные Его любовью, можем радоваться Его присутствию» (Эллен Уайт. Желание веков, с. 331).
Но что это в сравнении с будущей жизнью! Если следование за Иисусом в нынешней жизни и мир, который Он дарует нам здесь и сейчас, уже «превыше всякого ума» (Филп. 4:7), то чему можно уподобить жизнь с Ним там, где мы увидим Его лицом к лицу (см. 1 Кор. 13:12), где никто не скажет: «Я болен» (Исаии 33:24), где «волк будет жить вместе с ягненком, и барс будет лежать вместе с козленком... и малое дитя будет водить их» (Исаии 11:6)!
Зачем ждать?

 Все это требует отклика с нашей стороны, не так ли? Если бы мы говорили о каком-то далеком будущем событии, возможно, и был бы смысл сказать: «Это здорово, но у меня еще есть в запасе много времени, чтобы не торопиться с решением». Но то, что Он предлагает нам,  -  это общение здесь и сейчас. Зачем же нам медлить даже один день, вместо того чтобы начать наслаждаться этим общением прямо сейчас?

 Возможно, вы уже посвятили себя Богу. Возможно, все ваши знакомые считают вас христианином, но вы знаете ваше сердце, и Дух привел вас к убеждению, что вы далеки от подлинной радости прекрасного общения, которое могли бы иметь. Если дело обстоит так, зачем же ждать? Сделайте шаг вперед и наслаждайтесь этим общением. Позвольте любви Христа согреть вашу душу. Не лишайте себя ни одной минуты этого чудесного опыта.

 С другой стороны, возможно, вы никогда не давали публичного обещания служить Богу. Подумайте о том, как могла бы измениться ваша жизнь, если бы вы это сделали. Что вы теряете и что приобретаете, принимая такое решение? Пожалуйста, хорошо подумайте об альтернативах. Помните о невероятных усилиях, которые приложил Бог ради нашего спасения. Да, я знаю, что вы уже получили благословение, но это лишь предвкушение, всего лишь крохи в сравнении с тем, что приготовил вам наш Отец, когда вы посвятите свою жизнь Ему. 

 «Но, как написано: “не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его”» (1 Кор. 2:9).

 Он желает, чтобы вы сделали нечто большее, нежели просто сказали: «Да, это здорово». В противном случае заботы житейские превозмогут и убеждение от Святого Духа ослабеет. Единственный способ сделать его ощутимым и постоянным в вашей жизни  -  выразить свое решение с помощью конкретных практичных шагов. В большинстве случаев это означает принять крещение. И, конечно же, это призыв к церковному братству и публичному видимому посвящению себя для жизни веры.

 Сделайте это и выразите своими словами желание вашего сердца. Но прежде чем отложить эту книгу в сторону, я надеюсь, вы составите краткое заявление посвящения. А в конце добавите несколько слов о ваших намерениях и о том, как планируете подтвердить свое решение на практике. Бог примет вас в Свои объятия и благословит больше, нежели вы можете себе представить.

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Приложение
Основание веры 1 - Священное Писание

 Священное Писание, состоящее из Ветхого и Нового Заветов, есть Слово Божье, письменно переданное по Божественному вдохновению через святых Божьих мужей, которые произносили и писали его под влиянием Святого Духа. Посредством этого Слова Бог передал человеку необходимые для спасения знания. Библия – это откровение Его воли. Она является мерилом характера и критерием опыта, авторитетным изложением Божественной Истины и достоверным сообщением о действиях Бога в истории нашего мира (2 Петра 1:20, 21; 2 Тим. 3:16, 17; Псал. 118:105; Прит. 30:5, 6; Исаии 8:20; Иоан. 17:17; 1 Фес. 2:13; Евр. 4:12). 

Основание веры 2 - Божество

 Бог един. Отец, Сын и Святой Дух – единство трех вечных Личностей. Бог бессмертен, всемогущ, всеведущ, превыше всего и вездесущ. Он безграничен и выше человеческого понимания, однако познаваем посредством Его откровений о Себе Самом. Он вовеки достоин поклонения, чести и служения всего творения (Втор. 6:4; Матф. 28:19; 2 Кор. 13:13; Ефес. 4:4-6; 1 Петра 1:2; 1 Тим. 1:17; Откр. 14:7). 

Основание веры 3 – Бог Отец

 Бог Вечный Отец есть Творец, Источник, Вседержитель и Независимый Правитель всего творения. Он справедлив и свят, милостив и добр, медлен на гнев и полон постоянной любви и верности. Открытые в Сыне и Святом Духе свойства и силы являются также откровением свойств и сил Отца (Быт. 1:1; Откр. 4:11; 1 Кор. 15:28; Иоан. 3:16; 1 Иоан. 4:8; 1 Тим. 1:17; Исх. 34:6, 7; Иоан. 14:9). 

Основание веры 4 – Бог Сын

 Бог Вечный Сын явился воплощенным в Иисусе Христе. Через Него все было сотворено, посредством Него был открыт характер Бога, благодаря Ему совершилось спасение человечества, через Него происходит суд над нашим миром. Будучи вовеки истинным Богом, Он стал также истинным Человеком, Иисусом Христом. Он был зачат через Святого Духа и рожден девой Марией. Он жил и переносил искушения, однако явил Собой совершенный пример безгрешной, праведной жизни и любви Божьей. Совершенные Им чудеса были проявлением силы Божьей и свидетельством того, что Он действительно Бог – обещанный Мессия. Он добровольно пострадал и умер на кресте за наши грехи, заняв наше место. Воскреснув из мертвых, Он вознесся, чтобы ради нас совершать служение в Небесном Святилище. Он опять придет в этот мир во славе для окончательного избавления Своего народа и восстановления всего, искаженного грехом (Иоан. 1:1-3, 14; Колос. 1:15-19; Иоан. 10:30; 14:9; Римл. 6:23; 2 Кор. 5:17-19; Иоан. 5:22; Луки 1:35; Филп. 2:5-11; Евр. 2:9-18; 1 Кор. 15:3, 4; Евр. 8:1, 2; Иоан. 14:13). 

Основание веры 5 – Бог Святой Дух

 Бог Вечный Святой Дух действовал вместе с Отцом и Сыном при сотворении, воплощении и искуплении. Он вдохновлял писателей Библии. Он исполнял силой жизнь Христа. Он привлекает и убеждает людей; и тех, кто откликается, Он обновляет и воссоздает в них образ Божий. Посланный Отцом и Сыном, чтобы всегда быть с Его детьми, Он наделяет Церковь духовными дарами, дает ей силу в ее свидетельстве о Христе и в согласии со Священным Писанием наставляет ее на всякую истину (Быт. 1:1, 2; Луки 1:35; 4:18; Деян. 10:38; 2 Петра 1:21; 2 Кор. 3:18; Ефес. 4:11, 12; Деян. 1:8; Иоан. 14:16-18, 26; 15:26, 27; 16:7-13).

Основание веры 6 - Сотворение мира

 Бог есть Творец всего, и в Писании Он достоверно сообщил о Своей творческой деятельности: «Ибо в шесть дней создал Господь небо и землю» и всё живущее на Земле, а в седьмой день той первой недели «почил». Таким образом, Господь установил субботу как вечный памятник Его завершенного созидательного труда. Первые мужчина и женщина были созданы по образу Божьему, как венец творения, получив право владения миром и обязанность заботиться о нем. Мир, при завершении своего сотворения, как сказано в Библии, был «весьма хорош», и его совершенство провозглашало славу Божью (Быт. 1:2; Исх. 20:8-11; Псал. 18:2-7; 32:6, 9; 103; Евр. 11:3). 

Основание веры 7 - Природа человека

 Мужчина и женщина были созданы по образу и подобию Божьему как существа, наделенные индивидуальностью, силой и свободой мыслить и действовать. Человек, по замыслу Божьему, – это неразрывное единство тела, души и духа. Но хотя люди и были созданы как свободные существа, их жизнь зависела от Бога. Не послушав Бога, наши прародители тем самым отказались признать свою зависимость от Него и утратили то высокое положение, которое занимали перед Богом. Образ Божий в них исказился, и они стали подвержены смерти. Их потомки наследуют греховную природу со всеми вытекающими из этого последствиями. Они рождаются со слабостями и склонностями ко злу. Но Бог во Христе примирил с Собою мир и Духом Своим восстанавливает в кающихся образ Творца. Созданные для славы Божьей, мы призваны любить Его, друг друга и окружающий нас мир (Быт. 1:26-28; 2:7; Псал. 8:5-9; Деян. 17:24-28; Быт. 3; Псал. 50:7; Римл. 5:12-17; 2 Кор. 5:19, 20; Псал. 50:12; 1 Иоан. 4:7, 8, 11, 20; Быт. 2:15). 

Основание веры 8 - Великая борьба

 Все  человечество вовлечено в великую борьбу между Христом и сатаной. Она началась на Небе в связи с тем, что был поставлен под сомнение характер Бога, Его Закон и справедливость Божьего правления во Вселенной. Один из сотворенных ангелов, наделенный свободой выбора, в своем самовозвышении стал сатаной, противником Бога. Это привело к восстанию части ангелов. Сатана вызвал дух противления Богу в нашем мире, когда вовлек Адама и Еву в грех. В результате  соделанного людьми греха образ Божий исказился в человечестве. По этой же причине сотворенный мир утратил свой порядок и был опустошен во время всемирного потопа. На виду у всего творения наш мир превратился в арену вселенской борьбы, в результате которой характер Бога, Его правление и Закон будут оправданы. Христос посылает Святого Духа и верных ангелов, чтобы они помогали Божьему народу в этой великой борьбе, направляли, защищали и укрепляли его на пути, ведущем к спасению (Откр. 12:4-9; Исаии 14:12-14; Иезек. 28:12-18; Быт. 3; Римл. 1:19-32; 5:12-21; 8:19-22; Быт. 6-8; 2 Петра 3:6; 1 Кор. 4:9; Евр. 1:14). 

Основание веры 9 - Жизнь, смерть и воскресение Христа

Жизнь Христа проходила в совершенном послушании воле Божьей. Его страдания, смерть и воскресение – это единственно возможный путь искупления соделанных людьми грехов. Каждый человек, принимающий верой искупительный подвиг Иисуса, имеет вечную жизнь. Благодаря Иисусу Христу все творение может лучше постичь бесконечную святую любовь Творца. Совершенное Христом искупление подтверждает справедливость Божьего Закона и совершенство характера Творца, через него совершается осуждение наших грехов и обеспечивается наше прощение. Смерть Христа является заместительной, искупительной, примиряющей и преобразующей. Воскресение Христа знаменует собой торжество Бога над силами зла, и для принимающих это примирение служит свидетельством их победы над грехом и смертью. Воскресение провозглашает господство Иисуса Христа, пред Которым преклонится всякое колено на Небе и на Земле (Иоан. 3:16; Исаии 53; 1 Петра 2:21, 22; 1 Кор. 15:3, 4, 20-22; 2 Кор. 5:14, 15, 19-21; Римл. 1:4; 3:25; 8:3, 4; 1 Иоан. 2:2; 4:10; Колос. 2:15; Филп. 2:6-11). 
Основание веры 10 - Спасение во Христе

 По бесконечной любви и милости Бога не знавший греха Христос стал грехом ради нас, чтобы в Нем мы соделались праведными перед Богом. Под влиянием Святого Духа мы сознаем нашу нужду в Спасителе, признаем нашу греховность, раскаиваемся в своих преступлениях и верою принимаем Иисуса как Господа и Христа, Который занял наше место на кресте и оставил нам пример. Вера, посредством которой мы принимаем спасение, приходит к нам от Божественной силы Его Слова и является даром Божьей благодати. Благодаря Христу Бог оправдывает и принимает нас как Своих сыновей и дочерей и избавляет от господства греха. Действие Духа Святого производит в нас возрождение и освящение. Дух обновляет наш разум, записывает в наших сердцах Божий Закон любви и дает нам силу жить святой жизнью. Пребывая в Нем, мы становимся причастниками Божественной природы и получаем уверенность в спасении как теперь, так и на суде (2 Кор. 5:17-21; Иоан. 3:16; Гал. 1:4; 4:4-7; Титу 3:3-7; Иоан. 16:8; Гал. 3:13, 14; 1 Петра 2:21, 22; Римл. 10:17; Луки 17:5; Марка 9:23, 24; Ефес. 2:5-10; Римл. 3:21-26; Колос. 1:13, 14; Римл. 8:14-17; Гал. 3:26; Иоан. 3:3-8; 1 Петра 1:23; Римл. 12:2; Евр. 8:7-12; Иезек. 36:25-27; 2 Петра 1:3, 4; Римл. 8:1-4; 5:6-10).

Основание веры 11 -  Возрастание во Христе 

 Приняв смерть на кресте, Иисус одержал победу над силами зла. Он, победивший злых духов во время Своего земного служения, разрушил их власть и сделал неизбежной их окончательную гибель. Торжество Иисуса обеспечивает и нам победу над этими силами, все еще стремящимися управлять нами, в то время как мы ходим пред Ним в мире, радости и уверенности в любви Божьей. Сейчас Святой Дух пребывает в нас и наделяет нас силой. В постоянной приверженности Иисусу, нашему Спасителю и Господу, мы освобождены от бремени прошлых проступков. Мы больше не пребываем во тьме, страхе перед силами зла, невежестве и бесцельности, которые сопровождали нашу прежнюю жизнь. Обретя свободу во Христе, мы призваны развить свой характер по Его подобию, общаясь с Ним ежедневно в молитве, питаясь Его Словом, размышляя над ним, воздавая Ему хвалу, собираясь на совместные богослужения и участвуя в осуществлении миссии Церкви. Когда мы отдаем нашу любовь окружающим людям и свидетельствуем о спасении во Христе, постоянное присутствие Божье через Духа Святого превращает каждую минуту нашей жизни и всякое дело в духовный опыт (Псал. 1:1, 2; 22:4; 76:12, 13; Колос. 1:13, 14; 2:6, 14, 15; Луки 10:17-20; Ефес. 5:19, 20; 6:12-18; 1 Фес. 5:23; 2 Петра 2:9; 3:18; 2 Кор. 3:17, 18; Филп. 3:7-14; 1 Фес. 5:16-18; Матф. 20:25-28; Иоан. 20:21; Гал. 5:22-25; Римл. 8:38, 39; 1 Иоан. 4:4; Евр. 10:25).
Основание веры 12 - Церковь

Церковь – это община верующих, которые признают Иисуса Христа своим Господом и Спасителем. Как и Божий народ в ветхозаветные времена, мы призваны из мира и объединяемся для богослужения, общения, изучения Слова Божьего, празднования Господней Вечери, для служения человечеству и провозглашения Благой вести во всем мире. Свой духовный авторитет Церковь получила непосредственно от Христа - воплощенного Слова; этот авторитет подтверждается также Библией -  записанным Словом. Церковь – Божья семья, ее члены, как сыновья и дочери Бога, строят свою жизнь на основании заключенного с Ним нового завета. Церковь – тело Христово, общество объединенных верой людей, Глава этого тела - Сам Христос. Церковь – невеста, ради которой Христос умер, чтобы освятить и очистить ее. При Его торжественном возвращении она предстанет перед Ним как славная Церковь, сохранившая верность во все века, искупленная Его кровью, не имеющая ни пятна, ни порока, святая и безупречная (Быт. 12:3; Деян. 7:38; Ефес. 4:11-15; 3:8-11; Матф. 28:19, 20; 16:13-20; 18:18; Ефес. 2:19-22; 1:22, 23; 5:23-27; Колос. 1:17, 18). 
Основание веры 13 - Церковь Остатка и ее миссия

Вселенская Церковь состоит из тех, кто истинно верит во  Христа. Но в последние дни,  когда широко распространилось отступление от библейской Истины, Бог призвал Церковь Остатка к соблюдению Заповедей Божьих и сохранению веры в Иисуса. Церковь Остатка провозглашает наступление часа суда, возвещает спасение через Христа и проповедует приближение Его Второго пришествия. Ее миссия провозглашения Истины символически представлена тремя ангелами в книге Откровение, гл. 14. По времени эта миссия совпадает с судом, который совершается на Небесах, и результатом ее являются покаяние и исправление людей. Каждый верующий призван лично участвовать в этом всеобщем свидетельстве (Откр. 12:17; 14:6-12; 18:1-4; 2 Кор. 5:10; Иуды 3, 14; 1 Петра 1:16-19; 2 Петра 3:10-14; Откр. 21:1-14). 

Основание веры 14 - Единство в теле Христовом

 Церковь в Библии названа телом Христа; она состоит из последователей Иисуса, призванных из всякого народа, племени и языка. Во Христе мы представляем собой новое творение. Поэтому различия пола,  расы, культуры, образования, национальности, социального  положении не должны разделять нас между собой.  Мы все равны во Христе, Который посредством единого Духа привлек нас к Себе. Мы должны служить и принимать служение беспристрастно и с чистым сердцем. Благодаря откровению, которое даровал нам Иисус Христос в Писании, мы имеем одну и ту же веру и надежду, одно и то же стремление служить всему человечеству. Источником такого единства является триединый Бог, Который принял нас как Своих детей (Римл. 12:4, 5; 1 Кор. 12:12-14; Матф. 28:19, 20; Псал. 132:1; 2 Кор. 5:16, 17; Деян. 17:26, 27; Гал. 3:27, 29; Колос. 3:10-15; Ефес. 4:1-6, 14-16; Иоан. 17:20-23). 

Основание веры 15 - Крещение

 Крещение – это Божье установление, посредством которого мы исповедуем свою веру в смерть и воскресение Иисуса Христа, а также свидетельствуем, что умерли для греха и теперь стремимся к обновленной жизни. Таким образом, мы признаем Христа Господом и Спасителем и становимся частью Его народа после принятия в члены Его Церкви. Крещение – это символ нашего единства с Христом и Его телом (Церковью), символ прощения грехов и принятия Святого Духа. Крещение совершается через погружение в воду, и к нему допускаются те, кто имеет веру в Иисуса и засвидетельствовал о раскаянии в грехах. Крещению предшествуют изучение Священного Писания и принятие библейского учения (Римл. 6:1-6; Колос. 2:12, 13; Деян. 16:30-33; 22:16; 2:38; Матф. 28:19, 20, 1 Кор. 12:13). 

Основание веры 16 - Вечеря Господня

 Вечеря Господня – это совместное принятие символов Тела и Крови Иисуса Христа как выражение веры в Него, нашего Господа и Спасителя. При совершении этого обряда присутствует Сам Христос, общаясь со Своим народом и укрепляя его силы. Участвуя в Вечере, мы с радостью возвещаем искупительную смерть Господа и Его возвращение во славе. Готовясь к Вечере, верующие исследуют свое сердце, исповедуют свои грехи и раскаиваются в них. Перед принятием символов совершается служение ногоомовения, установленное нашим Божественным Учителем как знак обновления, очищения и как выражение готовности служить друг другу в христианском смирении, а также для того, чтобы содействовать объединению сердец в любви. Служение Вечери открыто для участия всех верующих христиан (1 Кор. 10:16, 17; 11:23-30; Матф. 26:17-30; Откр. 3:20; Иоан. 6:48-63; 13:1-17).
Основание веры 17 - Духовные дары и духовное служение

 Во все века Бог наделял всех членов Своей Церкви духовными дарами, которые каждый должен использовать на благо Церкви и человечества. Этими дарами Святой Дух наделяет каждого члена Церкви по Своей воле. Таким образом Церковь становится способной осуществить определенное ей Богом предназначение. Согласно Писанию, к духовным дарам относятся вера, дар исцеления, дар пророчества, дар проповеди, учительский дар, дар управления, дар примирения, дар сострадания, дар милосердия и самоотверженного служения ближним с целью поддерживать и ободрять их. Некоторые члены Церкви призваны Богом и наделены дарами Святого Духа, чтобы работать в Церкви в качестве пасторов, евангелистов, апостолов и учителей. Их труд особенно необходим для подготовки членов Церкви к служению, для достижения Церковью духовной зрелости и обеспечения единства в вере и познании Бога. Когда члены Церкви используют духовные дары как верные служители благодати Божьей, Церковь защищена от разрушительного влияния ложных учений, возрастает в Боге, укрепляется в вере и любви (Римл. 12:4-8; 1 Кор. 12:9-11, 27, 28; Ефес. 4:8, 11-16; Деян. 6:1-7; 1 Тим. 2:1-13; 1 Петра 4:10, 11). 

Основание веры 18 - Дар пророчества

 Пророчество – один из даров Святого Духа. Этот дар является отличительным признаком Церкви Остатка. Он проявился в служении Эллен Уайт, вестницы Господней, письменные труды которой продолжают оставаться авторитетным источником Истины, служа для Церкви утешением, руководством, наставлением и обличением для исправления. В этих трудах также четко определено, что Библия является критерием для всякого учения и опыта (Иоиля 2:28, 29; Деян. 2:14-21; Евр. 1:1-3; Откр. 12:17; 19:10). 

Основание веры 19 - Закон Божий

 Великие принципы Закона Божьего изложены в Десяти Заповедях и явлены в жизни Иисуса Христа. В них отражена любовь Бога, Его воля и намерения в вопросах поведения человека и его взаимоотношений с Богом и ближними. Десять Заповедей обязательны для людей всех времен. Эти постановления лежат в основе Божьего завета с Его народом. Это высшее мерило праведности на суде Божьем. Благодаря влиянию Святого Духа Заповеди приводят к познанию греха и пробуждают понимание  необходимости в Спасителе. Спасение – это дар благодати, его невозможно заслужить делами, но спасенный человек послушен Заповедям. В этом послушании совершенствуется христианский характер, и его результатом будет мир с Богом. Такое послушание говорит о любви к Господу и ближним. Послушание веры доказывает, что Христос силен преображать жизнь, поэтому дает силу христианскому свидетельству   (Исх. 20:1-17; Псал. 39:8, 9; Матф. 22:36-40; Втор. 28:1-14; Матф. 5:17-20; Евр. 8:8-10; Иоан. 15:7-10; Ефес. 2:8-10; 1 Иоан. 5:3; Римл. 8:3, 4; Псал. 18:8-15). 

Основание веры 20 - Суббота

 Милосердный Творец после шести дней творения мира покоился в седьмой день и установил субботний покой для всех людей как памятник творения. Четвертая Заповедь неизменного Закона Божьего требует соблюдения седьмого дня, субботы, как дня покоя, дня особого поклонения и служения в соответствии с учением и примером Иисуса Христа – Господина субботы. Суббота –  день радостного общения с Богом и друг с другом. Это символ нашего искупления во Христе, знак нашего освящения, верности и предвкушения вечной будущей жизни в Царстве Божьем. Суббота – постоянное Божье знамение вечного завета между Богом и Его народом. Радостное проведение этого святого времени с вечера до вечера, от захода до захода солнца, является торжественным воспоминанием совершенных Богом творения и искупления (Быт. 2:1-3; Исх. 20:8-11; Луки 4:16; Исаии 56:5, 6; 58:13, 14; Матф. 12:1-12; Исх. 31:13-17; Иезек. 20:12, 20; Втор. 5:12-15; Евр. 4:1-11; Левит 23:32; Марка 1:32). 

Основание веры 21 - Доверенное управление

 Мы – домоправители Божьи. Он доверил нам мудро распоряжаться временем и возможностями, способностями и имуществом, благословениями и дарами земли. Мы ответственны перед Богом за правильное использование всех этих даров. Наше признание Бога Владыкой всего мы выражаем в верном служении Ему и ближним, а также в добровольном возвращении десятины и пожертвований для возвещения Евангелия, для поддержания и роста Его Церкви. Бог оказал нам особую честь, дав нам право распоряжаться всем вверенным Им, чтобы воспитать нас в любви, привести к победе над эгоизмом и алчностью. Человек, мудро распоряжающийся доверенными ему дарами, испытывает радость, когда в результате его верности другие люди получают благословения (Быт. 1:26-28; 2:15; 1 Пар. 29:14; Аггея 1:3-11; Мал. 3:8-12; 1 Кор. 9:9-14; Матф. 23:23; 2 Кор. 8:1-15; Римл. 15:26, 27).
Основание веры 22 – Христианский образ жизни
 Мы призваны быть благочестивыми людьми, чьи мысли, чувства и действия находятся в соответствии с небесными установлениями. Чтобы дать возможность Святому Духу воссоздать в нас характер нашего Господа, мы стремимся только к тому, что может произвести в нашей жизни христианскую чистоту, здоровье и радость. Это означает, что наши удовольствия и развлечения должны соответствовать высоким критериям христианского вкуса и красоты. Признавая наличие особенностей у различных культур, мы считаем, что наша одежда должна быть простой, скромной и опрятной, подходящей для тех, чья истинная красота состоит не во внешних украшениях, а в нетленной красоте кроткого и молчаливого духа. Это также означает, что поскольку наши тела являются храмом Святого Духа, мы не должны пренебрегать заботой о них. Нам необходимы физические упражнения, отдых, здоровая пища. Мы должны воздерживаться от нечистой пищи, обозначенной в Писании. Нам необходимо отказаться от употребления алкогольных напитков, табака, от безответственного применения сильнодействующих наркотических средств, так как они губительны для нашего здоровья. Нам надо стремиться только к тому, что поможет привести наши мысли и все наше существо в послушание Христу, Который желает, чтобы мы были здоровы, радостны и счастливы (Римл. 12:1, 2; 1 Иоан. 2:6; Ефес. 5:1-21; Филп. 4:8; 2 Кор. 10:5; 6:14-7:1; 1 Петра 3:1-4; 1 Кор. 6:19, 20; 10:31; Левит 11:1-47; 3 Иоан. 2). 

Основание веры 23 - Брак и семья

 Брак, первоначально установленный Богом в Едеме, является, согласно учению Христа,  союзом любви между мужчиной и женщиной, который заключается на всю жизнь. В христианском браке супруги, соединенные общностью веры, принимают обязательства не только друг перед другом, но и перед Богом. Взаимная любовь, уважение, внимание и ответственность являются основой христианских брачных отношений, отражая любовь, святость, близость и прочность отношений между Христом и Его Церковью. Относительно развода Христос сказал: «Кто разведется с женой своей не за прелюбодеяние и женится на другой, тот прелюбодействует». Хотя жизнь некоторых семей может оказаться далеко не идеальной, супруги, полностью посвящающие себя друг другу во Христе, могут достичь тесного единения в любви, если доверяются руководству Духа и наставлениям Церкви. Бог благословляет семью и желает, чтобы все в ней помогали друг другу в достижении духовной зрелости. Родители должны воспитывать детей в любви и послушании Господу. Своим словом и личным примером родители должны учить детей, что Христос – нежный, заботливый и любящий Воспитатель, Который хочет, чтобы все они стали членами Его Церкви, членами семьи Божьей. Стремление к сплоченности семьи – один из отличительных признаков заключительной вести Евангелия (Быт. 2:18-25; Матф. 5:31, 32; 19:3-9; Иоан. 2:1-11; 2 Кор. 6:14; Ефес. 5:21-33; 6:1-4; Марка 10:11, 12; Луки 16:18; 1 Кор. 7:10, 11; Исх. 20:12; Втор. 6:5-9; Прит. 22:6; Мал. 4:5, 6). 

Основание веры 24 - Служение Христа в Небесном Святилище
 На Небе находится Святилище, истинная скиния, которую воздвиг Господь, а не человек. Там Христос совершает ради нас Свое заступническое служение. Его служение дает каждому верующему возможность спасения через принятие Его искупительной жертвы, которую Он однажды принес на кресте за всех нас. Сразу же после вознесения Иисус стал нашим великим Первосвященником и начал Свое заступническое служение. В 1844 году, по окончании пророческого периода в 2300 лет, началась вторая и последняя часть Его искупительного служения. В это время на Небе начался следственный суд – первая стадия окончательного удаления всех грехов, прообразом которой было очищение древнееврейского святилища в День искупления. В том ветхозаветном служении святилище символически очищалось кровью жертвенных животных, Небесное же Святилище очищается совершенной жертвой, которой является кровь Иисуса. Благодаря следственному суду, обитатели Неба видят, кто среди уже умерших на Земле почил во Христе и потому достоин участвовать в первом воскресении. На этом суде также становится ясно, кто из еще живущих на Земле пребывает во Христе, соблюдая Божьи Заповеди, веря в Иисуса, полагаясь на Него в деле спасения, и поэтому достоин жизни в Его вечном Царстве. Этот суд подтверждает справедливость Бога, спасающего верующих в Иисуса. Суд провозглашает, что сохранившие верность Богу войдут в Небесное Царство. Когда же это служение Христа завершится, закончится и отведенное для людей время испытания перед Вторым пришествием (Евр. 8:1-5; 4:14-16; 9:11-28; 10:19-22; 1:3; 2:16, 17; Дан. 7:9-27; 8:13, 14; 9:24-27; Чис. 14:34; Иезек. 4:6; Левит 16; Откр. 14:6, 7; 14:12; 20:12; 22:12).

Основание веры 25 - Второе пришествие Христа

 Второе пришествие Христа – это блаженное упование Церкви и величественное завершение Божьего дела на Земле. Пришествие Спасителя будет буквальным, личным и видимым всему миру. При Его возвращении праведники, к этому времени умершие, будут воскрешены и одновременно с живыми праведниками будут облечены славой и вознесены на Небо. Нечестивые же в этот момент умрут. Почти полное исполнение важнейших пророчеств, последовательно раскрывающих историю мира, свидетельствует о близком Пришествии Христа. Время этого события не открыто, и потому мы должны быть готовы к нему в любой момент (Титу 2:13; Евр. 9:28; Иоан. 14:1-3; Деян. 1:9-11; Матф. 24:14; Откр. 1:7; Матф. 26:43, 44; 1 Фес. 4:13-18; 1 Кор. 15:51-54; 2 Фес. 1:7-10; 2:8; Откр. 14:14-20; 19:11-21; Матф. 24; Марка 13; Луки 21; 2 Тим. 3:1-5; 1 Фес. 5:1-6). 

Основание веры 26 - Смерть и воскресение
 Возмездие за грех – смерть. Но Бог, единственный имеющий бессмертие, дарует вечную жизнь Своим искупленным. До дня Второго пришествия смерть для всех людей – это состояние небытия. Когда же Христос – Жизнь наша – явится, то воскресшие и оставшиеся в живых праведники преображенными и прославленными будут вознесены навстречу своему Господу. Второе воскресение, воскресение нечестивых, произойдет тысячу лет спустя (Римл. 6:23; 1 Тим. 6:15, 16; Еккл. 9:5, 6; Псал. 145:4; Иоан. 5:28, 29; 11:11-14; Колос. 3:4; 1 Кор. 15:51-54; 1 Фес. 4:13-17; Откр. 20:1-10). 

Основание веры 27 - Тысячелетнее Царство и уничтожение греха

 Тысячелетнее Царство – это промежуточный период между первым и вторым воскресениями, когда Христос и Его искупленные святые находятся на Небе. В течение этого времени совершается суд над теми, кто умер, не раскаявшись в своих грехах. На Земле в это время не останется ни одного живого человека, а будут пребывать только сатана и его ангелы. По окончании тысячелетнего периода Христос со Своими святыми и Святой Город сойдут на Землю. Тогда будут воскрешены и все нечестивые, которые под предводительством сатаны и его ангелов пойдут войной на Божий город и окружат его. Но от Бога сойдет огонь, который уничтожит это воинство и очистит Землю. Таким образом, грех и грешники навсегда исчезнут из Вселенной (Откр. 20; 1 Кор. 6:2, 3; Иерем. 4:23-26; Откр. 21:1-5; Мал. 4:1; Иезек. 28:18, 19). 

Основание веры 28 - Новая Земля

 На Новой Земле, где будет господствовать праведность, Бог устроит вечную обитель для искупленных. Среди созданной Им совершенной природы они будут вечно жить в радости и любви, возрастая в познании Бога и Его творения. Сам Господь будет там обитать вместе со Своим народом, и никогда уже не будет ни страданий, ни смерти. Великая борьба окончится, а с ее окончанием навсегда исчезнет грех. Все сущее – живая и неживая природа – будет свидетельствовать, что Бог есть любовь, и Он будет править во веки веков (2 Петра 3:13; Исаии 35; 65:17-25; Матф. 5:5; Откр. 21:1-7; 22:1-5; 11:15).

Задняя обложка 

В нашем мире так много шума.

Торговцы ссорятся из-за наших тяжело заработанных денег,

кредиторы громко требуют своих процентов,

политики выкрикивают призрачные обещания,

семья требует времени и сил, 

работодатели утверждают, что мы должны отдать им наше время и силы,

электронные приспособления рекламируют самое модное и надежное...
Этот список можно продолжать до бесконечности.

 А что же Бог? Он тихо говорит вот уже на протяжении нескольких тысяч лет. И терпеливо ждет, пока мы воспримем весть или хотя бы обратим на нее внимание. 

Бог ожидает нас 
Откройте для себя 28 основных концепций, которые возвещает Бог. Он желает, чтобы вы знали их.

 В течение сорока лет Лоран Уэйд совершал служение в 11 странах мира в качестве преподавателя, пастора, наставника пасторов, евангелиста и богослова. Теперь, будучи на пенсии, он посвящает основную часть своего времени редакторской и писательской деятельности.
�	 «Камень, который отвергли строители, соделался главою угла». Мы знаем, что Петр имел в виду именно этот текст, поскольку цитирует его в  стихе 7. 


�	A Message to Garcia, by Elbert Hubbard, одна из самых продаваемых книг в мире.


�	 Джон Кеннеди, выступление на стадионе Райса 12 сентября 1962 года.


�	 Я упоминаю здесь год, в котором люди впервые высадились на Луну. Некоторые заметят, что человечество покорило космическое пространство еще 4 октября 1957 года, когда Советский Союз вывел на орбиту Спутник I, первый в истории искусственный спутник Земли, или в 1961 году, когда Юрий Гагарин стал первым человеком, облетевшим Землю на космическом корабле.


�	 Согласно ВОЗ, 15% населения в наиболее развитых странах страдают глубокой формой депрессии (доклад ВОЗ, процитированный в ВВС-Online 9 января 2001 года). Депрессией страдает рекордное число немцев (ИИС News Online, Apr. 18, 2005). Панамериканская организация здравоохранения прогнозирует 35-процентное увеличение депрессии и других психических заболеваний в Латинской Америке и странах Карибского бассейна в течение 20-летнего периода, закончившегося в 2010 году (� HYPERLINK "http://www.medicalnewstoday.com/printerfriendlynews.php?newsid=34832"��http://www.medicalnewstoday.com/printerfriendlynews.php?newsid=34832�).


�	 � HYPERLINK "http://www.apollolight.com/new_content/circadian rhythms_disoders/depression/depression_increase.html"��http://www.apollolight.com/new_content/circadian%20rhythms_disoders/depression/depression_increase.html� 


�	Puberty Blues, Reader’s Digest, February 2004, � HYPERLINK "http://www.2.youthbeyoundtheblue.com/ybblue/index.aspx?link_id=77.356"��http://www.2.youthbeyoundtheblue.com/ybblue/index.aspx?link_id=77.356�; Leon  Cytryn  and Donald  Mcknew, Growing Up Sad: Childhood Depression and Its Treatment (New York: Norton, 1996). 


�	 � HYPERLINK "http://www.familyfirstaid.org/depression.html"��http://www.familyfirstaid.org/depression.html� 


�	 � HYPERLINK "http://www.cancer.gov/cancertopics/pdq/supportivecare/depression/Patient/page8"��http://www.cancer.gov/cancertopics/pdq/supportivecare/depression/Patient/page8�. 


�	 � HYPERLINK "http://news.bbc.co.uk/1/hi/education/1165429.stm"��http://news.bbc.co.uk/1/hi/education/1165429.stm�. 


�	 Medical News Today,  � HYPERLINK "http://www.medicalnewstoday.com/printerfriendlynews.php?newsid=34832"��http://www.medicalnewstoday.com/printerfriendlynews.php?newsid=34832�. 


�	 Данные собраны во время национального опроса National Longitudinal Survey of Adolescent Health, Wave II. При финансовой поддержке Национального института здоровья детей и развития человека (NICHD) и 17 других федеральных агентств. Исследование, проведенное доктором Денисом Халлфорсом из Тихоокеанского института изучения и оценки в городе Чейпл Хилл, Северная Каролина, было опубликовано в октябре 2005 года в Американском журнале превентивной медицины. Более полный доклад и анализ этих данных доступен на сайте � HYPERLINK "http://www/health-futures.org/does/TeenSexandSuicide.pdf"��http://www/health-futures.org/does/TeenSexandSuicide.pdf�. 


�	 Возможно, он рассудил, что брат будет искать его именно на постоялом дворе.


�	 Newsweek, July 25, 1994, p. 60.


�	 Modern Maturity, November-December, 1994, p. 51.


�	 Gordon James, Evangelical Spirituality (London: SPCK, 1991); Francis Schaeffer, True Spirituality (London: Hodder and Stoughton, 1972); Andrew Purves, The Search for Compassion: Spirituality and Ministry (Louisville, Ky. Westminster, 1988): Stephen C. Barton, The Spirituality of the Gospels (London: SPCK, 1992).


�	В Гал. 5:22, 23 апостол Павел перечисляет качества плода Духа; кроме того, он упоминает каждое из этих качеств в других текстах, включая Римл. 1:4; 14:17; 15:13, 30; 2 Кор. 6:6; 2 Тим. 1:7; Филп. 2:1; см. также 1 Петра 3:4; Иак. 3:17.


�	 � HYPERLINK ""��http://www.physics=philosophy=metaphysics.com/forum/wsm-in-longmans-terms-t530.html�. 


�	 Более подробное описание попыток связи с внеземными цивилизациями можно найти на сайте: � HYPERLINK "http://www.wolframscience.com/nksonline/page-1189c-text"��http://www.wolframscience.com/nksonline/page-1189c-text�. 


�	 Если вы хотите принять участие в этом поиске, используя ваш ПК, посмотрите Seti at home: � HYPERLINK "http://setiathome.berkeley.edu/"��http://setiathome.berkeley.edu�.


�	 � HYPERLINK "http://www.naic.edu/public/discovrs.htm"��http://www.naic.edu/public/discovrs.htm�. National Geographic сообщает, что недавно внимание было сосредоточено на пяти звездах, расположенных между 27 и 50 световыми годами от Земли, которые могут иметь планеты.


�	 Horatio Hackett Newman, Outlines of General Zoology (New York: Macmillan Co., 1924), p. 407.


�	 George Wald, The Origins of Life, Scientific American 190 (August 1954): 46.


�	 Carl Sagan, Life, Encyclopedia Britannica: Macropaedia (1974), pp. 893, 894.


�	 Sir Frederick Hoyle, Hoyle on Evolution, Nature, Nov. 12, 1981, p. 105. 


�	 Все заинтересованные в дальнейшем обсуждении этого момента могут найти его на сайте � HYPERLINK "http://www.direct.ca/trinity/origin.html"��http://www.direct.ca/trinity/origin.html�. 


�	 Wald.


�	 Downers Grove, Ill.: InterVarsity Press, 1993.


�	 Laura Blumenfeld, Revenge: A story of Hope (New York: Simon and Schuster, 2002), pp. 347, 348.


�	 � HYPERLINK "http://detailsaresketchy.wordpress.com/2007/08/27/the-man-and-the-monster"��http://detailsaresketchy.wordpress.com/2007/08/27/the-man-and-the-monster�. 


�	 Robert Peck, R. J. Havighurst, Ruth Cooper, Jesse Lillenthal, and Douglas Moore, The Psychology of Character Development (New York: John Wiley and Sons, Inc., 1960), pp. 101, 102.


�	Из сообщения, опубликованного на сайте: http;//www.mothersofaddicts.com/Other_Mothers_Tears.htm.


�	Основано на статье, написанной Кэтерин Ремсленд на сайте http;//www.crimelibrary.com/terrorists_spies/terrorists/hearst/3.html и информации из других источников.


�	Alexander Pope, “Essay on Man,” Epistle I, lines 217-220.


�	 Everett Dick, Tales of the Frontier (Lincoln: University of Nebraska Press, 1963), pp. 373-375.


�	 В дополнение к плодам Духа, упомянутым в Гал. 5:22, 23, апостол цитирует эти качества в других текстах, включая Римл. 1:4; 14:17; 15:13, 30; 2 Кор. 6:6; Ефес. 4:3, 4; 2 Тим. 1:7; Филп. 2:1. См. также 1 Петра 3:4; Иак. 3:17.


�	 Аллюзия на вальс Иоганна Штрауса «На прекрасном голубом Дунае».


�	 Имя выдумано, но случай реальный. Смотрите ссылку: http//as.uwb.edu/voices/EN.html. 


�	 Ко времени написания Нового Завета в первом столетии слово экклесиа (церковь) было распространенным термином для обозначения «собрания» или «встречи». 


�	 Коринф был известен своей неимоверной распущенностью, недопустимой даже по меркам свободных нравов того времени. Апостол Павел испытал определенный культурный шок, когда прибыл в город. Но в ту ночь Господь сказал ему во сне: «У Меня много людей в этом городе» (Деян. 18:10; 1 Кор. 6:9-11).


	«И будет у вас кровь знамением на домах, где вы находитесь, и увижу кровь, и пройду мимо вас, и не будет между вами язвы губительной, когда буду поражать землю Египетскую» (Исх. 12:13).


�	 Слова апостола Павла также перекликается с этой идеей. Он отмечает, что всякий, нарушающий принципы веры, должен быть исключен из Церкви. Он говорит об этом как о предании человека сатане (см. 1 Кор. 5:5-9). Это эквивалентно тому, чтобы выставить кого-то из загона и оставить снаружи, вне безопасного пространства Церкви.


�	 По сообщению Питера Миллера, Swarm theory, National Geographic, July 2007, pp. 141, 146. 


�	 Нет ничего плохого в том, чтобы верить, как говорят, «в душе». Это очень важно. Но этого недостаточно. Нам также необходимо совершить видимое, публичное посвящение. Именно это сделал Петр.


�	Мы помним, к примеру, Руфь-моавитянку и сирийского военачальника Неемана.


�	 Слово «остаток» - библейский термин. Смотри Gerhard Hasel, The Remnant, International Standard Bible Encyclopedia, rev. ed. (Grand Rapids: William B. Eerdmans, 1988).


�	The Gospel According to Jesus (Grand Rapids: Zondervan, 1994), pp. 201, 202.


�	Глава 16 данной книги проливает дополнительный свет на свидетельство Иисуса, выраженное в даре пророчества в наше время.


�	 Из книги Don Richardson, Peace Child (Ventura, Calif.: Regal Books, 1974), pp. 192-206.


�	 Греческий предлог эйс. Более подробное объяснение этого слова см. E. Stauffer, Theological Dictionary of the New Testament (Grand Rapids: William B. Eerdmans Pub. Co., 1964), Vol. II, pp. 434-442.


�	 Я понимаю, что в определенных обстоятельствах и в некоторых частях мира будет неразумно и даже опасно обнародовать нашу христианскую принадлежность. Иисус сказал: «Вот, Я посылаю вас, как овец среди волков: итак, будьте мудры, как змии, и просты, как голуби» (Матф. 10:16).


�	 Эллен Уайт. Желание веков, с. 388.


�	Гарднер позже добавил восьмую категорию, которую назвал «натуралистскими» умственными способностями: способность чувствовать образцы и проводить связи со стихиями природы. Другие педагоги предположили дополнительные категории, такие как «духовные умственные способности».


�	Истолкование основано на изучении употребления Павлом этого термина в 1 Кор., 14-й главе.


�	Miller McPherson, Lynn Smith-Lovin, Matthew Brashears,  Social Isolation in America,  American Sociological Review 71 (June 2006): 353-375: http;//www.asanet.org/galleries/defaultfile/June06ASR-Feature.pdf. 


�	Неподписанная передовица в журнале Christianity Today, November 2006


�	 Смотрите � HYPERLINK "http://ctrldotlife.blogspot.com/2007/07/how-to-deal-with-lonelyness.html"��http://ctrldotlife.blogspot.com/2007/07/how-to-deal-with-lonelyness.html�. Смотрите, к примеру:  Britain Singled Out as Lonely Nation, � HYPERLINK "http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/692150.stm"��http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/692150.stm�. 


�	Смотрите Francis A. Schaeffer, The God Who Is There (Downers Grove, Ill: InterVarsity Press, 1968).


�	Стефан, первый христианский мученик, сказал религиозным вождям Израиля: «Кого из пророков не гнали отцы ваши?» (Деян. 7:52; см. также Луки 11:47-51).


�	Пророчество также является свидетельством об Иисусе. Все дары Святого Духа, включая и этот дар, предназначены обращать внимание на Иисуса и призывать людей повсеместно поклоняться Ему (см. Иоан. 15:26).


�	Эллен Уайт, Рукопись 285, 1905 г.


�	Именно об этом упоминает Новый Завет, говоря о законоведах или толкователях закона.


�	Мишна Тора «Шаббос» 8:3-5; 21:6-10. Чайей Адам «Шаббос» 12.


�	 Эта книга получила широкое распространение под названием «Дайджест счастья».


�	Весьма иронично слышать, как некоторые обвиняют соблюдающих субботу в том, что они верят в спасение по делам, когда, по сути, это означает совсем противоположное. 


�	Не так давно я слышал, как один человек утверждал, что все Десять Заповедей повторяются и подтверждаются в Новом Завете за исключением Четвертой (которая говорит о субботе). Я понял, что он просто повторял слова кого-то другого, не изучив этот вопрос в Библии для самого себя.


�	Karl Barth, Church Dogmatics (Edinburg: T. & T. Clark, 1975), Vol. III, part 4, p. 53.


�	Выступление перед Палатой общин 20 августа 1940 года.


�	Впечатляющий рассказ об управлении «Богатая семья в нашей церкви», написанный Эдди Оганом, вы можете прочесть на сайте: � HYPERLINK "http://www.new-life.net/favrt030.htm"��http://www.new-life.net/favrt030.htm�. 


�	Богословы отмечают, что святость включает в себя больше, нежели только послушание Заповедям. Они, конечно же, правы, но послушание является важной частью, и именно на этом аспекте Симеон Столбник и люди его времени сосредоточились почти исключительно.


�	Подобным образом язычники могли употреблять мясо умерших животных, но Божий народ не должен был это делать. Почему? Потому что «ты народ святый у Господа, Бога твоего» (Втор. 14:2).


�	Информация о составе продукта размещена на сайте компании Макдональдс: � HYPERLINK "http://www.mcdonalds.com/usa/eat/nutrition_info.html"��http://www.mcdonalds.com/usa/eat/nutrition_info.html�. 


�	Подобно тому, как наш вербальный язык меняется в зависимости от места, то же происходит и с  культурным языком. Почти во всей Азии, к примеру, люди не ходят в обуви в церкви. Они постоянно оставляют ее у двери. В Латинской Америке, где я живу, снятие обуви в церкви повергло бы присутствующих в шок. Принцип уважения и благоговения неизменен. То, как мы выражаем его, может отличаться в зависимости от культуры.


�	Смотрите William Wordsworth,  She Was a Phantom of Delight.


�	В некотором отношении вы можете сказать, что я здесь повторяюсь, поскольку этот принцип является обобщением первых двух.


�	«Знание больше связано с опытом, нежели с созерцанием или экстазом» (George E. Ladd, A Theology of The New Testament [Grand Rapids: William B. Eerdmans Pub. Co., 1974] p. 261).


�	Мы видим библейское понимание знания как отношений в применении слова «знать» в Септуагинте к сексуальным отношениям, как это показано в Быт. 4:1 - «Адам познал Еву, жену свою; и она зачала, и родила Каина». Данное выражение не является эвфемизмом. Напротив, оно используется в самом важном смысле еврейской идиомы — знание как отношения, участие и близость.


�	Контраст между библейским пониманием брака и идеями греческих философов обсуждается более подробно в работе Лорана Уэйда — Marriage and Covenant: Reflections on the Theology of Marriage,  Journal of the Adventist Theological Society, 13, no. 2 (Autumn 2002): 73-93.


�	По моему мнению, эта игра не претендует на статус интеллектуальной. Но вы должны учесть, что мне уже давно не 14 лет.


�	См. также Римл. 12:19-21 и Матф. 5:38-48. Когда, по вашему, это поймут израильтяне и палестинцы?


�	Следующая мысль заимствована у современного еврейского автора: «Йом Киппур, вероятно, - самый важный праздник в еврейском году... [Есть] книги, в которые Бог вписывает все наши имена. На Йом Киппур суд входит и эти книги запечатываются. В этот день у вас есть последний шанс изменить решение суда, показать свое покаяние и постараться загладить вину» (Judaism 101 � HYPERLINK "http://www.jewfaq.org/holiday4/htm"��www.jewfaq.org/holiday4/htm�, accessed Aug. 26, 2000). C древних времен раввины понимали, что суд Йом Киппур был отражением того, что происходило в Небесном Святилище (Talmud, Yoma 7:2; см. также Jacob Milgrom, The Anchor Bible: Leviticus 1-16 [New York: Doubleday, 1991], pp. 1016, 1017). 


�	 «И очистит [первосвященник] святилище от нечистот сынов Израилевых и от преступлений их, во всех грехах их» (Левит 16:16). 


�	Для дополнительной информации смотрите Loron Wade, “Son of Man Comes to the Judgment in Daniel 7:13,” Journal of the Adventist Theological Society 11, no. 1 (Spring 2000); � HYPERLINK "http://www.atsjats.org/publication.php?pub_id=121&journal=1?cmd=view&hash"��http://www.atsjats.org/publication.php?pub_id=121&journal=1?cmd=view&hash�=. 


�	Аллюзия из детской истории о Маленьком Цыпленке. Смотрите один из вариантов на сайте � HYPERLINK "http://www.geocities.com/mjloundy/"��http://www.geocities.com/mjloundy/�. 


�	Эту фразу приписывают Аристотелю. 


�	Исследование М. Ивасавы в Национальном институте изучения населения и социальной защищенности.


�	Shepherd Smith and Joe S. MCIlhaney, M. D.,  Statement of Dissent on the Surgeon General's Call to Action to Promote Sexual Health and Responsible Sexual Behavior,  issued by the Medical Institute of Sexual Health (Austin, Tex.: June 28, 2001) and American Social Health Association (Triangle Park, N.C.),  STD Statistics,  at � HYPERLINK "http://www.ashastd.org/stdfaqs/statistics.html"��http://www.ashastd.org/stdfaqs/statistics.html�. 


�	3 сентября 2008 года.


�	Так говорит Заратустра. На немецком языке Also sprach Zarathustra, 1883-1885.


�	Смотрите также Daniel Burke,  A Catholic Wind in the White House.  htttp://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2008/04/11/AR2008041103327_pf.html. Обратите внимание на обращение бывшего премьер-министра Тони Блэра в католическую веру . � HYPERLINK "http://www.guardian.co.uk/politics/2007/jun/22/uk.religion1"��http://www.guardian.co.uk/politics/2007/jun/22/uk.religion1�.


�	Последний суд подтверждается также в апостольском исповедании веры, которое утверждает, что Иисус Христос «придет судить живых и мертвых». Следующая глава рассматривает детали и очередность этих событий. 


�	В особенности Пифагор, Гераклит и Аристотель.


�� HYPERLINK "http://highergroundonline.wordpress.com/2008/07/28/the-wright-view-of-resurrection/"��	http://highergroundonline.wordpress.com/2008/07/28/the-wright-view-of-resurrection/�. Цикл лекций Райта также доступен в аудио- и видеоформате. Дополнительная информация о промежуточном состоянии умерших доступна на сайте � HYPERLINK "http://www.indisputable.org/?topic=the_dead"��http://www.indisputable.org/?topic=the_dead�. 


�	Я спросил Карла Ф. М. Генри, которого многие считают главой евангелических богословов, относительно его мнения об идеях Оскара Кульмана. Он сказал: «Конечно же, Кульман прав». Генри, должно быть, подумал, что такой ответ может меня огорчить, поскольку тотчас добавил: «Но, конечно же, это не означает, что наши близкие не пребывают с Господом». 


�	Священное Писание содержит гораздо больше свидетельств о суде, предваряющем Второе пришествие. Смотрите, к примеру, Иоан. 5:28, 29. См. Также главу 24 данной книги, посвященную святилищу.


�	John Milton, On His Blindness , c. 1670.


�	Некоторые могут указать на людей, рожденных умственными инвалидами, не способными принимать рациональные решения. Отрадно сознавать, что мы можем  отдать подобные случаи в руки милостивого и праведного Бога. «Умалишенные не будут нести ответственности»  (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 3, с. 161).


�	Некоторые читатели вспомнят, как им говорили, что погибшие будут гореть вечно. В подтверждение этой идеи люди ссылаются на текст Откр. 14:9-11: «Кто поклоняется зверю и образу его и принимает начертание на чело свое или на руку свою, тот будет пить вино ярости Божией, вино цельное, приготовленное в чаше гнева Его, и будет мучим в огне и сере пред святыми Ангелами и пред Агнцем; и дым мучения их будет восходить во веки веков, и не будут иметь покоя ни днем, ни ночью поклоняющиеся зверю и образу его и принимающие начертание имени его».


	Это аллюзия на пророчество Исаии об едомлянах, которые были врагами Божьими в то время: «Ибо день мщения у Господа, год возмездия за Сион. И превратятся реки его в смолу, и прах его в серу, и будет земля его горящею смолою: не будет гаснуть ни днем, ни ночью; вечно будет восходить дым ее; будет от рода в род оставаться опустелою; во веки веков никто не пройдет по ней» (Исаии 34:8-10). Господь действительно наказал едомлян, но их земля, которая приблизительно соответствует территории современной Иордании, не сгорела в буквальном смысле. Не горит она огнем и серою и в наши дни. Этот образный яркий язык, присущий апокалиптическим пророчествам, является символическим, а не буквальным.





PAGE  
170

