
  
    
      
    
  


    
                
        

    
        
            40 дней в молитве и размышлениях о приготовлении ко Второму пришествию
        

    

    
        Деннис Смит

    

    
        
    


    Вступление

    Материал книги «40 дней в молитве и размышлениях» был разработан, чтобы приготовить Божью Церковь ко Второму пришествию Христа, а также помочь другим приготовиться к этому славному событию. Это приготовление начинается с членов Церкви, желающих посвятить 40 дней молитвам и размышлениям, чтобы углубить свои отношения с Иисусом Христом и выделить пятерых людей, за которых Господь положил им на сердце молиться.

    Иисус сказал: «Если двое из вас согласятся на земле просить о всяком деле, то, чего бы ни попросили, будет им от Отца Моего Небесного» (Мф. 18:19). В совместной молитве заключена великая сила, а христианская дружба вдохновляет и укрепляет духовно. Желательно, чтобы вы нашли молитвенного партнера, с кем у вас будут дружеские отношения и возможность молиться по телефону либо при встречах каждый день в течение 40-дневного периода молитв и размышлений.

    Чтобы извлечь наибольшую пользу, я рекомендую, чтобы вы нашли нескольких людей, вместе с которыми сможете проводить занятия по этой книге. Встречайтесь с группой еженедельно, чтобы молиться и делиться опытами. Выберите одного человека из вашей группы, который станет вашим партнером в ежедневных молитвах. Все участники группы должны выполнять одинаковые задания, чтобы получить максимальные благословения в течение сорока дней.

    Эти библейские исследования – избранный материал из пяти книг, написанных мною на эти темы и имеющих те же названия, – состоят из пяти разделов, в каждом из которых восемь тем.

    Вот эти разделы:

    
        	Крещение Святым Духом;

        	Крещение Духом и молитва;

        	Крещение Духом и евангелизм;

        	Крещение Духом и пребывание во Христе;

        	Крещение Духом и дружба.

    

    После каждой темы приводятся вопросы для личного размышления и обсуждения, а также пожелание, о чем молиться, включающее библейский стих.

    Если вы хотите развить более близкие отношения с Иису­сом и достичь сердец тех, за кого Господь побуждает вас молиться, кто, возможно, однажды познал Божью истину, но оставил ее или же никогда не слышал вести предостережения, данной Богом, чтобы приготовить мир к скорому возвращению Христа, то эта книга для вас. Ваш молитвенный список может включать членов семьи, друзей, коллег по работе. Для этого вам предлагается заполнить список ежедневных молитв (Приложение А). В течение сорока дней вы будете молиться за этих людей каждый день, а также выполнять задания, помогающие проявить заботу о других (Приложение Б). Это приложение поможет вам понять, какие действия Господь ожидает, чтобы вы совершали, достигая сердец людей, за которых молитесь. Приложение В («Советы по установлению контакта с людьми, за которых вы решили молиться») поможет вам, когда вы будете звонить людям, за которых молитесь, чтобы сообщить им о ваших молитвах за них в течение следующих сорока дней и спросить у них об их молитвенных нуждах.

    Молитва – могущественная сила на земле. Она важна для личного духовного роста и является одним из самых эффективных средств, помогающим привести людей ко Христу. Эллен Уайт писала о молитве и духовном росте христианина следующее: «Молитва – это дыхание души. Это тайна духовной силы. Ее невозможно заменить никакими иными средствами благодати. Она сохраняет здоровье души. Молитва позволяет сердцу непосредственно общаться с Источником жизни, укрепляя сухожилия и мышцы религиозного опыта. Если пренебречь молитвой или молиться нерегулярно, лишь тогда, когда это представляется вам удобным, тогда вы ослабите связь с Богом; духовные способности утратят свою энергию, а религиозный опыт – здоровье и жизненную силу» (Служители Евангелия, с. 254).

    Эллен Уайт также осознавала необходимость молитвы в деле привлечения людей ко Христу: «Со многими молитвами должны вы трудиться для душ, ибо только таким образом вы можете достичь сердец людей. Не ваша работа, но работа Христа, стоящего рядом с вами, убеждает сердца» (Евангелизм, с. 341).

    «Господь услышит наши молитвы об обращении душ» (Вести для молодежи, с. 315).

    Размышляя над предлагаемыми методами достижения сердец тех, за кого вы молитесь, вы будете не только обращаться к Богу в молитве за них, но также прилагать усилия, привлекая их ко Христу и приглашая в Его Церковь. Бог благословит ваши действия, если вы будете молиться за людей из вашего молитвенного списка и трудиться для них. Он не только будет использовать вас для приобретения других для Христа, но также привлечет вас к Себе. Эллен Уайт понимала ценность этого двойного благословения, когда писала: «Работая над тем, чтобы получить ответ на ваши молитвы, вы обнаружите, что Бог откроет Себя вам… Начните сейчас же двигаться выше и выше. Цените небесное превыше земных развлечений и удовольствий… Учитесь молиться; учитесь излагать свидетельство понятно и разумно, и Бог прославится в вас» (Взгляд в Небеса, с. 256).

    «Их неотступные молитвы приведут души ко кресту. Иисус поддержит их самоотверженные усилия, воздействует на сердца и сотворит чудо обращения душ» (Свидетельства для Церкви, т. 7, с. 27).

    Чтобы сделать акцент на молитве, в конце каждой темы исследования есть раздел «Молитвенное задание», в котором вы найдете предложения, о чем молиться в течение дня и как использовать библейские стихи в ваших молитвах. Многие библейские стихи содержат обетования, а также условия для их исполнения. Молясь с помощью этих библейских стихов, выполняйте следующие задания:

    
        	Просите Бога помочь вам выполнить условия (данные для вас лично и для всей Церкви), которые требуются для исполнения обетования. 

        	 Просите Бога исполнить обетование. 

    

    Фраза «используйте следующий библейский стих в вашей молитве» может подаваться как курсивом, так и обычным шрифтом. Первый вариант означает, что в стихе содержится обетование и условие его исполнения, второй вариант – это пример молитвы, когда вы с помощью стиха можете просить Бога помочь вам выполнить условия, а потом просить Его об исполнении обетования.

    После Своего воскресения Иисус сказал ученикам, что они должны ожидать крещения Святым Духом, прежде чем начнут провозглашать Евангелие по всему миру: «И, собрав их, Он повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чем вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым… Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:4-8).

    Несмотря на то, что ученики пребывали со Христом каждый день в течение трех с половиной лет, видели чудеса и сами их совершали, они не были готовы свидетельствовать о Нем. Ученики должны были ждать, чтобы получить силу. После крещения Святым Духом, которое они получили в день Пятидесятницы, ученики были наделены особой силой для свидетельства о Христе: «При наступлении дня Пятидесятницы все они были единодушно вместе. И внезапно сделался шум с неба, как бы от несущегося сильного ветра, и наполнил весь дом, где они находились. И явились им разделяющиеся языки, как бы огненные, и почили по одному на каждом из них. И исполнились все Духа Святого, и начали говорить на иных языках, как Дух давал им провещевать» (Деян. 2:1-4).

    Так как крещение Святым Духом (также называемое «исполнение Духом») важно для нашего личного духовного рос­та и свидетельства другим людям, эти сорок уроков молитвы основаны на учении Божьего Слова. Вы будете иметь возможность лучше понять библейское учение о крещении Святым Духом, пережив опыт исполнения Духом.

    Принимая решение изучать Библию и молиться с помощью книги «40 дней», вы отправитесь в удивительное и благословенное приключение с Господом. Вы углубите отношения со Христом, а также увидите, как Господь использует вас, помогая другим людям приблизиться к Нему и приготовиться к Его скорому возвращению. Формируя дружеские отношения с вашим молитвенным партнером и другими участниками во время встреч в течение 40 дней, вы сможете глубже ощутить христианскую любовь и единство друг с другом. Это сыграет важную роль в вашем личном духовном росте.

    Чтобы извлечь наибольшую пользу из этого опыта, первое, что вам необходимо делать утром, – это молиться. Возможно, вам придется раньше вставать, но ваши усилия будут вознаграждены! Если вы будете просить Господа пробуждать вас утром, чтобы вы могли провести с Ним время в общении, то Он услышит вас и ответит на вашу молитву. Относительно молитвенной жизни Христа Эллен Уайт писала: «Ежедневно Он получал новое крещение Святым Духом. В ранние часы нового дня Господь пробуждал Его, и Его дух и Его уста вновь получали освящение благодатью, чтобы Он нес ее другим. Он получал новые слова из Небесных чертогов, слова, которые Он мог говорить утомленным и угнетенным» (Наглядные уроки Христа, с. 139).

    Христос сделает то же самое для вас, если вы попросите Его об этом. В начале каждого нового дня Он желает помазать вас Своим Духом. Цель этой книги – помочь вам обрести ежедневное помазание Божьим Духом для личного духовного роста и свидетельства о Христе.

    Если вы используете эти уроки для подготовки к проведению евангельской программы, то включите в ваши ежедневные молитвы в течение сорока дней просьбы об успешном проведении программы. Инструкцию по проведению уроков «40 дней» вы сможете найти на английском языке на сайте: www.40daysdevotional.com. Многие церкви использовали книгу «40 дней» при подготовке к евангельским программам, что приводило к успешным результатам.

    Примечание: Уроки «40 дней» также можно проводить совместно с программой Light America Mission, нацеленной на личный духовный рост посредством изучения Божьего Слова, молитвы, практики и служения обществу через проповедь Трехангельской вести.


    Раздел I Крещение Святым Духом

    «Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец Небесный даст Духа Святого просящим у Него» (Лк. 11:13).

    День 1 Две основные задачи Святого Духа

    Понятие крещения Святым Духом подразумевает две задачи Духа: первая – побудить нас принять Христа и водное крещение. Эта задача Духа относится ко всем.

    Вторая задача Духа – наполнить христианина Своим присутствием, чтобы он или она могли жить воистину хрис­тианской жизнью и совершать Божье дело. Эта задача Духа не относится к неверующим. Она сосредоточена только на верующих во Христа. Иисус сказал: «И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет» (Ин. 14:16, 17).

    Христос указал на то, что во время и после дня Пятидесятницы крещение Святым Духом будет возможным для каждого верующего. Этот чудесный опыт исполнения Духом вы можете пережить сегодня.

    Иисус является нашим примером во всем. Он «родился» от Духа, был ведом Духом с самого детства до зрелого возраста, а также был крещен в воде. Вскоре после Своего вод­ного крещения Христос был крещен Святым Духом, о Котором молился. «Когда же крестился весь народ, и Иисус, крестившись, молился, – отверзлось небо, и Дух Святой нисшел на Него в телесном виде, как голубь, и был глас с небес, глаголющий: Ты Сын Мой Возлюбленный; в Тебе Мое благоволение!» (Лк. 3:21, 22).

    После исполнения Духом Христос был готов идти дальше в силе Духа, чтобы сражаться с сатаной, как никогда ранее.

    «Иисус, исполненный Духа Святого, возвратился от Иордана и поведен был Духом в пустыню. Там сорок дней Он был искушаем от диавола и ничего не ел в эти дни, а по прошествии их напоследок взалкал. И сказал Ему диавол: если Ты Сын Божий, то вели этому камню сделаться хлебом. Иисус сказал ему в ответ: написано, что не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом Божиим. И, возведя Его на высокую гору, диавол показал Ему все царства вселенной во мгновение времени, и сказал Ему диавол: Тебе дам власть над всеми сими царствами и славу их, ибо она предана мне, и я, кому хочу, даю ее; итак, если Ты поклонишься мне, то всё будет Твое. Иисус сказал ему в ответ: отойди от Меня, сатана; написано: ″Господу Богу твоему поклоняйся, и Ему одному служи″. И повел Его в Иерусалим, и поставил Его на крыле храма, и сказал Ему: если Ты Сын Божий, бросься отсюда вниз, ибо написано: ″Ангелам Своим заповедает о Тебе сохранить Тебя; и на руках понесут Тебя, да не преткнешься о камень ногою Твоею″. Иисус сказал ему в ответ: сказано: ″не искушай Господа Бога твоего″. И, окончив всё искушение, диавол отошел от Него до времени» (Лк. 4:1-13).

    Воплотившийся Господь был наделен силой, чтобы проповедовать и учить о Божьем Царстве, совершать служение исцеления и изгонять бесов.

    «И возвратился Иисус в силе духа в Галилею; и разнеслась молва о Нем по всей окрестной стране… ″Дух Господень на Мне; ибо Он помазал Меня благовествовать нищим, и послал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедовать пленным освобождение, слепым прозрение, отпус­тить измученных на свободу, проповедовать лето Господне благоприятное″» (стихи 14-19).

    Христос сказал, что все верующие в Него будут совершать даже бóльшие (по количеству и охвату территории, но не по качеству) дела, чем Он: «Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит; и больше сих сотворит, потому что Я к Отцу Моему иду» (Ин. 14:12).

    Когда верующие получают крещение Святым Духом, они наделяются силой для совершения дел, подобных делам Христа, потому что тот же Дух, Которым был исполнен Христос, наполняет и их.

    «Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой. Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него: ибо еще не было на них Духа Святого, потому что Иисус еще не был прославлен» (Ин. 7:38, 39).

    Прежде чем верующий исполнится Духом, Бог пребывает с Ним, так как Он призывал его и вел к принятию Христа и водному крещению. Иисус повелел ученикам ожидать излития Духа в день Пятидесятницы, прежде чем они отправятся проповедовать Евангелие.

    «И, собрав их, Он повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чем вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым… Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:4-8).

    Крещение Святым Духом возможно для каждого хрис­тианина сегодня. Бог обещал дать нам Духа в полноте, если мы будем просить с верой: «Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец Небесный даст Духа Святого просящим у Него» (Лк. 11:13).

    «Дабы благословение Авраамово через Христа Иисуса распространилось на язычников, чтобы нам получить обещанного Духа верою» (Гал. 3:14).

    Эллен Уайт писала следующее о крещении Святым Духом: «Я желаю, чтобы вы имели крещение Святым Духом, и мы должны получить его, прежде чем сможем проявить совершенство жизни и характера. Я желаю, чтобы каждый член Церкви открыл сердце Иисусу, говоря: “Приди, Небесный Гость, пребывай со мной”» (Изданные рукописи, т. 2, с. 26).

    Некоторые могут спросить: «Готов ли я ко крещению Святым Духом?» Существует два требования. Первое – принять Христа как своего Спасителя. Второе – полностью посвятить свою жизнь Ему как Господу. Если вы приняли Христа и желаете следовать за Ним во всех сферах вашей жизни, то вы готовы. Если вы желаете получить крещение Святым Духом, я приглашаю вас к молитве:

    «Отец, я благодарю Тебя, что Ты вел меня к принятию Иисуса Христа как моего Спасителя, и я прошу Тебя, чтобы Ты простил все мои грехи. Я желаю полностью посвятить свою жизнь Иисусу. Благодарю Тебя за обетование, что Ты можешь наполнить меня Твоим Духом, и я желаю, чтобы это обетование о крещении Святым Духом исполнилось в моей жизни прямо сейчас. Отец, исполни меня Твоим Духом и яви во мне все качества плода Духа. Я молю Тебя, чтобы Ты так сильно наполнил меня присутствием Иисуса, чтобы Его характер в полной мере проявился через меня. Исполни Твое обетование, наполнив меня силой Твоего Духа для служения Тебе, которое Ты побуждаешь меня совершать для Христа. Во Имя Иисуса, аминь».

    Личные размышления и обсуждения

    Какие есть две основные задачи Святого Духа?

    Кто готовит нас ко крещению Святым Духом?

    Назовите два преимущества крещения Святым Духом.

    Хотите ли вы получить крещение Святым Духом и преимущества исполнения Духом в вашей жизни и служении для Господа?

    Молитвенное задание

    С молитвой поразмышляйте над тем, как вы можете проявить заботу о тех, кто включен в ваш молитвенный список.

    Позвоните каждому из этих людей. Расскажите им, что молитесь за них. Спросите, о чем бы они хотели, чтобы вы молились.

    Решите, с кем вы хотели бы подружиться на протяжении сорока дней молитв.

    Обратитесь к вашему молитвенному партнеру и обсудите тему дня.

    Помолитесь вместе с вашим молитвенным партнером:

    
        	о том, чтобы Бог ежедневно крестил каждого из вас Своим Святым Духом; 

        	о том, чтобы Господь помог вам в вашем ежедневном изучении и молитвах;

        	о том, чтобы Бог благословил ваши дружеские отношения с вашим молитвенным партнером; 

        	о людях, которых вы включили в ваш молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Вразумлю тебя, наставлю тебя на путь, по которому тебе идти; буду руководить тебя, око Мое над тобою» (Пс. 31:8).

    «Направляй и наставляй нас, Господь, чтобы мы всегда находились под Твоим водительством в нашей жизни и в церкви».

    День 2 Крещение Духом после Пятидесятницы

    Иисус обещал крестить Своих последователей Святым Духом, чтобы они получили силу для проповеди Евангелия по всему миру: «И, собрав их, Он повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чем вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым… Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:4-8).

    Это обетование исполнилось в день Пятидесятницы.

    «При наступлении дня Пятидесятницы все они были единодушно вместе. И внезапно сделался шум с неба, как бы от несущегося сильного ветра, и наполнил весь дом, где они находились. И явились им разделяющиеся языки, как бы огненные, и почили по одному на каждом из них. И исполнились все Духа Святого, и начали говорить на иных языках, как Дух давал им провещевать» (Деян. 2:1-4).

    Крещение Святым Духом предназначалось не только для учеников во время Пятидесятницы; этот опыт был и является опытом для всех христиан.

    Не все верующие присутствовали там во время Пяти­десятницы. Возникает практический вопрос: как христиане получают крещение Духом после Пятидесятницы? Ответ мы находим в книге Деяния апостолов. Известно, по крайней мере, два случая, когда Дух сходил на группу людей во время обращения к ним Петра.

    «Когда Петр еще продолжал эту речь, Дух Святой сошел на всех, слушавших слово. И верующие из обрезанных, пришедшие с Петром, изумились, что дар Святого Духа излился и на язычников; ибо слышали их говорящих языками и величающих Бога. Тогда Петр сказал: кто может запретить креститься водою тем, которые, как и мы, получили Святого Духа?» (Деян. 10:44-47).

    «Когда же начал я говорить, сошел на них Дух Святой, как и на нас вначале. Тогда вспомнил я слово Господа, как Он говорил: ″Иоанн крестил водою, а вы будете крещены Духом Святым″. Итак, если Бог дал им такой же дар, как и нам, уверовавшим в Господа Иисуса Христа, то кто же я, чтобы мог воспрепятствовать Богу?» (Деян. 11:15-17).

    Бог также вел церковь ко крещению Духом через возложение рук. О крещении Святым Духом самарянских верующих мы читаем следующее: «Но когда поверили Филиппу, благовествующему о Царствии Божием и о имени Иисуса Христа, то крестились и мужчины и женщины. Уверовал и сам Симон и, крестившись, не отходил от Филиппа; и, видя совершающиеся великие силы и знамения, изумлялся. Находившиеся в Иерусалиме Апостолы, услышав, что Самаряне приняли слово Божие, послали к ним Петра и Иоанна, которые, придя, помолились о них, чтобы они приняли Духа Святого. Ибо Он не сходил еще ни на одного из них, а только были они крещены во имя Господа Иисуса. Тогда возложили руки на них, и они приняли Духа Святого» (Деян. 8:12-17).

    Заметьте: в Деян. 8 повествуется, что Дух вел самарян к принятию Христа и водному крещению. Но все же они не были крещены Святым Духом во время крещения в воде. Петр и Иоанн пришли к ним из Иерусалима с особенной целью – возложить на них руки и молиться, чтобы они были крещены Духом. Дух ведет человека к принятию Христа и крещению в воде. Эта задача Духа отличается от крещения Духом, к которому следует стремиться, когда человек узнает об этом чудесном опыте.

    В книге Деяния апостолов мы читаем, что Савл, ставший позже апостолом Павлом, также получил крещение Духом посредством молитвы и возложения рук: «Анания пошел и вошел в дом и, возложив на него руки, сказал: брат Савл! Господь Иисус, явившийся тебе на пути, которым ты шел, послал меня, чтобы ты прозрел и исполнился Святого Духа. И тотчас как бы чешуя отпала от глаз его, и вдруг он прозрел; и, встав, крестился» (Деян. 9:17, 18).

    В случае с Савлом крещение Святым Духом произошло вскоре после его обращения по дороге в Дамаск, но до того, как он крестился в воде.

    Мы находим подобный пример молитвы с возложением рук, когда Павел встретился с учениками в Ефесе: «Во время пребывания Аполлоса в Коринфе Павел, пройдя верхние страны, прибыл в Ефес и, найдя там некоторых учеников, сказал им: приняли ли вы Святого Духа, уверовав? Они же сказали ему: мы даже и не слыхали, есть ли Дух Святой. Он сказал им: во что же вы крестились? Они отвечали: во Иоанново крещение. Павел сказал: Иоанн крестил крещением покаяния, говоря людям, чтобы веровали в Грядущего по нем, то есть во Христа Иисуса. Услышав это, они крестились во имя Господа Иисуса, и, когда Павел возложил на них руки, нисшел на них Дух Святой, и они стали говорить иными языками и пророчествовать» (Деян. 19:1-6).

    Тот, кто совершал эту молитву с возложением рук, должен был сам быть верующим, получившим крещение Святым Духом. Также следует заметить, что возложение рук – не обязательное условие для крещения Святым Духом. Это чудесный опыт – стремиться к исполнению Духом таким образом. Однако необязательно должно быть так. Крещение Духом связано с верой в исполнение Божьего обетования о Духе.

    «Дабы благословение Авраамово через Христа Иисуса распространилось на язычников, чтобы нам получить обещанного Духа верою» (Гал. 3:14).

    Эллен Уайт понимала, что верующие будут крещены Святым Духом. Она писала о нашей нужде в исполнении Духом для того, чтобы успешно свидетельствовать другим: «Мы нуждаемся в крещении Святым Духом. Без него мы не более готовы идти в мир, чем ученики после распятия их Господа» (Ревью энд Геральд, 18 фев­раля 1890 г.).

    О нашем личном духовном рос­те и исполнении Духом она писала следующее: «Внушите всем братьям и сестрам необходимость крещения Святым Духом, освящения членов Церкви, дабы они были живыми, растущими, плодоносящими деревьями, насажденными Госпо­дом» (Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 86).

    Если бы христиане автоматически были крещены Святым Духом, Эллен Уайт не призывала бы нас получать Его. Когда мы читаем ее слова, то убеждаемся, что она осознавала необходимость этого опыта и побуждала каждого верующего искать полноты Духа в своей жизни.

    Личные размышления и обсуждения

    Почему Иисус повелел ученикам ожидать крещения Святым Духом?

    Когда ученики были крещены Святым Духом?

    Каждый ли верующий, приняв Христа и водное крещение, автоматически был крещен Святым Духом после дня Пятидесятницы?

    Как самарянские верующие получили Святого Духа?

    Когда и как Савл, ставший позже апостолом Павлом, был крещен Святым Духом?

    Что Эллен Уайт говорит о важности крещения Святым Духом?

    Является ли молитва с возложением рук обязательным условием для крещения Святым Духом?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь действовал через вас в силе Духа;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Вспомни щедроты Твои, Господи, и милости Твои, ибо они от века» (Пс. 24:6).

    «Будь милостив к нам и прости наши грехи. Верни нам Твое благоволение и прославь Твое Имя через нас».

    День 3 Преимущества крещения Духом

    Что происходит, когда мы просим Бога о крещении Святым Духом? Вот несколько примеров того, какие изменения происходят в жизни человека, исполнившегося Духом: 1) сильное желание исследовать Божье Слово, 2) более ревностное стремление молиться, 3) более глубокое покаяние в своих грехах и 4) изменение образа жизни и поступков.

    Исполнение Духом является необходимым для верующего, чтобы победоносно следовать за Иисусом. Согласно Библии, человек не познает Христа во всей полноте без крещения Святым Духом. Это показано в притче о десяти девах (Мф. 25:1-13), где Иисус говорит неразумным девам, у которых не было масла, Святого Духа: «…Не знаю вас» (стих 12).

    Здесь, а также в других местах Священного Писания Христос, обращаясь к кому-либо, говорит, что не знает его. Например, Иисус сказал: «Не всякий, говорящий Мне: ″Гос­поди! Господи!″, войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. Многие скажут Мне в тот день: ″Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем многие чудеса творили?″ И тогда объявлю им: ″Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие″» (Мф. 7:21-23).

    Знание учения Библии или активная вовлеченность в служение Иисусу не заменяет знание Его лично через крещение Святым Духом. Сатана будет с яростью препятствовать крещению Духом, потому что он знает, что исполнение Духом разрушит его силу в жизни верующего.

    Понимать, что значит исполниться Святым Духом, и пережить этот опыт – это также важно после принятия Христа как своего Спасителя. Для верующего не существует более важного дела, чем стремиться исполниться Духом и научиться жить победоносной жизнью в Духе.

    Другой важный аспект заключается в том, что мы должны обновлять это исполнение Духом каждый день. Этот опыт происходит не единожды и навсегда. Павел говорит нам, что наш человек «внутренний со дня на день обновляется» (2Кор. 4:16). Мы должны каждый день нашей жизни исполняться Духом. Повеление Павла «исполняйтесь Духом» (Еф. 5:18) передается с помощью глагола несовершенного вида в греческом языке. Мы должны ежедневно наполняться Духом.

    Христос является нашим примером во всем. Эллен Уайт описывает опыт крещения Духом, который пережил Иисус: «Ежедневно Он получал новое крещение Святым Духом. В ранние часы нового дня Господь пробуждал Его, и Его дух и Его уста вновь получали освящение благодатью, с тем чтобы Он нес ее другим» (Наглядные уроки Христа, с. 139).

    Если Христу необходимо было получать ежедневно крещение Святым Духом, то христиане тем более должны молиться каждый день об исполнении Духом.

    Наше возрастание в полную меру возраста Христа посредством Духа является процессом.

    «Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:18).

    Духовный рост – это процесс, в котором мы должны участ­вовать каждый день. Эллен Уайт описывала, как развивается характер того, кто исполнился Святым Духом: «Когда Дух Божий овладевает сердцем, Он преображает жизнь. Исчезают греховные помышления, человек перестает совершать злые поступки, и там, где царили гневливость, зависть и раздоры, воцаряются любовь, смирение и мир. Печаль сменяется радостью, лицо человека просветляется, отражая небесный свет» (Желание веков, с. 173).

    Какое чудесное благословение наш Господь дарует каждому из нас через крещение Святым Духом!

    Личные размышления и обсуждения

    Перечислите четыре преимущества крещения Святым Духом.

    Является ли крещение Духом событием в жизни христианина, которое происходит единожды?

    Как часто Христос был крещен Святым Духом?

    Как крещение Святым Духом влияет на наши отношения со Христом?

    Почему сатана боится, чтобы мы исполнились Духом?

    Что, по словам Эллен Уайт, произойдет в нашей жизни, если мы будем крещены Святым Духом?

    

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Христос производил перемены в вашей жизни, необходимые, чтобы вы отражали Его как можно полнее;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Вот, око Господне над боящимися Его и уповающими на милость Его, что Он душу их спасет от смерти и во время голода пропитает их. Душа наша уповает на Господа: Он – помощь наша и защита наша; о Нем веселится сердце наше, ибо на святое имя Его мы уповали. Да будет милость Твоя, Господи, над нами, как мы уповаем на Тебя» (Пс. 32:18-22).

    «Помоги нам уповать на Тебя, Господь, а не на земные вещи. Избавь нас от духовной смерти. Верни нас к духовной жизни, чтобы мы не испытывали духовный голод. Будь нашей помощью и защитой. Помоги нам радоваться в Тебе».

    День 4 Христос в вас

    Когда верующий получает крещение Святым Духом, он обретает Христа в своей жизни. Иисус предсказывал это, когда обещал Своим ученикам, что Отец пошлет им другого Утешителя, Который будет обитать с ними и в них: «И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет» (Ин. 14:16, 17).

    Этот Утешитель – Святой Дух. Далее Иисус говорит: «Не оставлю вас сиротами; приду к вам» (стих 18).

    Следовательно, Христос приходит к Своему народу, чтобы пребывать с нами и в нас. Именно через исполнение Духом Иисус пребывает в Своих учениках в большей мере.

    «И кто сохраняет заповеди Его, тот пребывает в Нем, и Он в том. А что Он пребывает в нас, узнаём по духу[*], который Он дал нам» (1 Ин. 3:24).

    Иоанн говорит, что христиане, живущие во время Пришествия Христа, будут подобны Ему: «Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть» (стих 2).

    Насколько сильно мы должны уподобиться Иисусу? Греческое слово, переведенное как «подобны», означает хóмойос – «похожий, сходный». Как можно этого достичь? Через ежедневное крещение Святым Духом мы будем жить жизнью Христа. Павел описывал это так: «И уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:20).

    Посредством исполнения Святым Духом Христос придет и будет жить в каждом из нас. Благодаря присутствию Иисуса исполненный Духом верующий будет иметь ум Хрис­тов: «Ибо кто познал ум Господень, чтобы [мог] судить его? А мы имеем ум Христов» (1 Кор. 2:16).

    «Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе» (Флп. 2:5).

    У верующих будут такие же предпочтения, как у Христа. Они будут любить праведность и освящение и ненавидеть грех. У них будет такое же желание повиноваться Отцу, какое имел Христос.

    «Тогда я сказал: вот, иду; в свитке книжном написано о мне: я желаю исполнить волю Твою, Боже мой, и закон Твой у меня в сердце» (Пс. 39:8, 9).

    Они будут иметь те же переживания о других людях, какие были у Христа.

    «Ибо Сын Человеческий пришел взыскать и спасти погибшее» (Лк. 19:10).

    Павел пишет, что мудрость, праведность и святость Хрис­та будут принадлежать им: «Для того, чтобы никакая плоть не хвалилась пред Богом. От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением, чтобы было как написано: ″хвалящийся хвались Господом″» (1 Кор. 1:29-31).

    Каждая добродетель и черта характера Христа присутствует у исполненного Духом верующего, потому что Иисус пребывает в нем. Павел утверждал об этом, когда писал: «…Изобразится в вас Христос!» (Гал. 4:19). Верующие будут все больше уподобляться Христу каждый день, изменяясь в Его образ «от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:18).

    Когда Иисус живет в верующем посредством Святого Духа, характер Христа развивается в нем. Святой Дух дарует плод Духа: «Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона» (Гал. 5:22, 23).

    Эти чудесные качества характера будут проявляться в нашей жизни все больше и больше по мере того, как Дух будет полностью овладевать нашей жизнью. Дух овладеет верующим настолько, что он будет подобен Иисусу (см. 1 Ин. 3:2).

    Крещение Святым Духом также приведет в исполнение обетование Христа о том, что верующие будут творить дела, которые Он творил, и даже больше (количественно и территориально).

    «Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит; и больше сих сотворит, потому что Я к Отцу Моему иду» (Ин. 14:12).

    Это происходит, когда верующий получает крещение Святым Духом и продолжает жить в Духе. Мы становимся устами, руками, ногами Иисуса, совершая дела, подобные Его делам: проповедуем людям, учим.

    Все творение «с надеждою ожидает откровения сынов Божиих» (Рим. 8:19).

    Когда это произойдет во всей полноте, тогда земля осветится славой Божьего характера и придет конец.

    «После сего я увидел иного Ангела, сходящего с неба и имеющего власть великую; земля осветилась от славы его» (Откр. 18:1).

    Пребывание Христа в верующем через крещение Святым Духом является единственной надеждой христианина на то, что Божья слава откроется в нем и через него.

    «Которым благоволил Бог показать, какое богатство славы в тайне сей для язычников, которая есть Христос в вас, упование славы» (Кол. 1:27).

    Личные размышления и обсуждения

    Какие преимущества имеет христианин, когда Христос пребывает в нем посредством крещения Святым Духом?

    Чего ожидает все творение?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Христос жил в вас и являл Свой характер и дела через вас;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Взывают праведные, и Господь слышит, и от всех скорбей их избавляет их» (Пс. 33:18).

    «Услышь нас, Боже, и избавь от того, что мешает нам возрастать в полную меру возраста Христа, как лично, так и в собрании».

    День 5 Крещение Духом и послушание

    Существую две причины, по которым следует получить крещение Святым Духом. Одна из них – чтобы отображать Иисуса в нашей жизни.

    «Вы показываете собою, что вы – письмо Христово, через служение наше написанное не чернилами, но Духом Бога живого, не на скрижалях каменных, но на плотяных скрижалях сердца» (2 Кор. 3:3).

    Цель Бога – чтобы Христос явился в нас, чтобы мы были живым письмом, открывающим характер Христа.

    Вторая причина необходимости исполнения Духом – чтобы получить силу для свидетельства.

    «Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:8).

    В сегодняшних размышлениях мы сосредоточим внимание на первой причине – отражении характера Иисуса.

    Святой Дух принимал непосредственное участие, когда были даны Десять Заповедей Моисею. В действительности Бог Отец, Сын, Святой Дух написали Закон на каменных скрижалях. «Если же Я Духом Божиим изгоняю бесов, то, конечно, достигло до вас Царствие Божие» (Мф. 12:28); «Если же Я перстом Божиим изгоняю бесов, то, конечно, достигло до вас Царствие Божие» (Лк. 11:20).

    «Вы показываете собою, что вы – письмо Христово, через служение наше написанное не чернилами, но Духом Бога живого, не на скрижалях каменных, но на плотяных скрижалях сердца» (2 Кор. 3:3).

    Провозглашающие себя христианами могут проявлять два вида послушания. Первое я называю внешним послушанием. Оно проявляется тогда, когда верующий повинуется Божьему Закону только потому, что Господь сказал слушаться его. Этот тип послушания фактически является законническим, он не исходит от сердца. Второй вид – внутреннее послушание. Оно проявляется, потому что верующий имеет сильное внут­реннее желание повиноваться Богу. Внешнее послушание без внутреннего не принимается Богом.

    «Ибо жертвы Ты не желаешь, – я дал бы ее; к всесожжению не благоволишь. Жертва Богу – дух сокрушенный; сердца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже» (Пс. 50:18, 19).

    «Приближаются ко Мне люди сии устами своими, и чтут Меня языком, сердце же их далеко отстоит от Меня» (Мф. 15:8).

    Я не смогу не страдать, если искренне скорблю о потере близкого человека. Подобную параллель можна провести и с истинным послушанием Богу. Если человек в хороших отношениях с Богом через исполнение Духом, послушание будет проявляться естественно, исходить от сердца. Искушения проявить непослушание появятся. Однако их сила будет ослаблена данным нам Богом сильным желанием быть любовью к Отцу послушными.

    Через крещение Святым Духом Божий Закон будет написан в наших сердцах, и тогда наше послушание будет исходить от сердца. Павел утверждает, что мы должны постоянно исполняться Духом. Это необходимо для того, чтобы Божий Закон продолжал записываться в нашем сердце.

    «И не упивайтесь вином, от которого бывает распутство; но исполняйтесь Духом» (Еф. 5:18).

    Эллен Уайт описывала следующими словами это внут­реннее послушание. «Подлинное послушание идет от сердца. Оно возникает в душе под влиянием Христа. И если мы не будем противиться, то Он настолько сольется с нашими помыслами и целями, настолько приведет наше сердце и ум в согласие со Своей волей, что, повинуясь Ему, мы будем исполнять не что иное, как свои желания. Очищенная и освященная, наша воля будет радостно участвовать в служении Христу. Когда мы познаем Бога так, как нам это дано, наша жизнь станет примером постоянного повиновения. Благодаря правильному пониманию Христа и общению с Богом мы начинаем ненавидеть грех» (Желание веков, с. 668).

    Личные размышления и обсуждения

    Назовите две причины, почему необходимо получить крещение Святым Духом?

    Кто написал Десять Заповедей на каменных скрижалях?

    Какие два вида послушания могут проявлять провозглашающие себя христианами?

    Какой вид послушания принимает Бог?

    Как Эллен Уайт описывает послушание, исходящее от сердца?

    Молитвенное задание

    Продолжайте на этой неделе попытки установить контакт с людьми, включенными в ваш молитвенный список. Сообщите им о том, что молитесь за них, и спросите, об их молитвенных нуждах.

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Бог написал Свой Закон в вашем сердце;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня. Не отвергни меня от лица Твоего и Духа Твоего Святого не отними от меня. Возврати мне радость спасения Твоего и Духом владычественным ­утверди меня» (Пс. 50:12-14).

    «Господь, удали от меня мой грех и дух гордости. По милости Твоей привлеки меня к Себе и восстанови полноту Твоего Духа во мне. Даруй мне полноту радости Твоего спасения и Твою силу».

    День 6 Огорчая Святого Духа

    Некоторые наши действия огорчают Духа.

    «И не оскорбляйте Святого Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искупления» (Еф. 4:30).

    Если мы не будем ежедневно искать Святого Духа и следовать Его водительству, то Его сила покинет нас и наш христианский опыт ослабнет.

    Бог никогда не принуждает. Когда мы получаем крещение Духом, Он оказывает большее влияние на нашу жизнь. Мы сильнее ощущаем Его побуждения. Каждый день Дух Святой вселяет в наше сердце желание повиноваться Богу. Он призывает нас исследовать Божье Слово и больше молиться. Дух будет вызывать в нас любовь к праведности и ненависть ко греху. Однако мы всегда можем пренебречь Его побуждениями. Когда мы так поступаем, то начинаем огорчать и угашать Его. Во многих местах Священного Писания мы находим практические советы Павла, как этого избежать. Эти советы говорят нам о том, как следует жить христианину.

    «И облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины. Посему, отвергнув ложь, говорите истину каждый ближнему своему, потому что мы члены друг другу. Гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем; и не давайте места диаволу. Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся. Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим. И не оскорбляйте Святого Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искупления. Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас; но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас» (Еф. 4:24-32).

    «Умоляем также вас, братия, вразумляйте бесчинных, утешайте малодушных, поддерживайте слабых, будьте долготерпеливы ко всем. Смотрите, чтобы кто кому не воздавал злом за зло; но всегда ищите добра и друг другу и всем. Всегда радуйтесь. Непрестанно молитесь. За все благодарите: ибо такова о вас воля Божия во Христе Иисусе. Духа не угашайте» (1 Фес. 5:14-19). Павел знал, что если Божий Дух будет пребывать в верующем, то Он будет побуждать его делать то, о чем мы читаем в этих стихах. Если же мы отказываемся прислушиваться к побуждениям Духа, то мы огорчаем и угашаем Его.

    Если вы осознали, что огорчили Духа, не отчаивайтесь! Попросите у Отца прощения, и Он простит вас.

    «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» (1 Ин. 1:9).

    Потом попросите Господа с верой вновь наполнить вас Его Духом, и Он сделает это.

    «Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец Небесный даст Духа Святого просящим у Него» (Лк. 11:13).

    Давид знал, что такое Божья милость. Он совершил грехи прелюбодеяния и убийства, не прислушавшись к голосу Святого Духа. Но когда Дух обличил его во грехе, он обратился к Богу в молитве: «Отврати лицо Твое от грехов моих и изгладь все беззакония мои. Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня. Не отвергни меня от лица Твоего и Духа Твоего Святого не отними от меня. Возврати мне радость спасения Твоего и Духом владычественным утверди меня» (Пс. 50:11-14).

    Когда мы замечаем, что удалились от Бога, нам не стоит медлить ни мгновения. Сразу же следует исповедать грех, принимая Божье прощение, просить об исполнении обетования, чтобы Дух вновь пребывал в нашей жизни. И тогда наш «внутренний» человек вновь обретет силу для победы над сатаной.

    «Да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца ваши, чтобы вы, укорененные и утвержденные в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота, и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею» (Еф. 3:16-19).

    Мы служим прекрасному Богу. Будем помнить, что в случае покаяния есть возможность прощения: «Щедр и милостив Господь, долготерпелив и многомилостив: не до конца гневается, и не вовек негодует. Не по беззакониям нашим сотворил нам, и не по грехам нашим воздал нам: ибо как высоко небо над землею, так велика милость [Господа] к боящимся Его; как далеко восток от запада, так удалил Он от нас беззакония наши; как отец милует сынов, так милует Господь боящихся Его. Ибо Он знает состав наш, помнит, что мы – персть» (Пс. 102:8-14).

    Личные размышления и обсуждения

    Перечислите, к чему нас побуждает Святой Дух.

    Как христианин может огорчить Святого Духа?

    Если мы огорчили Святого Духа, что нам следует делать?

    Как Бог относится к Своим детям?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь простил вас, если вы огорчили Святого Духа;

        	о том, чтобы Бог дал вам желание прислушиваться к побуждениям Святого Духа в вашей жизни;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Ибо очи Господа обозревают всю землю, чтобы поддерживать тех, чье сердце вполне предано Ему» (2Пар. 16:9).

    «Боже, помоги нам полностью посвятить наши сердца Тебе. Яви нам Свою силу, чтобы в нас произошли необходимые изменения и чтобы мы испытали возрождение и преобразование, в котором мы нуждаемся».

    День 7 Крещение Духом и Поздний дождь

    Очень важно, чтобы мы каждый день переживали опыт получения Раннего дождя посредством крещения Святым Духом, чтобы духовно возрасти к моменту, когда на нас изольется Поздний дождь Духа, который приготовит христиан к последнему кризису и возвращению Хрис­та. Однако многие не осознают этого и думают, что должны ожидать Позднего дождя Духа, когда смогут победить свои постоянные грехи и духовную незрелость. Те, кто придерживается такого взгляда, потерпят поражение.

    Эллен Уайт предупреждала: «Я видела, что многие братья пренебрегают столь необходимым приготовлением и ожидают времени ″отрады″ и ″Позднего дождя″, который якобы сам приготовит их к тому, чтобы устоять в день Господень и жить перед Божьим лицом. Я была поражена, когда увидела, как много людей во время скорби остались без убежища! Они пренебрегли необходимым приготовлением и поэтому не могли получить отраду, которую должны иметь те, кто будет жить перед лицом Святого Бога» (Ранние произведения, с. 71).

    Мы должны одержать победу над всеми искушениями и грехом в нашей жизни, если хотим испытать излитие Позднего дождя Духа. Это сатанинский обман, когда мы считаем, что не должны серьезно относиться к проблеме греха в нашей жизни.

    «Итак, покайтесь и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши» (Деян. 3:19).

    «Зная то, что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху… Так и вы почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем. Итак, да не царствует грех в смертном вашем теле, чтобы вам повиноваться ему в похотях его; и не предавайте членов ваших греху в орудия неправды, но представьте себя Богу, как оживших из мертвых, и члены ваши Богу в орудия праведности. Грех не должен над вами господствовать, ибо вы не под законом, но под благодатью» (Рим. 6:6, 11-14).

    Эллен Уайт подтвердила эти слова: «Я видела, что отрада [Поздний дождь] была недоступна тем, кто не одержал победы над всеми своими искушениями, над гордыней, себя­­любием, любовью к миру, над всяким недобрым словом и поступком» (там же).

    Сейчас это может казаться невозможным, но ключ к победе над искушениями в том, чтобы учиться позволять ­Иисусу жить жизнью победы в нас и через нас. Эта чудесная библейская истина будет рассматриваться в последующих темах данной книги.

    Ранний дождь Духа в истории Церкви (а не отдельного человека), который является крещением Святым Духом, начал изливаться в день Пятидесятницы. Петр указал на это, обращаясь к народу в тот день: «Но это есть предреченное пророком Иоилем: ″И будет в последние дни, говорит Бог, излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши; и юноши ваши будут видеть видения, и старцы ваши сновидениями вразумляемы будут. И на рабов Моих и на рабынь Моих в те дни излию от Духа Моего, и будут пророчествовать″» (Деян. 2:16-18).

    Крещение Духом, или Ранний дождь Духа, ведет нас к духовной зрелости, необходимой для получения Позднего дождя.

    «Поздний дождь, помогающий зерну поспеть к жатве, символизирует духовную благодать, которая готовит Церковь к Пришествию Сына Человеческого. Но если Ранний дождь не оросит землю, жизни не будет. Зеленый росток не взойдет. Если Ранний дождь не совершит своей работы, Поздний дождь не доведет семя до созревания» (События последних дней, с. 183).

    Полный духовный рост во время излития Раннего дождя необходим для нас, чтобы распознать Поздний дождь, когда он будет изливаться. Эллен Уайт говорила об этом: «Если в нас ежедневно не будут развиваться активные христианские добродетели, мы не узнаем проявление Святого Духа в Позднем дожде. Он будет падать на сердца вокруг нас, но мы не различим его и не примем» (Свидетельства для проповедников, с. 506).

    Если вы не получили крещение Святым Духом, не откладывайте его на другое время. Принятие Духа должно быть задачей первостепенной важности для нас, так как этот Дар принесет нам все другие дары. Благодаря исполнению Духом Христос сможет жить в нас и заменять нашу вялость энергичной деятельностью, нашу слабость силой, а наше свидетельство будет иметь такую силу, какой не наблюдалось со дня Пятидесятницы.

    «И уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:20).

    «Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:8).

    Личные размышления и обсуждения

    О каких двух стадиях излития Святого Духа говорится в Библии?

    Когда начал изливаться Ранний дождь Духа в истории Церкви?

    Какой дождь Духа является крещением Святым Духом?

    Насколько важно для христианина получить крещение Духом, чтобы пережить опыт излития Позднего дождя Духа?

    Какие изменения должны произойти в жизни христианина во время излития Раннего дождя, чтобы приготовиться к принятию Позднего дождя Духа?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь приготовил вас к излитию Позднего дождя Духа;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Ангел Господень ополчается вокруг боящихся Его и избавляет их» (Пс. 33:8).

    «Боже, избавь нас от духовной вялости и защити нас от нападок сатаны».

    День 8 Крещение Духом и возвращение Христа

    Благая весть для нас сегодня в том, что Иисус скоро придет! Я говорю так не только потому, что мы наблюдаем террористические акты, всемирные войны, вспышки эпидемий или природные катастрофы. Все эти события, конечно же, указывают на скорое возвращение Хрис­та, однако есть еще кое-что, убеждающее меня в том, что Пришествие Христа близко. Это Его присутствие среди нас, помогающее понять и принять крещение Святым Духом.

    Последние стихи шестой главы книги Откровение описывают Пришествие Иисуса. Звучит вопрос: «Кто сможет устоять?», другими словами: «Кто сможет пережить это событие?» Ответ мы находим в Откр. 7:1-3: «И после сего видел я четырех Ангелов, стоящих на четырех углах земли, держащих четыре ветра земли, чтобы не дул ветер ни на землю, ни на море, ни на какое дерево. И видел я иного Ангела, восходящего от востока солнца и имеющего печать Бога живого. И воскликнул он громким голосом к четырем Ангелам, которым дано вредить земле и морю, говоря: не делайте вреда ни земле, ни морю, ни деревам, доколе не положим печати на челах рабов Бога нашего».

    Только те, кто имеет печать Бога, смогут пережить Второе пришествие Христа. Господь сдерживает многие разрушительные силы земли до тех пор, пока Его народ не будет запечатлен. Возникает важный вопрос: как мы можем быть запечатлены? Библия говорит, что мы будем запечатлены Святым Духом: «И не оскорбляйте Святого Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искупления» (Еф. 4:30). «...доколе не положим печати на челах рабов Бога нашего» (Откр. 7:3).

    Именно это означает крещение Святым Духом. С помощью ежедневного крещения Святым Духом мы получаем запечатление и готовимся ко Второму пришествию Христа.

    Бог не ждет большего количества террористических захватов, вспышек болезней или природных катастроф. Эллен Уайт говорит нам о том, чего Он ожидает: «Со страстным желанием Иисус ждет этого в Своей Церкви. Когда характер Христа полностью отобразится в Его народе, Он придет, чтобы назвать их Своими» (Наглядные уроки Христа, с. 69).

    Это может произойти в нашей жизни только посредством крещения Святым Духом. И только благодаря крещению Святым Духом мы сможем быть готовыми к событию, когда ангелы отпустят ветры разрушения. Эллен Уайт пишет: «Ничто, кроме крещения Святым Духом, не сможет привести Церковь в правильное состояние и приготовить Божий народ к быстро приближающемуся конфликту» (Изданные рукописи, 2, с. 30).

    Мы, адвентисты седьмого дня, можем быть в опасности. Мы считаем, что защищены и будем готовы к возвращению Иисуса, потому что знаем о субботе, состоянии мертвых, знаке зверя и как будет происходить Второе пришествие Хрис­та. Но это ужасная ошибка. Эти доктрины важны; но одно знание не спасает. Помните: Иисуса распяли те, кто платил десятину, соблюдал субботу и вел здоровый образ жизни. Не только то, что мы знаем, а Тот, Кого мы знаем, может спасти нас (см. Ин. 17:3). Мы должны иметь близкие отношения с Иисусом Христом, чтобы быть готовыми к Его возвращению.

    Сегодня Бог призывает каждого получить крещение Святым Духом, чтобы уподобиться Иисусу и принять Поздний дождь Духа, готовясь к возвращению Христа.

    «Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его как Он есть» (1 Ин. 3:2).

    Сегодня в Церкви существует проблема. Бог говорит, что многие пребывают в лаодикийском состоянии, и если не изменятся, то не будут готовы к возвращению Христа. Господь предлагает нам решение: позвольте Иисусу войти в вашу жизнь.

    «Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною» (Откр. 3:20).

    Как мы можем позволить Иисусу войти, а также иметь близкие отношения с Ним? Эллен Уайт пишет об этом: «Мы должны быть облечены в силу свыше через крещение Святым Духом, чтобы достигнуть наивысшего уровня, потому что только таким путем мы можем получить помощь» (Пасторское служение, с. 57).

    Личные размышления и обсуждения

    Почему ангелы держат ветры разрушения на этой планете?

    Достаточно ли для спасения только знать библейские доктрины? Почему да или почему нет?

    Что говорит Библия о нашем запечатлении?

    Какое влияние оказывает крещение Святым Духом на отношения со Христом?

    Что единственное приготовит нас к последнему кризису?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь подготовил вас к последнему кризису и возвращению Христа;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Близок Господь к сокрушенным сердцем и смиренных духом спасет» (Пс. 33:19).

    «Господи, помоги нам избавиться от нашей гордости и даруй нам смиренный дух. Спаси нас от наших грешных путей и исцели нас от духовного отступничества».

    
	
        Во многих переводах «Духу» – англ. Spirit.

    

    Раздел II Крещение Духом и молитва

    «Между тем умоляю вас, братия, Господом нашим Иисусом Христом и любовью Духа, подвизаться со мною в молитвах за меня к Богу» (Рим.15:30).

    День 9 Исходящее от Духа желание молиться

    Когда мы получаем крещение Святым Духом, у нас появляется глубокое внутреннее желание чаще молиться нашему Небесному Отцу.

    «А на дом Давида и на жителей Иерусалима изолью дух благодати и умиления…» (Зах. 12:10). Умиление – евр. таханýн – «молитвы, моление».

    Мы можем либо согласиться с этим исходящим от Бога желанием, либо проигнорировать его и продолжать быть больше деятельным христианином, чем молящимся. Но если мы желаем глубже познать Бога и прийти в меру полного возраста Христова, то должны согласиться с этим желанием молиться. Если мы хотим видеть проявление Его силы, избавляющей нас от всего, предлагаемого сатаной, и наблюдать, как сила Бога проявляется через нас, принося благословения и избавление другим, то мы обязаны проводить много времени в молитве с Богом.

    Христиане многие годы узнают о важности молитвы. Много раз мы прилагали усилия, чтобы проводить время в молитве, но эти особые молитвенные периоды были вызваны кризисом и не продолжались долгое время. Наша проблема в том, что мы становимся слишком самодостаточными, удовлетворяя собственные нужды и потребности Церкви. Мы научились полагаться на собственные силы в работе для Бога. Мы вовлечены во многие программы и планы; научились надеяться на «плоть», выполняя Божью работу. По милости Своей Он благословляет наши слабые усилия. Но благословения, которых мы даже представить не можем, придут, когда мы получим крещение Святым Духом и будем иметь молитвенную связь с Богом, которую Он ожидает от нас. Только тогда Божьи планы станут нашими.

    Иисус имел такие осмысленные, глубокие и сильные отношения со Своим Отцом! Эти отношения были настолько близкими, что Иисус сказал: «Я и Отец – одно» (Ин. 10:30).

    Все действия Иисуса совершались под водительством Его Отца. Слова и поступки Христа были руководимы Отцом и совершались Его силою. Иисус сделал акцент на этом, говоря: «Разве ты не веришь, что Я в Отце и Отец во Мне? Слова, которые говорю Я вам, говорю не от Себя; Отец, пребывающий во Мне, Он творит дела» (Ин. 14:10).

    Как Иисус достиг такого единства с Отцом? Через крещение Святым Духом и молитву. «Когда же крестился весь народ, и Иисус, крестившись, молился, – отверзлось небо, и Дух Святой нисшел на Него в телесном виде, как голубь, и был глас с небес, глаголющий: Ты Сын Мой Возлюбленный; в Тебе Мое благоволение!» (Лк. 3:21, 22).

    В ответ на молитву Христа на Него сошел Святой Дух, и Он был крещен Духом. Сразу же после этого события Дух повел Его в пустыню, где Он провел сорок дней и ночей в посте и молитве.

    «Иисус, исполненный Духа Святого, возвратился от Иордана и поведен был Духом в пустыню. Там сорок дней Он был искушаем от диавола и ничего не ел в эти дни, а по прошествии их напоследок взалкал» (Лк. 4:1, 2).

    Благодаря этому особенному общению со Своим Отцом Христос приготовился к выполнению миссии, ради которой пришел на Землю. Он был наделен силой, чтобы победить сатану и поразить его.

    «Возвратился Иисус в силе духа в Галилею; и разнеслась молва о Нем по всей окрестной стране» (стих 14).

    Программа «40 дней в молитве и размышлениях», в которой вы решили принять участие, создана для того, чтобы в вашей жизни произошло подобное. В течение этих сорока дней вы сможете получить силу, чтобы побеждать сатану и стать каналом Христа для служения другим людям.

    Личные размышления и обсуждения

    Как Святой Дух влияет на нашу молитвенную жизнь?

    На что христиане часто полагаются больше, чем на молитву?

    Какая молитвенная жизнь была у Иисуса?

    Пережив опыт крещения Духом и молитвенной жизни, как Иисус описывает Свои отношения с Небесным Отцом?

    Что Христос смог совершить благодаря опыту крещения Духом и молитвенной жизни?

    Какой молитвенной жизни Иисус ожидает от нас?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог дал вам сильное желание молиться;

        	о том, чтобы Господь действовал через вас в силе Духа;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «И смирится народ Мой, который именуется именем Моим, и будут молиться, и взыщут лица Моего, и обратятся от худых путей своих, то Я услышу с неба, и прощу грехи их, и исцелю землю их» (2 Пар. 7:14).

    «Боже, даруй нам смирение. Вложи в наши сердца желание быть людьми молитвы и оставить свои порочные пути. Услышь нашу молитву, прости и духовно исцели нас».

    

    День 10 Пример молитвы Иисуса и учеников

    Снова и снова мы видим, как Христос молится во время Своего служения на Земле. После того как Иисус учил и исцелял многих от болезней, «Он уходил в пустынные места и молился» (Лк. 5:16).

    Лука пишет: «В те дни взошел Он на гору помолиться и пробыл всю ночь в молитве к Богу. Когда же настал день, призвал учеников Своих и избрал из них двенадцать, которых и наименовал Апостолами» (Лк. 6:12, 13).

    На горе Преображения Иисус также молился (см. Лк. 9:29). Дух побуждал Его к близкому общению с Его Небесным Отцом в молитве. И Спаситель откликался на эти глубокие сердечные стремления к молитве. Христос знал, что только благодаря этому молитвенному времени Он мог быть единым с Отцом и получить силу для выполнения миссии, ради которой пришел.

    Иисус одержал победу над сатанинскими искушениями с помощью молитвы Отцу. Когда мы читаем о борьбе Христа с сатаной в жизни людей и в природе (об овладении бесами, болезнях, смерти, буре и т. д.), то не видим, что Иисус в это время пребывает в близком молитвенном общении с Отцом, прося об избавляющей силе. Он уже получил эту силу от Отца, ранее общаясь с Ним в молитве. Когда Иисус противостоял дьяволу и его делам, то Он произносил Слово с влас­тью и силой Отца, и сила сатаны была разрушена. Слово Христа изгоняло бесов, исцеляло от болезней, воскрешало мертвых и укрощало бурю.

    Урок очевиден. Христос поддерживал единство с Отцом и получал силу для борьбы с врагом во время Своего молитвенного общения с Ним. После этих молитв Он шел дальше вмес­те с Отцом. Иисус ощущал присутствие Отца каждое мгновение Своей жизни. Христос поддерживал это ощущение и единство с Отцом на протяжении Своей жизни. Когда бы Иисус ни противостоял сатане, Он был готов сразиться и одержать победу благодаря Своей молитвенной жизни.

    После дня Пятидесятницы ученики следовали примеру молитвенной жизни Христа. Молитва была главной частью их служения. Когда в результате роста Церкви требовалось все больше и больше внимания учеников, были выбраны дьяконы. Ученики же сказали о своих главных задачах: «А мы постоянно пребудем в молитве и служении слова» (Деян. 6:4).

    Члены ранней Церкви были людьми молитвы.

    «И они постоянно пребывали в учении Апостолов, в общении и преломлении хлеба и в молитвах» (Деян. 2:42).

    Первые верующие молились в храме, в домах и на природе.

    «В день же субботний мы вышли за город к реке, где, по обыкновению, был молитвенный дом, и, сев, разговаривали с собравшимися там женщинами» (Деян. 16:13).

    Все апостолы были людьми молитвы. Павел говорил, что он молился день и ночь за верующих: «Ночь и день всеусердно молясь о том, чтобы видеть лицо ваше и дополнить, чего недоставало вере вашей?» (1 Фес. 3:10).

    Так как апостолы были людьми молитвы, они имели силу Господа. Первые христиане также были людьми молитвы, и Бог мог совершать через них чудеса. Благодаря молитве Евангелие распространялось по всему миру.

    «Если только пребываете тверды и непоколебимы в вере и не отпадаете от надежды благовествования, которое вы слышали, которое возвещено всей твари поднебесной, которого я, Павел, сделался служителем» (Кол. 1:23).

    Бог призывает каждого христианина стать могущественным молящимся воином.

    Личные размышления и обсуждения

    Почему Иисус проводил так много времени в молитве?

    Как пример молитвы Иисуса повлиял на учеников?

    Какая молитвенная жизнь была у членов ранней Церкви?

    Что бы вы хотели изменить в вашей молитвенной жизни?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь побуждал вас стать молящимся воином, какими были Иисус и ученики;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Дай мне уразуметь путь повелений Твоих, и буду размышлять о чудесах Твоих» (Пс. 118:27).

    «Боже, помоги мне уразуметь Твои повеления. Побуди меня постоянно размышлять о Тебе».

    День 11 Почему необходимо молиться?

    Хотя большинство христиан верит в важность молитвы, но многие не понимают, для чего она нужна. Люди часто задают вопрос: «Если Бог является Властелином и может совершать Свою волю, то зачем нам молиться, прося о том, что Он хочет и планирует сделать?» Некоторые считают, что молитва нужна для нашей пользы, а Бог все равно осуществит то, что желает, молимся мы или нет. Популярной является идея о том, что мы имеем преимущество молиться, однако Бог не нуждается в наших молитвах, чтобы осуществлять Свою волю на Земле. Истина заключается в том, что Божьим детям необходимо молиться. Иначе зачем Иисус сказал нам молиться о том, чтобы Божья воля осуществлялась?

    «Молитесь же так: ″Отче наш, сущий на небесах! да святится имя Твое; да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе″» (Мф. 6:9, 10).

    Если верующие не будут молиться, то Божьи намерения не могут быть осуществлены на Земле.

    В книге Бытие мы читаем о творении этого мира и человечества: «И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему и по подобию Нашему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пресмыкающимися по земле. И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их» (Быт. 1:26, 27).

    Еврейские слова, переведенные как «образ» и «подобие», означают, что Бог сотворил человека во многих отношениях подобным Ему.

    Господь еще кое-что сделал, когда творил человека. В вышеприведенном стихе мы читаем, что Бог наделил человека «владычеством» над всем миром. Еврейское слово, переведенное как «владычествовать», имеет значение «управлять» или «господствовать». Будучи представителем Бога, Адам был правителем этого мира.

    «И взял Господь Бог человека, и поселил его в саду Едемском, чтобы возделывать его и хранить его» (Быт. 2:15).

    Обязанность Адама «хранить» землю означала, что он должен был защищать ее от всякого вреда. Адам был Божьим полномочным представителем на Земле. Он должен был быть защитником земли.

    Позже псалмопевец описывал, какое положение было у человека при творении: «Не много Ты умалил его пред Ангелами: славою и честью увенчал его» (Пс. 8:6).

    Если посмотреть на значение еврейских слов, переведенных как «слава» и «честь», мы обнаружим, что человеку была дана власть, подобная полномочиям управителя. Следовательно, мы видим, что при творении Адам получил власть над землей. Все, что происходило на Земле, зависело от первого человека.

    Молитва необходима, потому что изначально Бог желал действовать через людей, а не отдельно от них, совершая Свою волю на Земле. Господь часто действует по молитвам Его народа. Когда Бог желает что-либо совершить на Земле, необходимо, чтобы люди молились о том, чтобы Он это сделал. В Ветхом и Новом Заветах мы находим много примеров, подтверждающих эту мысль. Мы должны просить: «…Да будет воля Твоя и на земле…» (Мф. 6:10), а также – чтобы Бог дал нам хлеб наш насущный на этот день (стих 11).

    Когда Иисус видел огромную нужду множества людей, Он просил Своих учеников обращаться с просьбой к Отцу.

    «Видя толпы народа, Он сжалился над ними, что они были изнурены и рассеяны, как овцы, не имеющие пастыря. Тогда говорит ученикам Своим: жатвы много, а делателей мало; итак, молите Господина жатвы, чтобы выслал делателей на жатву Свою» (Мф. 9:36-38).

    Бог желает отправить на земные поля делателей жатвы. Однако важно, чтобы христиане просили Его об этом.

    Павел просит верующих молиться об успешном распространении Евангелия: «Итак, молитесь за нас, братия, чтобы слово Господне распространялось и прославлялось, как и у вас» (2 Фес. 3:1).

    Все перечисленное выше является Божьей волей. Но необходимо, чтобы человек молился об этом, потому что молитва способствует исполнению Его воли на Земле. Помните: Божий план – действовать через людей, а не отдельно от них. Ваши молитвы необходимы для того, чтобы Божья воля совершалась в вашей жизни и в жизни тех, за кого вы молитесь.

    Личные размышления и обсуждения

    Так как Бог имеет власть делать то, что желает, не будет ли Он все равно совершать Свою волю, молимся мы или нет? Почему да или почему нет?

    Какое обязательство было у Адама, когда Божья воля совершалась при творении на Земле?

    Когда Бог желает что-либо совершить на Земле, что необходимо делать хрис­тианам?

    Молитва – это необходимость или в большей мере привилегия?

    Что ощущает сатана, когда вы проводите время с Богом в молитве?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь помог вам правильно понимать необходимость молитвы;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Удали от меня путь лжи, и закон Твой даруй мне» (Пс. 118:29).

    «Господи, обрати меня от моих грешных путей. Будь милостив ко мне, чтобы Твое Имя могло быть прославлено».

    День 12 Молитва в Духе

    Каждый христианин вовлечен в борьбу с врагом, имеющую вечные последствия. Эта борьба является настолько реальной, как ни одна из битв, когда-либо ведущихся на Земле между народами. Это битва между Царством Бога и царством тьмы. Павел описывает ее как брань, в которой мы лично принимаем участие: «Потому что наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против влас­тей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесных» (Еф. 6:12).

    Далее Павел описывает всеоружие Божье, в которое должны облечься христиане, чтобы победить. Описание этой борьбы с врагом Павел заканчивает следующими словами: «Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых» (стих 18).

    Заметьте, что Павел призывает нас молиться «во всякое время». Мы должны ходатайствовать в молитве с постоянством и настойчивостью. Потом он добавляет: «духом». Если мы желаем победить врага, то молитва в Духе настолько же важна, как и облачение во всеоружие Божье.

    Тогда возникает важный вопрос: что означает молиться в Духе? Мы молимся в Духе, когда Святой Дух побуждает нас к молитвам. Дух должен направлять нас в том, когда и о чем молиться. Дух Божий должен руководить каждым аспектом нашей жизни. Когда мы молимся в Духе, наши молитвы будут наделены силой Духа, будут эффективными и приведут к хорошим результатам. Эллен Уайт описывает, что означает молиться в Духе: «Каждая искренняя молитва произносится под влиянием Святого Духа, и такая молитва угодна Господу» (Желание веков, с. 189).

    Относительно слов Павла, записанных в Рим. 8:26, 27, она говорит: «Мы должны молиться не только во имя Хрис­та, но и по вдохновению Святого Духа. Именно это означает то, что Дух ″ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными″ (Рим. 8:26). На такую молитву Бог с радостью ответит» (Наглядные уроки Христа, с. 147).

    Именно Святой Дух побуждает нас молиться. Он будет указывать нам на какую-нибудь великую нужду, за которую нам необходимо молиться. Он делает это, потому что Гос­подь желает начать действовать, удовлетворяя эту нужду. Мы читаем об этом опыте, когда Иисус молился о Петре: «И сказал Господь: Симон! Симон! се, сатана просил, чтобы сеять вас как пшеницу, но Я молился о тебе, чтобы не оскудела вера твоя; и ты некогда, обратившись, утверди братьев твоих» (Лк. 22:31, 32).

    Святой Дух побудил Христа молиться о Петре и даже открыл, какие планы у сатаны были относительно апостола. Как только Иисус узнал об этом, Он начал молиться о Пет­ре. Святой Дух будет совершать то же самое через нас. Он будет напоминать нам о том, за кого необходимо молиться. Дух может открыть, почему Он желает, чтобы мы молились за этого человека. Важно, чтобы мы откликались на побуждения Духа к молитве.

    Личные размышления и обсуждения

    Что апостол Павел говорит о молитве в описании духовной борьбы, в которой мы сражаемся против сатаны?

    Как Эллен Уайт описывает, что означает молиться в Духе?

    Опишите опыт, когда Святой Дух побуждал вас молиться за кого-нибудь.

    Хотите ли вы быть христианином, который молится в Духе?

    

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы ваши молитвы направлял Святой Дух;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Рано насыти нас милостью Твоею, и мы будем радоваться и веселиться во все дни наши» (Пс. 89:14).

    «Боже, позволь нам насладиться Твоей милостью. Побуждай нас исповедовать наши грехи. Даруй нам полноту радости в Тебе».

    День 13 Совместная молитва в Духе

    Верующие считают важной частью христианской жизни объединение в молитве с определенной целью. Одно время я думал, что совместная молитва – это молитва двух или более христиан, которые встретились, чтобы совершить ее. Во время молитвы каждый молится о том, что ему пришло на ум. В каждой молитве присутствуют некоторые общие элементы, она включает определенное количество просьб, которые высказывают молящиеся – кто-то больше, другие меньше. Это не библейское понимание совместной молитвы христиан. Совместная молитва – это когда двое или больше христиан молятся об одном и том же. Они едины в желании, намерении и прошении. Эти люди молятся в одном месте и в одно время, имея одно направление в молитве. Если они не могут встретиться для молитвы, то назначают время и в разных местах возносят молитвы об одном и том же. Или же они могут молиться, созвонившись по телефону. Однако, по возможности, следует встречаться для молитвы, чтобы поддерживать друг друга.

    В нашей жизни совместная молитва с друзьями-верующими является могущественной силой в борьбе с сатаной. Поэтому Иаков советует нам объединяться в молитве за больных и молиться друг за друга: «Болен ли кто из вас, пусть призовет пресвитеров Церкви, и пусть помолятся над ним, помазав его елеем во имя Господне. И молитва веры исцелит болящего, и восставит его Господь; и если он соделал грехи, простятся ему. Признавайтесь друг пред другом в проступках и молитесь друг за друга, чтобы исцелиться: много может усиленная молитва праведного» (Иак. 5:14-16).

    Совместная молитва друг за друга необходима тем, кто ожидает возвращения Иисуса. Мы не были созданы, чтобы наедине противостоять сатане. Мы нуждаемся в молитвах друг друга, чтобы одержать полную победу над врагом.

    Совместная молитва также важна для распространения и утверждения Божьего Царства на Земле. Сатана будет сопротивляться каждому усилию в совершении Божьего дела. Совместная молитва открывает путь для особенного действия Божьей силы.

    В Ветхом Завете мы находим много упоминаний о том, что верующие объединялись в молитве. Соломон в книге Екклесиаста преподает урок о важности помощи других в борьбе против нашего врага, сатаны: «И если станет пре­одолевать кто-либо одного, то двое устоят против него: и нитка, втрое скрученная, не скоро порвется» (Еккл. 4:12).

    Если мы попытаемся в одиночку бороться против сатаны и его искушений, нас легче будет победить. Как сказал Соломон, если станет преодолевать кого-либо одного, то двое устоят против него, если третьим будет Господь. Единство в молитве с другими христианами является важным и действенным.

    Иисус говорил о важности и необходимости совместной молитвы двоих или большего числа христиан: «Истинно также говорю вам, что если двое из вас согласятся на земле просить о всяком деле, то, чего бы ни попросили, будет им от Отца Моего Небесного, ибо, где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них» (Мф. 18:19, 20).

    Когда верующие молятся в Духе, они могут быть уверены, что Бог услышит и ответит на их молитву.

    «И вот какое дерзновение мы имеем к Нему, что, когда просим чего по воле Его, Он слушает нас. А когда мы знаем, что Он слушает нас во всем, чего бы мы ни просили, – знаем и то, что получаем просимое от Него» (1 Ин. 5:14, 15).

    Личные размышления и обсуждения

    Опишите совместную молитву в Духе.

    Приведите библейское подтверждение тому, что совместная молитва даже более эффективна, чем личная молитва христианина.

    Хочет ли сатана, чтобы христиане объединялись в молитве?

    Что вы можете сделать, чтобы чаще молиться совместной молитвой с другими верующими?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь побуждал вас чаще объединяться с другими верующими в молитве;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Отврати очи мои, чтобы не видеть суеты; животвори меня на пути Твоем» (Пс. 118:37).

    «Боже, удали от меня земные желания. Восстанови мою духовную жизнь».

    День 14 Настойчивая молитва в Духе

    На протяжении столетий настойчивая молитва считалась важной составляющей распространения и утверждения Божьего Царства на Земле. Однако те из нас, кто воспитан в западной культуре, хотят найти быстрое решение проблем. Во многих случаях динамичный подход отображается и в нашей молитвенной жизни. Часто мы молимся от случая к случаю, но не настойчиво. Истина заключается в том, что настойчивая молитва – это не выбор, но необходимость, так же как и совместная молитва необходима, если мы хотим победить нашего врага лично и все вместе как Церковь. Те, кто будет готов встретить Иисуса, на личном опыте узнают, что означает быть настойчивым в молитве. Молитва сыграет главную роль в их приготовлении к этому великому событию.

    Иисус осознавал необходимость в настойчивой молитве. Он часто проводил ночи в молитве. В 18-й главе Евангелия от Луки мы читаем историю, рассказанную Христом. Она показывает для каждого верующего необходимость настойчиво молиться. Две ключевые фразы раскрывают суть слов Иисуса. Лука начинает притчу так: «Сказал также им притчу о том, что должно всегда молиться и не унывать» (Лк. 18:1).

    Цель этой притчи – научить нас осознавать необходимость настойчивой молитвы. Иисус учил о том, что мы должны всегда молиться и не унывать или же не переставать молиться, пока не получим ответ по воле Его. В греческом языке глагол «молиться» употреблен в длительной форме. Иисус преподает урок в этой притче о том, что мы должны продолжать молиться, не останавливаться и не сдаваться.

    Следующие слова, говорящие о важности настойчивой молитвы, мы находим в седьмом стихе этой главы: «Бог ли не защитит избранных Своих, вопиющих к Нему день и ночь, хотя и медлит защищать их?»

    Здесь Иисус ясно говорит, что много раз Божьи ответы на молитвы приходили только после того, как люди взывали к Нему «день и ночь». Мгновенная молитва не принесет таких результатов, как постоянная, настойчивая молитва.

    Эллен Уайт ощущала духовную слабость Божьего народа в ее дни. Она спросила Божьего ангела о том, почему это происходит. Вот таков был ответ: «Я спросила у ангела, почему в Израиле нет больше веры и силы. Он ответил: ″Вы слишком поспешно отпускаете руку Господа. Настойчиво возносите свои моления к престолу и не сдавайтесь. Про­явите твердую веру, ибо обетования непреложны. Верьте, что получите просимое, и будет вам″. Затем мне было указано на Илию. Он был подвержен тем же страстям, что и мы, но, искренне молясь, верой переносил все испытания. Семь раз он молился Господу, пока наконец на горизонте показалось облако» (Ранние произведения, с. 73).

    Многие из нас «слишком поспешно отпускают руку Господа». Мы должны научиться побеждать с Господом в молитве.

    Личные размышления и обсуждения

    Что означает быть настойчивым с Богом в молитве?

    Легко ли среднестатистическому христианину западной культуры настойчиво молиться? Почему да или почему нет?

    Что Иисус говорит о важности настойчивой молитвы?

    Что ангел сказал Эллен Уайт о причине недостатка силы в Божьей Церкви в наши дни?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь побуждал вас учиться настойчивой молитве;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Как юноша сочетается с девою, так сочетаются с тобою сыновья твои; и как жених радуется о невесте, так будет радоваться о тебе Бог твой. На стенах твоих, Иерусалим, Я поставил сторожей, которые не будут умолкать ни днем, ни ночью. О, вы, напоминающие о Господе! не умолкайте, – не умолкайте пред Ним, доколе Он не восстановит и доколе не сделает Иерусалима славою на земле» (Ис. 62:5-7).

    «Боже, побуждай нас молиться Тебе постоянно, пока Ты не возродишь нас и не прославишь Твое Имя через нас».

    День 15 Ходатайственная молитва в Духе за других

    Принцип настойчивой молитвы применим ко многим сферам нашей христианской жизни, включая наши усилия привести других ко Христу. В наших предыдущих размышлениях мы выяснили, что наши молитвы необходимы для спасения членов нашей семьи и друзей.

    Павел призывал христиан ходатайствовать за других людей: «Итак, прежде всего прошу совершать молитвы, прошения, моления, благодарения за всех человеков, царей и за всех начальствующих, дабы проводить нам жизнь тихую и безмятежную во всяком благочестии и чистоте, ибо это хорошо и угодно Спасителю нашему Богу» (1 Тим. 2:1-3).

    Посредством ходатайственных молитв мы можем встречаться с Богом. Наши молитвы за погибающих могут побудить их примириться с Господом и разорвать их связь с сатаной. Ходатайственная молитва является важным элементом служения примирения, участвовать в котором призван каждый христианин.

    «Все же от Бога, Иисусом Христом примирившего нас с Собою и давшего нам служение примирения, потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступ­лений их, и дал нам слово примирения» (2 Кор. 5:18, 19).

    Христос молится ходатайственной молитвой о единстве между Отцом и верующими: «Не о них же только молю, но и о верующих в Меня по слову их, да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, – да уверует мир, что Ты послал Меня» (Ин. 17:20, 21).

    Иисус молился о полном примирении между Отцом и верующими. Он не только две тысячи лет назад молился ходатайственной молитвой за нас, но сегодня продолжает совершать эту молитву.

    «Посему и может всегда спасать приходящих чрез Него к Богу, будучи всегда жив, чтобы ходатайствовать за них» (Евр. 7:25).

    В Посланиях Павла мы находим его постоянное ходатайство перед Богом о людях: «Свидетель мне Бог, Которому служу духом моим в благовествовании Сына Его, что непрестанно воспоминаю о вас» (Рим. 1:9).

    «Посему и я, услышав о вашей вере во Христа Иисуса и о любви ко всем святым, непрестанно благодарю за вас Бога, вспоминая о вас в молитвах моих» (Еф. 1:15, 16).

    «Посему и мы с того дня, как о сем услышали, не перестаем молиться о вас и просить, чтобы вы исполнялись познанием воли Его, во всякой премудрости и разумении духовном» (Кол. 1:9).

    Павел хорошо знал и сильно любил этих верующих. Он, безусловно, понимал необходимость ходатайствовать обо всех святых. Апостол побуждает каждого христианина ходатайствовать друг о друге: «Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых» (Еф. 6:18).

    Бог показал необходимость ходатайственной молитвы, когда Самуил произнес следующие слова царю Саулу: «И я также не допущу себе греха пред Господом, чтобы перестать молиться за вас…» (1 Цар. 12:23).

    Из этих слов мы узнаем, что отказ молиться друг за друга считается грехом. Эллен Уайт также побуждала молиться друг за друга: «Хотя Бог и не обитает в рукотворных храмах, однако Он почитает Своим присутствием собрания Своего народа. Господь обещал, что если верующие соберутся вместе, чтобы искать Его, исповедать грехи свои и молиться друг за друга, Он посетит их Духом Своим, но молящиеся Ему должны будут избавиться от всякого зла. Если они не поклонятся Ему в духе, истине и святости, тогда их совместное общение не принесет никакой пользы» (Пророки и цари, с. 50).

    Если христиане будут ежедневно наполняться Духом, Бог будет побуждать их вести ходатайственную молитвенную жизнь. Он покажет им, за кого молиться и о чем молиться. Поэтому мы можем ясно увидеть, почему сатана прилагает все усилия, заставляя нас поверить в то, что не важно, молимся ли мы друг за друга. Он хочет, чтобы мы поверили, что нет особой необходимости молиться за тех, кто не знает Христа. Его желание – чтобы мы были уверены в том, что Бог будет спасать погибающих, даже если мы не будем молиться за них в кругу нашей семьи или друзей. Я надеюсь, что вы не поверите его лжи о незначительности молитвы за других и за вас. Для этой цели он будет нападать на вашу молитвенную жизнь, возможно, больше, чем на другой аспект вашей духовной жизни.

    Личные размышления и обсуждения

    Что христианин в действительности делает, когда ходатайствует о ком-нибудь в молитве?

    О чем ходатайствовал Иисус, когда молился за Своих последователей (см. Ин. 17)?

    Ходатайственная молитва – это привилегия или необходимость? Почему?

    Как сатана нападал на вашу молитвенную жизнь?

    Как вы можете более эффективно ходатайствовать в молитве о других?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь побуждал вас стать более эффективным ходатаем;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «И окроплю вас чистою водою, и вы очиститесь от всех скверн ваших, и от всех идолов ваших очищу вас. И дам вам сердце новое, и дух новый дам вам; и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное. Вложу внутрь вас дух Мой и сделаю то, что вы будете ходить в заповедях Моих и уставы Мои будете соблюдать и выполнять» (Иез. 36:25-27).

    «Боже, открой наши глаза, чтобы мы увидели идолов в нашей жизни, и очисти нас от них. Даруй нам новое сердце и желание служить Тебе. Побуди нас повиноваться Тебе во всем».

    День 16 Молитва в Духе о Божьих обетованиях

    Бог даровал нам много обетований, отвечающих на все наши нужды. В Ветхом и Новом Заветах приводятся примеры того, как Божий народ уповал на обетования Его Слова, сталкиваясь с трудностями.

    Мои первые познания о библейском понимании молитвы я почерпнул из книги Глена Куна «Азбука молитвы». Будучи молодым христианином, я научился уповать на Божьи обетования в молитве, и это стало огромным благословением всей моей жизни и служения. Формула молитвы проста:

    
        	Просите:

    

    «Просите, и дано будет вам; ищите, и найдете; стучите, и отворят вам» (Мф. 7:7).

    
        	Верьте:

    

    «Потому говорю вам: всё, чего ни будете просить в молитве, верьте, что получите, – и будет вам» (Мк. 11:24).

    
        	Уповайте на обетование с благодарностью еще до того, как придет ответ:

    

    «Итак, отняли камень от пещеры, где лежал умерший. Иисус же возвел очи к небу и сказал: Отче! благодарю Тебя, что Ты услышал Меня. Я и знал, что Ты всегда услышишь Меня; но сказал сие для народа, здесь стоящего, чтобы поверили, что Ты послал Меня. Сказав это, Он воззвал громким голосом: Лазарь! иди вон» (Ин. 11:41-43).

    В этих стихах мы читаем, что Иисус благодарил Отца за услышанную и отвеченную молитву еще до того, как придет ответ.

    Божьи обетования, несомненно, исполнятся. Мы можем быть уверены, что Бог совершит то, что обещал: «Бог не человек, чтоб Ему лгать, и не сын человеческий, чтоб Ему изменяться. Он ли скажет и не сделает? будет говорить и не исполнит?» (Числ. 23:19).

    Господь способен совершить то, что обещал: «О, Господи Боже! Ты сотворил небо и землю великою силою Твоею и простертою мышцею; для Тебя ничего нет невозможного» (Иер. 32:17).

    Подобно тому как из желудя вырастает дуб, так и Божьи обетования исполняются, если на них уповают с верой. Эллен Уайт писала следующее о Божьих обетованиях: «В каждом повелении и в каждом обетовании Слова Божьего заключена сила, сама жизнь Бога, благодаря которой любая заповедь может быть исполнена и осуществится любое обетование» (Наглядные уроки Христа, с. 38).

    Божья сила и сама жизнь заключены в библейских обетованиях. Ничто не может препятствовать Его обетованиям исполниться, если на них уповают с верой в настойчивой молитве.

    Во 2 Пар. 20 мы находим удивительный пример молитвы упования на Божьи обетования. Иосафат, царь Иудеи, столкнулся с проблемой надвигающегося нападения войска, состоящего из разных народов. Он подготовился к битве, собрав армию и оборудовав укрепления. У него было более одного миллиона хорошо тренированных воинов, готовых сражаться. Но когда возникла угроза, первым желанием царя было не пересмотреть свои приготовления к войне, но взирать на Господа.

    Когда мы сталкиваемся с трудностями в нашей жизни, то должны поступать так же – взирать на Господа. Это не означает, что нам не следует делать все возможное, чтобы подготовиться к трудностям. Но опасность в том, что мы склонны сразу же прибегать к нашим человеческим средствам помощи и избавления. Наш разум тотчас начинает разрабатывать пути решения проблемы, вместо того чтобы обратиться сначала к Богу. Реакция Иосафата является хорошим примером для нас.

    Мы читаем молитву Иосафата во 2 Пар. 20:6-13: «И сказал: Господи, Боже отцов наших! Не Ты ли Бог на небе? И Ты владычествуешь над всеми царствами народов, и в Твоей руке сила и крепость, и никто не устоит против Тебя! Не Ты ли, Боже наш, изгнал жителей земли сей пред лицом народа Твоего, Израиля, и отдал ее семени Авраама, друга Твоего, навек? И они поселились на ней и построили Тебе на ней святилище во имя Твое, говоря: ″если придет на нас бедствие: меч наказующий, или язва, или голод – то мы станем пред домом сим и пред лицом Твоим, ибо имя Твое в доме сем, и воззовем к Тебе в тесноте нашей, и Ты услышишь и спасешь″. И ныне вот Аммонитяне, и Моавитяне и обитатели горы Сеира, через земли которых Ты не позволил пройти Израильтянам, когда они шли из земли Египетской, а потому они миновали их и не истребили их, – вот они платят нам тем, что пришли выгнать нас из наследственного владения Твоего, которое Ты отдал нам. Боже наш! Ты суди их. Ибо нет в нас силы против множества сего великого, пришедшего на нас, и мы не знаем, что делать, но к Тебе очи наши! И все Иудеи стояли пред лицом Господним: и малые дети их, жены их и сыновья их».

    В этой молитве мы находим пять принципов успешной молитвы об исполнении Божьих обетований:

    
        	Царь начинает молитву с прославления Божьих качеств, особенно тех, которые относятся к решению его проблемы (стих 6). Сталкиваясь с нападением врага, Иосафат вдохновился, вспомнив о том, что Бог правит всеми царствами и народами, что «сила и крепость» в Его руке и никто не устоит перед Ним.

        	Царь перечислил предыдущие победы, которые были похожи на ту победу, в которой на тот момент нуждались ­иудеи (стих 7). Божья помощь, которую Он оказывал нам ранее и в которой мы нуждаемся сегодня, напоминает нам о Божьей верности и укрепляет нашу веру.

        	Он процитировал в молитве обетование, данное Богом Его народу в прошлом, – обетование, относящееся к возникшей проблеме (стихи 8 и 9).

        	После этих трех шагов Иосафат рассказал Богу о проб­леме (стихи 10-12).

        	И, наконец, он восхвалил Бога, прежде чем увидел ­доказательство, что они одержат победу (стихи 18 и 19).

    

    Обратите внимание на формулу молитвы об исполнении Божьих обетований: прославление, прошлые победы, обетование, проблема, хвала.

    Личные размышления и обсуждения

    Расскажите опыт о том, как вы в молитве произносили Божье обетование. Как эта молитва отличалась от просьбы, во время которой вы делали акцент только на проблеме?

    Какова азбука молитвы?

    Какие элементы молитвы царя Иосафата вы можете назвать?

    Что вы можете сделать, чтобы начать произносить Божьи обетования в молитве, а не акцентировать внимание на проблеме?

    Назовите ваши любимые обетования Божьего Слова?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Господь продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Бог побуждал вас учиться произносить в молитве Его обетования, а не сосредоточиваться на вашей проблеме;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Вразуми меня, и буду соблюдать закон Твой и хранить его всем сердцем» (Пс. 118:34).

    «Боже, даруй мне желание повиноваться Тебе всем моим сердцем».


    Раздел IIIКрещение Духом и евангелизм

    «Проповедано будет сие Евангелие Царствия по всей вселенной, во свидетельство всем народам; и тогда придет конец» (Мф. 24:14).

    День 17 Завершение проповеди Евангелия с помощью силы Святого Духа

    Иисус предсказывал, что «проповедано будет сие Евангелие Царствия по всей вселенной, во свидетельство всем народам; и тогда придет конец» (Мф. 24:14). Перед самым Пришествием Иисуса будет невероятный всплеск евангелизации, который вызовет сильное свидетельство Евангелия на Земле.

    Пророк Иоиль предсказывал два великих излития Святого Духа: Ранний дождь и Поздний дождь.

    «И вы, чада Сиона, радуйтесь и веселитесь о Господе Боге вашем; ибо Он даст вам дождь в меру и будет ниспосылать вам дождь, дождь ранний и поздний, как прежде» (Иоиль 2:23).

    В своей проповеди в день Пятидесятницы Петр заявил, что излитие Раннего дождя в истории Церкви началось в тот день: «Но это есть предреченное пророко Иоилем: ″И будет в последние дни, говорит Бог, излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши; и юноши ваши будут видеть видения, и старцы ваши сновидениями вразумляемы будут. И на рабов Моих и на рабынь Моих в те дни излию от Духа Моего, и будут пророчествовать″» (Деян. 2:16-18).

    Этот Ранний дождь Духа также назван крещением Святым Духом.

    «И, собрав их, Он повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чем вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым… Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:4-8). Это был Ранний дождь для Церкви и Поздний – для сердец апостолов.

    Книга Деяния апостолов описывает сильный всплеск евангелизации, произошедший в то время. Тысячи людей были приобретены для Христа.

    Каждый христианин, читающий книгу Деяния, вероятно, желает наступления того времени, когда снова проявится сила Святого Духа. Несколько лет назад я начал ощущать сильные побуждения Божьего Духа во время моего изучения Библии и размышления над крещением Святым Духом.

    Бог начал открывать мне, как помазанные и исполненные Духом верующие будут с Божьей помощью приобретать тысячи для Христа. Я осознал, что профессиональные евангелисты, радио или телепрограммы не завершат Божью работу последнего времени, хотя они сыграют важную роль. Но Божья работа будет закончена, когда Его народ будет стремиться пережить крещение Святым Духом и позволит Христу достигать сердец других людей через них. Божья работа не будет закончена с помощью какой-нибудь новой программы или метода; Бог завершит ее через исполненных Духом верующих, полностью посвятивших себя Христу и позволивших Ему жить в них, совершая служение для других через них. Поэтому Иисус повелел ученикам ожидать крещения Святым Духом, прежде чем они будут распространять Евангелие в мире (см. Деян. 1:4-8). Хотя апостолы ходили с ­Иисусом и служили людям в течение трех с половиной лет, однако они не были готовы рассказать миру о Спасителе. Им необходимо было ожидать силы Духа.

    Когда посвященные христиане переживут такой же опыт со Христом, произойдет второй масштабный всплеск евангелизации и второе великое излитие Святого Духа в истории Божьей Церкви называемое Поздний дождь. Этот раздел молитвенных размышлений направлен на то, чтобы помочь читателю понять, как произойдет этот второй великий всплеск евангелизации и каким образом каждый верующий может стать его частью. В действительности все, кто будет готов встретить Иисуса во время Его возвращения, примут участие в этой евангелизации.

    Личные размышления и обсуждения

    Испытывали ли вы силу Святого Духа, которую хотели бы иметь для свидетельства другим?

    Чего ученики должны были ожидать, прежде чем будут проповедовать Евангелие по всему миру? Почему они должны были ждать?

    Что, на ваш взгляд, будет главным фактором в завершении Божьей работы?

    Хотите ли вы быть частью последнего великого всплеска евангелизации?

    Как вы можете принять участие в этой последней евангельской работе?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь побуждал вас учиться быть успешным свидетелем для Иисуса;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Господи! услышал я слух Твой и убоялся. Господи! соверши дело Твое среди лет, среди лет яви его; во гневе вспомни о милости» (Авв. 3:2).

    «Боже, побуди нас оставить наши грехи. Будь милостив к нам и прости нас. Прославь Свое Имя через великие дела спасения».

    День 18 Крещение Духом и свидетельство

    Адвентисты седьмого дня, как и многие другие хрис­тиане, говорят о Втором пришествии Христа в течение многих лет. Адвентисты верят, что Христос мог бы уже прийти, если бы произошли определенные события. В притче о десяти девах говорится, что возвращение Жениха будет отложено.

    Почему отложено возвращения Христа? Я верю, что существуют две причины. Во-первых, Божий народ не готов, а во-вторых, работа проповеди Евангелия миру, предупреж­дающая о Пришествии Христа, а также события, которые должны сопровождать Пришествие, еще не произошли. Трехангельская весть из 14-й главы книги Откровение не донесена миру, что должно осуществиться перед возвращением Христа.

    «И увидел я другого Ангела, летящего посредине неба, который имел вечное Евангелие, чтобы благовествовать живущим на земле, и всякому племени, и колену, и языку, и народу; и говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо, и землю, и море, и источники вод. И другой Ангел следовал за ним, говоря: пал, пал Вавилон, город великий, потому что он яростным вином блуда своего напоил все народы. И третий Ангел последовал за ними, говоря громким голосом: кто поклоняется зверю и образу его и принимает начертание на чело свое или на руку свою, тот будет пить вино ярости Божией, вино цельное, приготовленное в чаше гнева Его, и будет мучим в огне и сере пред святыми Ангелами и пред Агнцем; и дым мучения их будет восходить во веки веков, и не будут иметь покоя ни днем, ни ночью поклоняющиеся зверю и образу его и принимающие начертание имени его. Здесь терпение святых, соблюдающих заповеди Божии и веру в Иисуса. И услышал я голос с неба, говорящий мне: напиши: отныне блаженны мертвые, умирающие в Господе; ей, говорит Дух, они успокоятся от трудов своих, и дела их идут вслед за ними. И взглянул я, и вот светлое облако, и на облаке сидит подобный Сыну Человеческому; на голове его золотой венец, и в руке его острый серп» (Откр. 14:6-14).

    Великие и ужасные события должны произойти перед Вторым пришествием Христа. В прошлом Божий народ не был готов к таким событиям, как и во дни Ноя, когда потоп не пришел, пока предупреждение о нем не прозвучало для обитателей Земли, а ковчег не был подготовлен к ливню.

    «Но, как было во дни Ноя, так будет и в пришествие Сына Человеческого» (Мф. 24:37).

    Весть предупреждения прозвучит, и «ковчег» (Церковь) будет готов. Тогда придет конец.

    Каким образом Христос донес самую серьезную весть миру во дни Ноя? Петр говорит об этом в своем Первом послании. Святой Дух, Который поднял Христа из могилы, является тем же Духом, Которым Он проповедовал через Ноя перед потопом людям (названным духами), плененным сатаной.

    «Потому что и Христос, чтобы привести нас к Богу, однажды пострадал за грехи наши, праведник за неправедных, быв умерщвлен по плоти, но ожив духом, которым Он и находящимся в темнице духам, сойдя, проповедал, некогда непокорным ожидавшему их Божию долготерпению, во дни Ноя, во время строения ковчега, в котором немногие, то есть восемь душ, спаслись от воды» (1 Пет. 3:18-20).

    В Числ. 27:15, 16 мы находим указание на то, что в Библии иногда используется слово «духи» по отношению к живущим людям: «И сказал Моисей Господу, говоря: да поставит Господь, Бог духов всякой плоти, над обществом сим человека».

    В Библии также читаем, что слова «темница» или «пленники» могут указывать на людей, находящихся во власти греха и сатанинского обмана: «Я, Господь, призвал Тебя в правду, и буду держать Тебя за руку и хранить Тебя, и поставлю Тебя в завет для народа, во свет для язычников, чтобы открыть глаза слепых, чтобы узников вывести из заключения и сидящих во тьме – из темницы» (Ис. 42:6, 7).

    Следовательно, из Писания мы узнаем, что Христос через Святого Духа проповедовал с помощью Ноя, приготавливая обитателей Земли к потопу. Так же будет и в последние дни перед Вторым пришествием Иисуса (см. Мф. 24:37). Христос Духом Святым будет говорить через исполненных Духом христиан, чтобы приготовить мир ко Второму пришествию.

    Многие годы я являюсь адвентистом седьмого дня. Бóльшую часть этого времени я совершаю служение пастора. В моей Церкви, как и во многих других христианских деноминациях, бóльшая часть времени и средств посвящается планированию и проведению программ, разработке методов проповеди о Христе миру. Я не против этих планов, программ и методов, но я боюсь, что мы слишком сильно полагаемся на них в завершении Божьей работы.

    

    Личные размышления и обсуждения

    Почему, как вы думаете, Христос еще не пришел?

    Почему Иисус сравнивает наши дни с днями Ноя?

    Как Бог завершил Свою работу предупреждения во дни Ноя?

    Что или кого Бог будет использовать, чтобы завершить Его работу на Земле?

    Как вы можете стать тем, кого Бог будет использовать для завершения Своей работы?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь свидетельствовал через вас Своим Духом, как Он проповедовал через Ноя;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Поставь меня на стезю заповедей Твоих, ибо я возжелал ее» (Пс. 118:35).

    «Боже, помоги мне полюбить Твои Заповеди, а не земные удовольствия».

    День 19 Необходимость крещения Духом для свидетельства

    В Новом Завете открыта истина о необходимости крещения Святым Духом для свидетельства. Мы видим это на примере Иисуса. В третьей главе своего Евангелия Лука описывает водное крещение Христа: «Когда же крес­тился весь народ, и Иисус, крестившись, молился, – отверзлось небо, и Дух Святой нисшел на Него в телесном виде, как голубь, и был глас с небес, глаголющий: Ты Сын Мой Возлюбленный; в Тебе Мое благоволение!» (Лк. 3:21, 22).

    Как сообщает нам Лука, Иисус был исполнен Святого Духа и служил в силе Духа: «Иисус, исполненный Духа Святого, возвратился от Иордана и поведен был Духом в пустыню» (Лк. 4:1); «И возвратился Иисус в силе духа в Галилею; и разнеслась молва о Нем по всей окрестной стране» (стих 14).

    Перед тем как исполниться, или креститься, Духом, Он не совершал служение; за Ним не следовали люди. Сразу же после крещения и исполнения Духом «разнеслась молва о Нем по всей окрестной стране». После исполнения Духом тысячи людей откликались на Его весть и служение. Все учения Христа проповедовались силой Святого Духа, Которым Иисус исполнился в ответ на Свою молитву во время водного крещения: «Дух Господень на Мне; ибо Он помазал Меня благовествовать нищим, и послал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедовать пленным освобождение, слепым прозрение, отпустить измученных на свободу, проповедовать лето Господне благоприятное» (стихи 18, 19).

    «До того дня, в который Он вознесся, дав Святым Духом повеления Апостолам, которых Он избрал» (Деян. 1:2).

    «Как Бог Духом Святым и силою помазал Иисуса из Назарета, и Он ходил, благотворя и исцеляя всех, обладаемых диаволом, потому что Бог был с Ним» (Деян. 10:38).

    Иисус хорошо осознавал важность и необходимость служения, руководимого Духом. Поэтому Он повелел ученикам ожидать исполнения обетования о крещении Святым Духом, прежде чем они отправятся провозглашать Евангелие.

    «И, собрав их, Он повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чем вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым» (Деян. 1:4, 5).

    Далее Иисус сказал им, что они обретут силу для свидетельства, получив крещение Святым Духом: «Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (стих 8).

    Ученики выполнили повеление Иисуса. Они ожидали, объединялись в молитве об исполнении обетования о крещении Святым Духом.

    «Все они единодушно пребывали в молитве и молении с некоторыми женами и Мариею, Матерью Иисуса, и с братьями Его» (стих 14).

    В ответ на их молитвы в течение десяти дней Святой Дух снизошел в день Пятидесятницы.

    «При наступлении дня Пятидесятницы все они были единодушно вместе. И внезапно сделался шум с неба, как бы от несущегося сильного ветра, и наполнил весь дом, где они находились. И явились им разделяющиеся языки, как бы огненные, и почили по одному на каждом из них. И исполнились все Духа Святого, и начали говорить на иных языках, как Дух давал им провещевать» (Деян. 2:1-4).

    Господь использует исполненных Духом верующих для провозглашения «великих дел Божьих»: «И все изумлялись и дивились, говоря между собою: сии говорящие не все ли Галилеяне? Как же мы слышим каждый собственное наречие, в котором родились. Парфяне, и Мидяне, и Еламиты, и жители Месопотамии, Иудеи и Каппадокии, Понта и Асии, Фригии и Памфилии, Египта и частей Ливии, прилежащих к Киринее, и пришедшие из Рима, ­Иудеи и прозелиты, Критяне и Аравитяне, слышим их нашими языками говорящих о великих делах Божиих?» (стихи 7-11).

    Бог даже убрал языковой барьер, чтобы донести Благую весть о воскресшем Спасителе живущим в то время евреям. На проповедь Петра, наделенную силой Духа, откликнулись три тысячи людей: «Итак, охотно принявшие слово его крес­тились, и присоединилось в тот день душ около трех тысяч» (стих 41).

    Ранняя Церковь продолжала совершать служение, будучи помазанной силой Святого Духа. Бог чудесным образом действовал через этих исполненных Духом верующих, приобретая людей для Христа.

    «Хваля Бога и находясь в любви у всего народа. Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви» (стих 47).

    Первые христиане понимали важность крещения Святым Духом, чтобы жить благочестивой жизнью и эффективно свидетельствовать для Господа.

    Крещение Духом было настолько необходимым, что когда много самарянских мужчин и женщин приняли Иисуса как Своего Спасителя и крестились в воде благодаря служению Филиппа, то Петр и Иоанн были посланы для встречи с ними. Вскоре после их прибытия они возложили руки на новокрещенных верующих и молились, чтобы они приняли крещение Святым Духом.

    «Но когда поверили Филиппу, благовествующему о Царствии Божием и о имени Иисуса Христа, то крестились и мужчины и женщины. Уверовал и сам Симон и, крестившись, не отходил от Филиппа; и, видя совершающиеся великие силы и знамения, изумлялся. Находившиеся в Иерусалиме Апостолы, услышав, что Самаряне приняли слово Божие, послали к ним Петра и Иоанна, которые, придя, помолились о них, чтобы они приняли Духа Святого. Ибо Он не сходил еще ни на одного из них, а только были они крещены во имя Господа Иисуса. Тогда возложили руки на них, и они приняли Духа Святого» (Деян. 8:12-17).

    Такую же приоритетность мы наблюдаем в обращении Бога к Савлу по дороге в Дамаск. Христос открыл Себя Савлу в видении.

    «Савл же, еще дыша угрозами и убийством на учеников Господа, пришел к первосвященнику и выпросил у него письма в Дамаск к синагогам, чтобы, кого найдет последующих сему учению, и мужчин и женщин, связав, приводить в Иерусалим. Когда же он шел и приближался к Дамаску, внезапно осиял его свет с неба. Он упал на землю и услышал голос, говорящий ему: Савл, Савл! что ты гонишь Меня? Он сказал: кто Ты, Господи? Господь же сказал: Я Иисус, Которого ты гонишь. Трудно тебе идти против рожна. Он в трепете и ужасе сказал: Господи! что повелишь мне делать? И Господь [сказал] ему: встань и иди в город; и сказано будет тебе, что тебе надобно делать. Люди же, шедшие с ним, стояли в оцепенении, слыша голос, а никого не видя» (Деян. 9:1-7).

    Потом Христос повелел Савлу идти в Дамаск и ожидать дальнейших указаний, согласно которым Бог послал Ананию для возложения над ним рук и молитвы о крещении Святым Духом, а также исцелении от слепоты.

    «Анания пошел и вошел в дом и, возложив на него руки, сказал: брат Савл! Господь Иисус, явившийся тебе на пути, которым ты шел, послал меня, чтобы ты прозрел и исполнился Святого Духа. И тотчас как бы чешуя отпала от глаз его, и вдруг он прозрел; и, встав, крестился» (стихи 17, 18).

    В результате исполнения Духом «Савл более и более укреплялся» (стих 22). Укрепляться не значит обретать только физическую силу. Контекст указывает на то, что Савл укреплялся духовно и обретал силу для провозглашения Евангелия. Эта духовная сила для свидетельства была дана в результате крещения Святым Духом, которое он получил по молитве Анании.

    Личные размышления и обсуждения

    Когда служение Иисуса для Своего Отца обрело силу? Как Библия описывает служение Христа, которое Он исполнял, будучи крещен Духом?

    Что Иисус повелел ученикам делать до того, как они начнут служить?

    Каких результатов достигла ранняя Церковь после крещения Святым Духом?

    Почему Бог послал Петра и Иоанна к новым самарянским верующим, а Ананию к Савлу после его обращения?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Господь продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Бог свидетельствовал через вас в силе Духа;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Душа моя повержена в прах; оживи меня по слову Твоему» (Пс. 118:25).

    «Мы находимся далеко не на том уровне духовности, на котором должны быть. Боже, восстанови нас духовно, как Ты обещал».

    День 20 Крещение Духом и приготовление пути для Пришествия Христа

    Пророк Малахия предсказывал, что Бог пошлет Илию, имея в виду «весть Илии», перед самым Пришествием Иисуса Христа: «Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного» (Мал. 4:5).

    Это пророчество имеет два значения. Первое относится к Первому пришествию Христа, а другое – ко Второму пришествию Иисуса.

    Лука сообщает нам, что Иоанн Креститель был тем, кто пришел в силе и духе Илии: «И предыдет пред Ним в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца отцов детям, и непокоривым образ мыслей праведников, дабы представить Господу народ приготовленный» (Лк. 1:17).

    Иоанн Креститель совершал служение «в духе и силе Илии». На что это указывает? Это означает, что он был исполнен Духа и проповедовал предназначенную Духом весть, чтобы приготовить людей его времени к скорому появлению Мессии.

    «Ибо он будет велик пред Господом; не будет пить вина и сикера, и Духа Святого исполнится еще от чрева матери своей» (Лк. 1:15).

    Проповедь Иоанна сопровождалась силой Святого Духа. Множество людей приходили послушать его и многие крес­тились: «В те дни приходит Иоанн Креститель, и проповедует в пустыне Иудейской, и говорит: покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное. Ибо он тот, о котором сказал пророк Исаия: ″глас вопиющего в пустыне: приготовьте путь Господу, прямыми сделайте стези Ему″. Сам же ­Иоанн имел одежду из верблюжьего волоса и пояс кожаный на чреслах своих, а пищею его были акриды и дикий мед. Тогда Иерусалим и вся Иудея и вся окрестность Иорданская выходили к нему и крестились от него в Иордане, исповедуя грехи свои» (Мф. 3:1-6).

    Иисус хорошо знал пророчество Малахии, и Он применял его к миссии и вести Иоанна Крестителя: «Ибо все пророки и закон прорекли до Иоанна. И если хотите принять, он есть Илия, которому должно прийти. Кто имеет уши слышать, да слышит!» (Мф. 11:13-15).

    У пророчества Малахии есть второе значение, указывающее на людей, которые будут провозглашать весть о серьезном предостережении перед самым Пришествием Христа. Она называется Трехангельской вестью.

    «И увидел я другого Ангела, летящего посредине неба, который имел вечное Евангелие, чтобы благовествовать живущим на земле, и всякому племени, и колену, и языку, и народу; и говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо, и землю, и море, и источники вод. И другой Ангел следовал за ним, говоря: пал, пал Вавилон, город великий, потому что он яростным вином блуда своего напоил все народы. И третий Ангел последовал за ними, говоря громким голосом: кто поклоняется зверю и образу его и принимает начертание на чело свое или на руку свою, тот будет пить вино ярости Божией, вино цельное, приготовленное в чаше гнева Его, и будет мучим в огне и сере пред святыми Ангелами и пред Агнцем; и дым мучения их будет восходить во веки веков, и не будут иметь покоя ни днем, ни ночью поклоняющиеся зверю и образу его и принимающие начертание имени его. Здесь терпение святых, соблюдающих заповеди Божии и веру в Иисуса» (Откр. 14:6-12).

    Весть Илии для последнего времени должна приготовить людей ко Второму пришествию Христа. Как Иоанн Креститель должен был быть исполненным Духом, чтобы провозглашать весть Илии для того времени, так и сегодня Божьи дети должны быть исполнены Духом для возвещения вести Илии миру. Эта весть предостережения для последнего времени, провозглашаемая исполненными Духом людьми, будет возвещаться «в силе и духе Илии», как и весть Иоанна.

    Почему эта последняя весть все еще не провозглашается с такой силой? Ее проповедуют уже 150 лет. Миллионы долларов были потрачены и сейчас тратятся на ее распространение. Что не так? Я верю, что ответ кроется в отсутствии нашего понимания и крещения Святым Духом. Я не имею в виду, что Бог не благословил наши усилия предупредить мир о Втором пришествии Христа и о важных вопросах для последнего времени. Я говорю о том, что мы еще не испытали могущественное благословение и силу, которая нас ожидает, когда мы исполнимся Духом. Когда это произойдет, весть для последнего времени будет провозглашаться «в силе и духе Илии».

    Личные размышления и обсуждения

    Какие два значения пророчества Малахии об Илии вы можете назвать?

    Как исполнилось первое значение пророчества Малахии?

    Что позволяло Иоанну Крестителю провозглашать весть Илии в его дни?

    В чем заключается весть Илии для наших дней?

    Какой духовный опыт необходимо пережить, чтобы исполнилось второе значение пророчества Малахии?

    Что произойдет, когда последняя Божья весть будет возвещаться «в силе и духе Илии»?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Господь продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Бог побуждал Свою Церковь исполниться Духом;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Приклони сердце мое к откровениям Твоим, а не к корысти» (Пс. 118:36).

    «Боже, побуди меня любить Твои наставления и отврати меня от любви к деньгам и положению».

    День 21 Проблема Лаодикийской церкви

    В книге Откровение Бог дал описание пророческой истории христианской Церкви. Главы 2 и 3 рассказывают о семи периодах церковной истории, которые изображены в виде семи буквальных церквей, находящихся в Азии. Они представляют семь исторических периодов Церкви от апостолов до сегодняшних дней.

    Седьмая церковь описывается в Откр. 3:14-21: «И Ангелу Лаодикийской церкви напиши: так говорит Аминь, свидетель верный и истинный, начало создания Божия: знаю твои дела; ты ни холоден, ни горяч; о, если бы ты был холоден или горяч! Но, как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих. Ибо ты говоришь: ″я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды″; а не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг. Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть. Кого Я люблю, тех обличаю и наказываю. Итак, будь ревностен и покайся. Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему и буду вечерять с ним, и он со Мною. Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцом Моим на престоле Его».

    Период церкви наших дней назван Лаодикия. Город Лаодикия был известен благодаря целебным холодным и горячим источникам. Сегодня мы знаем о пользе гидротерапии и нам понятно, почему состояние современной Церкви Бог называет теплым, ни холодным и ни горячим (стих 16). Богу неприятно это состояние настолько сильно, что если члены Церкви останутся теплыми, то Бог извергнет их из уст Своих.

    Почему это теплое состояние такое ужасное в глазах Бога? Ответ мы находим в Его желании относительно Церкви. Он хочет, чтобы Церковь была горячей, чтобы она обладала «целебными» свойствами на этой Земле. Как вы видите, теплое состояние Церкви не исцеляет – оно приносит мало пользы тому, кто сталкивается с ней. Бог хочет, чтобы Церковь несла жизнь повсюду.

    Подобную мысль мы видим в утверждении Иисуса о том, что Церковь должна быть солью земли: «Вы – соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему не годна, как разве выбросить ее вон на попрание людям» (Мф. 5:13).

    Соль и гидротерапия горячей и холодной водой имеют лечебные свойства. Иисус сказал в книге Откровение, что остающиеся в теплом состоянии, которое не имеет лечебных свойств, будут извергнуты из Его уст. В Евангелии от Матфея Он говорит, что соль, потерявшая силу, выбрасывается вон. Иисус указывает на то же самое как в книге Откровение, так и в Евангелии от Матфея. Если Церковь не обладает лечебными свойствами, то она не приносит никакой пользы для Бога и в конечном итоге будет отторгнута Им.

    Иисус открыл, как жизнь должна проистекать из Церкви, сказав: «Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой». Иоанн объяснил слова Иисуса следующим образом: «Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него: ибо еще не было на них Духа Святого, потому что Иисус еще не был прославлен» (Ин. 7:38, 39).

    Мы отчетливо видим, что Божье предостережение к Лаодикийской церкви последнего времени очень серьезное. Мы должны пробудиться от нашего состояния и позволить Богу изменить нас: вернуть нам лечебные свойства. Это должно произойти, если мы желаем подготовиться к встрече Иисуса, когда Он придет. Печальная весть заключается в том, что лаодикийские христиане даже не осознают опасности их духовного состояния: «Ибо ты говоришь: ″я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды″; а не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг» (Откр. 3:17).

    Личные размышления и обсуждения

    Что имеется ввиду, когда в Библии Бог называет Церковь наших дней теплой?

    Почему Бог желает, чтобы Церковь была горячей?

    Что произойдет с человеком, если он не избавится от своего теплого состояния?

    По каким признакам видно, что местная община находится в «теплом» состоянии?

    По каким признакам можно понять, что мы являемся «теплыми» христианами?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь избавил Свою Церковь от ее «теплого» лаодикийского состояния;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующие библейские стихи в вашей молитве:

    «Призри на меня и помилуй меня, ибо я одинок и угнетен. Скорби сердца моего умножились; выведи меня из бед моих, призри на страдание мое и на изнеможение мое и прости все грехи мои» (Пс. 24:16-18).

    «Боже, помилуй нас, потому что мы духовно одиноки и угнетены. Прости наши грехи и избавь нас от лаодикийского состояния».

    День 22 Решение проблемы Лаодикийской церкви

    Очень важный вопрос, стоящий сегодня перед нами: как мы можем стать Церковью, принявшей от Духа «целебные» свойства? Божья весть к лаодикийцам дает нам ответ. Иисус говорит, что Он стоит у двери и хочет войти в нашу жизнь: «Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему и буду вечерять с ним, и он со Мною» (Откр. 3:20).

    Как мы можем впустить Его? Через крещение Святым Духом.

    «И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет. Не оставлю вас сиротами; приду к вам» (Ин. 14:16-18).

    В этих стихах Иисус говорит ученикам, что Он придет к ним, тогда и Святой Дух сможет пребывать в них. Это произошло в день Пятидесятницы. Иисус пребывает в верующем посредством крещения Святым Духом.

    «И кто сохраняет заповеди Его, тот пребывает в Нем, и Он в том. А что Он пребывает в нас, узнаём по духу, который Он дал нам» (1 Ин. 3:24).

    Что крещение Святым Духом сделает с «теплым» христианином? Исполнение Божьим Духом возродит принявшего Его, а возрождение – это единственное решение лаодикийской проблемы. Только благодаря возрождению Церковь обретет «лечебные» свойства, способные исцелить мир. Только с помощью возрождения Церковь придет в духовное состояние, которое позволит Богу использовать ее как средство избавления людей от силы тьмы.

    Эллен Уайт понимала нужду в возрождении, когда писала: «Возрождение истинного благочестия в нашей среде – величайшая и наиболее насущная наша потребность. Стремиться к этому – наша первейшая задача» (Избранные вести, т. 1, с. 121).

    Она также осознавала взаимосвязь между крещением Святым Духом и возрождением: «Крещение Святым Духом, как в день Пятидесятницы, приведет к возрождению истинной религии и к совершению многих чудесных дел» (Избранные вести, т. 2, с. 57).

    Крещение Святым Духом дарует лаодикийскому христианину силу, необходимую для духовного возрождения, а также для свидетельства. Иисус понимал, что может произойти, если Святой Дух изольется в силе Раннего дождя в день Пятидесятницы. Он сказал: «Огонь пришел Я низвести на землю, и как желал бы, чтобы он уже возгорелся!» (Лк. 12:49).

    О каком огне говорил Иисус? Об огне Святого Духа.

    «Иоанн всем отвечал: я крещу вас водою, но идёт Сильнейший меня, у Которого я недостоин развязать ремень обуви; Он будет крестить вас Духом Святым и огнем» (Лк. 3:16).

    Как лаодикийский христианин получает крещение Святым Духом и испытывает возрождение? Существует средство, позволяющее верующему получить ответ на духовные потребности, – это молитва с надеждой на Божье обетование. Ранняя Церковь получила крещение Святым Духом в день Пятидесятницы в результате их совместной молитвы в течение десяти дней, полагаясь на обетование Христа.

    «И, собрав их, Он повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чем вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым… Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли… Все они единодушно пребывали в молитве и молении, с некоторыми женами и Мариею, Матерью Иисуса, и с братьями Его» (Деян. 1:4, 5, 8, 14).

    Эллен Уайт подтверждает эти слова: «Мы можем ожидать возрождения лишь в ответ на молитву» (Избранные вес­ти, т. 1, с. 121).

    Каждому христианину сегодня следует молиться молитвой псалмопевца: «Неужели снова не оживишь нас, чтобы народ Твой возрадовался о Тебе?» (Пс. 84:7).

    Личные размышления и обсуждения

    Какое существует единственное решение лаодикийской проблемы?

    Какая, по словам Эллен Уайт, самая великая нужда Церкви?

    Какие два шага должна сделать Церковь, чтобы испытать истинное возрождение?

    Как ученики получили возрождающую силу Святого Духа?

    Какой будет жизнь исполненной Духом, возрожденной Церкви и христианина?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Неужели снова не оживишь нас, чтобы народ Твой возрадовался о Тебе?» (Пс. 84:7).

    «Боже, возроди нас и помоги стать теми, кто возрадуется о Тебе».

    День 23 Молитва и евангелизм

    Божье Слово учит, что молитва необходима для возрождения как отдельного человека, так и Церкви: «Неужели снова не оживишь нас, чтобы народ Твой возрадовался о Тебе?» (Пс. 84:7).

    Молитва важна для «разрушения твердынь» сатаны и для спасения погибающих.

    «Оружия воинствования нашего не плотские, но сильные Богом на разрушение твердынь: ими ниспровергаем замыслы и всякое превозношение, восстающее против познания Божия, и пленяем всякое помышление в послушание Христу» (2 Кор. 10:4, 5).

    Молитва нужна христианину, чтобы быть сильным в Господе.

    «Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых» (Еф. 6:18).

    Для меня удивительно, что молитва, кажущаяся недейственной и незначительной для плотского человека, является необходимой и могущественной для духовного. Почему молитва так важна в Божьей работе?

    Наши знакомые, не знающие Христа и живущие под влиянием сатаны, находятся в очень опасном состоянии. Их вечная участь под угрозой, если они не изменят ее. Однако сами они не могут этого сделать. Павел описывает таких людей как ослепленных сатаной: «Если же и закрыто благовествование наше, то закрыто для погибающих, для неверующих, у которых бог века сего ослепил умы, чтобы для них не воссиял свет благовествования о славе Христа, Который есть образ Бога невидимого» (2 Кор. 4:3, 4).

    Погибающие ослеплены относительно Евангелия, потому что оно «закрыто» от их взора. Слово, переведенное как «закрыто», в греческом языке звучит как kalupto, от которого образовано существительное kalupsis, что значит «завеса».

    Ключ к спасению погибающих – убрать завесу, ослепляющую их. Если к слову «завеса» добавить греческую приставку apo, то слово будет иметь значение «откровение» или «открытие». Поэтому погибающие нуждаются в открытии или откровении Божьей истины. У погибающих часто нет нужды в большем количестве информации, но они нуждаются в понимании, чтобы «видеть» истину Евангелия. Возникает важный вопрос: как это открытие может произойти в жизни погибающего человека?

    Ходатайственная молитва уберет с разума неверующего завесу, являющуюся причиной духовной слепоты. Сатана крепко утвердил в сознании погибающих свои ложные представления, мысли и понятия. Благая весть заключается в том, что Бог дал христианам власть разрушать сатанинские твердыни и пленять «всякое помышление в послушание Христу» (2 Кор. 10:5). Эти стихи очень важны для понимания роли ходатайственной молитвы в жизни погибающих. Эллен Уайт осознавала необходимость молиться за тех, кто не знает Христа: «Со многими молитвами должны вы трудиться для душ, ибо только таким образом вы можете достичь сердец людей. Не ваша работа, но работа Христа, стоящего рядом с вами, воздействует на сердца» (Евангелизм, с. 341).

    В «Пособие для молящейся Церкви» (The Praying Church Sourcebook) говорится о Божьей воле относительно неспасенных. Как верующие в Христа, мы имеем право представить эти просьбы за других перед престолом благодати. Молитесь о следующем:

    
        	чтобы Бог привлек этих людей к Себе:«Никто не может прийти ко Мне, если не привлечет его Отец, пославший Меня; и Я воскрешу его в последний день» (Ин. 6:44);

        

        	чтобы они стремились познать Божье Слово:«Посему и мы непрестанно благодарим Бога, что, приняв от нас слышанное слово Божие, вы приняли не как слово человеческое, но как слово Божие, – каково оно есть по истине, – которое и действует в вас, верующих» (1 Фес. 2:13);

        

        	чтобы сатана, закрывший их взор от истины и повлиявший на их жизнь, был изгнан (см. 2 Кор. 4:4; 10:4, 5); 

        	чтобы Святой Дух действовал в них:«И Он, придя, обличит мир о грехе и о правде и о суде: о грехе, что не веруют в Меня; о правде, что Я иду к Отцу Моему, и уже не увидите Меня; о суде же, что князь мира сего осужден. Еще многое имею сказать вам; но вы теперь не можете вместить. Когда же придет Он, Дух истины, то наставит вас на всякую истину: ибо не от Себя говорить будет, но будет говорить, что услышит, и будущее возвестит вам» (Ин. 16:8-13);

        

        	чтобы они отвернулись от греха:«Итак покайтесь и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши» (Деян. 3:19);

        

        	чтобы они поверили в Христа как Спасителя:«А тем, которые приняли Его, верующим во имя Его, дал власть быть чадами Божиими» (Ин. 1:12);

        

        	чтобы они повиновались Христу как Господу:«Не всякий, говорящий Мне: ″Господи! Господи!″, войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного» (Мф. 7:21);

        

        	чтобы они укоренялись и возрастали во Христе:«Посему, как вы приняли Христа Иисуса Господа, так и ходите в Нем, будучи укоренены и утверждены в Нем и укреп­лены в вере, как вы научены, преуспевая в ней с благодарением» (Кол. 2:6, 7).

        

    

    Личные размышления и обсуждения

    Насколько важна молитва в Божьей работе спасения погибающих?

    Что Эллен Уайт говорит о молитве за погибающих?

    Как наша молитва влияет на тех, кому мы свидетельствуем?

    Как вы планируете применить принципы молитвы в отношении тех, кто включен в ваш молитвенный список?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
    

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побуждал вас стать истинным воином, молящимся за погибающих;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «И да будет благоволение Господа Бога нашего на нас, и в деле рук наших споспешествуй нам, в деле рук наших споспешествуй» (Пс. 89:17).

    «Боже, пусть Твой характер проявится в нашей жизни. Благослови наши усилия в продвижении Твоего Царства в нашей Церкви и в нашем обществе».

    День 24 Метод Христа в евангелизации

    Эллен Уайт дала нам четкое описание метода свидетельства, который использовал Христос: «Находясь среди людей, Спаситель общался с ними, желая им добра. Он проявлял к ним сочувствие. Он служил их нуждам и завоевывал их доверие. И только после этого Иисус говорил им: ″Следуй за Мною″» (Служение исцеления, с. 143).

    Так как этот метод свидетельства использовал Иисус, то когда мы получим крещение Святым Духом и Христос будет пребывать в нас в большей мере, Он будет стремиться действовать через нас с помощью этого метода благовестия. Он будет побуждать нас общаться с членами нашей семьи и нашими друзьями, вложив в наши сердца стремление желать им добра. Самое лучшее добро для них – познать Иисуса Христа как их Спасителя.

    Метод Христа заключался в том, что Он проявлял инициативу в общении с людьми. Он желает, чтобы вы и я делали то же самое. Если вам сложно так поступать, то продолжайте просить у Господа в молитве помощи – и Он ответит! Помните о том, что Иисус будет действовать в вас, побуждая к общению с другими. Если вы будете все больше подчиняться Его водительству в каждой сфере вашей жизни, то ваше свидетельство станет похожим на Его метод.

    Продолжая молиться о крещении Святым Духом, мы заметим, как любовь Божья будет все сильнее отображаться в нашем сердце.

    «А надежда не постыжает, потому что любовь Божия излилась в сердца наши Духом Святым, данным нам» (Рим. 5:5).

    Эта любовь будет проявляться в служении другим людям. Они начнут испытывать к нам доверие благодаря нашей заботе о них и захотят поделиться с нами своими переживаниями. У каждого есть страдания, неисполнившиеся мечты, разочарования и проблемы, с которыми приходится сталкиваться. Именно по этой причине Христос побуждает нас общаться с этими людьми. Он знает их нужды, и Ему известно, что вы получили удовлетворение этих же нужд. Христос желает ответить им через вас. Он хочет открыть Себя им через вас. Эллен Уайт писала об этом: «Народ Божий слишком мало поощряет христианскую общительность… Вкусившим любовь Христа надо особым образом развивать свои общественные способности, потому что таким путем они могут приобретать души для Спасителя» (Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 172).

    «Так и спасительная сила Евангелия может воздействовать на людей только при условии личного контакта и общения» (Нагорная проповедь Христа, с. 36).

    Как исполненные Духом христиане могут применять это в своей жизни? Во-первых, необходимо продолжать молиться, чтобы Христос наполнял вас Святым Духом и даровал вам любовь к другим людям. Составьте список членов вашей семьи и друзей, кто не знает Христа или же может быть хрис­тианином, однако не знаком с важной вестью о Втором пришествии Христа. Начните молиться за этих людей каждый день, применяя принципы молитвы, о которых говорилось в предыдущем уроке. Далее молитесь о том, чтобы Бог даровал вам возможность сблизиться с этими людьми и оказать им необходимую помощь. Наш интерес к ним должен быть искренним, нам следует заботиться о них и помогать им. Общаясь с людьми, за которых молитесь, ищите возможности делиться с ними Божьими откровениями, которые Господь дал вам.

    Всегда помните о том, что Бог стремится привлечь их к Себе. Во многих случаях Он просто нуждается в том, чтобы мы позволили Ему сказать через нас вдохновляющие слова этим людям. Бог подскажет вам, что нужно сказать. Он знает, что им необходимо услышать, а слова, которые вы произнесете, будут наделены силой Святого Духа.

    Личные размышления и обсуждения

    Перечислите элементы метода благовестия Христа.

    Почему Христос избрал этот метод для свидетельства?

    Что необходимо делать христианам, если они не ощущают желания свидетельствовать для Христа?

    О чем особенно христиане должны просить Бога в отношении свидетельства?

    Как вы планируете использовать метод благовестия Христа?

    

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побуждал вас свидетельствовать по примеру и методу Христа другим людям;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Так и слово Мое, которое исходит из уст Моих, – оно не возвращается ко Мне тщетным, но исполняет то, что Мне угодно, и совершает то, для чего Я послал его» (Ис. 55:11).

    «Господи, благослови, чтобы Твое Слово проповедовалось в этом собрании. Пусть оно достигнет цели, для которой Ты даровал его нам».


    Раздел IV Крещение Духом и пребывание во Христе

    «Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его как Он есть» (1 Ин. 3:2).

    День 25 Путь к открытию

    Библейское учение о том, что мы должны пребывать во Христе, является одной из самых важных истин для христианина. Все зависит от ощущения реальности пребывания во Христе и пребывания Иисуса в верующем. Однако каждый христианин, обнаруживший славную истину о пребывании Христа в нас, следует по тому же пути, что и другие путешественники. Они приняли Христа как своего Спасителя, но были обременены и смущены, так как проявляли послушание от случая к случаю и не приносили плода в служении. Они постоянно стремились преданно следовать за их Господом, но никогда не достигали этого. Они сражались с преследующими их грехами, но, казалось, беззакония одерживали победу в этих битвах. Они молились и изучали Библию, но это не приводило их к желаемой победе. Возможно, спустя годы борьбы они отчаялись и устали. Их подавляло ощущение поражения. Им казалось невозможным одерживать постоянные победы над грехом. Но однажды люди открыли тайну единства со Христом – пребывания Иисуса в них. Открыв эту истину, они удивились, насколько она проста и чудесна, и все же они не понимали ее на протяжении многих лет. После этого открытия их жизнь уже никогда не была такой, как прежде. Они имели глубокую и постоянную радость в Господе. Хотя они время от времени падали, теперь их жизнь была победоносной: они побеждали даже преследовавшие их грехи. Люди больше не были обременены или обеспокоены в их служении Господу, и оно стало плодотворным.

    Истина о пребывании во Христе, Иисуса в нас и о том, как мы можем жить победоносной христианской жизнью, настолько проста и в то же время непостижима, что большинство христиан не могут понять ее до конца. Сегодня Бог призывает нас к этому удивительному опыту пребывания во Христе. Почему? Иисус скоро придет! Все, кто подготовится к встрече с Ним, будут подобны Ему.

    «Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его как Он есть» (1 Ин. 3:2).

    Их ежедневный опыт должен стать полной победой во Христе, если они хотят быть подобными Ему, когда Он придет.

    «Ибо вы к тому призваны, потому что и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его. Он не сделал никакого греха, и не было лести в устах Его. Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному» (1 Пет. 2:21-23).

    Эта чудесная библейская истина не должна быть мало­значительной для христиан, живущих в наши дни. Иисус скоро придет, и Бог призывает нас к более глубокому опыту общения с Ним. Цель этого раздела размышлений и молитв – побудить всех читателей понять данную Богом истину о пребывании во Христе и воплотить ее в своей жизни. Хрис­тос в нас – упование славы для Его народа.

    «Которым благоволил Бог показать, какое богатство славы в тайне сей для язычников, которая есть Христос в вас, упование славы» (Кол. 1:27).

    Когда верующий понимает и открывает эту истину, то он будет провозглашать из глубины сердца о том, что Христос все это сотворил. Избавление, дарованное Иисусом, повергает все похвалы человека в прах. Человек не может претендовать на славу, когда побеждает искушение и грех. Вся слава принадлежит Богу, и мы будем воздавать Ему славу всю вечность «для того, чтобы никакая плоть не хвалилась пред Богом. От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением, чтобы было как написано: ″хвалящийся хвались Господом″» (1 Кор. 1:29-31).

    Личные размышления и обсуждения

    Опишите путь, по которому следовало большинство христиан до того, как открыли истину «Христос в вас, упование славы».

    Как понимание и применение на практике этой истины меняет жизнь христианина?

    Почему для христианина важно понять и воплотить в своей жизни эту истину?

    Желаете ли вы понять и воплотить в вашей жизни истину о пребывании во Хрис­те и Христа в вас?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог помог вам понять библейскую истину о пребывании во Христе. 

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Ибо вот, тьма покроет землю, и мрак – народы; а над тобою воссияет Господь, и слава Его явится над тобою. И придут народы к свету твоему, и цари – к восходящему над тобою сиянию» (Ис. 60:2, 3).

    «Боже, выведи нас из духовной тьмы. Господь, восстань среди нас и яви славу Твоего характера через нас. Привлеки многих из нашего общества к свету истины, который Ты даровал нам».

    День 26 Борьба христианина

    Неверующий не чувствует нужды бороться с тем, с чем сражается христианин. Необращенный человек не имеет Божьего Духа и руководствуется только своими плотскими помышлениями. Согласно Павлу, плотские помышления – это «вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут» (Рим. 8:7). Неверующие не повинуются принципам или законам, потому что Бог должен вложить их в сердце, чтобы это стало возможным. Они повинуются из эгоистичных побуждений, в результате социального давления и т. д.

    Христиане слушаются Бога, потому что Святой Дух вложил в их сердца желание повиноваться.

    «Благодарение Богу, что вы, быв прежде рабами греха, от сердца стали послушны тому образу учения, которому предали себя» (Рим. 6:17).

    Возрожденный человек сильно жаждет исполнять Божью волю в своей жизни. Павел называет это удовольствием: «Ибо по внутреннему человеку нахожу удовольствие в законе Божием» (Рим. 7:22). По обетованию Нового Завета Святой Дух начинает записывать Божий Закон в сердце и мыслях: «Но пророк, укоряя их, говорит: ″вот, наступают дни, говорит Господь, когда Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новый завет, не такой завет, какой Я заключил с отцами их в то время, когда взял их за руку, чтобы вывес­ти их из земли Египетской, потому что они не пребыли в том завете Моем, и Я пренебрег их, говорит Господь. Вот завет, который завещаю дому Израилеву после тех дней, говорит Господь: вложу законы Мои в мысли их, и напишу их на сердцах их; и буду их Богом, а они будут Моим народом″» (Евр. 8:8-10).

    «Вы показываете собою, что вы – письмо Христово, через служение наше написанное не чернилами, но Духом Бога живого, не на скрижалях каменных, но на плотяных скрижалях сердца» (2 Кор. 3:3).

    Однако новообращенный быстро обнаруживает, что в нем живет еще одно сильное желание – желание ко греху. Теперь, имея Святого Духа, он знает о своих греховных желаниях, о которых раньше не беспокоился. Итак, христианин обнаруживает, что имеет две природы: одна желает грешить, а другая – повиноваться Богу. Павел описывает эту напряженную борьбу, которую переживает каждый христианин. В Послании к римлянам 7:14-25 мы читаем: «Ибо мы знаем, что закон духовен, а я плотян, продан греху. Ибо не понимаю, что делаю: потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю. Если же делаю то, чего не хочу, то соглашаюсь с законом, что он добр, а потому уже не я делаю то, но живущий во мне грех. Ибо знаю, что не живет во мне, то есть в плоти моей, доброе; потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу. Доброго, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, делаю. Если же делаю то, чего не хочу, уже не я делаю то, но живущий во мне грех. Итак, я нахожу закон, что, когда хочу делать доброе, прилежит мне злое. Ибо по внутреннему человеку нахожу удовольствие в законе Божием, но в членах моих вижу иной закон, противоборствующий закону ума моего и делающий меня пленником закона греховного, находящегося в членах моих. Бедный я человек! кто избавит меня от сего тела смерти? Благодарю Бога моего Иисусом Христом, Господом нашим. Итак, тот же самый я умом моим служу закону Божию, а плотию – закону греха».

    Каждый христианин переживает борьбу, описанную Павлом, день за днем, месяц за месяцем и год за годом, но не одерживает победу над грехом. Каждый христианин хорошо осведомлен, что в нем живет «закон греховный», являющийся враждой против данного Богом желания повиноваться Его Закону. Как говорит Павел, он находит удовольствие в Божьем Законе. Он сильно желал повиноваться Богу во всем. Однако Павел обнаружил, что это было невозможно. Его греховная природа постоянно пыталась сделать его рабом закона греха.

    Осознав, что невозможно повиноваться Богу по причине силы греха в его жизни, Павел взывает: «Бедный я человек! кто избавит меня от сего тела смерти?» (стих 24). После этого апостол провозглашает, что избавление от закона греха может произойти через Иисуса Христа, нашего Господа (стих 25).

    В Рим. 8:1-4 Павел приводит решение этой проблемы в жизни верующего: «Итак, нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу, потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти. Как закон, ослабленный плотию, был бессилен, то Бог послал Сына Своего в подобии плоти греховной в жертву за грех и осудил грех во плоти, чтобы оправдание закона исполнилось в нас, живущих не по плоти, но по духу».

    Решение проблемы христианина – позволить Иисусу Христу посредством Закона духа жизни освободить его от закона греха и смерти. Чтобы следовать по другому пути, необходимо позволить Иисусу пребывать в нас через крещение Святым Духом. Павел называет это «жить по Духу». Он дальше развивает эту мысль в Послании к галатам: «Я говорю: поступайте по духу, и вы не будете исполнять вож­делений плоти, ибо плоть желает противного духу, а дух – противного плоти: они друг другу противятся, так что вы не то делаете, что хотели бы» (Гал. 5:16, 17).

    Павел повествует о том, что оправдание Закона исполнится «в нас», если Иисус будет жить в сердце через крещение Святым Духом: «Чтобы оправдание закона исполнилось в нас, живущих не по плоти, но по духу» (Рим. 8:4).

    

    Личные размышления и обсуждения

    Какое различие между отношением ко греху у христианина и неверующего?

    Как Павел описывает борьбу христианина с грехом?

    Какое решение проблемы борьбы христианина с грехом приводит Павел?

    Какой опыт борьбы с грехом переживали вы?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побуждал вас стремиться к тому, чтобы Христос пребывал в вас, побеждая грех;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Чтобы Бог Господа нашего Иисуса Христа, Отец славы, дал вам Духа премудрости и откровения к познанию Его, и просветил очи сердца вашего, дабы вы познали, в чем состоит надежда призвания Его, и какое богатство славного наследия Его для святых, и как безмерно величие могущества Его в нас, верующих по действию державной силы Его» (Еф. 1:17-19).

    «Боже, даруй нам мудрость и понимание, в которых мы нуждаемся, чтобы любить Тебя в большей мере. Открой наши глаза, чтобы мы увидели нашу греховность, а также величие Твоей милости и Твоего прощения. Помоги нам понять чудесную надежду, которую мы имеем в Иисусе. Открой наши глаза, чтобы мы увидели и поверили в Твою великую силу, наделяющую нас способностью побеждать все, что сатана предлагает нам в нашей жизни. Твоей силой привлеки нас вновь к Тебе и возроди нас».

    День 27 Сила греха уничтожена

    Благая весть Евангелия Иисуса Христа имеет много аспектов. Один из них заключается в том, что на крес­те сила греховной природы всех, кто принимает Христа и верит в Него, была побеждена.

    «Зная то, что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху… Так и вы почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем» (Рим. 6:6, 11).

    Когда Иисус умер на кресте, сила греховной природы в жизни всех верующих была побеждена. Это теологический факт, и он становится реальностью в жизни христианина, только если он поверит.

    Это означает, что ненависть, непрощение, злость, похоть, тревога и все остальное распяты на кресте. Это чудесная новость! Это значит, что нами не должны управлять ненависть, непрощение, похотливые мысли, желания и т. д. Сила этих греховных желаний и привычек разрушена.

    Проблема, с которой сталкивается большинство христиан, когда они читают эти библейские стихи, заключается в том, что они считают себя способными повиноваться Богу с Его помощью. Например, христианин борется с гневом. Он думает, что если сила его греховного стремления к гневу была разрушена на кресте, то он может перестать гневаться. Хрис­тианин ощущает сильное облегчение, будучи уверенным, что он одержал победу. Вскоре он вновь гневается. Христианин прилагает усилия для подавления этого чувства, но обнаруживает, что оно продолжает проявляться. Он не хочет, чтобы эти чувства овладевали им, но не может избавиться от них. Христианин задается вопросом: почему гнев овладевает им? Он приходит к выводу, что не просил у Бога и не получил в достаточной мере Его силу, которая поможет ему победить гнев. Поэтому христианин умоляет Господа избавить его от гнева, наделить его необходимой силой и даровать ему победу. Но преследующие его грехи продолжают побеждать его. Появляются чувство смущения и ощущение поражения. Вновь возникает вопрос об искренности христианина, и он не обретает мир с Господом.

    Это безусловная истина, что сила нашей греховной природы была разрушена на кресте. Однако это не означает, что если мы верим в это, то сможем повиноваться Богу, прилагая одни лишь усилия. Помните: в нас самих нет способности к послушанию Богу, даже несмотря на то, что подавляющее влияние нашей греховной природы было разрушено на кресте. Мы должны понять, что победим грех и искушения, только позволив Иисусу жить в нас жизнью Его победы.

    «Ибо, не разумея праведности Божией и усиливаясь поставить собственную праведность, они не покорились праведности Божией, потому что конец закона – Христос, к праведности всякого верующего» (Рим. 10:3, 4).

    «Ибо для меня жизнь – Христос, и смерть – приобретение» (Флп. 1:21).

    Личные размышления и обсуждения

    Что произошло с силой греховной природы христианина на кресте?

    Если человек знает и верит в эту истину, означает ли это, что он может теперь постоянно повиноваться Богу? Почему да или почему нет?

    Во что еще должен верить христианин, чтобы постоянно побеждать грех?

    Возникало ли у вас искушение думать, что вы не являетесь настоящим христианином, потому что в вашей жизни присутствует проблема греха?

    Просили ли вы когда-либо Бога избавить вас от определенного греха в вашей жизни, но казалось, что Он не услышал вас и не ответил вам, и ваша борьба с грехом продолжилась?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог открыл вам, как вы можете позволить Иисусу жить в вас жизнью Его победы;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца ваши, чтобы вы, укорененные и утвержденные в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота, и уразуметь превосходящую разумение любовь Хрис­тову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею» (Еф. 3:16-19).

    «Боже, наполни нас Твоим Духом. Укрепи нас силой Твоего Духа, чтобы мы могли противостоять всем нападкам врага. Наполни нас Своей любовью и открой наши глаза, чтобы мы поняли любовь Христа и явили ее другим людям в наших словах и поступках».

    День 28 Христос дарует победу

    Пока христианин не поймет и не испытает, что значит позволить Христу дать Его победу, он не будет постоянно жить жизнью послушания, к которой стремится. В сегодняшних размышлениях я расскажу о том, как позволить Христу жить Его победоносной жизнью в нас. Когда вы поймете и воплотите в своей жизни эту истину, то ваш христианский путь никогда уже не будет таким, как прежде. Вместо того чтобы от случая к случаю повиноваться Богу, нарушая обещания, данные Ему, вы со временем будете жить жизнью победы благодаря Христу, преодолевая каждое искушение и грех, предлагаемые вам сатаной.

    Возможно ли жить в постоянном послушании? Можем ли мы одержать победу над каждым искушением и грехом в нашей жизни? Бог призывает нас к такой жизни: «Зная то, что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху… Так и вы почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем. Итак, да не царствует грех в смертном вашем теле, чтобы вам повиноваться ему в похотях его; и не предавайте членов ваших греху в орудия неправды, но представьте себя Богу, как оживших из мертвых, и члены ваши Богу в орудия праведности. Грех не должен над вами господствовать, ибо вы не под законом, но под благодатью» (Рим. 6:6, 11-14).

    Эллен Уайт соглашается с этим утверждением: «Человек, не верящий в силу Христа избавить от греха, не имеет веры, которая открыла бы ему доступ в Царство Божье» (Избранные вести, т. 3, с. 360).

    Итак, каков же ответ на вопрос: «Как мы можем жить постоянной победоносной христианской жизнью?» Ответ: «Позволить Иисусу жить в нас жизнью Его победы». Эта истина проповедуется во всей Библии.

    «Всегда видел я пред собою Господа, ибо Он одесную меня; не поколеблюсь» (Пс. 15:8).

    «Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире, ибо на Тебя уповает он. Уповайте на Господа вовеки, ибо Господь Бог есть твердыня вечная» (Ис. 26:3, 4).

    «Пребудьте во Мне, и Я в вас. Как ветвь не может приносить плода сама собою, если не будет на лозе, так и вы, если не будете во Мне. Я есмь лоза, а вы – ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15:4, 5).

    Мысли Христа были чисты, святы и благородны. Если мы попросили Иисуса жить в нас через крещение Святым Духом, если верим, что Он будет жить в нас и проявлять Свою любовь (Свои чистые, святые и благородные мысли в наших умах), то Он сделает это. Он действительно явит Себя в нашей жизни. Павел понимал это, когда писал: «И уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:20).

    «Да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца ваши» (Еф. 3:16, 17).

    Чтобы Христос пребывал в вас, вы должны осознавать это. Так происходит, когда вы ежедневно получаете крещение Святым Духом.

    «И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет. Не оставлю вас сиротами; приду к вам» (Ин. 14:16-18).

    «И кто сохраняет заповеди Его, тот пребывает в Нем, и Он в том. А что Он пребывает в нас, узнаём по духу, который Он дал нам» (1 Ин. 3:24).

    Когда Иисус будет жить в вас, вы будете иметь Его ум.

    «Ибо кто познал ум Господень, чтобы [мог] судить его? А мы имеем ум Христов» (1 Кор. 2:16).

    Мы будем иметь Его любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, веру, кротость, воздержание.

    «Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона» (Гал. 5:22, 23).

    Благодаря Иисусу, живущему в нас через крещение Святым Духом, мы будем иметь Его желания, Его чистые мысли, Его прощение. Каждая добродетель Христа пребудет в вас.

    Как христианин может применить в своей жизни эту истину? Когда вас постигает искушение:

    а) сразу же отдаляйтесь от него:

    «Наконец, братия мои, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала, о том помышляйте» (Флп. 4:8);

    б) верьте, что сила вашего греховного влечения к искушению разрушена;

    в) верьте, что Иисус пребывает в вас, и просите Его явить Свои добродетели в вас, избавляя от искушения. Четко излагайте свои просьбы;

    г) верьте, что Христос явит Себя, полагайтесь на это обетование и не боритесь с искушением. Когда мы сражаемся с искушением, то сосредоточиваем наше внимание на нем и пытаемся сопротивляться ему собственными силами, вместо того чтобы взирать на Иисуса в ожидании победы:

    «Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия» (Евр. 12:1, 2);

    д) благодарите Христа за избавление, которое Он даровал вам.

    Личные размышления и обсуждения

    Что Библия говорит о пребывании Иисуса в христианине? Процитируйте биб­лейские стихи.

    В чем преимущество пребывания в нас Христа?

    Какие шаги следует сделать, чтобы позволить Иисусу одержать победу над искушениями в вашей жизни?

    Как вы можете воплотить в своей жизни это учение?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побуждал вас позволить Иисусу жить в вас Его победо­носной жизнью, когда вас постигает искушение греха;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «А Тому, Кто действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем» (Еф. 3:20).

    «Боже, помоги нам никогда не сомневаться в Твоей силе избавить нас от греха, возроди нас лично и всю Церковь, а также даруй силу распространять Евангелие в нашем обществе. Помоги нам верить, что самая великая сила во Вселенной живет в нас через Твоего Святого Духа».

    День 29 Праведность по вере

    Праведность по вере означает стремление к тому, чтобы Иисус жил в нас Своей праведной жизнью. Бог желает, чтобы мы искали победу во Христе, а не в самих себе.

    «Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия» (Евр. 12:1, 2).

    Это истинная праведность по вере и Божья воля для каждого христианина. Известный христианский автор Освальд Чемберс описал эту чудесную истину в ежедневных чтениях под названием «Все, что могу, – во славу Его». Мы читаем: «От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас… освящением…» (1 Кор. 1:30).

    Сторона жизни: Тайна освящения заключается в том, что совершенные качества Иисуса Христа передаются мне как дар, как только я верой начинаю понимать, что Он сделался для меня освящением. Освящение – это не что иное, как святость Иисуса, которая становится моей и отображается в моей жизни.

    Самый чудный секрет святой жизни заключается не в подражании Христу, а в том, чтобы дать Ему возможность проявить Себя в моей человеческой плоти. Освящение – это «Христос в вас» (Кол. 1:27). Мы верой принимаем Его чудесную жизнь как безвозмездный дар Божьей благодати. Так готов ли я к тому, чтобы Бог сделал для меня освящение настолько же реальным, насколько оно реально в Его Слове?

    Освящение – это передача святых качеств Иисуса Хрис­та мне. В каждой освященной душе и через нее проявляются Его терпение, любовь, святость, вера, чистота и благость. При освящении мы получаем от Христа не силу на то, чтобы быть святыми, а вменяемую праведность. Освящение – это передача, а не подражание. Подражание – это явление другого порядка. В Иисусе Христе верх всякого совершенства и тайна освящения заключается в том, что все совершенные качества Иисуса Христа находятся в моем распоряжении. Моя жизнь обретает непередаваемую словами организованность, здравомыслие и святость, «силою Божиею… соблюдаемых» (1 Пет. 1:5).

    Видите ли вы красоту этой истины? Наша задача – взирать на Иисуса с верой, полагаясь на Божьи обетования о том, что Христос и Его праведность явятся в нас. Мы должны поверить и позволить этому произойти. Мы должны обратиться ко Христу, живущему в нас, и просить Его явить Свою праведность (Евр. 12:1, 2). Затем следует ожидать с верой то, что Он совершит это.

    Когда Христос во всей полноте явится в Его народе, тогда Земля будет освещена Его славой или характером: «После сего я увидел иного Ангела, сходящего с неба и имеющего власть великую; земля осветилась от славы его» (Откр. 18:1).

    Тогда Его народ будет подобен Иисусу: «Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть» (1 Ин. 3:2).

    Когда Господь вернется, они смогут устоять в Его присутствии во всей Его славе и не погибнут. Это Божье обетование для Его детей, и оно исполнится, если мы научимся взирать на Иисуса с верой, ожидая Его чудесного явления в нас, «могущему же соблюсти вас от падения и поставить пред славою Своею непорочными в радости» (Иуд. 24).

    Личные размышления и обсуждения

    Согласно сегодняшним размышлениям, какова Божья воля для каждого хрис­тианина?

    Что такое истинная праведность по вере?

    Как вы можете воплотить в своей жизни истину о праведности по вере?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побудил вас позволить Иисусу явить Себя в полноте в вашей жизни, чтобы вы пережили опыт праведности по вере только в Христа;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Ибо Я изолью воды на жаждущее и потоки на иссохшее; излию дух Мой на племя твое и благословение Мое на потомков твоих. И будут расти между травою, как ивы при потоках вод» (Ис. 44:3, 4).

    «Мы подобны высохшей земле в нашей духовной жизни. Боже, излей на нас Твоего Духа, возроди нас и помоги прийти в меру полного возраста Христова».

    День 30 Божьи Заповеди и пребывание во Христе

    Послушание Божьим Заповедям и пребывание во Хрис­те взаимосвязаны. Иисус сказал: «Если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей, как и Я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви» (Ин. 15:10).

    Иисус, Святой Дух и Божий Закон неразделимы. Если мы пребываем во Христе, а Он в нас, Десять Заповедей станут неотъемлемой частью нашей жизни, так как Святой Дух запишет их в нашем сердце.

    «Вы показываете собою, что вы – письмо Христово, через служение наше написанное не чернилами, но Духом Бога живого, не на скрижалях каменных, но на плотяных скрижалях сердца» (2 Кор. 3:3).

    Иисус до Своего воплощения дал Моисею Десять Заповедей. Бог, давший Закон, явил Себя Моисею как «Я есмь»: «Бог сказал Моисею: Я есмь Сущий. И сказал: так скажи сынам Израилевым: Сущий послал меня к вам» (Исх. 3:14).

    В Новом Завете Иисус заявил, что Он является Богом Яхве «Я есмь»: «Иисус сказал им: истинно, истинно говорю вам: прежде нежели был Авраам, Я есмь» (Ин. 8:58).

    В Посланиях Павла мы находим много наставлений относительно того, какого образа жизни Господь ожидает от нас. Апостол дает четкие указания: «Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины. Посему, отвергнув ложь, говорите истину каждый ближнему своему, потому что мы члены друг другу. Гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем; и не давайте места диаволу. Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся. Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим. И не оскорб­ляйте Святого Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искупления. Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас; но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас» (Еф. 4:22-32).

    Почему в Библии уделяется так много внимания тому, чтобы рассказать нам о поведении, которого Бог ожидает от нас? Причина в том, что нам нужно знать о Его ожиданиях относительно нашего образа жизни, чтобы быть бдительными, когда нас постигнет искушение поступить неправильно. Если мы не будем знать Божью волю в этом вопросе, то не сможем позволить Христу явить Свой характер в нас. Например, если христианин не знает о том, что гневаться неправильно, и критично высказывается, когда кто-нибудь причинит ему вред, он не избавится от гнева и духа критики, которые овладевают им. Он не позволит Христу явить в нем Свой кроткий нрав и дух любви, потому что он не знает, что гневаться и осуждать неверно. Таким образом, он не отразит характер Христа в этой определенной ситуации. Он не стремится проявлять эти качества характера Иисуса в своей жизни.

    Если Христос живет в нас, Он будет воплощать в нашей жизни Десять Заповедей, как Он воплощал в Своей во время пребывания на Земле.

    «Я желаю исполнить волю Твою, Боже мой, и закон Твой у меня в сердце» (Пс. 39:9).

    Также Десять Заповедей нераздельно связаны с любовью. Иисус учил: «И вот, некто, подойдя, сказал Ему: Учитель благий! что сделать мне доброго, чтобы иметь жизнь вечную? Он же сказал ему: что ты называешь Меня благим? Никто не благ, как только один Бог. Если же хочешь войти в жизнь [вечную], соблюди заповеди. Говорит Ему: какие? Иисус же сказал: ″не убивай″; ″не прелюбодействуй″; ″не кради″; ″не лжесвидетельствуй″; ″почитай отца и мать″; и: ″люби ближнего твоего, как самого себя″» (Мф. 19:16-19).

    «И один из них, законник, искушая Его, спросил, говоря: Учитель! какая наибольшая заповедь в законе? Иисус сказал ему: ″возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею душою твоею и всем разумением твоим″ – сия есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобная ей: ″возлюби ближнего твоего, как самого себя″; на сих двух заповедях утверждается весь закон и пророки» (Мф. 22:35-40).

    Апостол Павел учил, что любовь и Божьи Десять Заповедей относятся к одному и тому же опыту в жизни человека: «Не оставайтесь должными никому ничем, кроме взаимной любви; ибо любящий другого исполнил закон. Ибо заповеди: ″не прелюбодействуй″, ″не убивай″, ″не кради″, ″не лжесвидетельствуй″, ″не пожелай чужого″ и все другие заключаются в сем слове: ″люби ближнего твоего, как самого себя″. Любовь не делает ближнему зла; итак, любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:8-10).

    Первые четыре заповеди показывают, как мы можем проявить любовь к Богу, а остальные шесть говорят о том, как нам следует проявлять любовь друг ко другу. Следовательно, существует тесная связь между пребыванием Христа в нас, Десятью Заповедями, любовью и глубоким познанием Иисуса. Иоанн писал об этой тесной связи в своем Первом послании: «А что мы познали Его, узнаём из того, что соблюдаем Его заповеди. Кто говорит: ″я познал Его″, но заповедей Его не соблюдает, тот лжец, и нет в нем истины; а кто соблюдает слово Его, в том истинно любовь Божия совершилась: из сего узнаём, что мы в Нем. Кто говорит, что пребывает в Нем, тот должен поступать так, как Он поступал» (1 Ин. 2:3-6).

    Иоанн указывает на взаимосвязь между глубоким познанием Иисуса, Десятью Заповедями, любовью и пребыванием в Нем. Он говорит, что если мы пребываем во Христе, то будем поступать так, как Он поступал. Почему? Потому что Иисус будет жить Своей жизнью в нас, а мы будем проявлять в нашей жизни послушание Божьим Десяти Заповедям.

    Личные размышления и обсуждения

    Каким образом Иисус показал связь между пребыванием в Нем и Десятью Заповедями?

    Как Христос соединял любовь с Десятью Заповедями?

    Кто дал Десять Заповедей на горе Синай?

    Где и с помощью каких средств Бог сегодня пишет Десять Заповедей?

    Как вы можете применить на этой неделе размышления за сегодняшний урок?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог записал Свои Десять Заповедей в вашем сердце и побудил вас позволить Иисусу явить Его послушание Закону в вашей жизни;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Время Господу действовать: закон Твой разорили» (Пс. 118:126).

    «Боже, избавь нас от неповиновения Закону. Даруй нам послушное сердце».

    День 31 Пребывание во Христе и служение

    Порой служение Господу может стать тяжелым бременем, сопровождаемым беспокойством и стрессом, пока христианин не поймет и не испытает истинное пребывание во Христе и Христа в нем. Но как только тайна единства с Иисусом открывается, все меняется. Служение Учителю теперь является радостью, а стресс и бремена переносятся легче.

    Эллен Уайт писала о великом мире, который имел Иисус, совершая служение на Земле. Бурю, угрожавшую Его ученикам и Ему, она описывает следующими словами: «Когда ­Иисус пробудился, чтобы встретиться лицом к лицу с бурей, Он был совершенно спокоен. Ни малейшего признака тревоги не выражали ни Его слова, ни взгляд, потому что в Нем не было страха. Причина тому – не Его всемогущество в человеческом естестве. Он сохранял спокойствие не как Господь неба и земли. Эту власть Он сложил с Себя. Христос говорил: «Я ничего не могу творить Сам от Себя» (Ин. 5:30). Он верил в могущество Отца. Спокойствие объяснялось верой – верой в любовь и заботу Бога, и сила слова, которое усмирило бурю, исходила от Бога» (Желание веков, с. 336).

    Она продолжает описание, призывая нас доверять нашему Господу таким же образом: «Как Иисус сохранял уверенность в заботе Отца, так и мы должны покоиться в заботливых руках нашего Спасителя. Если бы ученики доверяли Ему, они были бы спокойны. Их страх в момент опасности выявил недостаток веры. Пытаясь спасти себя, они забыли об Иисусе; и только когда ученики, убедившись в своей беспомощности, обратились к Нему, Он смог им помочь.

    Как часто мы поступаем так же, как ученики! Надвигаются бури искушений, яростно сверкают молнии, и волны отчаяния накатываются на нас, а мы боремся с бурей в одиночку, забывая, что есть Тот, Кто может помочь нам. Мы полагаемся на собственные силы до тех пор, пока не потеряем последнюю надежду и не ощутим близость смерти. Только тогда мы вспоминаем Иисуса, и, если молим Его о спасении, наша просьба не будет напрасной. Хотя Он со скорбью укоряет нас в неверии и самонадеянности, однако никогда не откажется подать нам руку помощи. На суше ли, на море ли, но если Спаситель в наших сердцах, нам нечего бояться. Живая вера в Искупителя успокоит жизненное море, и мы будем избавлены от опасности таким образом, какой Он сочтет наилучшим для нас» (там же).

    Когда мы воистину пребываем во Христе и Он в нас, то Его присутствие становится для нас реальностью. Мы будем реально полагаться на Него, а не только теоретически. И это будет происходить постоянно. Любой страх, беспокойство и стресс в нашем служении будут удалены. На смену бременам служения придет упование на Иисуса. Как сказала Эллен Уайт, мы должны убедиться в своей беспомощности и обратиться ко Христу.

    Пребывая во Христе, мы будем иметь такие отношения с Ним, какие Он имел со Своим Отцом. Эти отношения позволяли Ему быть уверенным, что Отец будет говорить и служить через Него.

    «Разве ты не веришь, что Я в Отце и Отец во Мне? Слова, которые говорю Я вам, говорю не от Себя; Отец, пребывающий во Мне, Он творит дела» (Ин. 14:10).

    Личные размышления и обсуждения

    Если вы испытываете страх или перенапряжение в служении Господу, то на что это указывает?

    Было ли неразумным со стороны учеников испытывать страх, когда они находились в лодке во время бури? Почему да или почему нет?

    Как вы обычно реагируете, когда в вашу жизнь приходят испытания, искушения и трудности?

    Какой реакции в трудных ситуациях и испытаниях ожидает от нас Бог?

    Как вы планируете применить на этой неделе эти духовные размышления?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побудил вас взирать на Иисуса и доверять Ему, когда появится следующая возможность служить Христу или же испытание придет в вашу жизнь;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Вкусите и увидите, как благ Господь! Блажен человек, который уповает на Него!» (Пс. 33:9).

    «Побуди нас доверять Тебе, Господь, а не полагаться на земные вещи. Благослови нас, Отче».

    День 32 Субботний покой

    В истории о творении преподано Евангелие. В книге Бытие мы читаем: «Так совершены небо и земля и все воинство их. И совершил Бог к седьмому дню дела Свои, которые Он делал, и почил в день седьмой от всех дел Своих, которые делал» (Быт. 2:1, 2).

    Здесь мы узнаем о том, что Бог творил, а потом отдыхал. В случае с Адамом было наоборот. Сначала он вошел в Божий покой, так как седьмой день, суббота, был первым полным днем в его жизни. После пребывания в седьмой день в Божьем покое он работал.

    Последовательность существует и в отношении искуп­ления человека. Христос совершил работу искупления через Свою безгрешную жизнь, смерть и воскресение. Человек начинает ощущать Божью искупительную работу в своей жизни, полагаясь на обетование о том, что Бог уже совершил для него, на факт, что Иисус умер за его грехи и даровал ему вечную жизнь. Человек покоится на обетовании о том, что праведность Христа покрывает его. Также он полагается на то, что на кресте сила его греховной природы была побеждена, и теперь он свободен, чтобы служить Богу. Каждый день он покоится на обетовании, что Христос живет в нем и будет жить Своей жизнью в нем и через него, если он позволит Иисусу совершить это.

    Как только верующий принимает эти истины, он может преданно служить и повиноваться Богу в своей жизни. Этот покой необходим для него, чтобы с верностью служить Богу. Христианин принимает верой, что Бог искупил его, и полностью полагается на Христа.

    В Послании к Евреям мы читаем: «Посему для народа Божия еще остается субботство. Ибо кто вошел в покой Его, тот и сам успокоился от дел своих, как и Бог от Своих. Итак, постараемся войти в покой оный, чтобы кто по тому же примеру не впал в непокорность» (Евр. 4:9-11).

    В Божьем Слове ясно говорится о понятии покоя. Когда мы входим в Божий покой, то «успокаиваемся от дел своих». Для нас важно искать этот покой, иначе мы потерпим неудачу в послушании Богу из-за неверия.

    Единственный способ победить искушения и грех – полагаться на обетование, что Иисус пребывает в нас, и позволить Ему жить Его жизнью в нас. Мы должны покоиться на этой истине верой и не препятствовать Божьей работе искупления совершаться в нашей жизни. Наша задача – поверить и позволить Христу жить в нас Его жизнью. Мы должны осознать, что Он совершил работу. Этот покой во Христе – истинный смысл субботнего покоя, к которому Бог призывает нас.

    «Помни день субботний, чтобы святить его; шесть дней работай и делай всякие дела твои, а день седьмой – суббота Господу, Богу твоему: не делай в оный никакого дела ни ты, ни сын твой, ни дочь твоя, ни раб твой, ни рабыня твоя, ни скот твой, ни пришлец, который в жилищах твоих; ибо в шесть дней создал Господь небо и землю, море и все, что в них, а в день седьмой почил; посему благословил Господь день субботний и освятил его» (Исх. 20:8-11).

    Наша задача – верить и позволять Богу пребывать в нас. Это требует 100 % посвящения Христу 100 % нашего времени.

    Личные размышления и обсуждения

    Как Евангелие преподано в истории творения?

    На какие истины об Иисусе христиане должны полагаться?

    Каким образом покой во Христе связан с послушанием в жизни христианина?

    Какое истинное значение субботнего покоя?

    Как вы планируете применить на этой неделе эти духовные размышления?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побуждал вас постигать духовный смысл субботнего покоя;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко. Да оставит нечестивый путь свой и беззаконник помыслы свои, и да обратится к Господу, и Он помилует его, и к Богу нашему, ибо Он многомилос­тив» (Ис. 55:6, 7).

    «Боже, побуди нас искать Тебя и оставить наши нечес­тивые пути и порочные мысли. Побуди нас обратиться к Тебе всем сердцем. Будь милостив к нам и прости нас».


    Раздел V Крещение Духом и дружба

    «И каждый день единодушно пребывали в храме и, преломляя по домам хлеб, принимали пищу в веселии и простоте сердца» (Деян. 2:46).

    День 33 Чего-то не хватает

    Крещение Святым Духом – это опыт, необходимый христианину, чтобы он мог стать подобным Иисусу в жизни и служении. Через крещение Святым Духом Хрис­тос пребывает в верующем. В результате этих близких отношений с Иисусом верующий будет одерживать великие победы над грехом.

    Взаимосвязь между крещением Святым Духом и искренней христианской дружбой также имеет важное значение для христианина. Даже если бы мы могли получить крещение Святым Духом, то не смогли бы возрастать духовно в той степени, как этого ожидает от нас Бог, без глубоких дружес­ких отношений с другими исполненными Духом верующими.

    Деноминации, ориентированные на Библию, включая адвентистов седьмого дня, склонны показывать большую степень интеллектуальности в их религии. Мы знаем много жизненно важных библейских истин. Наши усилия в проповеди Евангелия мы направляем на познание этих истин, которые выделяют нас на фоне других деноминаций. Поэтому многие становятся членами Церкви благодаря этим истинам.

    Один факт, который всегда беспокоил меня, – это недос­таток христианских дружеских отношений у адвентистов седьмого дня. Мы скорее являемся независимой группой верующих. Чтобы стать адвентистом седьмого дня, необходимо иметь мужество, так как выбор соблюдать седьмой день, субботу, отделяет нас от большинства других христиан.

    Я часто перечитывал описание верующих после Пяти­десятницы: «И они постоянно пребывали в учении Апостолов, в общении и преломлении хлеба и в молитвах» (Деян. 2:42).

    Я знал, что мы как Церковь были правы в отношении доктрин. Однако мы не всегда проявляли дружелюбие. Я заметил, что большинство адвентистов трудолюбивы, они стараются сделать все возможное, чтобы обеспечить свою семью и посетить утреннее субботнее богослужение. Большинство служений в Церкви отчасти формальны, на них выделяется мало времени для общения верующих. Следовательно, в основном дружба заключается в теплых приветствиях до и после служения. После этого все отправляются домой, возвращаясь в церковь в следующую субботу. Во многих наших общинах проходят молитвенные встречи среди недели. Они обычно состоят из выступления пастора и молитв. Но большинство членов Церкви считает, что они слишком заняты или устали, чтобы посещать эти служения.

    Я часто ощущал, что у нас, адвентистов седьмого дня, дружеские отношения должны играть более важную роль, чем это есть на самом деле. Следующие семь дней мы будем размышлять о том, почему исполненные Духом христиане должны иметь близкие дружеские отношения с другими исполненными Духом верующими, если они хотят прийти в меру полного возраста Христова и быть готовыми к Его возвращению.

    Личные размышления и обсуждения

    Как вы можете охарактеризовать раннюю христианскую Церковь, о которой читаем в Деян. 2:42?

    Поразмышляйте, насколько искренни у вас дружеские отношения с другими христианами. Как обстояло дело раньше?

    Почему христианская дружба важна в нашей жизни сегодня?

    Почему христианская дружба необходима для того, чтобы приготовиться ко Второму пришествию Христа?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог помог вам понять, почему христианская дружба важна;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «На малое время Я оставил тебя, но с великою милостью восприму тебя. В жару гнева Я сокрыл от тебя лице Мое на время, но вечною милостью помилую тебя, говорит Искупитель твой, Господь. Ибо это для Меня, как воды Ноя: как Я поклялся, что воды Ноя не придут более на землю, так поклялся не гневаться на тебя и не укорять тебя. Горы сдвинутся и холмы поколеблются, – а милость Моя не отступит от тебя, и завет мира Моего не поколеб­лется, говорит милующий тебя Господь» (Ис. 54:7-10).

    «Боже, будь милостив к нам. Восстанови нашу духовную силу».

    День 34 Ранняя Церковь и дружба

    Я лично верю, что Господь побуждает Свой народ более тщательно размышлять о том, какой была Церковь Нового Завета. Адвентисты седьмого дня в течение многих лет считали себя Божьим остатком. Мы стремились придерживаться учений Божьего Слова, как это делала новозаветная Церковь. Я верю, что сейчас Господь призывает нас не только пребывать «в учении Апостолов», но также «в общении и преломлении хлеба и в молитвах» (Деян. 2:42). Бог призывает Своих детей быть Его народом Остатка не только в учении, но и в дружбе. Дружеские отношения важны для того, чтобы мы могли быть Божьим народом Остатка. Помня об этом, давайте рассмотрим, какой была Божья ранняя Церковь.

    В книге Деяния апостолов говорится, что первые христиане встречались как в храме, так и по домам: «И каждый день единодушно пребывали в храме и, преломляя по домам хлеб, принимали пищу в веселии и простоте сердца» (стих 46).

    Так как христиане были непрошеными посетителями в иудейских храмах, то в основном их дома стали главным местом поклонения и дружеского общения. В домах верующих собирались для прославления Бога, дружеского общения и обучения. Во многих стихах Нового Завета мы встречаем упоминание о домах, в которых собирались христиане:

    «И, придя, взошли в горницу, где и пребывали, Петр и Иаков, Иоанн и Андрей, Филипп и Фома, Варфоломей и Матфей, Иаков Алфеев и Симон Зилот, и Иуда, брат Иакова» (Деян. 1:13).

    «И одна женщина из города Фиатир, именем Лидия, торговавшая багряницею, чтущая Бога, слушала; и Господь отверз сердце ее внимать тому, что говорил Павел. Когда же крестилась она и домашние ее, то просила нас, говоря: если вы признали меня верною Господу, то войдите в дом мой и живите у меня. И убедила нас» (Деян. 16:14, 15). «Они же, выйдя из темницы, пришли к Лидии и, увидев братьев, поучали их, и отправились» (Деян. 16:40).

    «Но неуверовавшие Иудеи, возревновав и взяв с площади некоторых негодных людей, собрались толпою и возмущали город и, приступив к дому Иасона, домогались вывести их к народу. Не найдя же их, повлекли Иасона и некоторых братьев к городским начальникам, крича, что эти всесветные возмутители пришли и сюда, а Иасон принял их, и все они поступают против повелений кесаря, почитая другого царем, Иисуса. И встревожили народ и городских начальников, слушавших это. Но сии, получив удостоверение от Иасона и прочих, отпустили их» (Деян. 17:5-9).

    «Как я не пропустил ничего полезного, о чем вам не проповедовал бы и чему не учил бы вас всенародно и по домам» (Деян. 20:20).

    «Приветствуйте… и домашнюю их церковь. Приветствуйте возлюбленного моего Епенета, который есть начаток Ахаии для Христа» (Рим. 16:3-5).

    «Крестил я также Стефанов дом; а крестил ли еще кого, не знаю» (1 Кор. 1:16). «Приветствуют вас церкви Асийские; приветствуют вас усердно в Господе Акила и Прискилла с домашнею их церковью» (1 Кор. 16:19).

    «Приветствуйте братьев в Лаодикии, и Нимфана, и домашнюю церковь его» (Кол. 4:15).

    Апостолы, безусловно, понимали важность близких дружеских отношении в Малых группах. Три с половиной года они служили и развивали эти отношения с Иисусом. Поэтому для них было естественным продолжить это общение в Малых группах, когда сотни и тысячи людей принимали Христа. Домашние церкви помогали организовывать огромное количество верующих, присоединявшихся к церкви каждый день, «хваля Бога и находясь в любви у всего народа. Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви» (Деян. 2:47).

    Эти дружеские группы способствовали росту Церкви. Было подсчитано, что к третьему столетию в Римской империи проживало шесть миллионов христиан. Благодаря этим Малым группам Церковь росла. Новые члены быстро и легко приспосабливались к новым условиям. Также было установлено, что эти группы не только «насыщали» духовно своих членов, но и служили миссионерским целям. Благодаря домашним группам Церковь росла даже во времена жестокого преследования. Когда количество посетителей Домашней церкви увеличивалось, они вынуждены были разделяться и создавать новые группы в других домах.

    Близкие отношения, формирующиеся в Малых группах, приводят к хорошей дружбе между их членами. Между ними существует взаимная поддержка. В таком окружении верующие получают поддержку друг от друга. Человек становится сильнее, когда объединяется с другими, а не борется в одиночку. Таким его создал Бог. Сегодня христиане нуждаются в силе, исходящей от близких дружеских отношений, какие наблюдались в ранней Церкви. Как Бог сказал в самом начале: «Не хорошо быть человеку одному» (Быт. 2:18). Христиане не должны пытаться противостоять сатанинским силам и миру в одиночку.

    Личные размышления и обсуждения

    Где развивались дружеские отношения между первыми христианами? Почему?

    Какие преимущества домашних церквей?

    Почему христианская дружба важна в нашей жизни сегодня?

    Как вы думаете, наступит ли время, когда общение в домашних группах будет необходимым? Почему да или почему нет?

    Хотели бы вы принадлежать к домашней группе, в которой собираются исполненные Духом верующие? Если да, что вы можете сделать, чтобы присоединиться к такой группе?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побудил вас стать членом домашней церкви;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Как юноша сочетается с девою, так сочетаются с тобою сыновья твои; и как жених радуется о невесте, так будет радоваться о тебе Бог твой. На стенах твоих, Иерусалим, Я поставил сторожей, которые не будут умолкать ни днем, ни ночью. О, вы, напоминающие о Господе! не умолкайте, – не умолкайте пред Ним, доколе Он не восстановит и доколе не сделает Иерусалима славою на земле» (Ис. 62:5-7).

    «Боже, побуди нас постоянно молиться Тебе о возрож­дении, чтобы мы прославляли Твое Имя перед окружающими нас людьми».

    День 35 Крещение Духом и дружеские отношения в группах

    Крещение Святым Духом и дружеское общение в группах взаимосвязаны. Они необходимы для того, чтобы христианин пришел в меру полного возраста Христова. Крещение Святым Духом необходимо для членов Малой группы, чтобы она функционировала так, как задумал Бог. Пример этого мы находим во взаимоотношениях Христа и учеников. Три с половиной года 12 учеников находились в близких отношениях со Христом и друг с другом. Все же мы видим, что они спорят между собой по дороге к месту, где будет проходить пасхальная вечеря. Это происходило прямо перед тем, как Христа схватила толпа и в конечном итоге распяла Его: «Был же и спор между ними, кто из них должен почитаться бóльшим» (Лк. 22:24).

    В течение этих лет ученики еще не достигли уровня дружбы с Богом и друг с другом, где царит любовь и посвящение. Одна лишь принадлежность к группе, в которой лидером был Иисус, не гарантировала, что они изменятся, придя в меру полного возраста Христова. Мы видим, что позже они кардинально изменились. Что же произошло? Они получили крещение Святым Духом в день Пятидесятницы. С того дня ученики и другие присутствовавшие там имели искренние христианские дружеские отношения, к которым Бог призывает каждого верующего.

    «И они постоянно пребывали в учении Апостолов, в общении и преломлении хлеба и в молитвах… И каждый день единодушно пребывали в храме и, преломляя по домам хлеб, принимали пищу в веселии и простоте сердца, хваля Бога и находясь в любви у всего народа. Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви» (Деян. 2:42, 46, 47).

    Дружба в ранней Церкви не могла развиваться во время традиционного утреннего субботнего богослужения, так как необходима была динамика взаимоотношений для исполненных Духом верующих. Единственный возможный способ развития этой дружбы – общение в христианских Малых группах. Традиционное субботнее богослужение очень важно. Суть в том, что его одного недостаточно.

    Важность общения в Малых группах между верующими, исполненными Духом, иллюстрируется двумя способами. Павел показывает необходимость постоянной связи между верующими в 12-й главе Первого послания к коринфянам. Он использует аналогию с человеческим телом для описания Церкви и ее членов. Апостол указывает на важность того, чтобы каждый орган тела служил всему организму. Исполненные Духом верующие нуждаются друг в друге. Они должны служить друг другу, подобно тому как служат сердце, рука, глаза и т. д. другим частям вашего тела. Данная аналогия показывает, что для каждого органа важно оставаться в живой связи с другими частями тела. Именно дружеское общение в группах позволяет крещенным Духом верующим находиться в близкой связи со Христом, Который наделяет их способностью служить друг другу.

    «Но каждому дается проявление Духа на пользу. Одному дается Духом слово мудрости, другому слово знания, тем же Духом; иному вера, тем же Духом; иному дары исцелений, тем же Духом; иному чудотворения, иному пророчество, иному различение духов, иному разные языки, иному истолкование языков. Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно. Ибо, как тело одно, но имеет многие члены, и все члены одного тела, хотя их и много, составляют одно тело, – так и Христос» (1 Кор. 12:7-12).

    «И Он поставил одних Апостолами, других – пророками, иных – Евангелистами, иных – пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова, доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова; дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос, из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви» (Еф. 4:11-16).

    Другая иллюстрация необходимости дружеских отношений в Малых группах – это костер. Вспомните время, когда вы сидели возле костра и наблюдали за горящими углями. Для поддержания огня необходимо, чтобы угли были рядом, а также время от времени подкладывать дрова. Горящий уголь, отделенный от других, вскоре погаснет. Этот пример четко иллюстрирует важность близких христианских отношений. Для поддержания «огня» крещенному Духом верующему нужно не только постоянно просить Бога об излитии Духа (Еф. 5:18), но и поддерживать дружеские отношения с другими исполненными Духом верующими.

    Личные размышления и обсуждения

    Какая взаимосвязь между крещением Святым Духом и христианскими дружес­кими отношениями в группах?

    Достаточно ли было общения учеников с Иисусом в течение трех с половиной лет, чтобы приготовить их к близким отношениям со Христом, которых Он ожидал от них? Почему да или почему нет?

    Какую Павел привел иллюстрацию, говорящую о необходимости близких отношений христиан друг с другом?

    Какая еще иллюстрация говорит об этом же?

    Ощущаете ли вы необходимость близких христианских дружеских отношений в вашей духовной жизни? Почему?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог благословил ваши усилия присоединиться к Малой группе;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Душа моя истаевает от скорби: укрепи меня по слову Твоему» (Пс. 118:28).

    «Мое греховное состояние ослабило меня. Боже, обрати меня от моих грехов. Укрепи меня духовно, как Ты обещал».

    День 36 Церковь

    Греческое слово, переведенное в Новом Завете как «церковь», звучит «ekklesiã» и имеет значение «вызванные». Когда люди откликаются на призыв Святого Духа принять Христа как своего Спасителя, они становятся частью ekklesiã, так называемые «вызванные».

    Изучая Новый Завет, мы обнаруживаем два важных предназначения Церкви. «Вызванные» были вызваны, чтобы верить в библейское учение. Павел описывает Церковь следующими словами: «Чтобы, если замедлю, ты знал, как должно поступать в доме Божием, который есть Церковь Бога живого, столп и утверждение истины» (1 Тим. 3:15).

    Павел называет Церковь «столпом и утверждением истины». «Вызванные» должны верить, жить и провозглашать истину Божьего Слова.

    Есть еще одно важное предназначение Церкви, о котором мы читаем в Первом послании Иоанна: «О том, что мы видели и слышали, возвещаем вам, чтобы и вы имели общение с нами: а наше общение – с Отцом и Сыном Его, Иисусом Христом» (1 Ин. 1:3).

    Это второе важное предназначение Церкви Новый Завет называет общением. В некотором смысле мы общаемся, когда поклоняемся Богу в субботу на служении и на других церковных собраниях. Однако новозаветное понятие общения намного шире.

    Греческое слово, переведенное как «общение», – это koinonia (взаимоотношения, соучастие, общительность). Форма глагола означает «общаться, распределять, делиться». Следовательно, koinonia означает нечто большее, чем просто сидеть рядом во святилище во время субботнего поклонения либо общаться во время встречи. Новозаветное понимание этого слова намного глубже. Это значит служить друг другу. Не просто знать имена, места жительства и приветствовать друг друга в церкви в субботнее утро, но делиться надеждами, мечтами, переживаниями и болями. Это значит позволить Богу использовать нас для служения друг другу. Согласно Новому Завету, дружная церковь – это собрание людей, вызванных из мира Богом, чтобы стать обществом, которое имеет общее библейское вероучение, делится им с людьми и служит друг другу.

    Если христиане не имеют таких отношений друг с другом, они не исполняют Божий план относительно Его Церкви. Мы можем соблюдать субботу и посещать церковь, но если мы не прибываем по-настоящему в koinonia, христианском общении, то не выполняем в полной мере Божьего предназначения для Церкви.

    Личные размышления и обсуждения

    Какое значение слова «церковь» мы находим в Новом Завете?

    Какие предназначения христианской Церкви открываются в Новом Завете?

    Что означает быть в общении друг с другом, которое названо koinonia?

    Вовлечены ли вы в koinonia с другими христианами?

    Если да, поделитесь опытом такой дружбы.

    Если нет, хотели бы вы иметь такие дружеские отношения?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог благословил ваши усилия присоединиться к группе, имеющей общение koinonia;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Бойтесь Господа, святые Его, ибо нет скудости у боящихся Его» (Пс. 33:10).

    «Боже, побуди нас всем сердцем испытывать страх и почтение к Тебе. Освободи нас от всего, что мешает нам быть духовными».

    День 37 Божья семья

    Грех разрушил Божью семью. Был создан план по восстановлению этой семьи. Павел обращается к тем, кто откликнулся на Божий призыв в их жизни: «Итак, вы уже не чужие и не пришельцы, но сограждане святым и свои Богу» (Еф. 2:19).

    Греческое слово, переведенное как «свои», звучит «oikeios», что значит «домашний, родственный». Поверив в Иисуса Христа, мы становимся членами Божьей семьи.

    По традиции мы рассматриваем Церковь в более широком контексте, как собрание. Мы не размышляем о Церкви как о небольшой семье. Однако библейская и историческая перспективы показывают, что ранняя Церковь состояла из Малых групп, имеющих дружеские отношения. Эти группы функционировали как семьи.

    Когда Павел описывает свои чувства к фессалоникийской Божьей семье, он говорит о том, какими должны быть отношения: «Так мы, из усердия к вам, восхотели передать вам не только благовестие Божие, но и души наши, потому что вы стали нам любезны» (1 Фес. 2:8). Слово «любезны» в греческом языке «agapetos» – «дорогой, возлюбленный».

    Если церковные мероприятия ограничиваются только утренним субботним богослужением, приветствием друзей и после этого возвращением домой, то мы не сможем достичь этого уровня семейных отношений.

    Например, слышали ли вы о семье, члены которой живут отдельно друг от друга и встречаются только один раз в неделю на час или два? При этом они коротко приветствуют друг друга, садятся на скамьи и слушают какую-либо лекцию. После этого они продолжают жить отдельно, пока через неделю не встретятся вновь для приветствия и прослушивания следующей лекции. Что вы скажете о единстве такой семьи? Я думаю, вы будете сомневаться в том, действительно ли это семья. Большинство, конечно же, сделает вывод, что этой семье необходимо хорошо поработать над достижением единства. Удивительно и в то же время печально, что большинство христиан берут эту семью за образец.

    Там, где царит здоровая атмосфера, члены семьи знают друг друга лично. Они рассказывают о своих страхах, надеж­дах, мечтах, разочарованиях и испытаниях. В любящей заботливой семье ее члены поддерживают друг друга словами и действиями.

    В Божьей семье все происходит точно так же. Сам Бог служит членам этой семьи. Он совершает это через каждого ее члена, когда они продолжают получать крещение Святым Духом. Близкие отношения с Богом, которые мы имеем в результате этого ежедневного крещения, позволяют Хрис­ту жить в каждом верующем и служить через него. Однако эта динамика близкого общения семьи возможна только в кругу Малых групп, имеющих дружеские отношения.

    Личные размышления и обсуждения

    Какие отношения Бог первоначально предусмотрел для Своих детей?

    Что грех сделал с Божьим планом?

    Как План искупления помог Божьей разрушенной семье?

    Каких взаимоотношений Бог ожидает от членов Его Церкви?

    Какое окружение более всего благоприятствует этому?

    Хотели бы вы исполнить Божий план в отношении Его церковной семьи?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побуждал вас иметь предусмотренные Им взаимо­отношения с членами церковной семьи;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Много скорбей у праведного, и от всех их избавит его Господь» (Пс. 33:20).

    «Господи, помоги нам исполнить Твой план в отношении Божьей церковной семьи. Избавь нас от всех несчастий, которые сатана пытается нам принести».

    День 38 Плод Духа и дружба

    Два важных элемента успеха христианской Малой группы – плод и дары Духа, проявленные в их жизни. Этого возможно достичь только единственным способом: участники группы должны быть исполнены Духом.

    Сегодня мы поразмышляем над ролью качеств плода Духа в укреплении дружбы. Если плод Духа не проявляется и не совершенствуется в жизни участников, то они не смогут во всей полноте ощутить преимущества дружбы в группе. Также они не будут иметь характер, необходимый для служения другим участникам группы. Качества плода Духа мы находим в Послании Павла к галатам: «Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона» (Гал. 5:22, 23).

    Первое качество плода Духа – любовь. Употребленное здесь слово в греческом языке означает любовь agápe – высшую форму безусловной любви. Этой любовью Бог любит нас (Иер. 31:3), даруя нам все самое лучшее. Иисус описал этот вид любви: «А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас» (Мф. 5:44).

    Павел также описывает любовь agape: «Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит» (1 Кор. 13:4-7).

    Благодаря этому качеству плода – любви – члены группы смогут понимать и сострадать друг другу. Пример одного будет влиять на других, они не будут говорить резкие слова и относиться плохо друг к другу. Среди них не будет господствовать осуждающий дух, когда кто-нибудь из участников группы поделится опытом своей личной борьбы с грехом. Вместо этого любовь побудит их проявлять сострадание и сочувствие к такому человеку. Они поддержат его с помощью утешительных, вдохновляющих слов, которые исцелят его.

    Каждое качество плода, включенное в список Павла, играет такую же важную роль в поддержании атмосферы доброты, которая необходима для Малой группы, желающей исполнять Божье предназначение.

    Эти качества невозможно обрести, не исполнившись Духом. Необходимо, чтобы христиане исполнились Духом, чтобы группа служила своей цели, создавая атмосферу, где все участники смогут прийти в меру полного возраста Христова.

    «И Он поставил одних Апостолами, других – пророками, иных – Евангелистами, иных – пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова, доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова; дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос, из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви» (Еф. 4:11-16).

    Члены группы должны иметь плод Духа, который может проявиться в жизни верующего только посредством крещения Святым Духом. Эти качества плода позволят характеру Христа проявиться в группе. Бог выражает Свою любовь к нам также и с помощью других людей. Через исполненных Духом христиан Бог будет открывать Свою любовь всем, кто присоединяется к группе, как христианам, так и неверующим.

    Личные размышления и обсуждения

    Что должен делать каждый участник Малой группы, чтобы плод Духа проявился?

    Перечислите качества плода Духа. Опишите, как каждое качество может стать благословением для всей группы.

    Что вы можете сделать, чтобы присоединиться к группе, в которой есть плод Духа?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог явил плод Духа в вашей жизни и побудил вас присоединиться к группе исполненных Духом людей;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Итак, вы выйдете с веселием и будете провожаемы с миром; горы и холмы будут петь пред вами песнь, и все дерева в поле рукоплескать вам. Вместо терновника вырастет кипарис; вместо крапивы возрастет мирт; и это будет во славу Господа, в знамение вечное, несокрушимое» (Ис. 55:12, 13).

    «Боже, восстанови в нас полноту радости и мира в Тебе. Избавь нас от духовных препятствий, существующих в нашей жизни и в жизни нашей церкви. Позволь нам испытать великую радость в Тебе. Прославь Свое Имя через наше собрание».

    День 39 Дары Духа и дружба

    Другой важный элемент для успешного функционирования Малой группы – проявление даров Духа. Так как духовные дары проявляются через исполненных Духом верующих, важно, чтобы члены группы были крещены Святым Духом.

    В нескольких главах Нового Завета говорится о духовных дарах. Самые известные отрывки о духовных дарах мы находим в Посланиях Павла.

    «Ибо как в одном теле у нас много членов, но не у всех членов одно и то же дело, так мы, многие, составляем одно тело во Христе, а порознь один для другого члены. И как, по данной нам благодати, имеем различные дарования, то, имеешь ли пророчество – пророчествуй по мере веры; имеешь ли служение – пребывай в служении; учитель ли, – в учении; увещатель ли – увещевай; раздаватель ли – раздавай в простоте; начальник ли – начальствуй с усердием; благотворитель ли – благотвори с радушием» (Рим. 12:4-8).

    «Но каждому дается проявление Духа на пользу. Одному дается Духом слово мудрости, другому слово знания, тем же Духом; иному вера, тем же Духом; иному дары исцелений, тем же Духом; иному чудотворения, иному пророчество, иному различение духов, иному разные языки, иному истолкование языков. Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно. Ибо, как тело одно, но имеет многие члены, и все члены одного тела, хотя их и много, составляют одно тело, – так и Христос» (1 Кор. 12:7-12).

    «Каждому же из нас дана благодать по мере дара Хрис­това. Посему и сказано: ″восшед на высоту, пленил плен и дал дары человекам…″ И Он поставил одних Апостолами, других – пророками, иных – Евангелистами, иных – пастырями и учителями» (Еф. 4:7-11).

    Эти дары играют важную роль в духовном росте верующего и всей Церкви. Павел использует аналогию с человеческим телом и перечисляет части тела, указывая на важность каждой из них в функционировании всего организма. Вывод очевиден: необходимо, чтобы каждая часть тела функционировала эффективно, чтобы весь организм был здоровым и успешно выполнял свою миссию.

    «Тело же не из одного члена, но из многих. Если нога скажет: ″я не принадлежу к телу, потому что я не рука″, то неужели она потому не принадлежит к телу? И если ухо скажет: ″я не принадлежу к телу, потому что я не глаз″, то неужели оно потому не принадлежит к телу? Если все тело глаз, то где слух? Если все слух, то где обоняние? Но Бог расположил члены, каждый в составе тела, как Ему было угодно. А если бы все были один член, то где было бы тело? Но теперь членов много, а тело одно. Не может глаз сказать руке: ″ты мне не надобна″; или также голова ногам: ″вы мне не нужны″. Напротив, члены тела, которые кажутся слабейшими, гораздо нужнее» (1 Кор. 12:14-22).

    Павел призывает, чтобы «все члены одинаково заботились друг о друге» (стих 25). При функционировании всей церковной структуры каждый член тела Христова получает огромные благословения.

    Из описания Павла четко видно, что дары Духа необходимы для роста как отдельного христианина, так и всей Церкви. Утверждение Павла о том, чтобы члены Церкви «одинаково заботились друг о друге», является прямым указанием на искреннюю христианскую дружбу. Мы должны лично знать наших братьев и сестер, чтобы испытывать к ним глубокое сочувствие. Мы должны свободно делиться нашими глубочайшими потребностями, трудностями, надеждами и мечтами, если мы хотим служить друг другу. Павел указывал на важность служения друг другу: «Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов» (Гал. 6:2).

    Такую дружбу невозможно обрести формальным посещением Церкви. Если наше единственное общение с членами нашей церкви – это теплые приветствия, когда мы приходим в субботу на богослужение, то у нас не будет дружбы, о которой говорится в Библии.

    Дары Духа практичны, они приносят благословения тем, кто имеет близкое общение друг с другом. Например, дар учительства в Новом Завете – это наставление в Божьем Слове. Очень важно иметь этот дар в Малой группе. Цель группы не заключается в том, чтобы превратиться только в обучающий класс. Во время встреч группы отводится время для глубокого изучения Библии. Но главная задача дружеской группы – совместное поклонение Богу и исцеляющее общение. Дар учительства, соответствующий этой задаче, станет великим благословением для всех посетителей. Следует выбирать короткое наставление из Священного Писания, а не проводить серию длинных лекций. Акцент должен быть на практическом применении Священного Писания относительно вопросов, возникающих в группе.

    Другой пример – это дар увещевания. Если этот дар будет проявляться, то Бог использует его для произношения слов ободрения, утешения и надежды, особенно для тех, кто переживает трудности в жизни. Проявление этого дара выражается в практических вдохновляющих библейских советах для членов группы. Эти духовные дары, проявленные в христианской Малой группе, позволят Духу служить членам этой группы.

    Личные размышления и обсуждения

    Что необходимо иметь участникам группы, чтобы дары Духа проявлялись в их среде?

    Перечислите несколько даров Духа и опишите, как Бог использует их для служения членам Малой группы.

    Имели ли вы опыты, когда Бог проявлял через вас духовные дары для служения другим?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог проявлял дары Духа, которые избрал для вас, в вашей жизни и чтобы вы служили другим, используя эти дары;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «Вострубите трубою на Сионе, назначьте пост и объявите торжественное собрание. Соберите народ, созовите собрание, пригласите старцев, соберите отроков и грудных младенцев… Между притвором и жертвенником да плачут священники, служители Господни, и говорят: ″пощади, Господи, народ Твой, не предай наследия Твоего на поругание, чтобы не издевались над ним народы; для чего будут говорить между народами: где Бог их?″ И тогда возревнует Господь о земле Своей и пощадит народ Свой. И ответит Господь, и скажет народу Своему: вот, Я пошлю вам хлеб, и вино, и елей, и будете насыщаться ими, и более не отдам вас на поругание народам» (Иоиль 2:15-19).

    «Боже, даруй нам желание собираться вместе и искренно искать Тебя в молитвах. Прославь Твое Имя через нас, чтобы другие увидели, что Ты живешь в нас. Будь милостив к нам и возроди нас во всем, чтобы мы процветали и преуспевали как Твой народ».

    День 40 Дружеские отношения в группах и рост Церкви

    Дружба верующих сыграет важную роль в их духовном, эмоциональном и даже физическом восстановлении, которое Бог желает дать каждому из них.

    Целью каждой встречи в Малой группе должен быть рост. Если группа не увеличивается, то она не выполняет предназначение Бога. Помните: крещение Святым Духом дается как для нашего духовного роста, так и для распространения Евангелия.

    «Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли» (Деян. 1:8).

    Следовательно, в группе должны быть также и неверующие или те, кто не является членом Церкви.

    Для нашего личного духовного роста важно быть вовлеченным в приобретение других для Христа. Господь мог бы использовать ангелов для работы приобретения душ, однако Он этого не делает. Почему? Бог знает, насколько необходимо для каждого из нас быть лично вовлеченными в приобретение людей для Христа. Эллен Уайт подтверждает эту мысль: «Лишь тогда, когда мы будем трудиться так, как этого желает Христос, мы будем чувствовать необходимость в более глубоком духовном опыте, более глубоком понимании Бога. Мы будем алкать и жаждать праведности, искать молитвенного общения с Богом, которое укрепит нашу веру, и душа будет стремиться к источнику спасения, чтобы утолить свою жажду. Затруднения и испытания, которые встретятся в жизни, побудят нас к постоянному исследованию Библии и непрестанной молитве. Мы будем возрастать в благодати и познании Христа и приобретем богатый духовный опыт» (Путь ко Христу, с. 80).

    Поддержка, которую мы получаем в Малой группе, сыграет значительную роль в нашей проповеди Евангелия другим. Члены группы присоединятся к вашим молитвам за людей, которым вы проповедуете. Огромную пользу для вас принесет также совет тех, кто имеет больший опыт в приобретении людей для Христа. Бог будет использовать духовных отцов и матерей группы для оказания помощи менее опытным свидетелям Христа.

    Малая группа создаст замечательную атмосферу для человека, ищущего Бога, так как он найдет любящих, заботливых людей, принимающих его таким, каким он есть. В этом окружении Божий Дух будет работать над его обращением ко Христу. В книге Деяния апостолов мы читаем, что Церковь росла, в то время как первые христиане имели дружеское общение: «И каждый день единодушно пребывали в храме и, преломляя по домам хлеб, принимали пищу в веселии и простоте сердца, хваля Бога и находясь в любви у всего народа. Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви» (Деян. 2:46, 47).

    Бог будет служить как верующим, так и неверующим, посещающим Малую группу. Он будет совершать это посредством плода и даров Духа. Окружение в небольшой дружеской группе совершенно отличается по своей динамике евангелизации от посещения евангельских встреч, когда человек получает пригласительный флаер. Сама суть Малой группы заключается в близких личных взаимоотношениях. Когда неверующий знакомится с христианством и с новыми библейскими истинами в окружении друзей, это происходит в контексте близких взаимоотношений с членами группы. Он попадает в окружение, которое способствует исправлению и личному духовному росту.

    Личные размышления и обсуждения

    Какие две цели христианской дружеской группы вы можете назвать?

    Перечислите предположения о том, как дружеская группа может быть эффективной в приобретении людей для Христа?

    Что вы можете сделать, чтобы присоединиться к Малой группе и позволить Богу использовать вас в деле проповеди о Христе?

    Молитвенное задание

    Свяжитесь с вашим молитвенным партнером и обсудите тему дня.

    Молитесь вместе с ним:

    
        	о том, чтобы Бог продолжал крестить каждого из вас Своим Святым Духом;

        	о том, чтобы Господь возродил вашу жизнь и Свою Церковь;

        	о том, чтобы Бог побудил вас присоединиться к Малой группе и приводить других ко Христу;

        	о людях, которых вы включили в молитвенный список.

    

    Используйте следующий библейский стих в вашей молитве:

    «И вы, чада Сиона, радуйтесь и веселитесь о Господе Боге вашем; ибо Он даст вам дождь в меру и будет ниспосылать вам дождь, дождь ранний и поздний, как прежде… И до сытости будете есть, и насыщаться, и славить имя Господа Бога вашего, Который дивное соделал с вами… Излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши; старцам вашим будут сниться сны, и юноши ваши будут видеть видения» (Иоил. 2:23-28).

    «Боже, даруй нам ревностное желание, чтобы Твой Святой Дух побудил нас молиться о Раннем дожде крещения Святым Духом в нашей жизни и о Позднем дожде Твоего Святого Духа. Прояви дары Твоего Духа через нас и используй нас для прославления Твоего Имени. Яви Твою силу среди нас и в нашем окружении, чтобы многие пришли к познанию Тебя как их Бога и Спасителя».


Приложения

    Приложение А: Список ежедневных молитв

    Запишите имена пятерых или более людей, кто оставил либо никогда не посещал Церковь, за которых вы планируете молиться в течение сорока дней, чтобы Господь привлек их к Себе и приготовил к возвращению Христа. (Это должны быть люди, живущие в вашем районе, чтобы вы могли пригласить их посетить церковь в один из сорока дней).

    Молитесь за этих людей каждый день, используя нижеприведенные обетования о них. Они взяты из «Пособия для молящейся Церкви» (The Praying Church Sourcebook), с. 128, 129. Молитесь:

    
        	чтобы Бог привлек их к Себе (Ин. 6:44);

        	чтобы они искали познания Бога (Деян. 17:27);

        	чтобы они поверили в Божье Слово (1 Фес. 2:13);

        	чтобы сатана не смог ослепить их умы, а его влияние в их жизни было разрушено (2 Кор. 4:4; 10:4, 5);

        	чтобы Святой Дух работал над ними (Ин. 16:8-13);

        	чтобы они отвернулись от греха (Деян. 3:19);

        	чтобы они поверили в Христа как Спасителя (Ин. 1:12);

        	чтобы они повиновались Христу как Господу (Мф. 7:21);

        	чтобы они укоренились и возрастали во Христе (Кол. 2:6, 7).

    

    С молитвой просматривайте «Задания, помогающие проявить заботу о других» (Приложение Б), чтобы определить, что Господь ожидает, чтобы вы сделали для людей, за которых будете молиться в течение сорока дней.

    Приложение Б: Задания, помогающие проявить заботу о других

    Ниже вы найдете предложения того, как можно проявить заботу о людях, которых вы включили в ваш молитвенный список. Дополните этот список заданиями, которые Господь подсказывает вам выполнить.

    
        	Позвоните людям и расскажите, что вам нравится в них.

        	Пошлите им открытку со словами, которые Бог положил вам на сердце.

        	Поделитесь с этими людьми вдохновляющей книгой.

        	Позвоните им и молитесь вместе с ними.

        	Пригласите людей на обед.

        	Пригласите их в кафе.

        	Пошлите этим людям открытку с поздравлениями с Днем рождения.

        	Пошлите им открытку с вдохновляющими словами.

        	Угостите их блюдом, которое вы приготовили.

        	Пригласите их составить вам компанию в походах по магазинам, в посещении музея и т. д.

        	Пошлите открытку со словами ободрения или утешения, если в этом возникнет необходимость.

        	Поздравьте их детей с Днем рождения и подарите подарок.

        	Пригласите этих людей посетить вместе с вами церковь.

        	В подходящее время спросите, желают ли они изучать Библию.

    

    Приложение В: Советы по установлению контакта с людьми, за которых вы решили молиться

    Здравствуйте, (имя того, за кого вы молитесь)!

    Меня зовут (ваше имя)

    В моей Церкви проходит особенная молитвенная программа, и нам предложили выбрать пять человек, за которых мы могли бы молиться в течение сорока дней.

    Я выбрал вас одним из этих пятерых людей.

    Хотели бы вы, чтобы я особенным образом молился за ваши нужды: семейные вопросы, трудности на работе, за здоровье и т. д.?

    (Запишите ниже, о каких нуждах этих людей вы предлагаете молиться).

    Я рад возможности совершать молитвы именно за вас в эти следующие сорок дней.

    Спасибо, (имя того, за кого вы молитесь).

    До встречи!

    Приложение Г: 40 дней молитв и изучения Библии

    Вот и прошли сорок дней в молитве и размышлениях. Вы не хотели бы, чтобы пережитый опыт с Господом и общение с друзьями заканчивались, не так ли? Что же вам необходимо делать дальше?

    Один из вариантов: начать более глубоко изучать представленные в этом пособии темы. Темы каждого из пяти разделов освещены в отдельных книгах, которые я написал. Названия книг перекликаются с названиями разделов:

    
        	«Крещение Святым Духом»;

        	«Крещение Духом и молитва»;

        	«Крещение Духом и евангелизм»;

        	«Крещение Духом и пребывание во Христе»;

        	«Крещение Духом и дружба, подобная новым мехам».

    

    Если вы желаете, то можете начать изучение Библии с первой книги «Крещение Святым Духом» вместе с вашим молитвенным партнером или группой, с которыми вы молились в течение сорока дней. Также вы могли бы пригласить других присоединиться к вам в изучении. Потом лично или в группе продолжайте использовать другие четыре книги для размышлений. Это позволит Господу утвердить ваш опыт с Ним.

    Исследуйте также другие темы, касающиеся крещения Святым Духом. Написанные мною книги помогут как в личном, так и в групповом изучении других аспектов опыта крещения Святым Духом. Их можно читать в любом порядке, как вам подсказывает Господь.

    Темы для исследования:

    
        	крещение Духом и ожидание Бога;

        	крещение Духом и славное возвращение Христа;

        	крещение Духом и освобождение;

        	крещение Духом и весть о праведности по вере;

        	крещение Духом и последние события Земли.

    

    Продолжайте молиться о людях из вашего молитвенного списка. Добавьте в него других, о ком Господь побуждает вас молиться. Спланируйте, как вы можете пригласить их на ваши встречи в группе.

    Христос желает, чтобы мы ежедневно изучали Библию, молились и свидетельствовали о Нем другим. Все это должно стать неотъемлемой частью нашей христианской жизни. Если вы прекратите это делать после сорока дней в молитве и размышлениях, то не сможете прийти в меру полного возраста Христова. Также это единственный способ подготовиться к скорому возвращению Иисуса. Именно таким образом мы развиваем близкие отношения со Христом и возрастаем. Пусть Господь обильно благословит вас, чтобы вы продолжили изучать Божье Слово и молиться Ему, свидетельствуя о Нем другим.


    Об издательстве «Джерело Життя»

    Украинское христианское издательство, основано в 1993 г.

    Коллектив: 20 штатных сотрудников

    Издает книги различной тематики

    Осуществляет перевод книг с разных языков

    lifesource.ua
OEBPS/Images/public-cover.jpg





OEBPS/Text/nav.xhtml

  
    Table of Contents


    
      		
        Вступление
      


      		
        Раздел I. Крещение Святым Духом
      
        		
          День 1. Две основные задачи Святого Духа
        


        		
          День 2. Крещение Духом после Пятидесятницы
        


        		
          День 3. Преимущества крещения Духом
        


        		
          День 4. Христос в вас
        


        		
          День 5. Крещение Духом и послушание
        


        		
          День 6. Огорчая Святого Духа
        


        		
          День 7. Крещение Духом и Поздний дождь
        


        		
          День 8. Крещение Духом и возвращение Христа
        


      


      


      		
        Раздел II. Крещение Духом и молитва
      
        		
          День 9. Исходящее от Духа желание молиться
        


        		
          День 10. Пример молитвы Иисуса и учеников
        


        		
          День 11. Почему необходимо молиться?
        


        		
          День 12. Молитва в Духе
        


        		
          День 13. Совместная молитва в Духе
        


        		
          День 14. Настойчивая молитва в Духе
        


        		
          День 15. Ходатайственная молитва в Духе за других
        


        		
          День 16. Молитва в Духе о Божьих обетованиях
        


      


      


      		
        Раздел III. Крещение Духом и евангелизм
      
        		
          День 17. Завершение проповеди Евангелия с помощью силы Святого Духа
        


        		
          День 18. Крещение Духом и свидетельство
        


        		
          День 19. Необходимость крещения Духом для свидетельства
        


        		
          День 20. Крещение Духом и приготовление пути для Пришествия Христа
        


        		
          День 21. Проблема Лаодикийской церкви
        


        		
          День 22. Решение проблемы Лаодикийской церкви
        


        		
          День 23. Молитва и евангелизм
        


        		
          День 24. Метод Христа в евангелизации
        


      


      


      		
        Раздел IV. Крещение Духом и пребывание во Христе
      
        		
          День 25. Путь к открытию
        


        		
          День 26. Борьба христианина
        


        		
          День 27. Сила греха уничтожена
        


        		
          День 28. Христос дарует победу
        


        		
          День 29. Праведность по вере
        


        		
          День 30. Божьи Заповеди и пребывание во Христе
        


        		
          День 31. Пребывание во Христе и служение
        


        		
          День 32. Субботний покой
        


      


      


      		
        Раздел V. Крещение Духом и дружба
      
        		
          День 33. Чего-то не хватает
        


        		
          День 34. Ранняя Церковь и дружба
        


        		
          День 35. Крещение Духом и дружеские отношения в группах
        


        		
          День 36. Церковь
        


        		
          День 37. Божья семья
        


        		
          День 38. Плод Духа и дружба
        


        		
          День 39. Дары Духа и дружба
        


        		
          День 40. Дружеские отношения в группах и рост Церкви
        


      


      


      		
        Приложения
      
        		
          Приложение А: Список ежедневных молитв
        


        		
          Приложение Б: Задания, помогающие проявить заботу о других
        


        		
          Приложение В: Советы по установлению контакта с людьми, за которых вы решили молиться
        


        		
          Приложение Г: 40 дней молитв и изучения Библии
        


      


      


      		
        Об издательстве «Джерело Життя»
      


    


  

    Landmarks


    
      		
        Table of Contents
      


      		
        Cover
      


    


  


