
               

Еллен Уайт

Виховання 
та 

освiта
«Пiзнання Святого –  

це розум».

Киев 2012



3

ББК 86.376
У 13

Еллен Уайт
Виховання та освіта  — К.:
Джерело життя, 2012 — 320 с.

ББК 86.376
© 2012, видавництво «Джерело життя»

Роздiл I

Першi принципи 

«Ми ж усі з відкритим обличчям, мов у дзеркалі,  
оглядаємо Господню славу і перетворюємося  

в той самий образ від слави в славу,  
як від Господнього Духа» (2 Кор. 3:18).

Джерело і мета справжніх виховання й освіти

«Пізнання Святого – це розум» (Прип. 9:10).
«Заприязнися із Ним» (Йова 22:21).

Наше уявлення про освіту надто обмежене і за-
нижене. Існує потреба в ширшому баченні, у вищій 
меті. Справжня освіта означає більше, ніж вивчення 
певних навчальних дисциплін. Вона означає більше, 
ніж приготування до теперішнього життя. Вона по-
винна охоплювати все єство й увесь можливий для 
людини період існування. Освіта – це гармонійний 



Християнське служiння

4 5

Першi принципи

4

розвиток фізичних, розумових і духовних сил. Вона 
готує людину  до радості служіння в цьому світі та 
ще вищої радості досконалого служіння у світі прий­
дешньому. 

Джерело такої освіти ми бачимо в наступних словах 
Святого Письма, що вказують на Безмежного: «В Яко-
му заховані всі скарби премудрості й пізнання» (Ко-
лос. 2:3); «Його рада та розум» (Йова 12:13).

Світ має своїх великих учителів, мужів велетен-
ського інтелекту і глибоких досліджень, мужів, чиї ви-
словлювання стимулювали мислення та відкривали 
широкі горизонти знань. Таких людей поважають як 
провідних мужів і благодійників людства, однак є Той, 
Хто стоїть вище за них. Ми можемо простежити істо-
рію вчителів світу аж до появи найдавніших  літописів, 
але ще до них було Світло. Подібно до того, як Місяць 
і зорі нашої Сонячної системи сяють відображеним 
світлом Сонця, так і великі мислителі світу настільки 
відображають промені Сонця Праведності, наскільки 
правдиве їхнє вчення. Кожен проблиск думки, кож-
ний спалах інтелекту походять від Світла світу.

У наші дні багато говорять про зміст і важливість 
«вищої освіти». Правдива «вища освіта» – це освіта, 
яку дає Той, у Котрого «мудрість та сила» (Йова 12:13), 
з уст Котрого походять «знання й розум» (Прип. 2:6).

Джерело всього істинного знання та справжнього 
розвитку міститься в пізнанні Бога. До якої б сфери 
ми не звернулися (фізичної, розумової чи  духовної), 

що б ми не споглядали (крім згубних проявів гріха),  –   
усюди відкривається це пізнання. У яку б галузь до-
слідження ми не заглиблювалися зі щирим бажан-
ням досягнути істини, ми зустрічаємося з невидимим 
могутнім Розумом, що діє в усьому і через усе. Розум 
людини приведено в спілкування з розумом Бога –  
обмежене з Безмежним. Вплив цього спілкування на 
тіло, розум і душу неможливо оцінити. 

У такому спілкуванні міститься джерело найвищої 
освіти і виховання. Це Божий метод розвитку. «За-
приязнися із Ним» (Йова 22:21) – ось Його вістка для 
людства. Метод, про який ідеться в цих словах, – це 
метод, котрий був застосований у вихованні батька 
людського роду. Коли в славі безгрішного людсько-
го єства Адам перебував у святому Едемі, Бог навчав 
його саме таким чином.

Щоб зрозуміти, у чому полягає освітянська справа, 
нам необхідно прийняти до уваги як природу людини, 
так і намір Бога в її створенні. Ми маємо враховувати 
і зміну в стані людини внаслідок пізнання зла, а також 
план Бога, Котрий і надалі прагнув виконати Свій слав-
ний задум щодо просвіти людського роду.

Коли Адам вийшов із рук Творця, його фізична, ро-
зумова й духовна природа носила подобу його Мит-
ця. «Бог на Свій образ людину створив» (Бут. 1:27), 
і Його намір полягав у тому, щоб чим довше жила 
людина, тим повніше вона розкривала цей образ, 
тим повніше відображала славу Творця. Усі здібнос-



Християнське служiння

6 7

Першi принципи

ті мали здатність розвиватися, їхня спроможність та 
сила повинні були постійно зростати. Широкою була 
сфера, запропонована для їхнього застосування, чу-
довим – поле, відкрите їм для дослідження. Таємни-
ці видимого Всесвіту – «чуда Того, Який має безвадне 
знання» (Йова 37:16) – заохочували людину до дослі-
дження. Спілкування з її Творцем віч-на-віч, від сер-
ця до серця, було її високим привілеєм. Якби вона 
залишилася вірною Богові, усе це належало б їй на-
віки. Упродовж вічності людина продовжувала б здо-
бувати нові скарби знання, відкривати свіжі джерела 
щастя, отримувати дедалі ясніше розуміння мудрос-
ті, сили й любові Бога. Усе більш і більш повно вона 
відповідала б меті свого створення та відображала 
славу Творця.

Але через непослух це було втрачено. Божественна 
подоба була спотворена гріхом і майже стерта. Фізич-
ні сили людини ослабли, розумові здібності зменши-
лися, духовне бачення затьмарилося. Вона стала під-
владною смерті. Проте людство не було залишене без 
надії. Безмежною любов’ю та милістю був накресле-
ний План спасіння і дароване життя як випробуваль-
ний термін. Відновлення в людині образу її Творця, 
повернення її до досконалості, в якій вона була ство-
рена, сприяння розвиткові тіла, розуму й душі з метою 
здійснити Божественний задум її створення – у цьому 
мала полягати справа викуплення. Це – мета вихован-
ня й освіти, велика мета життя.

Любов, основа творіння та викуплення, є основою і 
справжнього виховання й освіти. Про це ясно свідчить 
Закон, даний Богом як дороговказ у житті. Його пер-
ша велика Заповідь: «Люби Господа Бога свого всім 
серцем своїм, і всією душею своєю, і всією силою сво-
єю, і всією думкою своєю» (Луки 10:27). Любити Його, 
Безмежного, Усезнаючого Бога всією силою, думкою і 
серцем означає найвищий розвиток кожної здібності. 
Це означає, що в усьому єстві – у тілі, розумі, як і в 
душі, –  має бути відновлений образ Божий.

Друга Заповідь подібна до першої: «Любитимеш 
свого ближнього, як самого себе!» (Матв. 22:39). За-
кон любові закликає до присвячення тіла, розуму й 
душі на служіння Богові та нашим ближнім. А це слу-
жіння, роблячи нас благословенням для інших, при-
носить найбільше благословення і для нас самих. В 
основі всякого справжнього розвитку лежить безко-
рисливість. У безкорисливому служінні кожна наша 
здібність досягає найвищого рівня розвитку. Ми деда-
лі повніше стаємо спільниками Божественної приро-
ди. Ми стаємо придатними для Неба, бо приймаємо 
Небо у свої серця.

Оскільки Бог є джерелом усякого істинного знання, 
то перша мета освіти, як ми бачили, –  спрямувати наш 
розум до Його власного одкровення про Себе. Адам 
і Єва отримували пізнання в безпосередньому спілку-
ванні з Богом, також вони дізнавалися про Нього через 
Його діла. Усе творіння в його первозданній доскона-



Християнське служiння

8 9

Першi принципи

лості було виразом думки Бога. Для Адама та Єви при-
рода рясніла Божественною мудрістю. Але внаслідок 
переступу людина була позбавлена пізнання Бога в 
безпосередньому спілкуванні, а також великою мірою 
і пізнання в Його творінні. Земля, спотворена й опо-
ганена гріхом, лише тьмяно відображає славу Творця. 
Проте Його наочні уроки не стерлися. На кожній сто-
рінці великого тому творчих праць Бога все ще просте-
жується Його почерк. Природа все ще звіщає про свого 
Творця. Однак ці одкровення є частковими і недоско-
налими. А ми у своєму занепалому стані, з ослабле-
ними силами й обмеженим баченням, не здатні пра-
вильно тлумачити їх. Ми потребуємо більш повного 
одкровення Бога, даного Ним у Його писаному Слові.  

Святе Письмо – досконале мірило Істини, тому йому 
слід відводити найвище місце у вихованні й освіті. Щоб 
здобути освіту, гідну своєї назви, ми повинні отримати 
знання про Бога-Творця та Христа-Викупителя як Вони 
відкриті у Святому Слові. 

Кожна людина, будучи створеною за образом Бо-
жим, наділена властивостями, подібними до власти-
востей Творця, – індивідуальністю, здатністю думати та 
діяти. Люди, в яких ці властивості розвинуті, спромож-
ні нести відповідальність і справляти вплив на харак-
тер людей; вони – лідери. Справжні освіта й виховання 
полягають у тому, щоб розвивати цю властивість, на-
вчати молодь мислити, а не просто відображати думку 
інших людей. Замість того щоб обмежувати навчання 

тим, що сказано або написано людьми, учнів потрібно 
спрямовувати до джерел істини, до широких горизон-
тів, відкритих для дослідження в природі й одкровен-
ні. Нехай вони роздумують над великими питаннями 
обов’язку та призначення, і розум буде розширятися 
та зміцнюватися. Замість освічених слабачків навчаль-
ні заклади можуть випускати мужів, котрі мають силу 
мислити й діяти, мужів – господарів, а не рабів обста-
вин; мужів, які володіють широтою розуму, ясністю 
думки та мужністю у своїх переконаннях.

Така освіта дає більше, ніж поживу для розуму, біль-
ше, ніж фізичне тренування. Вона зміцнює характер, 
так що істина й непорочність не будуть  принесені в 
жертву егоїстичному бажанню або світському чес-
толюбству. Вона захищає розум від зла. Замість того 
щоб дозволяти якійсь домінуючій пристрасті перетво-
рюватися на руйнівну силу, кожний мотив і кожне ба-
жання підкоряються великим принципам правди. Зо-
середжуючись на досконалості характеру Бога, розум 
оновлюється, а душа відтворюється за Його образом.

Яка освіта може бути вищою за цю? Чи може щось 
зрівнятися з нею за цінністю?

«Щирого золота дати за неї не можна, і не важиться 
срібло ціною за неї. Не важать за неї офірського золо-
та, ні дорогого оніксу й сапфіру. Золото й скло – не рів-
няються в вартості їй, і її не зміняти на посуд із щирого 
золота. Коралі й кришталь і не згадуються, а набуток 
премудрости – ліпший за перли!» (Йова 28:15-18).



Християнське служiння

10 11

Першi принципи

Вищим за найвищий злет людської думки є Божий 
ідеал для Його дітей. Благочестя – богоподібність – 
ось мета, якої потрібно досягати. Перед учнем відкри-
вається шлях постійного поступу. У нього є ціль для 
досягнення, взірець для наслідування, котрий вклю-
чає в себе все добре, чисте і благородне. У кожній га-
лузі правдивого знання він прогресуватиме якомога 
швидше й дальше. Але його зусилля будуть спрямова-
ні на предмети, настільки вищі за звичайні егоїстичні і 
минущі інтереси, наскільки Небеса вищі від землі.

Хто співпрацює з Божественним задумом у справі 
передачі молоді знання про Бога та формування ха-
рактеру в гармонії з Його характером, той виконує ве-
лику і благородну справу. Пробуджуючи бажання до-
сягти Божого ідеалу, він представляє освіту високу, як 
Небо і широку, як Всесвіт; освіту, котра не може бути 
завершена в цьому житті, а продовжуватиметься в 
житті прийдешньому; освіту, яка забезпечує успішно-
му студентові дозвіл на перехід із підготовчої земної 
школи  до вищого класу школи небесної.

Школа в Едемі 

«Блаженна людина, що мудрість знайшла»  
(Прип. 3:13).

Система освіти, установлена на початку світу, мала 
бути взірцем для людини впродовж усього наступного 

часу. Для ілюстрації її принципів у домі наших прабать-
ків, Едемі, була встановлена школа-взірець. Едемський 
сад був класною кімнатою, природа – підручником, Сам 
Творець – Учителем, а батьки людської сім’ї – учнями.

Створені, аби бути «образом і славою Бога» (1 Кор. 
11:7), Адам і Єва були обдаровані згідно з їхнім висо-
ким призначенням. Граціозні, пропорційно збудовані, 
з правильними гарними рисами обличчя, що пашіли 
здоровим рум’янцем та світилися радістю й надією, 
вони зовні носили подобу їхнього Творця. І ця подо-
ба виявлялася не лише у фізичному єстві. Кожна зді-
бність розуму й душі відображала славу Творця. Наді-
лені великими розумовими і духовним дарами, Адам 
та Єва були створені «дещо меншими від ангелів» 
(Євр. 2:7), щоб не тільки розпізнавати чудеса видимо-
го Всесвіту, а й усвідомлювати моральну відповідаль-
ність і зобов’язання.

«І насадив Господь Бог рай ув Едені на сході, і там 
осадив людину, що її Він створив. І зростив Господь 
Бог із землі кожне дерево, принадне на вигляд і на їжу 
смачне, і дерево життя посеред раю» (Бут. 2:8, 9). Тут, 
серед прекрасної, не займаної гріхом природи, наші 
прабатьки мали отримувати свою освіту.

Турбуючись про Своїх дітей, наш Небесний Отець 
Сам керував їхньою освітою. Їх часто відвідували Його 
посланці, святі ангели, від яких вони отримували по-
раду й настанову. Часто, прогулюючись у денному хо-
лодку в саду, вони чули голос Бога та віч-на-віч спіл-



Християнське служiння

12 13

Першi принципи

кувалися з Одвічним. Його думки щодо них – це були 
«думки спокою, а не на зло» (Єрем. 29:11). Кожний 
Його намір мав на меті їхнє найвище добро.

Адамові та Єві було доручено опікуватися садом – 
«порати його та його доглядати» (Бут. 2:15). Хоч і ба-
гаті на все, чим їх міг забезпечити Володар Всесвіту, 
вони не мали бути бездіяльними. Корисне заняття 
було призначене їм як благословення, щоб зміцнюва-
ти тіло, поглиблювати розум і розвивати характер. 

Книга природи, відкриваючи перед ними свої живі 
уроки, служила невичерпним джерелом повчання й 
насолоди. На кожному листочку в лісі та камені в горах, 
на кожній сяючій зірці, на землі, морі і небі було на-
писане Боже ім’я. Мешканці Едему спілкувалися як із 
живим, так і неживим творінням: листочком, квіткою, 
деревом та кожною живою істотою від левіафана у воді 
до пилинки в сонячному промені, дізнаючись від кож-
ного про таємниці його життя. Божа слава, про яку зві-
щали Небеса, незліченні світи, що обертаються в уста-
новленому порядку, рівновага «хмари в повітрі» (Йова 
37:16), таємниці світла та звуку, дня і ночі – усе це було 
предметом вивчення учнів першої земної школи.

Закони та явища природи, великі принципи Істини, 
що управляють духовним Всесвітом, були відкриті їх-
ньому розумові безмежним Автором усього. У світлі 
«пізнання Божої слави» (2 Кор. 4:6) розвивалися їхні 
розумові й духовні сили, і вони отримували найвище 
задоволення від свого святого буття.

Не тільки Едемський сад, а й уся земля, що вийшла 
з рук Творця, була надзвичайно гарною. Жодна пляма 
гріха, жодна тінь смерті не спотворювали прекрасно-
го творіння. «Велич Божа вкрила небо, і слави Його 
стала повна земля!» «Разом співали всі зорі поранні 
та радісний окрик здіймали всі Божі сини» (Авак. 3:3; 
Йова 38:7). Земля була гідною емблемою Того, Хто 
«многомилостивий та правдивий» (Вих. 34:6), гідним 
предметом вивчення для тих, котрі були створені за 
Його образом. Едемський сад був образом того, чим, 
згідно з бажанням Бога, мала стати вся Земля. Його 
намір полягав у тому, щоб людська сім’я, зростаючи 
чисельно, засновувала інші оселі та школи за даним 
їм Богом зразком. Таким чином, із плином часу вся 
Земля могла б наповнитися оселями і школами, де б 
вивчали слова й діла Божі і де учні могли б дедалі по-
вніше відображати світло пізнання Його слави впро-
довж нескінченних віків.

Пізнання добра і зла

 «Нерозумні їхні серця оповиті темрявою... оскільки 
вони вважали за непотрібне пізнати Бога»  

(Римл. 1:21, 28).

Хоч наші прабатьки були створені невинними і свя-
тими, вони не були позбавлені можливості вчинити 
неправильно. Бог міг би створити їх нездатними по-



Християнське служiння

14 15

Першi принципи

рушувати Його вимоги, однак у такому разі характер 
не міг би розвиватися, їхнє служіння було б не добро-
вільним, а вимушеним. Тому Він дав їм можливість 
вибору – можливість виявляти або не виявляти по-
слух. І перш ніж вони могли сповна отримати благо-
словення, котрими Він бажав їх наділити, їхня любов і 
вірність мали бути випробувані.

В Едемському саду було «дерево Пізнання добра і 
зла... І наказав Господь Бог Адамові, кажучи: “Із кож-
ного дерева в Раю ти можеш їсти. Але з дерева знання 
добра й зла – не їж від нього”» (Бут. 2:9-17). Воля Бога 
полягала в тому, щоб Адам і Єва не знали зла. Їм було 
щедро дане пізнання добра, але пізнання зла – гріха 
та його наслідків, утомливої праці, сповнених тривоги 
клопотів, розчарування, горя, болю і смерті – усе це з 
любові було приховане.

Бог прагнув добра для людини, а сатана – її загибелі. 
Коли Єва, знехтувавши настановою Господа щодо за-
бороненого дерева, наважилася наблизитися до нього, 
вона вступила в контакт зі своїм ворогом. Її пробудже-
ний інтерес та цікавість сатана розвинув далі, щоб запе-
речити слово Бога та вселити недовіру до Його мудрості 
й доброти. У відповідь на твердження жінки щодо де-
рева пізнання: «Бог сказав: “Не їжте із нього, і не дотор-
кайтесь до нього, – щоб вам не померти”» – спокусник 
сказав: «Умерти – не вмрете! Бо відає Бог, що дня того, 
коли будете з нього ви їсти, ваші очі розкриються, і ста-
нете ви, немов Боги, знаючі добро й зло» (Бут. 3:3-5).

Сатана бажав створити враження, що пізнання до-
бра в поєднанні з пізнанням зла буде благословенням 
і що Бог Своєю забороною споживати плід з дерева 
утримував велике добро. Він переконував, що саме 
через дивовижні властивості цього плоду наділяти 
мудрістю й силою Бог заборонив людям їсти його, що 
Він таким чином намагався перешкодити їм досягти 
більш шляхетного розвитку та більшого щастя. Сатана 
заявив, що сам особисто скуштував заборонений плід 
і внаслідок цього здобув дар мови; якщо вони також 
скуштують його, то досягнуть більш високої сфери іс-
нування і перед ними відкриється ширше поле знань.

Стверджуючи, що отримав велике благо, скушту-
вавши плід забороненого дерева, сатана приховав, 
що внаслідок переступу був вигнаний з Неба. Він го-
ворив  неправду, настільки замасковану під покровом 
позірної правди, що засліплена, улещена, зачарована 
Єва не розпізнала обману. Вона зажадала того, що Бог 
заборонив, вона засумнівалася в Його мудрості. Вона 
відкинула віру – ключ до знання.

Коли Єва побачила, що «дерево добре на їжу, і при-
надне для очей, і пожадане дерево, щоб набути зна-
ння... взяла з його плоду, та й з’їла». Плід був приєм-
ним на смак, і коли Єва споживала його, їй здалося, 
що вона відчуває оживляючу силу; вона уявила собі, 
що входить у вищий стан існування. Сама згрішивши, 
вона стала спокусницею свого чоловіка  – «і він з’їв» 
(Бут. 3:6).



Християнське служiння

16 17

Першi принципи

«Ваші очі розкриються, – сказав ворог, – і станете 
ви, немов боги, знаючі добро й зло» (Бут. 3:5). Їхні очі 
справді відкрилися, але яким сумним було це відкрит-
тя! Пізнання зла, прокляття гріха – це все, що отрима-
ли грішники. У самому плоді не було нічого отруйного, 
і гріх полягав не тільки в поступці апетитові. Недовір’я 
до Божої доброти, невіра в Його Слово та відкинення 
Його авторитету – саме це зробило наших прабатьків 
грішниками і принесло в наш світ пізнання зла. Саме 
це відчинило двері для всякої неправди та гріха.

Людина втратила все, бо вирішила послухатися 
радше неправдомовця, ніж  Того, Хто є Істина, у Кого 
Єдиного – розуміння. Унаслідок змішання зла і добра 
її розум збентежився, а інтелектуальні й духовні сили 
притупилися. Людина більше не здатна була цінувати 
добро, котрим Бог так щедро наділив її.

Адам та Єва обрали пізнання зла і якщо колись по-
вернуть втрачене становище, їм доведеться робити 
це в несприятливих умовах, котрі вони самі для себе 
створили. Вони не могли більше жити в Едемі, бо у 
своїй досконалості він не міг навчити їх уроків, які те-
пер їм необхідно було засвоїти. З невимовним сумом 
вони попрощалися зі своїм прекрасним оточенням і 
вирушили, аби замешкати на землі, над якою тяжіло 
прокляття гріха.

Бог сказав до Адама: «За те, що ти послухав голосу 
жінки своєї та їв з того дерева, що Я наказав був тобі, 
говорячи: ”Від нього не їж”, – проклята через тебе зем-

ля! Ти в скорботі будеш їсти від неї всі дні свого життя. 
Тернину й осот вона буде родити тобі, і ти будеш їсти 
траву польову. У поті свого лиця ти їстимеш хліб, аж 
поки не вернешся в землю, бо з неї ти взятий. Бо ти 
порох, – і до пороху вернешся». (Бут. 3:17-19).

Хоч земля була уражена прокляттям, природа все ще 
мала бути підручником для людини. Тепер вона не мо-
гла являти тільки добро, оскільки всюди було присутнє 
зло, спотворюючи землю, море й повітря своїм опоган-
ливим дотиком. Там, де раніше був написаний тільки 
характер Бога – пізнання добра, тепер був також напи-
саний характер сатани – пізнання зла. Із природи, котра 
тепер відкривала пізнання добра і зла, людина постійно 
мала отримувати застереження щодо наслідків гріха.

У пониклій квітці й упалому листочку Адам та його 
супутниця бачили перші ознаки тління. До їхньої сві-
домості була ясно донесена сувора істина: усе живе 
має померти. Навіть повітря, від якого залежало їхнє 
життя, несло в собі насіння смерті.

Усе постійно нагадувало людям про втрачене ними 
панування. З-поміж нижчих створінь Адам вирізнявся 
як цар, і доки він залишався вірним Богові, уся при-
рода визнавала його правління; але коли він згрішив, 
це панування було втрачене. Бунтівний дух, якому 
він сам відчинив двері, поширився на тваринний світ. 
Отже, не лише життя людини, а й природа тварин, лі-
сові дерева, польова трава, саме  повітря, котрим вона 
дихала, – усе свідчило про сумний урок пізнання зла.



Християнське служiння

18 19

Першi принципи

Проте людина не була залишена сам-на-сам із на-
слідками зла, котре вона обрала. У проголошеному 
над сатаною вироку була дана вістка про викуплення: 
«І Я покладу ворожнечу між тобою й між жінкою, –  
сказав Бог, – між насінням твоїм і насінням її. Воно зі-
тре тобі голову, а ти будеш жалити його в п’яту» (Бут. 
3:15). Цей вирок, проголошений у присутності наших 
прабатьків, був для них обітницею. Перш ніж почу-
ти про тернину й осот, про важку працю і скорботу, 
які мають стати їхньою долею, а також про порох, до 
якого вони повинні повернутися, люди почули слова, 
котрі не могли не дати їм надію. Усе, що було втра-
чене через поступку сатані, можна повернути через 
Христа.

Цю вістку нам повторює і природа. Навіть спотворе-
на гріхом, вона розповідає не тільки про творіння, а 
й про викуплення. Хоч земля свідчить про прокляття 
очевидними ознаками тління, вона продовжує зали-
шатися гарною, рясніючи знаками життєдайної сили. 
Дерева скидають своє листя лише для того, щоб зодяг-
нутися у свіжу зелень; квіти помирають, щоб з’явитися 
в новій красі, і в кожному прояві творчої сили містить-
ся запевнення: ми можемо бути заново створені «в 
праведності та святості істини» (Ефес. 4:24). Таким чи-
ном усе в природі, котра так ясно свідчить про нашу 
велику втрату, стає для нас вісником надії.

Усюди, куди тільки проникає зло, чути голос нашого 
Отця, Котрий велить Своїм дітям бачити в його наслід-

ках природу гріха, застерігає їх, аби вони залишили 
зло, і запрошує прийняти добро.   

Зв’язок між освітою та викупленням

«Просвітити пізнання Божої слави в особі  
Ісуса Христа» (2 Кор. 4:6).

Гріх роз’єднав людину з Богом. Якби не План вику-
плення, її долею була б вічна розлука з Богом, темрява 
нескінченої ночі. Завдяки жертві Христа спілкування з 
Богом знову стало можливим. Ми не можемо особис-
то ввійти в Його присутність, через наш гріх ми не мо-
жемо дивитися на Його лице; однак ми можемо спо-
глядати Його та спілкуватися з Ним в Ісусі-Спасителі.

«Світло... пізнання Божої слави» явлене «в особі 
Ісуса Христа». «Бог у Христі примирив світ із Собою»  
(2 Кор. 4:6; 5:19).

«Слово стало тілом, і перебувало між нами... повне 
благодаті й істини». «У Ньому було життя, – і життя 
було Світлом людей» (Івана 1:14; 1:4). Життя і смерть 
Христа – ціна нашого викуплення –  це для нас не тіль-
ки обітниця і запорука життя, не тільки можливість 
знову відкрити для себе скарби мудрості; це більш 
широке і високе одкровення Його характеру навіть у 
порівнянні з тим, яке мали святі мешканці Едему.

Христос відчиняє Небо для людини, а життя, котрим 
Він наділяє, відчиняє серце людини для Неба. Гріх не 



Християнське служiння

20 21

Першi принципи

тільки розділяє нас із Богом, а й руйнує в людській 
душі бажання і здатність пізнавати Його. Місія Хрис-
та –  знищити всю цю справу зла. Він володіє силою 
відновити та зміцнити паралізовані гріхом здібності 
душі, потьмарений розум і спотворену волю. Він від-
криває перед нами багатства Всесвіту, наділяючи нас 
здатністю розпізнавати й цінувати ці скарби.

Христос – «Світло, яке освічує кожну людину, що 
приходить у світ» (Івана 1:9). Як через Христа кож-
на людина має життя, так через Нього кожна душа 
одержує промені Божественного світла. У кожному 
серці існує не тільки інтелектуальна, а й духовна 
сила, розуміння правоти, бажання добра. Але проти 
цих принципів бореться антагоністична сила. У житті 
кожної людини видно наслідок споживання плоду з 
дерева пізнання добра і зла. В її природі є нахил до 
зла – сила, котрій вона без допомоги не може опи-
ратися. Аби встояти перед цією силою, аби досягну-
ти ідеалу, який у глибині своєї душі людина вважає 
єдиним достойним ідеалом, вона може знайти до-
помогу тільки в одній силі. Цією силою є Христос. 
Співпраця з цією силою – найбільша потреба люди-
ни. Чи ж не повинна ця співпраця стати найвищою 
метою освіти? 

Справжній учитель не задовольняється посеред-
ньою роботою. Він не задовольняється націлюванням 
своїх учнів на стандарт нижчий за найвищий стандарт, 
який вони можуть досягнути. Він не може бути задово-

лений передачею їм лише технічного знання, готуючи 
їх тільки як розумних бухгалтерів, умілих ремісників, 
успішних торговців. Мета такого вчителя – прищепи-
ти учням принципи істини, послуху, честі, цілісності й 
чистоти – принципи, котрі зроблять їх дійовою силою 
для досягнення стабільності та піднесення суспіль-
ства. Він бажає, щоб понад усе вони засвоїли найваж-
ливішу науку життя – безкорисливе служіння.

Ці принципи стають живою силою у формуванні ха-
рактеру, оскільки душа заприязнилася з Христом, при-
йнявши Його мудрість як дороговказ, Його міць –  як 
силу для серця й життя. У такій здобутій єдності учень 
знайшов Джерело мудрості. Йому доступна сила, щоб 
реалізувати в собі найшляхетніші ідеали. Він має мож-
ливість отримати найвищу освіту для життя в цьому 
світі. Здобуваючи знання тут, він вступає на  курс на-
вчання, який охоплює вічність.

У найбільш високому розумінні справа виховання й 
освіти і справа викуплення – це  одне ціле, оскільки як 
у вихованні й освіті, так і викупленні «ніхто не може 
покласти іншої основи, окрім уже покладеної, а нею 
є Ісус Христос». «Тому що Бог уподобав, аби в Ньому 
перебувала вся повнота» (1 Кор. 3:11; Колос. 1:19).

За сучасних умов справжня освіта і надалі має від-
повідати плану Творця, плану Едемської школи. Адам 
і Єва навчалися в безпосередньому спілкуванні з Бо-
гом, а ми споглядаємо світло пізнання Його слави в 
особі Христа.



Християнське служiння

22 23

Великі принципи виховання й освіти залишають-
ся незмінними. «Вони кріпкі на вічні віки» (Псал. 
111:8), оскільки є принципами характеру Бога. До-
помогти учневі усвідомити їх і налагодити такі відно-
сини з Христом, які зроблять ці принципи керівною 
силою в житті, – має бути першочерговою справою 
та постійною метою вчителя. Учитель, котрий обирає 
таку мету, – воістину співпрацівник Христа, співпра-
цівник Бога.

Роздiл 2

Iлюстрацi 
«А все, що раніше було написане,  

написане для нашого навчання» (Римл. 15:4).

Виховання й освіта в Ізраїлі

  «Господь Сам провадив його... уважав Він за ним, 
зберігав Він його, як зіницю оту Свого ока»  

(П. Зак. 32:12, 10).

Oсередком системи освіти, заснованої в Едемі, 
була сім’я. Адам був «сином Бога» (Луки 3:38) і саме 
від свого Отця діти Всевишнього отримували настано-
ви. Їхня школа була сімейною школою в буквальному 
розумінні слова.

У Божественному плані виховання й освіти, присто-
сованому до умов людини після гріхопадіння, Христос 
є представником Отця, єднальною ланкою між Богом 
і людиною. Він – великий Учитель людства. І Він поста-



Християнське служiння

24 25

Iлюстрацiї

новив, щоб чоловіки і жінки були Його представника-
ми, сім’я – школою, а батьки – учителями.

За днів патріархів осередком виховання  й освіти 
також переважно була сім’я. Засновані  таким чином 
школи Бог забезпечував найсприятливішими умова-
ми для розвитку характеру. Люди, котрі перебували 
під Його керівництвом, продовжували дотримувати-
ся плану життя, установленого Ним на початку. Ті, хто 
відступив від Бога, будували собі міста і, скупчуючись 
у них, величалися пишністю, розкішшю й пороком, які 
роблять сучасні міста гордістю і прокляттям світу. Але 
люди, котрі міцно трималися Божих принципів життя, 
мешкали серед полів і пагорбів. Вони були землеро-
бами і пастухами; у своєму вільному, незалежному 
житті з його можливостями для праці, навчання та 
роздумів, вони пізнавали Бога та навчали своїх дітей 
щодо Його діянь і шляхів.

Саме такий метод виховання й освіти Бог бажав за-
провадити в Ізраїлі. Але після виходу з Єгипту серед із-
раїльтян було мало осіб, готових співпрацювати з Ним 
у справі виховання своїх дітей. Батьки самі мали по-
требу в навчанні та вихованні. Жертви тривалого раб-
ства, вони були невігласами, невихованими, деградо-
ваними людьми. Ізраїльтяни мало знали Бога, мало 
вірили в Нього. Вони були спантеличені фальшивим 
ученням та зіпсуті внаслідок тривалого контакту з язи-
чеством. Бог бажав піднести їх до вищого морального 
рівня, тому прагнув дати їм знання про Себе.

У Своїх відносинах із мандрівниками в пустелі, у всіх 
їхніх блуканнях, голоді, спразі й утомі, у небезпеці з 
боку ворогів-язичників та в проявах Його Провидіння 
для надання їм допомоги, Бог намагався зміцнити 
їхню віру, виявляючи силу, що постійно діяла для їх-
нього добра. Навчаючи їх довіряти Його любові й силі, 
Він бажав встановити перед ними в Заповідях Свого 
Закону взірець характеру, якого вони мали досягти з 
допомогою Його благодаті.

Дорогоцінні уроки були викладені Ізраїлеві під час 
його перебування біля Синаю. Це був період особли-
вого виховання для успадкування Ханаану. Оточення 
ізраїльтян було сприятливим для виконання Божо-
го задуму. На вершині Синаю, яка затіняла рівнину, 
де люди розкинули свої намети, спочивав хмарний 
стовп – їхній дороговказ під час мандрівки. Як і вог-
няний стовп уночі, він був для народу запевненням у 
Божественному захисті. Коли ж їх огортав сон, на табір 
тихо спадав хліб із неба. З усіх боків величезні зубча-
ті вершини у своїй урочистій грандіозності свідчили 
про власну вічну природу і велич. Людина починала 
усвідомлювати свої незнання і слабкість у присутності 
Того, Хто «гори ті зважив вагою, а взгір’я – шальками» 
(Ісаї 40:12). Тут через об’явлення Своєї слави Бог праг-
нув закарбувати у свідомості Ізраїлю святість Його ха-
рактеру й вимог та величезну вину переступу.

Однак народ повільно засвоював цю науку. В Єгип-
ті ізраїльтяни звикли до матеріальних зображень бо-



Християнське служiння

26 27

Iлюстрацiї

жества (причому надзвичайно принизливих), тому їм 
було важко зрозуміти існування і характер Невидимо-
го. Зглянувшись на їхню слабкість, Бог дав їм символ 
Своєї присутності. «Нехай збудують Мені святиню, – 
сказав Він, – і перебуватиму серед них» (Вих. 25:8).

Під час побудови святині як місця перебування Бога 
Мойсеєві було наказано зробити всі речі за зразком 
небесних. Бог покликав Мойсея на гору, де показав 
йому небесні речі, і за їхнім зразком була створена 
скинія з усіма її предметами.

Отож, Ізраїлеві, котрого Бог бажав зробити місцем 
Свого перебування, Він явив власний чудовий ідеал 
характеру. Зразок був показаний їм на горі, коли із 
Синаю був даний Закон і коли Бог, пройшовши перед 
Мойсеєм, проголосив: «Господь, Господь, – Бог мило-
сердний, і милостивий, довготерпеливий, і многоми-
лостивий та правдивий» (Вих. 34:6).

Але самі ізраїльтяни були безсилі досягнути цього 
ідеалу. Одкровення на Синаї могло тільки переконати 
їх в їхній нужді та безпорадності. Наступний урок мав 
бути викладений у скинії через служіння жертвопри-
ношення – урок щодо прощення гріха та даної Спаси-
телем сили для послуху на життя.

Через Христа мала здійснитися мета, символом якої 
була скинія, – чудова споруда, у сяючих золотом сті-
нах якої відображалися і вигравали веселкою кольори 
завіс із витканими на них херувимами. Тут пахощі по-
стійно спалюваного кадила наповнювали собою все 

приміщення; тут у бездоганно білому одязі служили 
священики, а в глибокій таємниці внутрішньої скинії 
над віком, поміж фігурами схилених у поклонінні ан-
гелів, перебувала слава Найсвятішого. Бог бажав, аби 
в усьому цьому Його народ читав Його задум щодо 
людської душі. Набагато пізніше апостол Павло, гово-
рячи під впливом Святого Духа, мав на увазі той самий 
задум:

«Хіба не знаєте, що ви – храм Божий і що Божий Дух 
живе у вас? Якщо хто нищить Божий храм, того зни-
щить Бог, адже Божий храм святий, а ним є ви» (1 Кор. 
3:16, 17).

Великі привілеї та честь були виявлені Ізраїлю в 
приготуванні святині, великою була і відповідальність. 
Споруда неперевершеної пишноти, побудова котрої 
вимагала найкоштовніших матеріалів та найвищої ху-
дожньої майстерності, мала бути споруджена в пусте-
лі народом, який щойно вийшов із рабства. Це вида-
валося колосальним завданням. Але Той, Хто дав план 
споруди, обіцяв співпрацювати з будівничими.

«І промовив Господь до Мойсея, говорячи: “Диви-
ся, – Я покликав на ім’я Бецал’їла, сина Урієвого, сина 
Хура, Юдиного племени, і наповнив його Духом Бо-
жим, мудрістю, і розумуванням, і знанням, і здібністю 
до всякої роботи... І Я ото дав із ним Оголіява, Ахіса-
махового сина, Данового племени. А в серце кожного 
мудросердого Я дав мудрість, – і зроблять вони все, 
що Я наказав був тобі”» (Вих. 31:1-6).



Християнське служiння

28 29

Iлюстрацiї

Якою ж чудовою була ця реміснича школа в пустелі, 
де вчителями були Христос та Його ангели!

У приготуванні й облаштуванні святині мав брати 
участь увесь народ. Там була робота і для розуму, і для 
рук. Необхідно було багато різноманітного матеріалу, 
і всіх закликали жертвувати відповідно до спонукання 
їхнього серця.

Таким чином і в праці, і в жертвуванні ізраїльтяни 
навчалися співпрацювати з Богом та один з одним. 
Вони мали також співпрацювати і в спорудженні духо-
вної будівлі – Божого храму в душі.

Від самого початку подорожі з Єгипту їм викладали 
уроки для їхнього навчання і виховання. Навіть ще до 
виходу з Єгипту було проведене тимчасове організу-
вання – люди об’єдналися в групи, очолювані при-
значеними керівниками. Біля Синаю  ці організацій-
ні заходи були завершені. Порядок, настільки чітко 
помітний у всіх діяннях Бога, виявився і в давньоєв-
рейській системі. Бог був центром влади і правління. 
Мойсей, як Його представник, мав вершити право-
суддя в Його Ім’я. Далі була рада сімдесятьох, потім 
священики і князі, а під їхнім керівництвом  «тисяч-
ники і сотники, і п’ятдесятники і десятники» (Чис. 
11:16, 17; П. Зак. 1:15), і, нарешті, служителі, призна-
чені для виконання особливих обов’язків. В органі-
зації табору простежувався суворий порядок: скинія, 
місце перебування Бога, знаходилася посередині, 
навколо неї розташувалися намети священиків та 

левитів, а за ними таборилися племена – кожне під 
своїм прапором.

Були запроваджені непорушні санітарні правила. 
Вони були приписані людям не тільки як правила, не-
обхідні для здоров’я, але і як умова перебування се-
ред них Святого. Божественною владою Мойсей про-
голосив: «Господь, Бог твій, ходить у середині табору 
твого, щоб тебе спасати... І буде табір твій святий» (П. 
Зак. 23:15).

Виховання ізраїльтян охоплювало всі їхні життєві 
звички. Усе, що стосувалося їхнього добробуту, було 
предметом Божественної турботи і належало до ком-
петенції Божественного Закону. Навіть у питанні їжі, 
котрою Бог їх забезпечував, Він прагнув їхнього най-
вищого добра. Манна, якою Він їх годував у пустелі, 
мала властивість підтримувати фізичну, розумову і 
моральну силу. Хоч так багато з них повстало проти 
обмежень у їхньому харчуванні, жадаючи повернути-
ся до тих днів, коли, як вони сказали, «ми сиділи над 
горшком м’яса, як ми їли хліба досить!» (Вих. 16:3), 
однак мудрість Божого вибору щодо них була виправ-
дана в такий спосіб, якого вони не могли заперечити. 
Незважаючи на труднощі їхнього життя в пустелі, у 
всіх їхніх племенах не було жодного слабого.

У всіх мандруваннях їх мав провадити ковчег, в яко-
му містився Закон Божий. Хмарний стовп, опускаю-
чись, указував місце їхнього таборування. Доки хма-
ра спочивала над скинією, табір залишався на місці. 



Християнське служiння

30 31

Iлюстрацiї

Коли ж вона підіймалася, народ продовжував свою 
подорож. Як зупинка, так і відправлення відзначалися 
урочистим зверненням: «І бувало, коли ковчег виру-
шав, то Мойсей промовляв: “Устань же, о Господи, і 
хай розпорошаться Твої вороги, і хай повтікають Твої 
ненависники з-перед Твойого лиця”. А коли він ставав, 
то говорив: “Вернися, о Господи, до десятьтисячок ти-
сяч Ізраїля!“» (Чис. 10:35, 36).

Подорожуючи пустелею, народ отримав багато до-
рогоцінних уроків, що закарбовувалися в пам’яті із-
раїльтян з допомогою пісень. Під час їхнього визво-
лення від фараонового війська весь ізраїльський табір 
об’єднав свої голоси в тріумфальній пісні. Далеко над 
пустелею і морем, відлунюючись у горах, линув ра-
дісний приспів: «Співайте Господеві, бо дійсно звели-
чився Він» (Вих. 15:21). Ця пісня часто звучала під час 
подорожі, підбадьорюючи серця та запалюючи віру 
мандрівників. Дані на Синаї Заповіді разом з обітниця-
ми Божої милості та чудесами, вчиненими Ним задля 
їхнього визволення, за Божественною вказівкою оспі-
вувалися в піснях і виголошувалися в співучій декла-
мації під звуки інструментальної музики. Об’єднавши 
у хвалі голоси, народ продовжував свій шлях.

Таким чином їхні думки підносилися над випробу-
ваннями і труднощами подорожі, неспокійний, збен-
тежений дух пом’якшувався та заспокоювався, прин-
ципи істини закарбовувалися в пам’яті, віра зміцню-
валася. Узгодженість дій навчала людей порядку та 

єдності; вони ставали ближчими до Бога й один до 
одного.

Про ставлення Бога до Ізраїлю під час сорокарічного 
блукання пустелею Мойсей каже: «Як навчає чоловік 
сина свого, так навчає тебе Господь, Бог твій», «щоб 
упокорити тебе, щоб випробувати тебе, щоб пізнати 
те, що в серці твоїм, чи будеш ти держати заповіді 
Його, чи ні» (П. Зак. 8:5, 2).

 «Знайшов Він його на пустинній землі та в степу 
завивання пустельних гієн, та й його оточив, уважав 
Він за ним, зберігав Він його, як зіницю оту Свого ока. 
Як гніздо своє будить орел, як ширяє він понад сво-
їми малятами, крила свої простягає, бере їх, та но-
сить їх він на рамені крилатім своїм, –  так Господь 
Сам провадив його, а бога чужого при нім не було»  
(П. Зак. 32:10-12).

«Він пам’ятав за святе Своє слово, за Авраама, Сво-
го раба. І Він з радістю вивів народ Свій, зі співом – 
вибранців Своїх, і їм землю народів роздав, і посіли 
вони працю людів, щоб виконували Його заповіді, та 
закони Його берегли!» (Псал. 105:42-45).

Бог оточив ізраїльтян усіма благами, дав їм усі пере-
ваги, які зробили б їх славою для Його Імені та благо-
словенням для оточуючих народів. Якщо вони підуть 
шляхом послуху, Він обіцяв поставити їх «найвищими 
понад усі народи, яких Господь учинив, на хвалу, і на 
ім’я, і на славу». «Усі народи землі, – сказав Він, – по-
бачать, що Господнє Ім’я кличеться на тобі, – і будуть 



Християнське служiння

32 33

Iлюстрацiї

боятися тебе». Народи, почувши про всі ці постанови, 
скажуть: «Тільки він мудрий та розумний народ, цей 
великий люд!» (П. Зак. 26:19; 28:10; 4:6).

У переданих Ізраїлеві законах міститься ясна наста-
нова щодо виховання й освіти. На Синаї Бог явив Себе 
Мойсеєві, як «милосердний, і милостивий, довго-
терпеливий, і многомилостивий та правдивий» (Вих. 
34:6). Батьки й матері в Ізраїлі мали навчати своїх ді-
тей цих принципів, утілених у Його Законі. Мойсей, 
керуючись Божественною настановою, проголосив 
їм: «І будуть ці слова, що Я сьогодні наказую, на серці 
твоїм. І пильно навчиш цього синів своїх, і будеш гово-
рити про них, як сидітимеш удома, і як ходитимеш до-
рогою, і коли ти лежатимеш, і коли ти вставатимеш» 
(П. Зак. 6:6, 7).

Навчати цих принципів потрібно було не як сухої 
теорії. Люди, котрі передаватимуть істину, і самі по-
винні жити згідно з її принципами. Тільки відобража-
ючи Божий характер у своєму житті, що виявляється в 
непорочності, благородстві та безкорисливості, вони 
зможуть справляти вплив на інших. 

Справжня освіта полягає не в примусовому на-
вчанні непідготовленого та несприйнятливого розу-
му. Розумові сили повинні пробудитися, необхідно 
викликати зацікавленість. Для цього Бог передбачив 
метод навчання. Той, Хто створив розум і визначив 
його закони, подбав про його розвиток у відповіднос-
ті з цими законами. Вдома й у святині, через природу 

і мистецтво, у праці та святкуванні, у священній спо-
руді і камені-пам’ятнику незліченними способами, 
обрядами й символами Бог викладав Ізраїлеві уроки, 
які ілюстрували Його принципи та зберігали в пам’яті 
Його дивовижні діла. Таким чином, коли виникало 
питання, тоді дане у відповідь повчання справляло 
вплив на розум і серце.

Із заходів, призначених для виховання й освіти ви-
браного народу, стає очевидним, що життя, у центрі 
якого перебуває Бог, – це повноцінне життя. Кожне 
викликане Ним бажання Він прагне задовольнити, 
кожну дану Ним здібність –  розвинути.

Творець усієї краси, Сам люблячи прекрасне, Бог по-
дбав про те, щоб задовольнити любов Своїх дітей до 
краси. Він також передбачив їхні соціальні потреби, 
приємні корисні відносини, які великою мірою вихо-
вують співчуття, наповнюють життя радістю та приєм-
ними пахощами. 

У системі виховання й освіти важливе місце нале-
жало ізраїльським святам. У звичайному житті сім’я 
була і школою, і церквою, а батьки – наставниками 
як у світських, так і релігійних питаннях. Але тричі на 
рік призначеного часу народ збирався для громад-
ського спілкування та поклоніння. Спочатку такі зі-
брання проводилися в Шіло, а пізніше в Єрусалимі. 
Обов’язок відвідувати ці зібрання покладався тільки 
на батьків і синів, але ніхто не бажав відмовитися від 
нагоди побувати на святі, тому по можливості вся 



Християнське служiння

34 35

Iлюстрацiї

сім’я була присутньою на ньому, а разом з ними, ко-
ристуючись їхньою гостинністю, збиралися чужинці, 
левити й бідні.

Подорож до Єрусалима звершувалася в простому, 
патріархальному стилі, серед краси весняної природи, 
багатства середини літа і слави зрілої осені, тому була 
насолодою. З подячними жертвами, від сивоголово-
го чоловіка до малої дитини, усі приходили на зустріч 
із Богом у святій Його оселі. Під час подорожі єврей-
ським дітям розповідали досвіди минулого, історії, 
котрі подобаються і старим, і молодим. Народ співав 
пісні, які звеселяли його під час мандрівки пустелею. 
Співуче виголошувалися Божі Заповіді, і в поєднанні з 
благословенним впливом природи та доброзичливо-
го людського спілкування, вони назавжди закарбову-
валися в пам’яті багатьох дітей і молоді.

Церемонії, пов’язані з пасхальним служінням, свід-
ками яких вони були в Єрусалимі, – нічне зібрання, чо-
ловіки з підперезаними стегнами, взуттям на ногах і 
палицею в руці, кваплива трапеза, агнець, опрісноки, 
гіркі трави, переказ в урочистій тиші історії про кро-
плення кров’ю, про ангела-губителя та величний вихід 
із краю рабства, – усе це хвилювало уяву і справляло 
враження на серце.

Свято Кучок, або врожаю, з його приношеннями із 
фруктових садів та поля, з його тижневим таборуван-
ням у наметах із  гілок листяних дерев, з його зустріча-
ми з друзями та знайомими, зі священним пам’ятним 

служінням, зі щедрою гостинністю щодо Божих слу-
жителів – левитів  святині – та до Його дітей  – чужин-
ців і бідних – усе це наповнювало серця вдячністю до 
Того, Хто коронував рік Своїм добром і стежки Котрого 
краплями товщу течуть.

Щороку побожні ізраїльтяни проводили таким чи-
ном цілий місяць. Це був час, вільний від турбот і пра-
ці, майже повністю присвячений вихованню в істин-
ному значенні цього слова.

Розподіляючи спадщину між племенами Свого на-
роду, Бог ставив за мету навчити їх, а через них і на-
ступні покоління правильних принципів щодо воло-
діння землею. Ханаанська земля була розділена між 
усім народом, виняток становили тільки левити –  
служителі святині. Хоч дехто на певний час міг позбу-
тися свого володіння, проте не мав права обміняти 
спадщину своїх дітей. Коли він ставав спроможним, то 
міг будь-якого часу викупити її; борги прощали кож-
ного сьомого року, а п’ятдесятого, або ювілейного 
року кожне земельне володіння поверталося до сво-
го першого власника. Таким чином власність кожної 
сім’ї була захищена і були вжиті застережні заходи від 
крайнощів як у багатстві, так і бідності.

Завдяки розподілу землі між людьми Бог забезпе-
чив їх, як і мешканців Едему, найсприятливішим для 
розвитку заняттям – піклуванням про рослини і тва-
рини. Ще однією можливістю для виховання й освіти 
було припинення сільськогосподарської праці кожно-



Християнське служiння

36 37

Iлюстрацiї

36

го сьомого року, коли земля залишалася під паром, а 
її самовільно породжені плоди призначалися для бід-
них. Таким чином була надана можливість для додат-
кового навчання, спілкування і богослужіння, для ви-
яву доброчинності – усього, що так часто витісняється 
життєвими турботами і роботою.

Якби і сьогодні у світі дотримувалися принципів Бо-
жих законів щодо розподілу майна, наскільки іншим 
було б становище людей! Дотримання цих принци-
пів запобігло б появі жахливого зла, породжуваного 
в усі віки гнобленням бідних багатими та ненавистю 
бідних до багатих. Перешкоджаючи накопиченню ве-
ликого багатства, це запобігло б появі неосвіченості й 
деградації десятків тисяч людей, чия низько оплачу-
вана рабська праця необхідна для створення таких ко-
лосальних багатств. Це сприяло б мирному вирішен-
ню проблем, які сьогодні загрожують наповнити світ 
анархією та кровопролиттям. 

Посвячення Богові десятини від усіх прибутків, чи то 
від фруктового саду, жнива в полі, отари, чи від ро-
зумової й фізичної праці, посвячення другої десятини 
на допомогу бідним та іншу доброчинність мали на 
меті нагадувати людям істину про те, що все належить 
Богові і вони мають можливість бути каналами Його 
благословень. Таке виховання мало здатність знищи-
ти всякий егоїзм, який призводить до духовного зу-
божіння, та розвинути великодушність і шляхетність 
характеру.

Пізнання Бога, єднання з Ним у навчанні і праці, по-
дібність до Нього в характері мали бути джерелом, 
засобами та метою виховання й освіти в Ізраїлі; такі 
виховання й освіту батьки отримали від Бога і мали 
передати своїм дітям.

Школи пророків 

«Сіли вони біля Твоїх ніг.  
Кожний одержить від Твоїх слів».

Де б тільки в Ізраїлі не запроваджувався в життя Бо-
жий план виховання й освіти, його результати свідчи-
ли про його Автора. Але в дуже багатьох сім’ях визна-
чене Небом виховання було рідкістю, як і характери, 
котрі мали сформуватися внаслідок такого виховання. 
Божий план виконувався лише частково і недоскона-
ло. Унаслідок невір’я та нехтування Господніми вка-
зівками ізраїльтяни оточили себе спокусами, котрим 
мало хто міг опиратися. Оселившись у Ханаані, «вони 
не познищували тих народів, що Господь говорив їм 
про них, – і помішались з поганами, та їхніх учинків 
навчились. І божищам їхнім служили, а ті пасткою 
стали для них». Серце ізраїльтян не було щире перед 
Богом, «і не були вони вірні в Його заповіті. Та Він, Ми-
лосердний, гріх прощав і їх не губив, і часто відвертав 
Свій гнів... І Він пам’ятав, що вони тільки тіло, вітер, 
який переходить і не повертається» (Псал. 106:34-36; 



Християнське служiння

38 39

Iлюстрацiї

78:37-39). Батьки й матері в Ізраїлі стали байдужими 
до свого обов’язку щодо Бога, байдужими до свого 
обов’язку щодо власних дітей. Через відсутність ві-
рності в сім’ї та ідолопоклонницький вплив ззовні чи-
мало єврейської молоді отримали виховання, котре 
дуже відрізнялося від запланованого для них Богом. 
Вони навчилися шляхів язичників.

Аби протистояти цьому зростаючому злу, Бог пе-
редбачив також інші засоби для допомоги батькам у 
справі виховання й освіти. Від найдавніших часів про-
років уважали призначеними Богом учителями. Про-
роком у найвищому розумінні цього слова був той, 
хто промовляв під безпосереднім Божественним на-
тхненням, передаючи людям отримані ним від Бога 
вістки. Водночас так називали осіб, хоч і не настільки 
безпосередньо натхненних, однак покликаних Богом 
навчати людей Його діянь та шляхів. Для підготовки 
саме такої категорії вчителів Самуїл, згідно з вказів-
кою Господа, заснував школи пророків. 

Ці школи мали служити перешкодою для вельми 
поширеного зіпсуття, піклуватися про розумовий і ду-
ховний розвиток молоді та сприяти процвітанню нації, 
забезпечуючи її мужами, здатними діяти в страху Бо-
жому як лідери й порадники. З цією метою Самуїл ор-
ганізував групи побожних, розумних, старанних у на-
вчанні юнаків. Їх називали пророчими синами. Коли 
вони вивчали Слово та діяння Бога, Його життєдайна 
сила оживляла сили розуму й душі і учні отримували 

мудрість згори. Наставники були не тільки знавцями 
Божественної Істини, вони також раділи спілкуванню 
з Богом та отримали особливий дар Його Духа. Завдя-
ки своїй ученості й побожності вони користувалися 
повагою і довірою народу. За днів Самуїла існували 
дві такі школи – одна в Рамі, де жив пророк, а друга –  
у Кір’ят-Єарімі. Пізніше були засновані інші школи.

Учні цих шкіл утримували себе власною працею, 
обробляючи землю або займаючись ремісництвом. 
В Ізраїлі це не вважалося дивним або принизливим 
заняттям, навпаки, гріхом уважали дозволяти дітям 
зростати необізнаними з корисною працею. Кожний 
юнак, незалежно від того, були його батьки багати-
ми чи бідними, був навчений якогось ремесла. Навіть 
якщо він мав отримати освіту для святого служіння, 
знання практичних навичок уважалося суттєвим для 
принесення більшої користі. Багато вчителів також 
утримували себе працею своїх рук.

Навчання як у школі, так і вдома було переважно 
усним, але юнаки навчалися також читати єврейські 
письмена, перед ними розгортали і пергаментні сувої 
Писання Старого Завіту для дослідження. Основними 
навчальними предметами в цих школах були Закон Бо-
жий з даними Мойсеєві вказівками, священна історія, 
духовна музика та поезія. У записах священної історії 
учні простежували діяння Єгови. Великі істини, пред-
ставлені символами в служінні святині, оживали перед 
учнями, і віра давала їм розуміння, що центром усієї цієї 



Християнське служiння

40 41

Iлюстрацiї

системи є Агнець Божий, Який мав узяти на Себе гріх сві-
ту. В учнях плекали дух посвячення. Їх навчали не тільки 
обов’язку молитися, а також як потрібно молитися, як 
наближатися до свого Творця, розвивати віру в Нього, 
розуміти повчання Його Духа й коритися їм. Освячений 
розум виносив з Божої скарбниці нове і старе, а Дух Бо-
жий виявляв Себе в пророцтві й духовних піснях.

Ці школи виявилися одним з найефективніших засо-
бів у формуванні праведності, котра «люд підіймає» 
(Прип. 14:34). Вони надали чималу допомогу в закла-
данні підвалин чудового процвітання, котрим виріз-
нялося царювання Давида і Соломона.

Принципи, яких навчали в школах пророків, були 
тими самими принципами, які формували характер 
і життя Давида. Його наставником було Слово Боже. 
«Від наказів Твоїх, – говорив він, – я мудрішим стаю... 
Я серце своє нахилив, щоб чинити Твої постанови» 
(Псал. 119:104-112). Саме це спонукало Господа на-
звати Давида «людиною Мого серця», коли Він поса-
див молодого Давида на престол (Дії 13:22).

У житті молодого Соломона також були помітні ре-
зультати Божого методу виховання. У молодості Соло-
мон зробив такий же вибір, що й Давид. Понад усяке 
земне добро він просив у Бога мудрого й розумного 
серця. І Господь дав йому не тільки те, чого він праг-
нув, а й те, чого Соломон не домагався, – і багатство, 
і славу. Його сила розуму, широта знань, слава царю-
вання стали дивом для світу.

За царювання Давида й Соломона Ізраїль досягнув 
найбільшої величі. Виконалася обітниця, дана Авраамо-
ві і повторена через Мойсея: «Бо якщо будете ви конче 
виконувати всі ті заповіді, що я наказав вам чинити їх, – 
щоб любити Господа, Бога свого, щоб ходити всіма доро-
гами Його і щоб горнутись до Нього, – то Господь вижене 
всі ті народи перед вами, і ви посядете народи більші й 
міцніші від вас. Кожне місце, що на нього ступить ваша 
нога, буде ваше. Від пустині й Ливану, від Річки, річки 
Ефрату й аж до моря Останнього буде ваша границя. Не 
встоїть ніхто перед вами…» (П. Зак. 11:22-25).

Проте в добробуті криється небезпека. Гріх, якого 
припустився Давид у пізніший період життя, в якому 
він хоч щиро розкаявся та за який був тяжко покара-
ний, заохочував народ до порушення Божих Заповідей. 
І життя Соломона, котре на своєму світанку було та-
ким багатообіцяльним, затьмарилося відступництвом. 
Прагнення до політичної влади і самозвеличення при-
звело до союзу з язичеськими народами. Срібло Тар-
шішу та золото Офірське здобувалися коштом прине-
сення в жертву непорочності, ціною зради священної 
довіри. Товариство ідолопоклонників, шлюб з язичесь-
кими жінками знівечили віру Соломона. Таким чином 
були зруйновані перешкоди, споруджені Богом для 
безпеки Його народу, і Соломон віддався поклонінню 
фальшивим богам. На вершині Оливної гори, навпроти 
храму Єгови, споруджувалися величезні ідоли й жер-
товники для служіння язичеським божествам. Із втра-



Християнське служiння

42 43

Iлюстрацiї

тою своєї вірності Богові Соломон утратив здатність 
панувати над собою. Його моральна чутливість при-
тупилася. Дух його раннього правління, котрому були 
притаманні чисте сумління й уважне ставлення до лю-
дей, змінився. Гордість, честолюбство, марнотратність, 
потурання власним бажанням породили жорстокість і 
здирство. Той, хто був справедливим, співчутливим та 
богобоязливим правителем, став тираном і гнобите-
лем. Той, хто під час посвячення храму молився за свій 
народ, щоб їхні серця були цілковито віддані Господу, 
став для них спокусником. Соломон зганьбив себе, 
зганьбив Ізраїль, зганьбив Бога.

Народ, який ним пишався, пішов його слідами. Хоч 
Соломон пізніше розкаявся, його каяття не запобігло 
посіяному ним злу. Дисципліна і виховання, призначені 
Богом для Ізраїлю, привели б до того, що своїм життям 
вони відрізнялися б від інших народів. Ця особливість, 
котру потрібно було вважати особливим привілеєм і 
благословенням, була для них небажаною. Простоту 
і стримання, необхідні для найвищого розвитку, вони 
намагалися проміняти на властиві язичникам помпез-
ність та потурання своїм бажанням. Ізраїльтяни прагну-
ли бути «як всі народи» (1 Сам. 8:5). Божий план вихо-
вання був відкинутий, Божий авторитет – невизнаний.

З відкинення Божих шляхів задля шляхів людських 
почався занепад Ізраїлю. І продовжувався він доти, 
доки єврейський народ не став жертвою саме тих на-
родів, чиї звичаї вирішив наслідувати. 

Синам ізраїльським як нації не вдалося одержати ті 
переваги, котрі Бог бажав їм дати. Вони не цінували 
Його наміру та не співпрацювали з Ним для виконан-
ня цього наміру. Але хоч окремі люди і народ можуть 
таким чином розділити себе з Ним, Його намір щодо 
вірних Йому залишається незмінним. «Все, що Бог ро-
бить, воно зостається навіки» (Екл. 3:14).

Хоч існують різні ступені розвитку та різні вияви Його 
сили для вдоволення потреб людей у різні віки, діяння 
Бога в усі часи залишаються тими ж самими. Учитель –  
той самий. Божий характер і Його план – ті ж самі. У 
Нього «нема зміни, ні тіні переміни» (Якова 1:17). 

Досвіди Ізраїлю були записані, як уроки для нас. 
«[Усе] це сталося з ними як прообраз, і записано як 
пересторога для нас, для яких настав кінець віків»  
(1 Кор. 10:11). Для нас, як і для стародавнього Ізраї-
лю, успіх у вихованні залежить від нашої вірності у ви-
конанні плану Творця. Відданість принципам Божого 
Слова принесе нам такі ж великі благословення, які 
могла принести єврейському народові.

Життя великих людей

«Плід праведного – дерево життя» (Прип. 11:30).

Священна історія містить багато прикладів результа-
тів справжніх виховання й освіти. Вона розповідає про 
багатьох благородних мужів, характери яких форму-



Християнське служiння

44 45

Iлюстрацiї

44

валися під Божественним керівництвом; мужів, життя 
котрих стало благословенням для ближніх і котрі були 
представниками Бога у світі. Серед них Йосип і Дани-
їл, Мойсей, Єлисей і Павло – найбільші державні діячі, 
наймудріший законодавець, один із найвірніших ре-
форматорів та найвидатніший учитель, котрого будь-
коли знав світ і котрий поступався лише перед Тим, 
Хто говорив так, як не говорила жодна людина.

У ранні роки, саме в пору переходу від юності до зрі-
лості, Йосип і Даниїл були відірвані від своїх домівок 
та відведені в полон до язичеських країн. Йосип осо-
бливим чином зазнав спокус, якими супроводжують-
ся великі зміни долі. Ніжно виплекана дитина в бать-
ківській оселі, раб у домі Потіфара, а згодом довірена 
особа і компаньйон, ділова людина, яка здобула осві-
ту шляхом навчання, спостереження та спілкування з 
людьми; державний злочинець у підземній в’язниці 
фараона, несправедливо засуджений, без надії на ви-
правдання та перспективи звільнення; муж, поклика-
ний під час великої кризи до управління державою, –  
що допомогло Йосипові зберегти свою цілісність? 

Ніхто не може перебувати на висоті, не наражаю-
чись на небезпеку. Як під час бурі квітка в долині за-
лишається неушкодженою, а дерево, що росте на вер-
шині гори, буває вирване з корінням, так і люті споку-
си не торкаються людей, котрі мають скромне місце в 
житті, напосідаючи натомість на тих, хто займає у світі 
високе становище успіху і слави. Але Йосип однаково 

витримав випробування як недолею, так і успіхом. Як 
у в’язничній камері, так і в палаці фараона він виявив 
однакову вірність.

З дитинства Йосип був навчений любити й бояти-
ся Бога. Не раз у наметі свого батька, під зорями си-
рійського неба він чув розповідь про нічне видіння в 
Бет-Елі, про драбину між Небом і землею та ангелів, 
які підіймалися і спускалися по ній, та про Того, Хто 
з вишнього престолу  з’явився  Якову. Він чув розпо-
відь про боротьбу поблизу Яббока, коли, зрікшись ви-
плеканих гріхів, Яків вийшов переможцем й отримав 
титул Божого князя.

Чисте просте життя Йосипа – хлопчика-пастушка, 
що випасав отари свого батька, сприяло розвиткові як 
фізичних, так і розумових сил. Спілкуючись із Богом 
через природу та вивчаючи великі істини, котрі як свя-
щенна довіра передавалися від батька до сина, він на-
бував сили розуму й непохитності принципів.

У критичний час свого життя, під час тієї жахливої 
подорожі з батьківського дому в Ханаані до рабства, 
що чекало на нього в Єгипті, востаннє споглядаючи 
пагорби, за якими ховалися намети його родини, Йо-
сип згадав про Бога свого батька. Він пригадав уроки 
свого дитинства і з трепетом у душі прийняв тверде 
рішення залишитися вірним – завжди чинити так, як 
личить підданому Небесного Царя.

Провадячи гірке життя чужинця й раба, перебуваю-
чи в оточенні порочних видовищ та звуків, серед спо-



Християнське служiння

46 47

Iлюстрацiї

кус язичеського поклоніння з усіма його принадами 
багатства, культури й царської пишності, Йосип був 
непохитний. Він засвоїв науку послуху обов’язкові. Ві-
рність, виявлена на будь-якій посаді – від найскром-
нішої до найвищої, –  виховала всі його здібності для 
звершення найвищого служіння.

Коли Йосип був покликаний до царського двору, 
Єгипет являв собою найвеличнішу з держав. Що сто-
сується цивілізації, мистецтва й науки, Єгипет не мав 
собі рівних. У період надзвичайних труднощів і не-
безпеки Йосип управляв справами царства і робив це 
так, що завоював довір’я царя й народу. Фараон «на-
становив його паном над домом своїм, і володарем 
над усім маєтком своїм, щоб в’язнив він його можно-
владців по волі своїй, а старших його умудряв» (Псал. 
105:21, 22).

Богонатхненна Книга відкриває нам секрет життя 
Йосипа. Виголошуючи благословення над своїми ді-
тьми словами, сповненими Божественної сили й кра-
си, Яків так сказав про свого улюбленого сина:

«Йосип – вітка родюча, вітка родючая над джере-
лом, її віття по муру спинається.  І огірчили його та з 
луку стріляли, і зненавиділи були стрільці його. Та зо-
стався міцним його лук, і стали пружні рамена його 
рук, – від рук Сильного Якового... Проси ти від Бога, 
свого Отця, – і Він допоможе тобі, і проси Всемогут-
нього – і Він благословить тебе благословенням не-
бес, що на висоті, благословенням безодні, що долі 

лежить... Благословення батька твого стали сильніші 
від благословення батьків моїх, – аж до пожаданих 
висот віковічних. Нехай вони будуть на голову Йосипо-
ву, на маківку вибраного з-поміж братів своїх!» (Бут. 
49:22-26).

Вірність Богові, віра в Невидимого були якорем Йо-
сипа. У цьому криється його сила.

«І стали пружні рамена його рук, – від рук Сильного 
Якового».

Даниїл – посол Неба
До Даниїла та його товаришів у Вавилоні в їхні 

юнацькі роки доля явно була більш ласкавою, ніж до 
Йосипа в перші роки його життя в Єгипті; проте і вони 
зазнали навряд чи менш суворої перевірки характеру. 
З порівняно простих єврейських домівок ці юнаки, що 
походили з царського роду, були забрані до велично-
го міста, до царського двору найвеличнішого монарха 
й обрані для підготовки до виконання особливої цар-
ської служби. Спокуси, що оточували їх у цьому роз-
тлінному розкішному царському дворі, були сильні. 
Той факт, що ці мужі, поклонники Єгови, були невіль-
никами Вавилону, що посуд з Божого дому був узятий 
до храму вавилонських богів, що сам ізраїльський цар 
став в’язнем вавилонян, хвалькувато використовував-
ся переможцями як доказ того, що їхні релігія та зви-
чаї мали перевагу над релігією і звичаями євреїв. За 
таких обставин, через приниження, котре Ізраїль стяг-



Християнське служiння

48 49

Iлюстрацiї

нув на себе внаслідок свого відступництва від Його 
Заповідей, Бог дав Вавилонові доказ Своєї верховної 
влади, святості Своїх вимог та неодмінних результатів 
послуху. Таке свідчення Він міг дати тільки через тих, 
хто продовжував зберігати вірність.

Уже на самому початку своєї кар’єри Даниїл і його 
товариші зазнали вирішального випробування. Вка-
зівка про забезпечення їх їжею з царського столу була 
виявом як царської прихильності, так і його турботи 
про них. Однак частину цих страв приносили в жерт-
ву ідолам, їжа з царського столу була посвячена бов-
ванам, тому вживання юнаками царських страв роз-
цінювалося б як знак того, що вони поділяють його 
шанобливе ставлення до фальшивих богів. Вірність 
Єгові не дозволяла їм брати участь у такому вшануван-
ні. Юнаки також не бажали піддавати себе згубному 
впливові розкоші та легковажних розваг на фізичний, 
розумовий і духовний розвиток.

Даниїл та його товариші були з вірністю навчені 
принципів Слова Божого. Вони навчилися жертвувати 
земним задля духовного, прагнути найвищого добра. 
І вони здобули нагороду. Їхнє стримання і почуття  від-
повідальності, покладеної на них як представників Бо-
жих, сприяли найшляхетнішому розвиткові тілесних, 
розумових і душевних сил. Наприкінці їхнього навчан-
ня,  коли юнаки здавали іспит разом з іншими претен-
дентами на почесті царства, «жоден не був знайдений 
таким, як Даниїл, Ананія, Мисаїл та Азарія» (Дан. 1:19).

При вавилонському дворі були зібрані представни-
ки всіх країн, мужі рідкісних талантів, щедро обдаро-
вані природними здібностями люди, котрі володіли 
найвищою культурою, на яку був спроможний цей 
світ, однак серед усіх них єврейські юнаки не мали 
собі рівних. Вони були неперевершеними у фізичній 
силі і вроді, розумових здібностях та знанні літерату-
ри. «А всяку справу мудрости та розуму, що шукав від 
них цар, то він знайшов їх удесятеро мудрішими від 
усіх чарівників та заклиначів, що були в усьому його 
царстві» (Дан. 1:20).

Непохитний у вірності Богові, незламний у самовла-
данні, сповнений шляхетної гідності, люб’язності та 
шанобливості в ставленні до інших, Даниїл у свої юні 
роки здобув «ласку та милість» язичеського сановни-
ка, під опікою котрого перебував. Такими ж чеснота-
ми позначилося все його життя. Він швидко піднявся 
до посади прем’єр-міністра царства. Упродовж царю-
вання наступних монархів, падіння держави та вста-
новлення царства-суперника, Даниїл виявив стільки 
мудрості й уміння управляти державою, стільки так-
товності й люб’язності, а також справжньої доброти 
серця в поєднанні з вірністю принципам, що навіть 
його вороги змушені були визнати: «Жодної причини 
чи вади знайти не могли, бо той був вірний» (Дан. 6:5).

З непохитним довір’ям Даниїл горнувся до Бога, і 
на нього зійшов пророчий дух. Шанований людьми як 
той, хто відав справами царського двору і таємницями 



Християнське служiння

50 51

Iлюстрацiї

царства, він був ушанований Богом як Його посол та на-
вчений відкривати таємниці майбутніх віків. Язичеські 
монархи, спілкуючись із представником Неба, змушені 
були визнати Даниїлового Бога. «Направду,  – проголо-
сив Навуходоносор, – ваш Бог – це Бог над богами та 
Пан над царями, і Він відкриває таємниці». А Дарій у 
своєму зверненні до «всіх народів, племен та язиків, що 
мешкали по всій землі», звеличив «Данилового Бога» 
як «Бога живого, Який існує повіки, і Царство Його не 
буде зруйноване... Він рятує та визволяє, і чинить знаки 
та чуда на небі та на землі» (Дан. 2:47; 6:27, 28).

Правдиві, чесні мужі
Своєю мудрістю і справедливістю, чистотою і добро-

зичливістю в повсякденному житті, своєю відданістю 
інтересам народу, до того ж язичеського, Йосип і Да-
ниїл довели свою вірність принципам свого раннього 
виховання, вірність Тому, чиїми представниками вони 
були. Цих мужів шанував увесь народ як у Єгипті, так 
і Вавилоні. Язичники й усі народи, з якими вони мали 
зв’язки, бачили в цих мужах приклад доброти і мило-
сердя Бога, приклад любові Христа.

Яким же прекрасним було життя цих шляхетних 
євреїв! Прощаючись із домом свого дитинства, вони 
навіть не мріяли про своє високе призначення! Вірні 
й непохитні, вони настільки підкорилися Божествен-
ному керівництву, що через них Бог міг виконати 
Свій намір.

Ті самі великі істини, що були відкриті через цих му-
жів, Бог бажає відкрити через молодь і дітей наших 
днів. Історія життя Йосипа й Даниїла –  приклад того, 
що Він зробить для людей, котрі підкоряються Йому 
та всім серцем прагнуть виконати Його намір. 

Світ найбільше потребує людей, яких неможливо 
ані купити, ані продати, людей, до глибини душі ві-
рних і чесних, які не бояться назвати гріх його ім’ям, 
людей, чия совість так само віддана обов’язку, як маг-
нітна стрілка полюсу, людей, які стоятимуть за правду, 
навіть якщо впадуть небеса. 

Але такий характер – не випадковість і не резуль-
тат особливих дарів або прихильності Провидіння. 
Благородний характер є наслідком самодисциплі-
ни, підкорення нижчої природи людині вищій, на-
слідком віддачі себе на служіння любові Богові й 
людям.

У свідомості молоді необхідно закарбовувати іс-
тину про те, що їхні таланти не є їхньою власністю. 
Сила, час, розум – лише позичені скарби. Вони на-
лежать Богові і кожна молода людина має прийня-
ти рішення використовувати їх для найвищої мети. 
Кожна молода людина – це галузка, від якої Бог очі-
кує плоду; це управитель, чий капітал повинен при-
нести прибуток; це світло, яке має освітити темряву 
світу.

Кожен юнак і кожна дівчина, кожна дитина мають 
роботу для слави Бога й піднесення людства.



Християнське служiння

52 53

Iлюстрацiї

Єлисей, вірний у малому
Дитячі роки пророка Єлисея пройшли в тиші сіль-

ського життя, у навчанні в Бога і природи та занятті 
корисною працею. Під час майже загального відступ-
ництва родина його батька була серед тих, хто не схи-
лив коліна перед Ваалом. Це була сім’я, де шанували 
Бога і вірність обов’язкові була правилом щоденного 
життя.

Син заможного землероба, Єлисей охоче брався 
за будь-яку роботу. Володіючи здібностями керів-
ника, він був навчений виконувати звичайні життєві 
обов’язки. Щоб стати мудрим керівником, Єлисей мав 
навчитися послуху. Виявляючи вірність у малому, він 
готувався до більшої відповідальності. 

Спокійний і лагідний, Єлисей володів силою та не-
похитністю. Він плекав любов і страх Божий; завдяки 
скромній щоденній праці досяг цілеспрямованості 
і шляхетності характеру, зростаючи в Божественній 
благодаті й пізнанні. Виконуючи разом з батьком 
обов’язки по господарству, юнак навчався співпрацю-
вати з Богом.

Пророче покликання знайшло Єлисея в той час, 
коли разом зі слугами батька він орав у полі. Коли 
Ілля, керований Богом у пошуках наступника, кинув 
свого плаща на плечі молодого чоловіка, Єлисей зро-
зумів цей поклик і підкорився йому. Він «пішов за Іл-
лею та служив йому» (1 Цар. 19:21). Спочатку від Єли-
сея не вимагалося чогось особливого, його підготовка 

і надалі полягала у виконанні звичайних обов’язків. 
Про нього сказано, що він поливав воду на руки Іллі, 
свого пана. Як особистий слуга пророка, він продо-
вжував виявляти вірність у малому, водночас щодня 
утверджуючись у бажанні присвятити себе справі, до-
рученій йому Богом.

Від самого початку покликання Єлисея були випро-
бувані його рішучість і твердість характеру. Коли він 
збирався піти за Іллею, пророк звелів йому поверну-
тися додому. Він мав усе зважити і самостійно вирі-
шити: прийняти чи відкинути цей заклик. Проте Єли-
сей зрозумів цінність сприятливої можливості. Заради 
жодної світської переваги він не бажав відмовитися 
від можливості стати Божим вісником або пожертву-
вати привілеєм спілкуватися з Його слугою.

З плином часу, коли Ілля був підготовлений до воз-
несіння на Небо, Єлисей також був підготовлений 
стати його наступником. І знову його віра й рішучість 
були випробувані. Супроводжуючи Іллю в його слу-
жінні, знаючи, яка переміна має незабаром відбути-
ся, він неодноразово чув пропозицію пророка повер-
нутися назад. «Сиди тут, – сказав Ілля, – бо Господь 
послав мене аж до Бет-Елу». Однак у своєму попере-
дньому занятті – роботі з плугом –  Єлисей навчився 
не розчаровуватися та не падати духом. Нині ж, коли 
він поклав руку на плуг в іншій галузі роботи, його не 
можна було відволікти від мети. На чергову пропо-
зицію повернутися назад він щоразу відповідав: «Як 



Християнське служiння

54 55

Iлюстрацiї

живий Господь і жива душа твоя, – я не залишу тебе!» 
(2 Цар. 2:2).

«І пішли вони обоє... вони обидва стали над Йор-
даном. І взяв Ілля плаща свого, і згорнув, і вдарив по 
воді, – і вона розділилась пополовині туди та сюди... І 
сталося, як вони перейшли, то Ілля сказав до Єлисея: 
“Проси, що маю зробити тобі, поки я буду взятий від 
тебе!” І сказав Єлисей: “Нехай же буде на мені по-
двійний твій дух!” А той відказав: “Тяжкого зажадав 
ти! Якщо ти побачиш мене, що буду взятий від тебе, –  
буде тобі так, а якщо ні – не буде”. І сталося, як вони 
все йшли та говорили, аж ось з’явився огняний віз та 
огняні коні, і розлучили їх одного від одного. І вознісся 
Ілля у вихрі на небо... А Єлисей це бачив, і він закри-
чав: “Батьку мій, батьку мій, возе Ізраїлів та верхівці 
його!” Та вже не побачив його... І схопився він сильно 
за одежу свою та й роздер її на дві частини.  І підняв 
він Іллевого плаща, що спав із нього, і вернувся, і став 
на березі Йордану. І взяв він Іллевого плаща, що спав 
із нього, і вдарив по воді та сказав: “Де Господь, Бог 
Іллі?” І також він ударив по воді, – і вона розділилася 
пополовині туди та сюди!.. І побачили його знавпроти 
єрихонські пророчі сини, та й сказали: “На Єлисеї спо-
чив дух Іллів!” І пішли вони назустріч йому, і попадали 
перед ним до землі» ( 2 Цар. 2:6-15).

Відтоді Єлисей зайняв місце Іллі. І той, хто був 
вірний у найменшому, виявився також вірним і у  
великому.

Ілля, муж сили, був Божим знаряддям для подо-
лання величезного зла. Ідолопоклонство, котре за 
підтримки Ахава та язичниці Єзавелі  розбестило на-
род, було скинуте. Ваалові пророки були вбиті. Увесь 
ізраїльський народ був глибоко зворушений і багато 
людей навернулося до поклоніння Богові. Існувала 
потреба в такому наступникові Іллі, котрий з допомо-
гою дбайливого терплячого повчання міг би прова-
дити Ізраїль безпечними шляхами. Раннє виховання 
Єлисея під Божим керівництвом приготувало його до 
такої роботи.

Це урок для всіх. Ніхто не може знати наміру Бога в 
Його процесі виховання, однак усі можуть бути певні: 
вірність у малому є доказом того, що людина здатна 
виконувати важливіші обов’язки. Кожний наш учинок 
відкриває характер, і лише того, хто, виконуючи малі 
обов’язки, виявився «бездоганним працівником»  
(2 Тим. 2:15), Бог ушанує, доручивши йому більшу від-
повідальність.

Мойсей, сильний вірою
Мойсей був молодшим за Йосипа й Даниїла, коли 

його забрали від ніжної опіки батьківського дому, од-
нак і їхнє, і його життя формувалося під дією тих самим 
чинників. Тільки дванадцять років провів він зі своєю 
єврейською родиною, але впродовж цих років була за-
кладена підвалина його величі; вона була закладена 
рукою людини, котрій слава була мало відома. 



Християнське служiння

56 57

Iлюстрацiї

Йохавед була рабинею. Її доля в житті була скром-
ною, а тягар – важким. Але  через жодну іншу жінку, 
окрім Марії з Назарета, світ не отримав більшого бла-
гословення. Знаючи, що незабаром її дитина має бути 
позбавлена її турботи та перейти під опіку людей, 
котрі не знали Бога, вона ще старанніше намагалися 
з’єднати його душу з Небом. Вона прагнула насадити 
в його серці любов до Бога та вірність Йому. І ця праця 
була з вірністю виконана. Жодний подальший вплив 
не міг примусити Мойсея відмовитися від тих принци-
пів істини, які складали сутність повчань його матері 
та були стержнем її життя.

Зі скромної оселі в країні Гошен син Йохавед потра-
пив до палацу фараонів, до єгипетської царівни, ко-
тра прийняла його як улюбленого виплеканого сина. 
У школах Єгипту Мойсей здобув найвищу цивільну 
та військову освіту. Наділений вродою, шляхетною 
величною статурою і розвинутим розумом, відомий 
як військовий керівник, він став гордістю нації. Цар 
Єгипту був також членом священства, і Мойсей, хоч 
і відмовлявся від участі в язичеському поклонінні, 
був посвячений у всі таємниці єгипетської релігії. На 
той час Єгипет залишався наймогутнішою державою 
з найбільш розвинутою цивілізацією, і Мойсей, як її 
майбутній монарх, мав успадкувати найвищі почесті, 
на які тільки здатний цей світ. Однак він зробив більш 
шляхетний вибір. Задля слави Бога та визволення 
Його пригнобленого народу Мойсей пожертвував по-

честями Єгипту. Тоді Бог зайнявся його вихованням в 
особливому значенні цього слова.

Проте Мойсей ще не був готовий до виконання мі-
сії свого життя. Йому потрібно було засвоїти уроки 
залежності від Божественної сили. Він неправильно 
зрозумів Божий намір. Мойсей сподівався визволи-
ти Ізраїль силою зброї. Задля цього ризикнув усім та 
пережив невдачу. Зазнавши поразки й розчарування, 
він став утікачем і вигнанцем у чужому краї.

У Мідіянській пустелі Мойсей провів сорок років, 
пасучи овець. Будучи, здавалося б, назавжди відо-
кремленим від місії свого життя, він засвоював уро-
ки, суттєво необхідні для її виконання. Мудрість для 
управління неосвіченим недисциплінованим натов-
пом необхідно здобувати з допомогою самовладання. 
Піклуючись про овець та ніжних ягнят, він мав набути 
досвіду, який зробить його вірним довготерпеливим 
пастирем Ізраїлю. Щоб стати представником Бога, він 
повинен був навчатися від Нього.

Усе, що справляло вплив на Мойсея в Єгипті, – лю-
бов названої матері, його становище царського вну-
ка, розкіш і порок, здатні спокусити десятьма тисяча-
ми способів, вишуканість, витонченість та містицизм 
фальшивої релігії, залишили свій слід у його розумі 
й характері. Однак у суворій простоті пустелі все це 
зникло.

Серед урочистої величі гір, у самотності Мойсей пе-
ребував наодинці з Богом. Усюди було написане ім’я 



Християнське служiння

58 59

Iлюстрацiї

Творця. Мойсей, здавалося, перебував у Його присут-
ності, захищений Його силою. Тут від його самовпев-
неності не залишилося й сліду. У присутності Безмеж-
ного він зрозумів, якою слабкою, невмілою і коротко-
зорою є людина. 

Тут Мойсей здобув те, що супроводжувало його 
впродовж усіх років обтяженого турботами і сповне-
ного важкої праці життя, – відчуття особистої Боже-
ственної присутності. Він не тільки споглядав крізь віки 
Христа, явленого в людському тілі, він бачив Христа, 
Котрий супроводжував табір Ізраїлю в усіх його ман-
дрівках. Коли його неправильно розуміли і представ-
ляли у фальшивому світлі, коли він був змушений за-
знавати докорів та образ, зустрічатися з небезпекою і 
смертю, він міг зносити все це як той, «що бачить Не-
видимого» (Євр. 11:27).

Мойсей не лише думав про Бога, він бачив Його. Бог 
був постійно перед ним. Мойсей ніколи не втрачав з 
очей Його обличчя.

Для Мойсея віра була не припущенням, а реальніс-
тю. Він вірив, що Бог особливим чином керував його 
життям і в усіх його аспектах він визнавав Його. Щоб 
отримати силу протистояти спокусі, він довіряв Йому. 

Мойсей бажав виконати призначену йому велику 
справу якомога успішніше, тому повністю покладався 
на Божественну силу. Він відчував свою потребу в до-
помозі, просив її, ухопився вірою за неї і, впевнений у 
Божій підтримці, ішов уперед.

Таким був досвід, отриманий Мойсеєм за сорок 
років навчання в пустелі. Для надання такого досвіду 
Безмежна Мудрість не порахувала цей час надто до-
вгим, а ціну надто великою.

Результати цього навчання та викладених там уро-
ків пов’язані не тільки з історією Ізраїлю, а й з усім, 
що від тих днів і донині свідчить про світовий прогрес. 
Найвищим свідченням величі Мойсея є висновок про 
його життя, записаний у Богонатхненній Книзі: «І не 
появився вже в Ізраїлі пророк, як Мойсей, що знав 
його Господь обличчя в обличчя» (П. Зак. 34:10).

Павло, радісний у служінні      
З вірою і досвідом галилейських учнів, які супро-

воджували Ісуса, в євангельській роботі поєдналися 
полум’яна енергія та сила інтелекту рабина з Єрусали-
ма. Римський громадянин, народжений в язичеському 
місті, юдей не тільки за походженням, а й за вихован-
ням, патріотичною посвятою та релігійною вірою, ко-
трий отримав освіту в Єрусалимі в найвідоміших раби-
нів, навчений усіх законів і традицій отців, Савло з Тар-
са найвищою мірою поділяв гордість та упередження 
своєї нації. Ще змолоду він став шанованим членом 
Синедріону. На нього дивилися як на багатообіцяльну 
людину, ревного захисника стародавньої віри.

У богословських школах Юдеї перевагу надавали 
людським теоріям, а не Слову Божому; воно було 
позбавлене своєї сили тлумаченнями і традиціями 



Християнське служiння

60 61

Iлюстрацiї

рабинів. Головними принципами й мотивами цих 
учителів були самозвеличення, прагнення до влади, 
ревниве почуття винятковості, фанатизм, гордість і 
зарозумілість.

Рабини пишалися своєю вищістю не тільки над ін-
шими народами, а й над власним народом. Охоплені 
лютою ненавистю до своїх римських гнобителів, вони 
виношували рішучий намір силою зброї відновити 
свою національну вищість. Послідовників Ісуса, чия 
вістка миру так суперечила їхнім честолюбним заду-
мам, вони ненавиділи і віддавали на смерть. У цьому 
переслідуванні Савло був одним із найбільш запеклих 
невтомних гонителів.

У військових школах Єгипту Мойсей був навчений 
закону сили, і це вчення справило настільки сильний 
вплив на його характер, що потрібно було сорок років 
спокою та спілкування з Богом і природою, щоб зро-
бити його здатним керувати Ізраїлем з допомогою за-
кону любові. Таку науку мав засвоїти і Павло.

Біля воріт Дамаска видіння Розп’ятого цілковито 
змінило його життя. Гонитель став учнем, учитель – 
здобувачем знань. Дні темряви, проведені на самоті в 
Дамаску, стали в його досвіді неначе роками. Предме-
том його вивчення були Старозавітні Писання, що збе-
рігалися в його пам’яті,  а Христос став його Вчителем. 
Безлюдна природа також була для нього школою. 
Савло пішов до Аравійської пустелі, щоб досліджувати 
там Писання та навчатися від Бога. Він звільнив свою 

душу від упереджень і традицій, які сформували його 
життя, та отримував повчання із Джерела Істини. 

Його подальше життя надихав один принцип – 
принцип самопожертви, служіння любові. «Я борж-
ник, – говорив він, – перед греками і варварами, му-
дрими і немудрими». «Бо любов Христа охоплює нас» 
(Римл. 1:14; 2 Кор. 5:14).

Найбільший з людських учителів, Павло приймав 
як найвищі, так і найскромніші обов’язки. Він визна-
вав необхідність як розумової, так і фізичної праці та 
займався ремісництвом, щоб забезпечувати власні 
життєві потреби. Займаючись виготовленням наме-
тів, апостол при цьому щодня проповідував Євангеліє 
у великих центрах цивілізації. «Ці руки, – сказав він, 
прощаючись з ефеськими пресвітерами, – послужили 
моїм потребам і тим, що були зі мною» (Дії 20:34).

Павло володів великими розумовими здібностями, 
і в його житті виявлялася сила виняткової мудрості. 
Надзвичайно важливі принципи, з якими були необіз-
нані найбільші уми того часу, розкриті в його вченні 
та втілені в його житті. Він володів тією найбільшою  
мудрістю, котра наділяє швидкою проникливістю та 
співчутливим серцем, привертаючи до такої людини 
інших людей, даючи їй можливість пробудити кращі 
властивості їхнього єства і надихнути їх до більш шля-
хетного життя. 

Прислухайтесь до його слів, сказаних до язичників у 
Лістрі, коли він указує їм на явленого в природі Бога –  



Християнське служiння

62 63

Iлюстрацiї

Джерело всякого добра, Котрий «давав вам дощ із 
неба і вчасно врожай, насичуючи їжею та веселістю 
ваші серця» (Дії 14:17).

Погляньте на нього в підземеллі у Филипах, де, не-
зважаючи на змучене болем тіло, його спів хвали пору-
шує опівнічну тишу. Після того як унаслідок землетру-
су двері його в’язниці відчинилися, знову чути його го-
лос у словах підбадьорення, звернених до язичника –  
сторожа в’язниці: «Не роби собі ніякого зла, бо всі ми 
тут» (Дії 16:28), – кожний на своєму місці, стримува-
ний присутністю одного з в’язнів. І сторож, переконав-
шись у реальності віри, яка підтримує Павла, запитує 
про шлях спасіння та з усіма своїми домашніми при-
єднується до переслідуваної групи Христових учнів.

Погляньте на Павла в Афінах, коли він стоїть перед 
радою Ареопага, відповідаючи на наукові докази на-
уковими доказами, логікою на логіку, філософією на 
філософію. Зауважте, з якою тактовністю, породже-
ною Божественною любов’ю, він указує на Єгову як на 
«Невідомого Бога», Якому його слухачі поклоняються, 
не усвідомлюючи цього. Цитуючи їхнього поета, він 
змальовує Бога як Отця, дітьми  Котрого вони є. По-
слухайте, як у той вік кастовості, коли прав людини 
зовсім не визнавали, він викладає велику істину про 
людське братерство, проголошуючи, що Бог «створив 
з одного весь людський рід, щоб жив по всій поверхні 
землі». Далі він показує, що вся історія взаємовідно-
син Бога з людьми немов золотою ниткою пронизана 

Його благодаттю і милістю. Він «визначив заздалегідь 
окреслені пори та межі їхнього проживання, щоб шу-
кали Бога: може відчують Його і знайдуть, бо ж неда-
леко Він від кожного з нас» (Дії 17:23, 26, 27).

Послухайте його в судовій залі Феста, коли цар 
Агрипа, переконаний у Євангельській істині, вигукує: 
«Ще трохи і мене переконаєш стати християнином!» З 
якою ввічливою люб’язністю Павло, указуючи на свої 
кайдани, відповідає: «Благав би я Бога, щоб не тільки 
ти, а й усі, що сьогодні мене чують, стали такими, як я, 
за винятком оцих кайданів» (Дії 26:28, 29).

Таким було його життя; за власним свідченням він 
«часто перебував у подорожах: у небезпеках на ріках, 
у небезпеках від розбійників, у небезпеках від одно-
племінників, у небезпеках від язичників, у небезпеках 
у місті, у небезпеках у пустині, в небезпеках на морі, 
у небезпеках від лжебратів; у клопотах і труднощах; 
часто в недосипанні, в голоді й спразі; дуже часто в 
постах, у холоді та в наготі» (2 Кор. 11: 26, 27).

«Коли нас ображають, – говорив він, – ми благослов-
ляємо, коли лають – молимося»; « як ті, що сумують, 
але завжди радіють; як убогі, але багатьох збагачує-
мо; наче ті, що нічого не мають, але всім володіють» 
(1 Кор. 4:12, 13; 2 Кор. 6:10).

У служінні Павло знаходив радість і наприкінці сво-
го сповненого важкої праці життя, озираючись на його 
битви й тріумфи, він міг сказати: «Я звершив добрий 
подвиг» (2 Тим. 4:7).



Християнське служiння

64 65

Iлюстрацiї

65

Ці історії мають життєво важливе значення. Особли-
во повчальні уроки вони містять для молоді. Мойсей 
зрікся перспективи на царство; Павло – переваг багат-
ства і слави серед свого народу заради того, щоб не-
сти тягар у служіння Богові. Багатьом життя цих мужів 
видається життям зречення і жертовності. Чи було це 
насправді так? Мойсей уважав наругу Христа за біль-
ше багатство, ніж скарби Єгипту. Він так вважав, бо це 
справді було так. Павло говорив: «Але що було для 
мене надбанням, те я визнав ради Христа за втрату. 
І взагалі, все визнаю за втрату в порівнянні з велич-
чю пізнання мого Господа Ісуса Христа, заради Якого 
я все втратив і вважаю за сміття, аби здобути Христа» 
(Филп. 3:7, 8). Він був задоволений своїм вибором.

Мойсеєві були запропоновані палац фараонів і пре-
стол монарха, але в тих царських палатах гніздилися 
гріховні задоволення, які змушують людей забувати 
про Бога, тому замість них він обрав «тривалий має-
ток та правду» (Прип. 8:18). Він не прилучився до ве-
личі Єгипту, натомість вирішив пов’язати своє життя з 
наміром Бога. Він не видавав законів для Єгипту, нато-
мість з допомогою Божественного керівництва припи-
сував закони для світу. Він став Божим знаряддям для 
передачі людям принципів, які є гарантією безпеки і 
для сім’ї, і для суспільства, наріжним каменем процві-
тання націй, принципів, визнаних сьогодні найвидат-
нішими людьми світу за основу всього найкращого в 
людському правлінні.

Велич Єгипту перетворилася на порох. Зникли його 
міць і його цивілізація. Але справа Мойсея ніколи не 
загине. Великі принципи праведності, задля запрова-
дження котрих він жив, – вічні.

Життя Мойсея, сповнене важкої праці й сердечної 
турботи, було осяяне присутністю Того, Хто «визначні-
ший від десяти тисяч інших», Хто – «увесь пожадання» 
(П. Пісень 5:10, 16). Разом з Христом під час блукань у 
пустелі, з Христом на горі Преображення, з Христом у 
небесних дворах – життя його було благословенням та 
благословенним на Землі й ушанованим на Небесах.

Також і Павла в його різноманітних трудах підтри-
мувала сила присутності Христа. «Усе можу, – говорив 
він, – в Тому, Хто мене зміцнює, – в Ісусі Христі». «Хто 
нас відлучить від любові Христа? Чи страждання, чи 
утиски, чи переслідування, чи голод, чи нагота, чи не-
безпека, чи меч?.. Але в цьому всьому перемагаємо –  
завдяки Тому, Хто нас полюбив. Адже я переконаний, 
що ні смерть, ні життя, ні ангели, ні влади, ні теперіш-
нє, ні майбутнє, ні сили, ні висота, ні глибина, ні будь-
яке інше творіння не зможе нас відлучити від Божої 
любові, яка в Ісусі Христі, нашому Господі!» (Филп. 
4:13; Римл. 8:35-39). 

Проте існує радість у майбутньому, котрої Павло очі-
кував як винагороди за свою працю, – та сама радість, 
задля якої Христос перетерпів хрест, не зважаючи на 
сором, – це радість від споглядання плодів своєї пра-
ці. «Бо хто є нашою надією, радістю чи вінцем похва-



Християнське служiння

66 6766

ли, – писав Павло до навернених солунян, – якщо не 
ви перед нашим Господом Ісусом під час Його прихо-
ду? Адже ви – наша слава і радість!» (1 Сол. 2:19, 20).

Хто може виміряти значення для світу праці, здій-
сненої Павлом упродовж його життя? З усіх добродій-
них чинників, які полегшують страждання, потішають 
у смутку, стримують зло, духовно підносять життя 
над егоїстичним і чуттєвим, сповнюючи його надією 
на безсмертя, –  яка частка належить трудам Павла та 
його співпрацівників, що несли Євангеліє Сина Божо-
го під час своєї непомітної подорожі з Азії до берегів 
Європи? 

Чого коштує кожній людині бути Божим інструмен-
том для приведення в дію цих благословенних чинни-
ків? Але ж наскільки цінною буде можливість бачити у 
вічності результати такої праці свого життя?

 Роздiл 3

Найбiльший  Учитель 
«Ніколи ще жодна людина не говорила так,  

як Цей Чоловік» (Івана 7:46).

Учитель, посланий від Бога

«Подумайте про Нього» (Євр. 12:3).

«I кликнуть ім’я Йому: Дивний Порадник, Бог силь-
ний, Отець вічности, Князь миру» (Ісаї 9:5).

В особі Вчителя, посланого від Бога, Небо віддало 
людям свій найкращий і найбільший дар. Той, Хто був 
у раді Всевишнього, Хто перебував у Святая Святих Ві-
чного, був Божим Обранцем, щоб у Своїй Особі явити 
людству знання про Бога.

Через Христа посилався кожний промінь Боже-
ственного світла, який будь-коли досягав нашого гріш-
ного світу. Саме Він промовляв через кожного, хто 
впродовж віків звіщав Боже Слово людині. Усі висо-



Християнське служiння

68 69

Найбiльший Учитель

кі якості, виявлені найвизначнішими та найшляхетні-
шими душами на Землі, були відображенням Христа. 
Чистота і доброчинність Йосипа, віра, лагідність і дов-
готерпіння Мойсея, стійкість Єлисея, шляхетна непо-
рочність та рішучість Даниїла, запал і самопожертва 
Павла, – сила розуму й духу, явлена в цих мужах та в 
усіх інших, які будь-коли жили на Землі, була лише від-
блиском сяйва Його слави. Він був досконалий ідеал.

Щоб явити цей ідеал як єдиний істинний стандарт 
для досягнення; щоб показати, чим може стати кож-
на людина та якими внаслідок поєднання людського з 
Божественним стануть усі, хто прийняв Його, – задля 
цього Христос прийшов у світ. Він прийшов показати, 
яким має бути виховання людей, гідних стати синами 
Божими, а також відкрити, як, перебуваючи на Землі, 
вони можуть жити життям Неба, дотримуючись його 
принципів.

Найбільший дар Бога був даний з метою задоволь-
нити найбільшу нужду людини. Світло з’явилося в час 
найбільш густої темряви світу. Фальшиве вчення вже 
давно відвернуло розум людей від Бога. У поширених 
системах виховання й освіти людська філософія за-
йняла місце Божественного одкровення. Замість да-
ного Небом мірила істини люди прийняли мірило, ви-
найдене ними самими. Вони відвернулися від Світла 
життя, щоб ходити в іскрах запаленого ними вогню.

Для розділених з Богом людей єдиною підпорою 
стала людська сила; однак їхня сила була лише слаб-

кістю. Вони були нездатні досягти навіть встановлено-
го ними самими стандарту. Відсутність високих якос-
тей намагалися компенсувати зовнішнім виглядом та 
удаванням. Видимість зайняла місце реальності.

Час від часу з’являлися вчителі, які вказували людям 
на Джерело істини. Проголошувалися правильні прин-
ципи, і життя людей свідчило про їхню силу. Однак ці 
зусилля не спричиняли тривалих наслідків. Мала міс-
це коротка зупинка в течії зла, але її низхідний напрям 
не змінювався. Реформатори були неначе світло, що 
сяяло в темряві, проте вони не могли розсіяти її. Світ 
«полюбив темряву більше, ніж світло» (Івана 3:19).

Коли Христос прийшов на Землю, людство, здава-
лося, стрімко опускалося до найнижчих глибин. Були 
підірвані самі підвалини суспільства. Життя стало не-
правильним і неприродним. Юдеї, позбавлені сили 
Божого Слова, дали світові традиції й теорії, які при-
туплювали розум та умертвляли душу. Поклоніння Бо-
гові «в Дусі й істині» було витіснене прославленням 
людей у нескінченній круговерті вигаданих ними об-
рядів. У світі всі релігійні системи втрачали свій вплив 
на розум і душу. Відчуваючи огиду до байок і неправ-
ди, намагаючись заглушити сумління, люди впадали 
в невірство та матеріалізм. Не замислюючись про ві-
чність, вони жили теперішнім.

Оскільки люди перестали визнавати Божественне, 
вони не поважали і людське. Істина, честь, непороч-
ність, довір’я, співчуття залишали Землю. Ненаситна 



Християнське служiння

70 71

Найбiльший Учитель

жадібність та всепоглинальне честолюбство породи-
ли загальне недовір’я. Поняття про обов’язок, про 
зобов’язання сили перед слабкістю, про людську гід-
ність та людські права було відкинуте, як фантазія і ви-
гадка. На простий люд дивилися, як на в’ючних тварин 
або знаряддя та засіб для досягнення мети. До багат-
ства, влади, неробства та самодогоджання прагнули, 
як до найбільшого добра. Для тієї епохи були харак-
терні фізичне виродження, розумове заціпеніння, ду-
ховна смерть. 

Гріховні пристрасті й наміри людей витіснили з їхніх 
думок Бога, і, забувши про Нього, вони стали більш 
схильними до зла. Серце, в якому живе любов до грі-
ха, зодягнуло  Його у свої властивості, і таке розумін-
ня зміцнило силу гріха. Схильні до самозадоволення, 
люди почали дивитися на Бога, як на подібного до 
себе – істоту, метою якої було самопрославляння, ви-
моги котрої служили для досягнення власного задо-
волення; істоту, яка звеличувала або скидала людей 
в залежності від того, допомагали вони чи перешко-
джали досягненню її егоїстичної мети. Нижчі верстви 
суспільства дивилися на Всевишнього, як на Того, хто 
мало чим відрізняється від їхніх гнобителів, хіба що 
перевершує їх силою. На підставі таких понять фор-
мувалися всі види релігії. Кожна з них була системою 
здирства. З допомогою дарів та обрядів поклонники 
намагалися умилостивити Божество, аби здобути Його 
прихильність для досягнення своєї мети. Така релігія, 

котра не діяла на серце й сумління, могла бути лише 
сукупністю церемоній, які втомлювали людей та від 
яких вони прагнули звільнитися за винятком тих, що 
могли принести прибуток. Таким чином неприборка-
не зло посилювалося, тоді як розуміння й бажання до-
бра згасали. Люди втратили образ Божий і прийняли 
відбиток диявольської сили, котра управляла ними. 
Увесь світ перетворювався на гнилу клоаку.

Для людського роду залишалася єдина надія – у цю 
масу протиборчих елементів, які загнивали, мала бути 
внесена нова розчина, аби дати людству силу нового 
життя і повернути світові знання про Бога. 

Христос прийшов, щоб відновити це знання. Він 
прийшов відкинути фальшиве вчення, з допомогою 
якого люди, претендуючи на пізнання Бога, представ-
ляли Його в неправдивому світлі. Він прийшов пока-
зати природу Свого Закону, явити у Своєму характері 
красу святості.

Христос прийшов у світ із накопиченою від вічності 
любов’ю. Відкинувши суворі вимоги, що обтяжували 
Божий Закон, Він показав, що цей Закон є Законом 
любові, виразом Божественної доброти. Він показав, 
що в послуху його принципам криється щастя люд-
ства, а разом з ним – його стабільність, котра є самою 
основою людського суспільства.

Отже, Закон Божий, далекий від того, аби висува-
ти деспотичні вимоги, даний людям як огорожа, щит. 
Хто приймає його принципи, той захищений від зла. 



Християнське служiння

72 73

Найбiльший Учитель

Вірність Богові включає в себе вірність людині. Тому 
Закон охороняє права й індивідуальність кожної лю-
дини. Він стримує владноможного від гноблення, а 
підлеглого від непослуху. Він гарантує благополуччя 
людини як у цьому, так і в прийдешньому світі. Для 
слухняних він є запорукою вічного життя, оскільки ви-
ражає вічні, неминущі принципи.

Христос прийшов показати цінність Божественних 
принципів, відкриваючи їхню відроджувальну силу 
для людського роду. Він прийшов навчити, як ці прин-
ципи слід застосовувати та як вони діють.

Для людей тієї епохи цінність усього визначав зо-
внішній блиск. У міру зменшення сили релігії зростала 
її пишність. Учителі того часу намагалися викликати 
до себе повагу з допомогою всього показного. Життя 
ж Ісуса разюче контрастувало з цим усім. Його жит-
тя підкреслювало нікчемність того, що люди вважали 
дуже важливим у житті. Народившись у найпростіших 
умовах, живучи в селянській оселі, споживаючи се-
лянську їжу, займаючись ремісничою справою, про-
водячи нічим непримітне життя, ототожнюючи Себе 
з невідомими світові трудівниками, – у таких умовах 
та оточенні Ісус  дотримувався Божественного плану 
освіти й виховання. Він не шукав шкіл того часу, в яких 
звеличувалося незначне і применшувалося велике. 
Свою освіту Він здобував безпосередньо з призна-
чених Небом джерел, з корисної праці, дослідження 
Писань та природи, із життєвих досвідів – з Божих під-

ручників, сповнених повчання для всіх, хто охоче до-
кладає до них руку,  спостережливе око та сповнене 
розуміння серце. 

«Дитина ж росла й міцніла, сповнюючись мудрості, 
і благодать Божа була на ній» (Луки 2:40).

Підготовлений таким чином, Ісус узявся за вико-
нання Своєї місії, щомиті Свого спілкування з людьми 
справляючи на них благословенний вплив та діючи пе-
ретворювальною силою, яких ще ніколи не знав світ.

Хто прагне здійснити перетворення людини, той по-
винен розуміти її. Тільки співчуттям, вірою і любов’ю 
можна досягти людської душі та піднести її. У цьому 
відношенні Христос постає як найбільший Учитель. З 
усіх, хто будь-коли жив на Землі, тільки Він досконало 
розуміє людську душу.

«Адже маємо не Такого Первосвященика» (найбіль-
шого Вчителя, оскільки священики були вчителями), 
«Який не може співчувати нашим слабкостям, але 
Який подібно до нас був випробуваний у всьому, за 
винятком гріха» (Євр. 4:15).

«Бо в чому Сам постраждав, будучи випробуваним, 
Він може допомогти і тим, хто переносить випробу-
вання» (Євр. 2:18).

Тільки Христос знав на досвіді всі скорботи і споку-
си, які випадають на долю людей. Ще ні на кого з на-
роджених жінкою так шалено не напосідали спокуси, 
ще ніхто не ніс такого важкого тягаря гріха і болю світу. 
Ще ніколи ніхто не співчував так сильно й ніжно. Роз-



Християнське служiння

74 75

Найбiльший Учитель

діливши всі переживання людства, Ісус міг не тільки 
співчувати кожній обтяженій, спокушуваній людині, 
що бореться, а й співпереживати з нею.

Він жив так, як навчав. «Бо Я дав вам приклад, – го-
ворив Він Своїм учням, – щоб і ви робили так, як Я зро-
бив вам». «Я зберіг заповіді Мого Отця» (Івана 13:15; 
15:10). Таким чином, життя Христа було досконалою 
ілюстрацією та підтвердженням Його слів. Більше 
того, Він був тим, чого навчав. Його слова були виявом 
не тільки Його власного життєвого досвіду, а й харак-
теру. Він не лише навчав Істини, Він був Істина. Саме 
це надавало сили Його вченню.

Христос був вірним викривачем. Ще не жив ніхто, хто 
б так ненавидів зло, ніхто ще так безстрашно не викри-
вав його. Уже сама Його присутність була докором усьо-
му неправдивому та негідному. У світлі Його непороч-
ності люди бачили себе нечистими, свої життєві цілі –   
низькими й хибними. Однак вони тягнулися до Нього. 
Той, Хто створив людину, розумів цінність людини. Він 
викривав зло як ворога тих, кого прагнув благословити 
і спасти. У кожній людській істоті, як би низько вона не 
впала, Він бачив дитину Божу, котрій може бути повер-
нутий привілей її родинності з Божественним.

«Адже не послав Бог Свого Сина у світ, щоб судити 
світ, але щоб через Нього спасти світ» (Івана 3:17). Див-
лячись на страждання і деградацію людей, Христос 
бачив підставу для надії там, де, здавалося, був тільки 
розпач і крах. Там, де люди усвідомлювали свою нуж-

ду, Він бачив можливість для духовного піднесення. 
Словами благословення, а не осуду Він зустрічав спо-
кушувані душі, котрі зазнали поразки, відчували себе 
втраченими і близькими до загибелі.

Заповіді блаженства були Його привітанням для всі-
єї людської родини. Дивлячись на численний натовп, 
що зібрався послухати Нагірну проповідь, Ісус, здава-
лося, на мить забув, що перебуває не на Небі, і виголо-
сив привітання, звичне для світу світла. З Його уст по-
лилися благословення, неначе струмінь води з давно 
запечатаного джерела.

Відвернувшись від честолюбних, задоволених со-
бою улюбленців цього світу, Господь сповістив, що 
блаженними були ті, котрі отримають Його світло й 
любов, якою б величезною не була їхня нужда. Він 
простягав Свої руки до вбогих духом, скорботних і пе-
реслідуваних, запрошуючи: «Прийдіть до Мене... – і Я 
заспокою вас!« (Матв. 11:28).

У кожній людині Спаситель бачив безмежні можли-
вості. Він бачив людей такими, якими вони могли бути –  
перетвореними Його благодаттю – «у красі Господа на-
шого Бога» (Псал. 89:17 – англ. переклад). Дивлячись 
на них із надією, Він надихав їх надією. Приймаючи 
їх із довір’ям, Він надихав їх довір’ям. Як правдивий 
ідеал людини, Він викликав і бажання, і віру для до-
сягнення цього ідеалу. У Його присутності грішні душі, 
до яких ставилися з презирством, відчували, що вони 
все ще були людьми, і прагнули довести, що є гідними 



Християнське служiння

76 77

Найбiльший Учитель

Його поваги. Не в одному серці, яке, здавалося, було 
мертвим для всього святого, пробуджувалися нові 
поривання. Не для однієї зневіреної душі відкрилися 
можливості нового життя.

Христос з’єднував людей зі Своїм серцем узами 
любові й благочестя; і цими ж узами Він зв’язував їх 
з їхніми ближніми. Для Нього любов була життям, а 
життя – служінням. «Даром отримали, – говорив Він, –  
даром давайте» (Матв. 10:8).

Христос пожертвував Собою задля людства не тіль-
ки на хресті. «Він ходив, роблячи добро» (Дії 10:38), і 
в досвіді кожного дня віддавав Своє життя. Таке життя 
можна було підтримувати тільки одним шляхом: Ісус 
жив у залежності від Бога та в спілкуванні з Ним. Люди 
час від часу приходять у потаємне місце Всевишнього 
під тінь Всемогутнього, де перебувають певний час, 
і в результаті здійснюють благородні вчинки. А потім 
їхня віра слабшає, спілкування переривається і спра-
ва життя спотворюються. Але життя Ісуса було жит-
тям постійної довіри; воно підтримувалося постійним 
спілкуванням, тому Його служіння для Неба й Землі 
не знало поразок і нерішучості. 

Як Людина, Він заносив благання до престолу Бога, 
доки Його людська природа не наповнювалась небес-
ним потоком, що з’єднує людське з Божественним. 
Отримуючи життя від Бога, Він наділяв життям людей. 

«Ніколи ще жодна людна не говорила так, як Цей 
Чоловік» (Івана 7:46). Ці слова про Христа були б прав-

дивими, навіть якби Його повчання стосувалися лише 
фізичної та інтелектуальної сфери або тільки питань 
теорії та гіпотез. Він міг би відкрити таємниці, для ро-
зуміння котрих потрібні були століття наполегливої 
праці й досліджень. Він міг би дати вказівки у сфері 
науки, які аж до кінця часу служили б поживою для 
людської думки і стимулом для винаходів. Однак Ісус 
не зробив цього. Він не сказав нічого, що б задоволь-
нило цікавість або заохотило до егоїстичних амбіцій. 
Він мав справу не з абстрактними теоріями, а з тим, що 
суттєво важливе для розвитку характеру, що збільшує 
здатність людини пізнавати Бога й чинити добро. Він 
говорив про істини, які стосуються життя і з’єднують 
людину з вічністю.

Замість того щоб спрямовувати людей до вивчення 
людських теорій про Бога, Його Слово чи Його діла, 
Він навчав їх споглядати Бога, як Він відкриває Себе 
у Своїх ділах, Своєму Слові та виявах Свого Провиді-
ння. Він приводив їхній розум у контакт із розумом 
Безмежного.

Люди «дивувалися з Його вчення, бо слова Його 
мали владу» (Луки 4:32). Ще ніхто ніколи не говорив 
з такою силою, яка пробуджувала думку, запалювала 
прагнення, будила всі здібності тіла, розуму й душі.

Учення Христа, як і Його співчуття, охоплювало весь 
світ. Не може бути таких обставин життя, такої кризи в 
людському досвіді, котрі б не були передбачені в Його 
вченні і для котрих принципи цього вчення не послу-



Християнське служiння

78 79

Найбiльший Учитель

78

жили б уроком. Його слова як Найвидатнішого з учи-
телів залишатимуться дороговказом для Його співп-
рацівників аж до кінця часу.

Для Нього теперішнє і майбутнє, близьке й далеке 
були одним. Він бачив і враховував потреби всього 
людства. Від Його духовного погляду не були прихо-
вані жодне людське зусилля й досягнення, жодна спо-
куса і конфлікт, розгубленість і небезпека. Йому були 
відомі всі серця, усі оселі, усі задоволення, радості й 
поривання.

Ісус говорив не тільки про все людство, а й до всьо-
го людства: до малої дитини, що переживає радість 
ранкової пори свого життя, до нетерплячого неспокій-
ного серця юнака, до зрілих людей у розквіті сил, що 
несуть тягар відповідальності й турботи, до слабких і 
втомлених людей похилого віку, – до всіх. Його вістку 
проголошували для кожної дитини людської родини, 
у всіх краях і в усі часи.

Його вчення поєднувало в собі тимчасові й вічні ре-
алії – видиме в його зв’язку з невидимим, минущі по-
дії буденного життя й урочисті теми життя прийдеш-
нього.

Реаліям цього життя Спаситель відводив їхнє на-
лежне місце – як другорядним у порівнянні з вічними 
реаліями, але Він не ігнорував їхньої важливості. Він 
навчав, що Небо й Земля з’єднані разом і знання Бо-
жественної Істини допомагає людині краще виконува-
ти обов’язки щоденного життя.

Для Христа нічого не було безцільним. Дитячі розва-
ги, тяжка праця людей, життєві задоволення, турботи, 
біль –  це були засоби задля однієї мети – одкровення 
Бога з метою духовного піднесення людства.

З Його вуст слово Боже проникало в людські серця з 
новою силою і новим значенням. Завдяки Його вчен-
ню творіння поставало в новому світлі. На обличчі при-
роди знову спочивали відблиски тієї яскравості, котру 
загасив гріх. У всіх життєвих досвідах і подіях відкри-
вався Божественний урок та можливість спілкування 
з Богом. Бог знову перебував на Землі, людські серця 
почали усвідомлювати Його присутність, світ був опо-
витий Його любов’ю. Небо зійшло до людей. У Христі 
їхні серця визнали Того, Хто відкрив їм науку вічності –  
«Емануїл... З нами Бог».

У посланому від Бога Вчителі зосереджена вся іс-
тинна освітня і виховна праця. Про цю працю сьогод-
ні, як і про працю, котру Він запровадив вісімнадцять 
століть тому*, Спаситель каже: «Я Перший і останній, і 
Живий». «Я є Альфа і Омега. Початок і кінець» (Об’явл. 
1:17; 21:6).

У присутності такого Вчителя та за наявності такої 
можливості для Божественної освіти, чи може бути 
більше безумство, ніж здобувати освіту осторонь від 
Нього – прагнути бути мудрим осторонь від мудрості, 
бути правдивим, відкидаючи Правду, шукати осяяння 
осторонь від Світла та існування осторонь від Життя, 
* Уперше це твердження було опубліковане 1903 року.



Християнське служiння

80 81

Найбiльший Учитель

відвернутися від Джерела живої води, щоб «подовба-
ти водозбори поламані, що води не тримають»?

Ось Він продовжує запрошувати: «Якщо хто спра-
глий, нехай приходить до Мене і п’є. Хто вірить у Мене, 
як каже Писання, ріки живої води з нутра його поте-
чуть». «Вода, яку Я йому дам, стане в ньому джере-
лом води, що тече в життя вічне» (Івана 7:37, 38; 4:14).

Ілюстрація Його методів

«Я виявив Твоє Ім’я людям, яких Ти Мені дав»  
(Івана 17:6).

Найбільш повною ілюстрацією методів Христа як 
Учителя є навчання Ним перших дванадцятьох учнів. 
На цих мужів мала бути покладена велика відповідаль-
ність. Він обрав їх як людей, котрих міг наділити Своїм 
Духом і котрі змогли б продовжувати Його роботу на 
Землі після того, як Він залишить її. Їм більше за всіх ін-
ших Він надав перевагу перебувати в Його товаристві. 
Завдяки особистому спілкуванню Він залишив від-
биток Своєї особистості на цих вибраних співпраців-
никах. «І Життя з’явилося, – пише улюблений Іван,  –  
і ми побачили і свідчимо» (1 Івана 1:2).

Тільки завдяки такому спілкуванню: розуму з розу-
мом, серця із серцем, людського з Божественним може 
передаватися животворна сила, наділити котрою – за-
вдання правдивої освіти. Тільки життя породжує життя.

У підготовці Своїх учнів Спаситель дотримувався 
системи освіти й виховання, встановленої на початку. 
Дванадцятеро апостолів та деякі інші, котрі з метою 
послужити їхнім потребам час від часу долучалися до 
них, складали родину Ісуса. Вони були разом з Ним у 
домі, за столом, в усамітненому місці, на полі. Вони  
супроводжували Його під час подорожей, розділяли 
Його випробування і труднощі, та, наскільки могли, 
брали участь у Його праці. 

Часом Ісус навчав їх, сидячи разом з ними на схилі 
гори, часом біля моря або з рибальського човна, а іно-
ді під час подорожі дорогою. Коли б Він не промовляв 
до натовпу народу, учні утворювали навкруги Нього 
коло. Вони тіснилися біля Нього, щоб не пропустити 
нічого з Його повчань. Це були уважні слухачі, котрі 
палко бажали зрозуміти істини, яких мали навчати в 
усіх країнах усі покоління.

Перші учні Ісуса були вибрані з-посеред просто-
го народу. Ці галилейські рибалки були скромними 
неосвіченими людьми, ненавченими науки та звича-
їв рабинів, однак вихованими в суворій школі тяжкої 
праці і труднощів. Ці мужі, які володіли природними 
здібностями і мали бажання навчатися, могли бути 
підготовленими та сформованими для виконання 
справи Спасителя. Серед простих людей не один тру-
дівник терпляче крокує шляхом щоденних обов’язків, 
не усвідомлюючи своїх прихованих здібностей, котрі, 
будучи приведеними в дію, забезпечили б йому міс-



Християнське служiння

82 83

Найбiльший Учитель

це серед великих світових лідерів. Такими були мужі, 
котрих Спаситель покликав стати Його співпрацівни-
ками. І вони мали перевагу три роки навчатися в най-
більшого з будь-коли відомих світові вчителів.

Перші учні були разюче неподібні. Вони мали стати 
вчителями світу, а їхні характери представляли широку 
різноманітність типів. Серед них були: Левій Матвій –  
митник, покликаний від активного ділового життя та 
догоджання Римові; Симон Зилот – безкомпромісний 
ворог імперської влади; поривчастий, самодостатній, 
щиросердий Петро з його братом Андрієм; Юда-юде-
янин з бездоганними манерами, здібний і скупий; 
Пилип і Хома – вірні й горливі, проте повільні серцем, 
аби вірити; Яків – молодший та Юда, котрі менше ви-
різнялися з-поміж братів, однак мужі сильні,  відкриті 
як у своїх вадах, так і чеснотах; по-дитячому щирий і 
довірливий Натанаїл та амбітні, з люблячими серцями 
сини Зеведея.

Щоб успішно виконувати справу, до якої вони були 
покликані, ці учні, такі різні за характерами, вихован-
ням і життєвими звичками, мали прийти до єдності 
почуттів, думок та дій. Досягнення такої єдності було 
метою Христа. Тому Він прагнув привести їх до єднос-
ті із Собою. Суть Його праці задля них відображена в 
Його молитві до Отця: «Щоб усі були одне, – так, як Ти, 
Отче, в Мені, а Я в Тобі, – щоб і вони в Нас були, щоб 
світ повірив, що Ти Мене послав... і полюбив їх, так як 
і Мене полюбив» (Івана 17:21-23).

Перетворювальна сила Христа  
Четверо з дванадцятьох учнів мали відіграти про-

відну роль, кожен в окремій справі. Готуючи їх до цьо-
го, Христос навчав їх, передбачаючи все. Яків, котро-
му судилося незабаром зазнати смерті від меча; Іван, 
який найдовше з братів мав наслідувати свого Господа 
в праці й гоніннях; Петро, що став піонером у подо-
ланні вікових бар’єрів та навчанні язичеського світу; 
Юда, котрий у служінні міг перевершити своїх братів, 
проте виношував у душі наміри, про наслідки яких 
навіть не підозрював, – усі вони були об’єктами най-
більшої турботи Христа і тому найчастіше отримували 
Його дбайливі настанови.

Петро, Яків та Іван використовували кожну нагоду, 
щоб перебувати в тісному спілкуванні зі своїм Учи-
телем, і їхнє бажання було вдоволене. З усіх дванад-
цятьох учнів їхні взаємовідносини з Ним були найтіс-
нішими. Івана могла задовольнити тільки ще більша 
близькість, і він досягнув її. Під час тієї першої розмо-
ви поблизу Йордану, коли Андрій, почувши Ісуса, по-
спішив покликати свого брата, Іван сидів мовчазний, 
поринувши в роздуми над чудесними темами. Він пі-
шов за Спасителем, ставши палким глибокодумним 
слухачем. Однак характер Івана не був позбавлений 
вад. Він не був лагідним мрійливим ентузіастом. Івана 
та його брата називали «синами грому» (Марка 3:17). 
Іван був гордим, честолюбним, войовничим, але під 
усім цим Божественний Учитель розпізнав палке, 



Християнське служiння

84 85

Найбiльший Учитель

щире, любляче серце. Ісус докорив йому за своєко-
рисливість, розчарував у його честолюбних планах, 
випробував його віру. Однак Він відкрив йому те, чого 
прагнула його душа, – красу святості, Свою перетво-
рювальну любов. «Я виявив Твоє Ім’я людям,  яких Ти 
Мені дав зі світу», – сказав Він Отцеві (Івана 17:6). 

Іван за своєю натурою прагнув любові, співчуття і то-
вариськості. Він горнувся до Ісуса, сидів поруч із Ним, 
схиляв голову Йому на груди. Як квітка вбирає в себе 
сонячне світло та росу, так і він увібрав Божественне 
світло й життя. Із благоговінням та любов’ю споглядав 
він Спасителя, доки єдиним його бажанням не стало 
уподібнитися до Христа і спілкуватися з Ним, доки в 
його характері не відобразився характер Учителя.

«Подивіться, – закликає він, – яку любов дав нам 
Отець, щоб ми звалися Божими дітьми! І такими ми 
є. Світ нас не знає, тому що Його не пізнав. Улюблені! 
Тепер ми Божі діти, але ще не виявилося, що будемо. 
Знаємо, що коли Він з’явиться, ми будемо подібні до 
Нього, адже побачимо Його таким, який Він є. І кож-
ний, хто має цю надію на Нього, очищає себе, як і Він 
чистий» (1 Івана 3:1-3).

Від слабкості до сили
Життя жодного з учнів не слугує кращою ілюстра-

цією Христового методу виховання, ніж життя Петра. 
Зухвалий, агресивний, самовпевнений, скорий на ро-
зуміння і перший у дії, швидкий на помсту, але вели-

кодушний у прощенні, Петро часто помилявся і часто 
чув докори на свою адресу. Однак і його сердечна 
вірність та відданість Христу знаходили не менш рі-
шуче визнання та схвалення. Терпляче, з особливою 
любов’ю Спаситель поводився зі Своїм поривчастим 
учнем, намагаючись стримати його самовпевненість, 
навчити покори, послуху й довіри. 

Проте ця наука була засвоєна лише частково. Само-
впевненість не була викорінена.

Часто Ісус, відчуваючи на серці великий тягар, нама-
гався змалювати перед учнями картину Свого страж-
дання й засудження. Але їхні очі були стримані. Зна-
ння було небажаним, тому вони і не бачили. Жалість 
до себе, викликана думкою про спільність із Христом 
у стражданні, спонукала Петра заперечити: «Змилуй-
ся над Собою, Господи! Хай цього Тобі не станеться!» 
(Матв. 16:22). Його слова відобразили думки і почуття 
дванадцятьох.

Криза наближалася, а вони залишалися такими, як і 
раніше: хвалькуватими, готовими сперечатися, очіку-
ючи розподілу царських почестей та не бажаючи ду-
мати про хрест.

Досвід Петра став для них усіх уроком. Для тих, хто 
покладається на себе, випробування закінчується по-
разкою. Христос не міг запобігти неминучому наслід-
кові зла, котре не було залишене. Але подібно до того, 
як Він простягнув Свою руку, щоб спасти Петра, коли 
хвилі мало не поглинули його, так Його любов при-



Християнське служiння

86 87

Найбiльший Учитель

87

йшла йому на порятунок, коли глибокі води поглину-
ли його душу. Знову і знову хвалькуваті слова Петра 
все більше наближали його до загибелі, на краю ко-
трої він стояв. Знову і знову було дане застереження: 
«Ти... відречешся від Мене, що не знаєш Мене» (Луки 
22:34). Із глибини засмученого люблячого серця учня 
вихопилося визнання: «Господи, з Тобою я готовий 
іти і до в’язниці, й на смерть» (Луки 22:33). Той, Хто 
читає серце, передав Петрові вістку, яку він мало оці-
нив тоді, але яка принесе йому промінь надії в тем-
ряві, що швидко згущувалася: «Симоне, Симоне, ось 
сатана випросив вас, щоби пересіяти, як пшеницю; Я 
ж благав за тебе, щоб не забракло тобі віри; і ти, коли 
навернешся, зміцни своїх братів!» (Луки 22:31, 32).

Коли в судовій залі пролунали слова відречення; 
коли любов і вірність Петра, пробуджені сповненим 
жалю, любові та смутку поглядом Спасителя, спонука-
ли його прийти до саду, де плакав і молився Христос; 
коли його сльози каяття полилися на землю, зволоже-
ну кривавими краплями Його мук, – тоді слова Спа-
сителя: «Я ж благав за тебе... і ти, коли навернешся, 
зміцни своїх братів» були підтримкою для його душі. 
Хоч Христос і передбачив гріх Петра, однак не зали-
шив його у відчаї.

Якби у зверненому на нього погляді Ісуса був осуд, 
а не жалість, якби, передрікши гріх, Він не сказав слів 
надії, якою густою була б темрява, що огорнула Петра! 
Яким сильним був би відчай, що терзав душу! Тієї го-

дини душевних мук та огиди до самого себе, що мо-
гло стримати його від шляху, уторованого Юдою? Той, 
Хто не міг звільнити Свого учня від душевних мук, не 
залишив його сам-на-сам з його болем. Любов Христа 
не зменшується і не залишає.

Люди, хоч і самі віддані злу, схильні поводитися не-
милосердно з тими, хто зазнає спокус і помиляється. 
Вони не можуть читати серце, їм невідомі його бо-
ротьба та біль. Вони мають потребу засвоїти науку до-
кору, що виявляє любов, удару, що ранить, аби прине-
сти зцілення, і застереження, котре висловлює надію.

Не Івана, котрий пильнував з Ним у судовій залі, ко-
трий стояв біля хреста і першим з дванадцятьох був 
біля гробу, – не Івана, а Петра згадав Христос після 
свого воскресіння. «Скажіть Його учням і Петрові, – 
звелів ангел, – що Він випередить вас у Галилеї. Там ви 
Його побачите» (Марка 16:7).

Під час останньої зустрічі Христа з учнями біля моря 
Петро, випробуваний тричі поставленим запитанням: 
«Чи ти любиш Мене?», був поновлений серед дванад-
цятьох. Петрові була визначена його робота, він мав 
пасти Господню отару. Тоді Ісус дав йому Своє останнє 
особисте розпорядження, звелівши: «Йди за Мною» 
(Івана 21:17, 22).

Тепер він міг оцінити ці слова. Тепер Петро міг краще 
зрозуміти урок, який виклав їм Христос, поставивши 
посеред учнів малу дитину та звелівши їм уподібнити-
ся до неї. Більш повно усвідомивши власну слабкість і 



Християнське служiння

88 89

Найбiльший Учитель

силу Христа, він був готовий довіряти й коритися. Пе-
ребуваючи в Його силі, він міг іти за своїм Господом.

 А наприкінці свого сповненого праці й жертовнос-
ті життя цей учень, який колись був таким неготовим 
збагнути значення хреста, порахував за радість відда-
ти своє життя за справу Євангелія, відчуваючи тільки, 
що для нього, котрий зрікся Господа, буде надто  вели-
кою честю померти повністю в такий спосіб, як помер 
його Вчитель.

Перетворення Петра було чудом Божественної лю-
бові. Це життєвий урок для всіх, хто прагне йти сліда-
ми Великого Вчителя.

Урок любові
Ісус докоряв, попереджав і застерігав Своїх учнів, 

однак Іван, Петро та їхні брати не залишили Його. Не-
зважаючи на докори, вони вирішили бути з Ісусом. А 
Спаситель не відійшов від них через їхні помилки. Він 
приймає людей такими, якими вони є, з усіма їхніми 
вадами і слабкостями, готуючи їх до Свого служіння, 
якщо вони бажають, аби Він виховував і навчав їх. 

Однак серед дванадцятьох був один, до кого Хрис-
тос не промовив жодного слова прямого докору, аж 
доки його справа не підійшла до свого остаточного за-
вершення.

Поява Юди внесла елемент антагонізму в середови-
ще учнів. Юда приєднався до Ісуса, відгукнувшись на 
привабливість Його характеру й життя. Він щиро ба-

жав змінитися і сподівався, що це станеться внаслідок 
єднання з Ісусом. Однак це бажання не стало доміну-
ючим. Мотивом, яким він керувався, була егоїстична 
надія отримати для себе зиск у світському царстві, 
котре, як він сподівався, установить Христос. Хоч Юда 
і визнавав Божественну силу любові Христа, він не 
підкорився її верховенству. Він продовжував плекати 
власні судження і думки, свою схильність до критики 
й осуду. Мотиви та дії Христа, які часто перевищували 
його розуміння, викликали несхвалення й сумніви, ко-
трі разом з його власними честолюбними прагнення-
ми поступово впливали на учнів. У більшості випадків 
причина багатьох їхній суперечок за першість та не-
вдоволення методами Христа корінилася в Юді.

Розуміючи, що протидія тільки озлобить, Ісус стри-
мував виникнення прямого конфлікту. Егоїзм Юди-
ного життя, який призводив до духовного зубожіння, 
Христос намагався зцілити Своєю саможертовною 
любов’ю. У Своєму вченні Він розкривав принципи, 
котрі влучали в корінь егоцентричних амбіцій учня. У 
такий спосіб Ісус викладав один урок за іншим, і не 
раз Юда усвідомлював, що його характер був виявле-
ний перед ним і на його гріх було вказано, проте він не 
бажав поступитися.

Він опирався благанню милості, і ним остаточно 
опанувало зло. Розгніваний  докором,  розчарований 
нездійсненням своїх честолюбних мрій, Юда віддав 
свою душу демонові жадібності та вирішив зрадити 



Християнське служiння

90 91

Найбiльший Учитель

91

свого Господа. Із пасхальної світлиці, від радості Хрис-
тової присутності та світла безсмертної надії він вий-
шов з метою звершити лихе діло – у темряву зовніш-
ню, де не було надії.

«Ісус із самого початку знав, хто є ті, що не вірять, і 
хто є той, що Його зрадить» (Івана 6:64). Однак, зна-
ючи все, Він не припиняв заступництва милості та не 
стримував дару любові.

Знаючи, яка небезпека загрожувала Юді, Спаситель 
наблизив його до Себе, прийнявши в коло Своїх ви-
браних учнів, яким довіряв. День у день, коли на Його 
серці лежав найважчий тягар, Він зазнавав болю від 
постійного контакту з цим упертим, сповненим підозр 
і похмурих думок духом; Він усе бачив і трудився, аби 
протидіяти цьому постійному таємному, невловимо-
му антагонізмові в середовищі Його учнів. І все це Він 
чинив задля того, щоб не втратити найменшої можли-
вості справити спасенний вплив на цю душу, яка пере-
бувала в небезпеці.

«Води великі не зможуть згасити кохання, ані ріки 
його не заллють! Бо сильне кохання, як смерть» (П. Пі-
сень 8:7, 6). 

Однак, оскільки багато що залежало і від самого 
Юди, Христова праця любові виявилася даремною. 
Проте цього не сталося щодо інших учнів, його това-
ришів. Для них це було уроком на все життя. Приклад 
ніжності й довготерпіння цієї любові завжди форму-
ватиме їхнє ставлення до тих, хто зазнавав спокус і 

припускався помилок. Але були ще й інші уроки. При 
покликанні на служіння дванадцятьох учні дуже бажа-
ли, щоб Юда став одним із них, вважаючи його при-
єднання до гурту апостолів  багатообіцяльною подією. 
Він більше за них спілкувався зі світом, був спритним, 
володів проникливістю й адміністративними здібнос-
тями. Високо цінуючи свої здібності, він змусив учнів 
бути про нього такої ж думки. Проте методи, які він 
бажав запровадити в справу Христа, ґрунтувалися на 
світських принципах і були продиктовані світськими 
цілями. Вони були спрямовані на здобуття світсько-
го визнання й пошани, на володіння царством цього 
світу. Реалізація цих бажань у житті Юди допомогла 
учням зрозуміти антагонізм між принципом самозве-
личення та Христовим принципом смирення й само-
пожертви – принципом духовного царства. У долі, що 
спіткала Юду, вони побачили кінець, до якого призво-
дить служіння власному «я».

Для цих учнів місія Христа в кінцевому результаті 
досягла своєї мети. Поступово Його приклад та Його 
уроки самозречення сформували їхні характери. Його 
смерть розбила їхню надію на світську велич. Падіння 
Петра, відступництво Юди, їхня власна поразка в тому, 
що вони покинули Христа в час Його муки та небез-
пеки, знищили їхню самодостатність. Учні побачили 
свою слабкість та певною мірою усвідомили велич 
дорученої їм справи. Вони почали відчувати потребу в 
керівництві свого Вчителя на кожному кроці.



Християнське служiння

92 93

Найбiльший Учитель

Знаючи, що Він більше не перебуватиме з ними 
особисто, вони, як ніколи раніше, усвідомили цінність 
колишніх можливостей –  ходити і розмовляти з По-
сланим від Бога. Багато з викладених Ним уроків вони 
тоді не оцінили і не зрозуміли, тепер же палко бажали 
пригадати ці уроки, знову почути Його слова. З якою 
радістю зараз вони згадували Його запевнення:

«Краще для вас, щоб Я пішов. Бо якщо Я не піду, то 
Утішитель не прийде до вас. Якщо ж піду, – пошлю 
Його до вас». «Сказав вам усе, що почув від Мого 
Отця». «А Утішитель... Якого Отець пошле в Моє Ім’я, 
Той вас навчить усього і пригадає вам усе, що Я вам го-
ворив» (Івана 16:7; 15:15; 14:26). «Все, що має Отець, 
є Моє». «Коли ж прийде Він, Дух істини, то поведе 
вас до повної істини... Від Мого одержить і сповістить 
вам» (Івана 16:15, 13, 14).

Учні бачили, як Христос вознісся від них на Оливній 
горі. І коли Небо прийняло Його, до них долинули сло-
ва Його прощальної обітниці. «І ось, Я з вами по всі дні 
аж до кінця віку!» (Матв. 28:20). 

Учні знали, що любов і співчуття Христа і надалі пе-
ребуватимуть з ними. Вони знали, що мають Пред-
ставника, Заступника біля престолу Божого. В Ім’я Іс-
уса вони виголошували свої прохання, повторюючи 
Його обітницю: «Чого тільки попросите від Отця в Моє 
ім’я, – дасть вам» (Івана 16:23).

Усе вище й вище вони простягали руку віри, маючи 
могутній аргумент: «Христос, Який помер і воскрес; 

Який по правиці Бога, – Він і заступається за нас» 
(Римл. 8:34).

Вірний Своїй обітниці Божий Син, звеличений у не-
бесних дворах, уділив від власної повноти Своїм по-
слідовникам на Землі. Його сходження на престол по 
правиці Бога було відзначене злиттям Духа на учнів.

 Завдяки праці Христа ці учні почали усвідомлювати 
свою потребу у Святому Духові. Навчені Духом, вони 
пройшли остаточну підготовку і вийшли на працю, аби 
виконати справу свого життя.

Апостоли вже не були неосвіченими і некультурни-
ми. Вони вже не були групою незалежних, не згідних 
між собою, конфліктуючих  осіб. Їхні надії більше не 
зосереджувалися на світській величі. Вони стали од-
нодушними та однодумними. Христос наповнив їхні 
думки Собою. Їхньою метою було наближення Його 
Царства. Своїми думками і характерами учні уподі-
бнилися до свого Вчителя, і люди «знали їх, що вони 
були з Ісусом» (Дії 4:13).

Тоді мало місце таке одкровення слави Христа, 
свідком якого ще ніколи не була смертна людина. 
Багато людей, котрі лихословили Його ім’я та з пре-
зирством ставилися до Його сили, визнали себе 
учнями Розп’ятого. Завдяки співпраці Божествен-
ного Духа, труд скромних, вибраних Христом мужів 
пробудив світ. За життя одного покоління Євангель-
ська вістка була донесена до кожного народу під 
небом.



Християнське служiння

94 95

Тому ж Духові, Котрий замість Христа був посланий 
навчати Його перших співпрацівників, Христос дору-
чив бути Наставником Його співпрацівників і сьогодні. 
«І ось Я з вам по всі дні аж до кінця віку» (Матв. 28:20) –  
це Його обітниця.

Присутність цього ж Наставника в освітньо-виховній 
роботі сьогодні принесе такі ж результати, як і в дав-
нину. Це мета, до якої провадить істинне виховання; 
це справа, яку Бог має намір виконати.

Роздiл 4

Уроки природи
«Розваж... про чуда Того, Який має безвадне знання» 

(Йова 37:14, 16).

Бог у природі

«Велич Його вкрила небо, і слави Його  
cтала повна земля!» (Авакума 3:3).

На всьому творінні можна бачити відбиток Боже-
ства. Природа свідчить про Бога. Сприйнятливий ро-
зум, зауважуючи чудеса й таємниці Всесвіту, не може 
не визнати дії безмежної сили. Рік у рік земля при-
носить щедрі врожаї, рік у рік продовжуючи свій рух 
навколо Сонця, і не тому, що володіє власною, при-
таманною їй енергією. Невидима рука управляє рухом 
планет по їхніх небесних орбітах. Таємниче життя на-
повнює всю природу, це життя підтримує незліченні 
світи в неосяжному просторі, воно присутнє в крихіт-
ній комасі, що летить у легенькому літньому вітерці, 



Християнське служiння

96 97

Уроки природи

воно управляє  крилами ластівки й насичує маленьких 
галасливих воронят, воно дає силу розквітнути брунь-
ці та принести плід квітці. 

Та сама сила, що живить природу, діє і в людині. Ті 
самі величні закони, котрі керують як зіркою, так і ато-
мом, управляють і людським життям. Закони, що ке-
рують роботою серця, регулюючи рух потоку життя до 
тіла, – це закони могутнього Розуму, Якому підвладна 
і душа. Від Нього походить життя. Тільки в гармонії з 
Ним можна збагнути функціонування життя. Для всіх 
Його створінь умова одна – життя підтримується за-
вдяки одержанню життя від Бога, життя має перебу-
вати в гармонії з волею Творця. Порушувати Його за-
кон – фізичний, розумовий чи моральний – значить 
втратити гармонію з Усесвітом, внести розлад, анар-
хію, руйнацію.

Для людини, котра таким чином навчається тлума-
чити уроки природи, вона постає ніби осяяна світлом, 
світ стає підручником, а життя – школою. Єдність лю-
дини з природою і Богом, вселенське панування За-
кону, результати переступу не зможуть не впливати на 
розум і формування характеру.

Саме ці уроки необхідно засвоїти нашим дітям. Для 
малої дитини, яка ще не може навчатися з друковано-
го слова або долучатися до рутини шкільного життя, 
природа є невичерпним джерелом повчання і насоло-
ди. Серце, яке ще не закам’яніло від зіткнення зі злом, 
скоре на визнання Того, присутність Котрого напо-

внює все творіння. Вухо, котре ще не стало глухуватим 
від світського шуму, уважне до голосу, що промовляє 
через природу. І для старших літами, котрі постійно 
потребують її мовчазних нагадувань про духовне й ві-
чне, уроки природи будуть не меншим джерелом за-
доволення і повчання. Подібно до того, як мешканці 
Едему навчалися зі сторінок природи, як Мойсей роз-
пізнавав почерк Бога на Аравійських рівнинах і горах, 
а хлоп’ятко Ісус – на схилах Назаретських пагорбів, так 
і сьогодні діти можуть дізнаватися про Нього. Неви-
диме відкривається через видиме. На кожному зем-
ному створінні –  від найвеличнішого дерева в лісі до 
лишайника, що чіпляється до скелі, від безкрайнього 
океану до крихітної мушлі на морську березі – діти 
можуть бачити образ і напис Бога.

Наскільки це можливо, нехай дитина від найбільш 
раннього віку перебуває там, де перед нею відкри-
ватиметься цей чудовий підручник. Нехай вона спо-
глядає прекрасні картини, написані Великим Худож-
ником на мінливому полотні небес, нехай познайо-
миться з чудесами землі і моря, спостерігає розкриття 
таємниць у порах року, що змінюють одна одну, –  і в 
усіх Його ділах пізнає Творця.

Жодним іншим чином неможливо твердо й надійно 
закласти основу істинної освіти. Проте навіть дитина, 
спілкуючись із природою, знайде причину для збенте-
ження. Вона не зможе не визнати дію антагоністичних 
сил. Це та сфера природи, котра потребує тлумачення. 



Християнське служiння

98 99

Уроки природи

98

Дивлячись на зло, що виявляє себе навіть у світі при-
роди, усі повинні засвоїти один сумний урок: «Ворог 
це зробив» (Матв. 13:28).

Тільки у світлі, що сяє з Голгофи, можна правильно 
зрозуміти уроки, котрих навчає природа. Нехай з до-
помогою розповіді про Вифлеємську подію та Голгоф-
ський хрест буде показано, яким чином добро має 
перемогти зло та як кожне отримане нами благосло-
вення є даром викуплення.

Руйнівне, спотворювальне зло представлене ко-
лючками, будяками і бур’янами. У співі пташки та роз-
критому бутоні, у дощі й сонячному світлі, у легень-
кому літньому вітерці та ніжній росі, у десятках тисяч 
створінь – від дуба в лісі  до фіалки, що цвіте біля його 
кореня, – можна  бачити  відновлювальну любов.  І 
природа продовжує звіщати нам про Божу доброту. 

«Бо Я знаю ті думки, які думаю про вас, – говорить 
Господь, – думки спокою, а не зло» (Єрем. 29:11). У 
світлі, що сяє із хреста, цю вістку можна прочитати на 
всьому обличчі природи. Небо звіщає про Божу славу, 
і земля сповнена Його багатствами.

Уроки життя

«Говори до землі – й вона навчить тебе» (Йова 12:8). 

Великий Учитель приводив  Своїх слухачів у контакт 
із природою, щоб вони могли слухати голос, який про-

мовляє в усьому творінні. Коли їхні серця ставали чут-
ливими, а уми сприйнятливими, Він допомагав їм ро-
зуміти духовне вчення картин природи, на котрих спо-
чивав їхній погляд. Притчі, з допомогою яких Він по-
любляв викладати уроки істини, показують, наскільки 
відкритим був Його дух до впливу природи та як Йому 
подобалося здобувати духовне повчання з усього, із 
чим було пов’язане щоденне життя.

Птахи в повітрі, польові лілеї, сіяч і насіння, пастир 
та вівці – такі образи використовував Христос для ілю-
страції безсмертної істини. Він також наводив при-
клади з життєвих подій, із досвіду та фактів, знайомих 
Його слухачам, – розчина, схований скарб, перлина, 
невід, загублена монета, блудний син, доми, побудо-
вані на скелі та на піску. В уроках Ісуса було те, що ціка-
вило кожний розум, що зверталося до кожного серця. 
Таким чином щоденна робота замість того, щоб бути 
буденною рутиною, позбавленою високих поривань, 
облагороджувалася та підносилася постійними нага-
дуваннями про духовне й невидиме.

Так повинні навчати і ми. Нехай діти навчаться бачи-
ти в природі вияв любові і мудрості Бога; нехай дум-
ки про Нього будуть пов’язані зі спогляданням птахів, 
квітів, дерев; нехай усе видиме стане для них тлума-
ченням невидимого, а всі події життя – засобами Бо-
жественного навчання.

Коли діти навчаться таким чином засвоювати уро-
ки з усього творіння й усіх життєвих досвідів, покажіть 



Християнське служiння

100 101

Уроки природи

їм, що ті самі закони, котрі управляють природою та 
життєвими подіями, мають управляти і нами, що вони 
дані для нашого добра і що тільки в послухові їм ми 
зможемо знайти справжнє щастя й успіх.

Закон служіння
Усе на небі і на землі звіщає, що великий закон жит-

тя – це закон служіння. Отець вічності служить життю 
кожної живої істоти. Христос прийшов на Землю як 
«Той, що обслуговує» (Луки 22:27). Ангели є «духами 
служіння, що посилаються на служіння задля тих, які 
мають успадкувати спасіння» (Євр. 1:14). Цей закон 
служіння написаний на всьому творінні в природі. Не-
бесні птахи, польові звірі, лісові дерева, листя, трава, 
квіти, сонце на небі, осяйні зорі, – усе має своє слу-
жіння. Озеро й океан, ріка і водне джерело беруть для 
того, щоб віддавати.

Усе в природі, служачи таким чином для життя сві-
ту, підтримує і власне життя. «Дайте – і  дасться вам» 
(Луки 6:38) – це урок, записаний у природі з не мен-
шою очевидністю, ніж на сторінках Святого Письма.

Коли пагорби та рівнини відкривають гірському по-
токові дорогу до моря, те, що вони віддають, повер-
тається до них сторицею. Пробігаючи власний шлях, 
дзюркотливий потік залишає за собою свій дар кра-
си й родючості. Кайма із зеленої рослинності простя-
гається вздовж русла річки на голих, потемнілих від 
літньої спеки полях. Кожне величне дерево, кожна 

брунька, кожна квітка – це свідки нагороди, яку Божа 
благодать призначає всім, хто стає її руслом для світу.

Сіючи з вірою
З усіх майже незліченних уроків, які містить процес 

зросту, деякі найбільш цінні викладені в притчі Спаси-
теля про зростання зерна. Це повчання і для старших, 
і для молодих.

«Таким є Царство Боже, як той чоловік, що посіє на-
сіння в землю; і чи спить, чи встає, вночі чи вдень, а 
насіння сходить і росте, але як, – він не знає. Сама по 
собі земля родить: спершу стебло, потім колос, а тоді –  
повно пшениці в колосі» (Марка 4:26-28).

Насіння має властивість проростати, і цей принцип 
закладений Богом. Саме по собі насіння не мало б сили 
прорости. Певну частину роботи в сприянні зростанню 
зерна має виконати людина, проте існує межа її мож-
ливостей. Людина залежить від Того, Хто з’єднав посів 
та жнива чудовими узами Своєї всемогутньої сили.

У насінні міститься життя, а в ґрунті – сила, але якщо 
вдень і вночі не діятиме безмежна сила, насіння не 
дасть урожаю. Зливи дощу мають освіжити спрагле 
поле, сонце – віддати тепло, електрика має надійти 
до посіяного насіння. Тільки Творець може викликати 
закладене Ним життя. Силою Бога проростає кожна 
насінина, розвивається кожна рослина.

«Зерно – то Слово Боже». «Бо так як земля та виво-
дить рослинність свою, й як насіння своє родить сад, 



Християнське служiння

102 103

Уроки природи

так Господь Бог учинить, що виросте правда й хвала 
перед усіма народами!» (Луки 8:11; Ісаї 61:11). Як у 
природному, так і в духовному посіві єдина життєдай-
на сила походить від Бога.

Праця сіяча – це праця віри. Він не може розумі-
ти таємниці проростання та розвитку насіння. Однак 
він довіряє засобам, з допомогою яких Бог викликає 
буйний ріст рослин. Сіяч кидає насіння, сподіваючись 
зібрати щедрий урожай. Так само повинні трудитися 
батьки й учителі, очікуючи врожаю від посіяного ними 
насіння.

Деякий час добре насіння може лежати в серці не-
поміченим, без жодних ознак того, що воно пустило 
корінь; але згодом, коли Дух Божий торкнеться Своїм 
подихом душі, сховане насіння проростає і зрештою 
приносить плід. Ми не знаємо, що принесе успіх у 
праці, котру звершуємо впродовж життя, – те чи інше. 
Не нам вирішувати це питання. – «Сій ранком насіння 
своє, та й під вечір хай не спочиває рука твоя» (Екл. 
11:6). Великий Божий заповіт проголошує, що «по 
всі дні землі, сівба та жнива... не припиняться» (Бут. 
8:22). Довіряючи цій обітниці, землероб оре та сіє. 
Не менш упевнено повинні трудитися і ми в духовній 
сівбі, довіряючи Його запевненню: «Так буде і Слово 
Моє, що виходить із уст Моїх: порожнім до Мене воно 
не вертається, але зробить, що Я пожадав, і буде мати 
поводження в тому, на що Я його послав». «Хто сіє зі 
слізьми, зі співом той жне: все ходить та плаче, хто но-

сить торбину насіння на посів, – та вернеться зі співом, 
хто носить снопи свої» (Ісаї 55:11; Псал. 126:6).

Проростання насіння символізує початок духовного 
життя, а розвиток рослини – розвиток характеру. Без 
зростання не може бути життя. Рослина має або рос-
ти, або померти. Подібно до її зростання – тихого, не-
помітного, але постійного, – відбувається і зростання 
характеру. На кожній стадії свого розвитку наше життя 
може бути досконалим, і, якщо Божий задум стосовно 
нас виконується, матиме місце постійний прогрес.

Рослина зростає, отримуючи те, чим забезпечив її 
Бог для підтримки її життя. Так і духовне зростання 
відбувається завдяки співпраці з Божественною си-
лою. Як рослина пускає коріння в ґрунт, так і ми по-
винні укорінюватися в Христі. Як рослина одержує со-
нячне світло, росу й дощ, так і ми маємо одержувати 
Святого Духа. Якщо наші серця перебувають у Христі, 
«Він прийде до нас, немов дощ, немов дощ весняний, 
що напоює землю» (Осія 6:3). Як Сонце Праведнос-
ті Він зійде над нами і «лікування в променях Його» 
(Мал. 4:2). Ми розквітнемо, «неначе лілея». Ми  бу-
демо, «мов оливне те дерево»,  а пахощі наші – «мов 
Ліван»  (Осія 14:6, 7).

Пшениця  «родить спершу стебло, потім колос, а 
тоді – повно пшениці в колосі» (Марка 4:28). Мета 
землероба, котрий сіє насіння та доглядає за росли-
нами, полягає в тому, щоб виростити зерно – хліб для 
голодних і насіння для майбутніх урожаїв. Божествен-



Християнське служiння

104 105

Уроки природи

105

ний Сіяч також очікує врожаю. Він прагне відтворити 
Себе в серцях і житті Своїх послідовників, аби через 
них бути відтвореним у серцях та житті інших людей.

Поступовий розвиток рослини з насіння – це на-
очний урок у вихованні дітей. «Спершу стебло, потім 
колос, а тоді – повно пшениці в колосі» (Марка 4:28). 
Той, Хто розповів цю притчу, створив крихітне насіння, 
наділив його життєздатністю та встановив закони, які 
управляють його зростанням. А істини, котрих навчає 
ця притча, стали реальністю в Його власному житті. Він, 
Величність Небес, Цар слави став Дитям у Вифлеємі і 
певний час був безпорадним Немовлям, Котрим опіку-
валася мати. У дитинстві Він говорив і поводився, як ди-
тина, шануючи Своїх батьків, виконуючи їхні бажання і 
допомагаючи їм. Але від перших проблисків розуму Він 
постійно зростав у благодаті та пізнанні істини.

Батьки й учителі повинні намагатися так розвивати 
нахили молодих людей, щоб на кожній стадії життя 
вони відображали красу, властиву цьому періодові, 
розквітаючи природно, як рослини в саду.

Малюків необхідно виховувати в дитячій простоті. Їх 
слід навчати бути задоволеними малими корисними 
обов’язками та природними для їхнього віку розвага-
ми й заняттями. Дитинство відповідає стеблу в притчі, 
а стебло має свою, притаманну йому красу. Не слід 
нав’язувати дітям передчасну дорослість, нехай вони 
якомога довше зберігають свіжість і привабливість 
своїх ранніх літ. Чим спокійніше і простіше життя дити-

ни, чим менше в ньому штучного збудження й більше 
гармонії  з природою, тим краще це позначається на 
фізичній і розумовій енергії та духовній силі.

Чудо нагодування Спасителем п’ятьох тисяч людей –  
це ілюстрація дії Божої сили в родючості врожаю. Ісус 
відхиляє завісу зі світу природи, показуючи творчу 
енергію, яка постійно діє для нашого добра. Намно-
жуючи вкинуте в землю насіння, Той, Хто намножив 
хліби, щодня звершує чудо. З допомогою чуда Він по-
стійно годує мільйони людей урожаєм земних полів. 
Люди покликані співпрацювати з Ним у догляді за зер-
ном та приготуванні хліба, і через це вони випускають 
з думки силу Бога. Дію Його сили приписують природ-
ним причинам або людським засобам, і надто часто 
Його дари спотворюються внаслідок егоїстичного ви-
користання, стаючи прокляттям замість благословен-
ня. Бог прагне змінити все це. Він бажає оживити наші 
притуплені почуття, щоб ми побачили милосердя й 
доброту Бога і щоб, згідно з Його наміром, Його дари 
стали для нас благословенням.

Саме слово Бога наділяє насіння Його життям, і ми, 
споживаючи зерно, стаємо учасниками цього життя. 
Бог бажає, щоб ми це зрозуміли. Він хоче, щоб навіть у 
споживанні нашого щоденного хліба ми могли визна-
ти Його діяння та прийти в тісніше спілкування з Ним.

Згідно з Божими природними законами за причи-
ною неминуче йде наслідок. Жнива свідчать про те, 
якою була сівба. Тут не може бути жодного обману. 



Християнське служiння

106 107

Уроки природи

Люди можуть обманювати своїх ближніх та отримува-
ти похвалу і нагороду за послугу, котрої не надавали. 
Але в природі не може бути обману. Урожай виносить 
обвинувальний вирок недбайливому землеробові. У 
найвищому розумінні це справедливо і в духовній сфе-
рі. Може видаватися, що зло має успіх, але насправді 
це не так. Дитина, котра прогулює уроки,  лінивий до 
навчання юнак, службовець або підмайстер, який не 
дбає про те, щоб служити інтересам свого роботодав-
ця, працівник будь-якої галузі чи професії, невірний 
своєму найвищому обов’язку, можуть потішати себе 
думкою, що, доки неправда прихована, вони мають 
перевагу. Але це не так. Вони обманюють самих себе. 
Жнивом життя є характер, і саме він визначає долю як 
у цьому житті, так і в житті прийдешньому.

Урожай – це відтворення посіяного насіння. Кожна 
насінина приносить плід за своїм родом. Це також 
стосується рис характеру, які ми плекаємо. Егоїзм, се-
белюбство, зарозумілість, потурання своїм примхам 
відтворюють самих себе, призводячи до нещастя й за-
гибелі. «Хто сіє для свого тіла, – пожне від тіла тління; 
а хто сіє для Духа, – пожне від Духа вічне життя» (Гал. 
6:8). Любов, співчуття, доброта приносять благосло-
венні плоди, нетлінний урожай.

В урожаї насіння примножене. Одне зернятко пшени-
ці, примножене неодноразовою сівбою, укрило б усю 
землю золотистими снопами. Таким же широким може 
стати вплив одного життя і навіть одного-єдиного вчинку.

До яких учинків любові спонукувала впродовж до-
вгих століть згадка про алебастрову посудину, розбиту 
задля помазання Христа? Скільки незліченних дарів 
на справу Спасителя принесло пожертвування бідної 
безіменної вдови, яке складало «дві лепти, тобто ко-
дрант»? (Марка 12:42).

Життя завдяки смерті
 Урок про посів зерна навчає нас щедрості. «Хто сіє 

скупо, той скупо і жатиме, а хто сіє щедро, той щедро і 
пожне» (2 Кор. 9:6).

Господь каже: «Блаженні ви, сівачі понад всякими 
водами» (Ісаї 32:20). Сіяти «понад всякими водами» 
означає віддавати туди, де необхідна наша допомога. 
Це не призведе до бідності. «Хто сіє щедро, той щедро 
і пожне». Сіяч примножує своє насіння, розкидаючи 
його. Віддаючи, ми збільшуємо наші благословення. 
Божа обітниця запевняє про достаток, щоб ми продо-
вжували давати.

Більше того: коли ми ділимося благословеннями 
цього життя, вдячність одержувача готує його серце 
до прийняття духовної істини і таким чином зростає 
врожай для життя вічного.

Посівом насіння в землю Спаситель символізує 
Свою жертву, принесену за нас. «Якщо зерно пше-
ниці, впавши на землю, не вмре, – каже Він, – воно 
залишиться одне. Якщо ж умре, – принесе великий 
урожай» (Івана 12:24). Тільки завдяки жертві Христа –  



Християнське служiння

108 109

Уроки природи

Насіння – може бути принесений плід для Божого Цар-
ства. Згідно із законом рослинного царства, життя –  
це результат Його смерті.

Це стосується також усіх, котрі приносять плід як 
співпрацівники Христа: себелюбство, своєкорисли-
вість повинні загинути; життя має бути вкинуте в бо-
розну потреб світу. Але закон самопожертви – це за-
кон самозбереження. Землероб зберігає своє зерно, 
розкидаючи його. Так само життя, яке буде збереже-
не, – це життя, щедро віддане на служіння Богові й 
людині.

Насіння помирає, аби прорости в нове життя. Із цьо-
го ми навчаємося уроку про воскресіння. Бог сказав 
про людське тіло, яке розкладається в могилі: «Сіється 
в тлінні, встає в нетлінні; сіється в неславі, встає в сла-
ві; сіється в немочі, встає в силі» (1 Кор. 15:42, 43).

Коли батьки й учителі намагаються викласти дітям 
такі уроки, ця робота має бути практичною. Нехай 
діти самі підготують ґрунт і посіють насіння. Поки вони 
працюють, хтось із батьків або вчитель може розпові-
сти їм про ниву серця, куди сіється добре або погане 
насіння. Як город повинен бути підготовлений для по-
сіву звичайного насіння, так і серце має бути підготов-
лене для посіву насіння Істини. Кинуте в землю насін-
ня може викласти урок про смерть Христа, а проросле 
стебло – істину про воскресіння. У міру зростання рос-
лини можна продовжувати використовувати аналогію 
між природним і духовним посівом.

Таким же чином слід настановляти і молодь. З про-
цесу обробки землі можна постійно черпати уроки. 
Ніхто не береться сіяти на необробленій ділянці землі, 
гадаючи, що вона відразу принесе врожай. Необхідно 
докласти старанної, наполегливої праці в підготовці 
ґрунту, посіві насіння та вирощуванні врожаю. Те саме 
стосується і духовного посіву. Нива серця повинна 
бути оброблена. Ґрунт необхідно зорати каяттям. Злі 
пагони, які заглушають добрі злаки, необхідно вико-
рінити. Як зарослий будяками ґрунт може бути освоє-
ний тільки старанною працею, так і лихі нахили серця 
можуть бути переможені тільки ревними зусиллями в 
ім’я Христа й силою Христа.

Обробляючи ґрунт, уважний трудівник виявить, що 
перед ним відкриваються скарби, про які він і не мрі-
яв. Ніхто не досягне успіху в сільському господарстві 
чи садівництві, якщо не звертатиме уваги на закони 
природи. Необхідно дослідити особливі потреби кож-
ного виду рослин. Різні види вимагають різного ґрунту 
й культивації; узгодження із законами розвитку кож-
ного з видів – умова успіху. Уважність, необхідна при 
пересаджуванні, щоб навіть кореневі волоски мали 
достатньо простору і були на своєму місці, догляд за 
молодими рослинами, обрізування й поливання, за-
хист від морозу вночі та спеки вдень, прополювання 
бур’янів, захист від хвороби і шкідливих комах, скеру-
вання росту й форми – не тільки навчають важливих 
уроків щодо розвитку характеру, а й сама праця є за-



Християнське служiння

110 111

Уроки природи

собом розвитку. Вона сприяє дуже важливому вихо-
ванню, розвиваючи акуратність, терпеливість, уваж-
ність до деталей, послух законові. Постійний контакт 
із таємницями життя і чарівністю природи, а також 
ніжність, що виникає внаслідок служіння цим пре-
красним видам Божого творіння, оживляють розум, 
ушляхетнюють і покращують характер. А викладені та-
ким чином уроки готують працівника до більш успіш-
ної роботи з людськими душами. 

Інші наочні уроки

«Хто мудрий, той все це зважить, – і пізнають вони 
милосердя Господнє!» (Псал. 107:43).

Цілюща Божа сила наповнює всю природу. Коли 
зрізують дерево, коли людина поранена або злама-
ла кістку, природа відразу починає загоювати пошко-
дження. Навіть ще до виникнення потреби цілющі 
засоби вже готові, і щойно з’являється поранення, 
усі сили спрямовуються на роботу відновлення. Так і 
в духовній сфері. Перш ніж гріх породив потребу, Бог 
забезпечив засіб від нього. Кожна душа, котра посту-
пається спокусі,  поранена, побита ворогом, але де є 
гріх, там є і Спаситель. Праця Христа полягає в тому, 
щоб «зціляти розбитих серцем, проповідувати по-
лоненим  визволення... пригноблених відпустити на 
волю» (Луки 4:18).

У цій справі необхідна наша співпраця. «Якщо і впа-
де людина в якийсь переступ... виправляйте такого» 
(Гал. 6:1). Слово, перекладене як «виправляйте», озна-
чає вправити вивих, зміщену кістку. Яке глибокодумне 
порівняння! Той, хто припустився помилки або гріха, 
опиняється поза зв’язком з усім, що його оточує. Він 
може усвідомлювати свою помилку, відчувати докори 
сумління, проте не може духовно зцілити себе. Він від-
чуває розгубленість, замішання, збентеження, поразку, 
безпорадність. Йому потрібно виправитися, зцілитися, 
відновитися. «Ви духовні, виправляйте такого» (Гал. 
6:1). Тільки любов, яка витікає із серця Христа, може 
зцілити. Тільки той, у кому струменіє ця любов, як сік 
у дереві чи кров у тілі, може відновити поранену душу.

Любов володіє дивовижною силою, бо походить від 
Бога. Лагідна відповідь, що «гнів відвертає», любов, 
яка «довго терпить, милосердна», «покриває багато 
гріхів» (Прип. 15:1; 1 Кор. 13:4; 1 Петра 4:8), – якби ми 
засвоїли цей урок, якою цілющою силою було б наді-
лене наше життя! Якого перетворення зазнало б жит-
тя, а земля стала б відображенням і передчуттям Неба!

Ці дорогоцінні уроки можуть бути викладені так 
просто, що їх зрозуміють навіть малі діти. Серце ди-
тини ніжне, його легко зворушити. І коли ми, дорослі, 
станемо як «малі діти» (Матв. 18:3), коли навчимося 
простоти, лагідності й ніжної любові Спасителя, нам 
не здаватиметься важкою справою зворушувати сер-
ця малюків та навчати їх служінню зцілення любов’ю.



Християнське служiння

112 113

Уроки природи

Досконалість присутня як у найбільшому, так і в най-
меншому з діянь Бога. Рука, яка повісила світи в кос-
мічному просторі, створила і польові квіти. Розгляньте 
під мікроскопом найменші, найпростіші квіти, що рос-
туть при дорозі, і ви зауважите витончену красу й до-
сконалість у кожній їхній частині. Так само в найскром-
нішій долі та найскромнішому занятті можна знайти 
справжні переваги; найбуденніші обов’язки, виконані  
з любов’ю і вірністю, прекрасні в очах Бога. Сумлінне 
ставлення до малого зробить нас Його співпрацівни-
ками, забезпечить нам схвалення Того, Хто бачить і 
знає все.

Веселка, яка аркою світла простягається на небесах, 
є знаком «вічного заповіту між Богом і між кожною 
живою душею» (Бут. 9:16). І райдуга, що оточує ви-
шній престол, для Божих дітей також є знаком Його 
заповіту миру.

Як веселка в хмарі є результатом поєднання со-
нячного світла й дощу, так і райдуга над Божим пре-
столом символізує поєднання Його милості та спра-
ведливості. Бог звертається до грішної, але розкаяної 
душі: Живи, «Я викуп знайшов» (Йова 33:24).

«Як Я присягнув був, що Ноєві води не прийдуть уже 
над земле , так Я присягнув, щоб на тебе не гніватися  
й не картати тебе! Бо зрушаться  гори й холми захи-
таються , та милість Моя  не відійде від тебе, і запо-
віт Мого миру не захитається, каже твій милостивець, 
Господь» (Ісаї 54:9, 10).

Вістка зірок
Зірки також мають вістку підбадьорення для кожної 

людини. Коли серце втрачає мужність і напосідають 
спокуси, коли перешкоди видаються нездоланними, 
цілі життя недосяжними, а його прекрасні обіцянки – 
як яблука Содому, де можна знайти мужність і непо-
хитність, як не в уроці, котрого Бог звелів нам навчати-
ся в зірок, що здійснюють свій незмінний рух?

«Підійміть у височину ваші очі й побачте, хто те 
все створив? Той, Хто зорі виводить за їхнім числом 
та кличе ім’ям їх усіх! І ніхто не загубиться через все-
сильність та всемогутність Його. Пощо говориш ти, 
Якове, і кажеш, Ізраїлю: “Закрита дорога моя перед 
Господом, і від Бога мого відійшло моє право”. Хіба ж 
ти не знаєш, або ти не чув: Бог відвічний – Господь, що 
кінці землі Він створив? Він не змучується та не втом-
люється, і не збагненний розум Його. Він змученому 
дає силу, а безсилому – міць». «Не бійся, з тобою-бо 
Я, і не озирайсь, бо Я Бог твій! Зміцню Я тебе, і тобі 
поможу, і правицею правди Своєї тебе Я підтримаю». 
«Бо Я – Господь, Бог твій, що держить тебе за правицю 
й говорить до тебе: Не бійся, – Я тобі поможу!» (Ісаї 
40:26-29; 41:10, 13).

Пальмове дерево, змучене палючим сонцем та 
лютою піщаною бурею, стоїть серед пустелі зелене, 
квітуче й родюче. Його коріння п’є із живих джерел. 
Його зелена крона видніється здаля над спаленою 
безлюдною рівниною, і помираючий подорожній 



Християнське служiння

114 115

Уроки природи

спрямовує свої немічні кроки в прохолодну тінь, до 
життєдайної води.

Дерево в пустелі є символом того, чим, згідно з Бо-
жим задумом, має бути життя Його дітей у цьому світі. 
Вони повинні провадити змучені, збентежені душі, го-
тові загинути в пустелі гріха, до живої води. Вони мають 
указувати своїм ближнім на Того, Хто запрошує: «Якщо 
хто спраглий, хай приходить до Мене і п’є» (Івана 7:37).

Широку глибоку ріку, котра слугує магістраллю для 
торгівлі й переміщення народів,  цінують як  велике 
благо для світу; а що можна сказати про маленькі 
струмочки, які допомагають утворити цей величний 
потік? Якби не вони, ріки не було б. Від них залежить 
саме її існування. Часом і мужів, покликаних керува-
ти великими справами, ушановують так, ніби успіх у 
цих справах – винятково їхня заслуга. Але цей успіх 
вимагав вірної співпраці майже незліченної кількос-
ті скромніших працівників, про яких світові нічого не 
відомо. Виконані завдання, що не отримали похвали, 
праця, що залишилася без визнання, – ось доля біль-
шості трудівників у світі. І така доля наповнює багатьох 
почуттям невдоволення. Вони вважають, що життя 
прожито даремно. Але маленький струмочок, який 
безшумно біжить гаями та луками, несучи здоров’я, 
родючість і красу, приносить на своєму шляху стільки 
ж користі, що й широка ріка. А роблячи внесок у життя 
ріки, він допомагає досягти того, чого сам ніколи не 
досягнув би.

Цей урок необхідний для багатьох. Талант надто обо-
жнюють, суспільного становища надто домагаються. 
Дуже багато людей не робитимуть нічого, доки не бу-
дуть визнані лідерами; дуже багато хто втрачає зацікав-
лення роботою, якщо не отримує похвали. Чого нам по-
трібно навчитися – це вірності в найбільш повному ви-
користанні наших сил і можливостей, а також того, аби 
бути задоволеними долею, котру доручає нам Небо.

Урок довіри 
«Але запитай хоч худобу – і навчить тебе, і птаство 

небесне – й тобі розповість... і розкажуть тобі риби 
морські». «Іди до мурашки... поглянь на дороги її». 
«Погляньте на птахів небесних». «Дивіться на ворон» 
(Йова 12:7, 8; Прип. 6:6; Матв. 6:26; Луки 12:24).

Ми не просто повинні розповісти дитині про ці Божі 
творіння. Самі тварини мають бути її вчителями. Му-
рашки навчають уроків терплячої працьовитості, на-
полегливості в подоланні перешкод, передбачливості 
щодо майбутнього. А птахи викладають хороший урок 
довіри. Наш Небесний Отець забезпечує їх, однак 
вони повинні збирати їжу, будувати собі гнізда та ви-
рощувати молодняк. Щомиті на них чатують вороги, 
котрі прагнуть знищити їх. Проте як бадьоро вони бе-
руться до роботи! Які радісні пісні вони співають!

Як прекрасно псалмист описує турботу Бога про лі-
сові створіння: «Гори високі – для диких козиць, скелі –  
сховище скельним звіринам» (Псал. 104:18).



Християнське служiння

116 117

Уроки природи

Він посилає струмки, щоб текли між пагорбами, де 
живе птаство, що «видає голос з-посеред галузок» 
(Псал. 104:12). Усі створіння в лісах і горах є частиною 
Його великого господарства. Він відкриває Свою руку 
і «все, що живе, зичливо годує» ( Псал. 145:16). Часом 
буря заганяє альпійського орла у вузькі ущелини гір. 
Грозові хмари оточують цього могутнього лісового 
птаха, розділяючи його своєю темною масою із со-
нячними вершинами, де він зробив собі оселю. Його 
спроби вирватися здаються даремними. Він кидаєть-
ся то в один, то в інший бік, б’ючи повітря сильними 
крилами та пробуджуючи гори відлунням свого кри-
ку. Врешті-решт, із переможним окриком він стрімко 
підноситься вгору і, пробившись крізь хмари, знову 
опиняється в ясному сонячному світлі, залишивши да-
леко внизу темряву й бурю. Так і нас можуть оточува-
ти труднощі, розчарування, темрява. Неправда, лихо, 
несправедливість замикають нас. Є хмари, котрих ми 
не можемо розвіяти. Ми марно боремося з обстави-
нами. Існує один і тільки один вихід. Імла й туман об-
лягають землю, але над хмарами сяє світло Бога. На 
крилах віри ми можемо піднестися в сонячне світло 
Його присутності.

Так ми можемо засвоїти багато уроків: упевненос-
ті у своїх силах –  від дерева, що самотньо росте на 
рівнині або схилі гори, пускаючи коріння глибоко в 
землю і міццю своєї сили кидаючи виклик бурі; сили 
раннього впливу – від викривленого, спотвореного 

стовбура, зігнутого ще молодим деревцем, якому вже 
жодна земна сила не здатна повернути втрачену си-
метрію; секрету святого життя – від водяної лілії, котра 
на глибині болотистого ставка, оточена водоростями 
й мулом, пробивається своїм трубчастим стеблом до 
чистих пісків унизу і, черпаючи звідти життя, підносить 
у бездоганній чистоті свій запашний цвіт до світла. 

Отже, отримуючи знання про навколишній світ від 
учителів та з підручників, нехай діти і молодь навчають-
ся самостійно черпати для себе уроки й розпізнавати 
істину. Якщо вони займаються садівництвом, запитай-
те їх, чого вони навчилися, доглядаючи за рослинами. 
Коли вони споглядають прекрасний пейзаж, запитайте, 
чому Бог зодягнув поля й ліси в такі гарні різноманітні 
барви. Чому все не було забарвлене в похмурі коричне-
ві тони? Коли вони збирають квіти, наведіть їх на дум-
ку, чому Творець зберіг для нас красу цих мандрівників 
з Едему. Навчіть їх помічати присутні всюди в природі 
свідчення Божої турботи про нас, свідчення дивовиж-
ного пристосування всього до наших потреб і щастя.

Хто визнає природу витвором свого Отця, хто в ба-
гатстві і красі Землі бачить почерк Отця, – тільки той 
навчається від природи її найглибших уроків та отри-
мує її найвище служіння. Лише той може сповна оці-
нити значення пагорба і долини, річки і моря, хто ба-
чить у них вияв задуму Бога, одкровення Творця.

Автори Біблії використовують багато ілюстрацій з 
природи, і ми, спостерігаючи за світом природи, змо-



119

Бiблiя як виховательХристиянське служiння

118 119

жемо під керівництвом Святого Духа більш повно зро-
зуміти уроки Слова Божого. Так природа стає ключем 
до скарбниці Слова.

Дітей потрібно заохочувати помічати в природі речі, 
які ілюструють біблійне вчення, та знаходити в Біблії 
образи, запозичені з природи. Як у природі, так і в 
Писанні вони повинні знаходити все, що символізує 
Христа, а також ті предмети, які Він використовував 
для ілюстрації істини. Таким чином діти зможуть на-
вчитися бачити Його в дереві та виноградній лозі, у 
лілії і троянді, у сонці та зірці. Вони зможуть навчити-
ся чути Його голос у пташиному співі, шелесті дерев, 
гуркоті грому, музиці моря. І все в природі повторить 
їм Його дорогоцінні уроки.

Для тих, хто таким чином прагне познайомитися з 
Христом, Земля вже ніколи не буде самотнім покину-
тим місцем. Вона стане домом їхнього Отця, наповне-
ним присутністю Того, Хто колись жив серед людей.

Роздiл 5

Бiблiя  як  вихователь
«Вона буде провадите тебе у ході, стерегтиме 

тебе, коли будеш лежати, а пробудишся –  
мовити буде до тебе!» (Прип. 6:22).

Розумова і духовна культура

«А через пізнання кімнати наповнюються усіляким 
маєтком цінним та приємним» (Прип. 24:4).

Згідно з Божим законом, сила для розуму й душі, 
як і для тіла, здобувається завдяки зусиллям. Саме 
вправи сприяють розвиткові. Відповідно до цього за-
кону Бог забезпечив у Своєму Слові засоби для розу-
мового і духовного розвитку.

Біблія містить усі принципи, котрі необхідно розуміти 
людям, аби бути придатними для цього життя і життя 
прийдешнього. Ці принципи можуть зрозуміти всі. Жо-
ден шанувальник її вчення не може прочитати навіть 
одного уривка з Біблії, не почерпнувши з нього якоїсь 



Християнське служiння

120 121

Бiблiя як вихователь

цінної думки. Однак найцінніше повчання Біблії не здо-
бувається нерегулярним, випадковим вивченням, без 
установлення зв’язку між  різними її частинами. Велика 
система біблійної Істини не представлена таким чином, 
щоб її міг збагнути квапливий або неуважний читач. Ба-
гато її скарбів залягають глибоко під поверхнею, їх мож-
на здобути тільки завдяки старанному дослідженню та 
постійним зусиллям. Істини, що складають одне вели-
ке ціле, потрібно шукати і збирати, керуючись принци-
пом: «Трохи тут, трохи там» (Ісаї 28:10).

Якщо їх досліджувати і порівнювати таким чином, 
вони виявляються абсолютно відповідними одна од-
ній. Кожне з Євангелій є доповненням до інших, кожне 
пророцтво – поясненням іншого, кожна істина – роз-
витком якоїсь іншої. Євангеліє роз’яснює прообрази 
юдейської системи. Кожний принцип у Слові Божому 
має своє місце, кожний факт – своє значення. І вся 
структура за своїм задумом і виконанням свідчить про 
її Автора. Жоден розум, окрім Безмежного, не зміг би 
задумати і створити таку структуру. 

У пошуках різних частин та в дослідженні їхнього 
взаємозв’язку найвищі здібності людського розуму 
спонукувані до інтенсивної праці. Ніхто не може за-
йматися таким дослідженням, не розвиваючи при 
цьому розумової сили.

 Користь, яку приносить розуму дослідження Біблії, 
полягає не лише в пошуках істин та їх порівнянні. Вона 
полягає також у докладанні зусиль для розуміння пред-

ставлених тем. Розум, зайнятий тільки буденними спра-
вами, стає карликовим, ослабленим. Якщо його ніколи 
не обтяжувати прагненням збагнути величні далеко-
сяжні істини, він згодом втрачає здатність розвиватися. 
Ніщо інше, крім дослідження Слова Божого, не може 
бути кращою гарантією від такого виродження та кра-
щим стимулом для розвитку. Як засіб інтелектуального 
виховання Біблія є ефективнішою за будь-яку іншу кни-
гу та всі разом узяті. Велич її тем, благородна простота її 
висловлювань, краса її образів як ніщо інше оживляють 
і підносять думки. Жодне інше дослідження не може 
наділити такою розумовою силою, як зусилля, докла-
дені з метою збагнути дивовижні істини одкровення. 
Розум, який таким чином контактує з думками Безмеж-
ного, не може не розширитися та не зміцнитися.

А для розвитку духовної природи Біблія володіє на-
віть ще більшою силою. Людина, створена для спілку-
вання з Богом, може по-справжньому прожити життя і 
розвинути здібності лише в такому спілкуванні. Створе-
на для того, щоб знаходити в Богові найвищу радість, 
вона ні в чому іншому не може знайти те, що заспокоює 
палкі бажання серця, задовольняє голод і спрагу душі. 
Хто щиро і старанно досліджує Слово Боже, прагнучи 
зрозуміти його істини, той буде приведений у спілку-
вання з його Автором, і для можливостей його розви-
тку не існує жодних меж, окрім його власного вибору.  

Володіючи широким розмаїттям стилів і тем, Біблія 
має те, що може зацікавити будь-який розум і про-



Християнське служiння

122 123

Бiблiя як вихователь

мовляти до будь-якого серця. На її сторінках можна 
знайти найстародавнішу історію, правдивий життє-
пис, принципи урядування державою, регулювання 
сімейних відносин – принципи, рівних яким ніколи 
не створила б людська мудрість. Біблія містить най-
глибшу філософію та найбільш милозвучну й підне-
сену, найбільш палку й зворушливу поезію. Навіть з 
такої точки зору цінність біблійних Писань незмірно 
вища за твори будь-якого людського автора, проте 
безмежно ширші й цінніші вони з точки зору їхньо-
го відношення до величної центральної думки. У 
світлі цієї думки кожна тема набуває нового значен-
ня. В істинах, викладених найпростішим способом, 
містяться принципи, котрі високі, як небо, і сягають  
вічності.

Центральна тема Біблії, навколо якої групуються всі 
інші теми, – План викуплення, відновлення в людській 
душі Божого образу. Від першого натяку на надію в 
проголошеному в Едемі вироку і до останньої славної 
обітниці в книзі Об’явлення: «І побачать Його обличчя, 
а Його ім’я на їхніх чолах» (Об’явл. 22:4), – основною 
метою кожної книги і кожного уривка Біблії є розкрит-
тя цієї чудової теми – піднесення людини силою Бога, 
Котрий «дає нам перемогу через Господа нашого Ісуса 
Христа» (1 Кор. 15:57).

Хто пройнявся цією думкою, той має перед собою 
безмежне поле для дослідження. У нього є ключ, який 
відімкне йому всю скарбницю Слова Божого.

Наука викуплення – це наука всіх наук; наука, котру 
вивчають ангели й усі розумні істоти безгрішних світів; 
наука, на яку звернена увага нашого Господа і Спаси-
теля; наука, котра входить у намір, зароджений розу-
мом Безмежного, і котра «споконвіку замовчувалася» 
(Римл. 16:25); наука, яку вивчатимуть Божі викуплені 
впродовж нескінченних віків. Це найвища наука, до 
якої тільки може бути залучена людина. Як жодна 
інша наука, вона оживляє розум та підносить душу.

«Користь пізнання у тому, що мудрість життя збе-
рігає тому, хто має її». «Слова, які Я вам сказав, – гово-
рить Ісус, – є дух і життя». «Вічне життя є те, щоб знали 
Тебе, єдиного істинного Бога, і Того, Кого Ти послав, –  
Ісуса Христа» (Екл. 7:12; Івана 6:63; 17:3).

У Слові Божому міститься творча енергія, яка викли-
кала до існування світи. Це Слово наділяє силою, по-
роджує життя. Кожне повеління – обітниця; прийня-
те волею, прийняте в душу, воно несе із собою життя 
Безмежного. Воно перетворює єство, відтворює душу 
за образом Божим.

 Передане в такий спосіб життя таким же чином і 
підтримується. «Кожним словом, що виходить з Бо-
жих уст... житиме людина» (Матв. 4:4).

Розум і душа будуються з того, чим живляться, і 
нам необхідно визначити, чим вони живитимуться. 
Кожен має можливість вибирати теми, котрі займа-
тимуть думки та формуватимуть характер. Про кож-
ну людину, котра має перевагу доступу до Писання, 



Християнське служiння

124 125

Бiблiя як вихователь

Бог каже: «Я можу йому написати Закон Свій» (Осія 
8:12). «Покликуй до Мене – і тобі відповім, і тобі роз-
повім про велике та незрозуміле, чого ти не знаєш!» 
(Єрем. 33:3).

Маючи в руках Слово Боже, кожна людина, куди 
б не закинула її доля, може при бажанні підтриму-
вати таке спілкування. На його сторінках вона може 
розмовляти з найшляхетнішими, найкращими пред-
ставниками людського роду та прислухатися до голо-
су Відвічного, що промовляє до людей. Роздумуючи 
над темами, які «бажають побачити ангели» (1 Петра 
1:12), людина може перебувати в їхньому товаристві. 
Вона може йти слідами небесного Вчителя і слуха-
ти Його слова, коли Він навчав на горі, у долині чи 
на морі. Вона може жити в цьому світі в атмосфері 
Неба, передаючи стражденним, спокушуваним меш-
канцям Землі думки надії та прагнення до святості і 
сама дедалі тісніше спілкуючись із Невидимим (по-
дібно до мужа, котрий у давні часи ходив з Богом, 
усе ближче й ближче приступаючи до порогу вічного 
світу), доки не відкриються брами і вона не ввійде 
туди. Там людина не відчуватиме себе чужинцем. Го-
лоси, що вітатимуть її, – це  голоси святих, які були її 
невидимими друзями на Землі, ці голоси вона, ще 
перебуваючи тут, навчилася розпізнавати й любити. 
Хто з допомогою Слова Божого прожив у спілкуван-
ні з Небом, той почуватиметься вдома в небесному  
товаристві.

Наука і Біблія

«Хто б із цього всього не пізнав, що Господня рука це 
вчинила?» (Йова 12:9).

Оскільки книга природи і книга об’явлення носять 
на собі печать одного і того ж видатного Розуму, між 
ними не може не існувати гармонії. Різноманітними 
методами й мовами вони свідчать про одні і ті ж вели-
кі істини. Наука завжди відкриває нові чудеса, проте зі 
своєї дослідницької праці вона не може представити 
нічого, що, за умови правильного розуміння, супер-
ечило б Божественному одкровенню. Книга природи 
і писане Слово проливають світло одне на одне. Вони 
знайомлять нас із Богом, коли навчають певних істин 
із законів, через які Він діє.

Однак висновки, помилково зроблені зі спостере-
жень за природою, призвели до хибної ідеї про кон-
флікт між наукою та одкровенням; тому в спробах  
узгодити останні приймалися такі тлумачення Святого 
Письма, котрі підривають і руйнують силу Божого Сло-
ва. Вважалося, що геологія суперечить буквальному 
тлумаченню оповіді Мойсея про творіння. Вона ствер-
джує, що для еволюції Землі зі стану хаосу потрібні 
були мільйони років. З метою пристосувати Біблію 
до цього так званого відкриття науки було зроблено 
припущення, що дні творіння були тривалими неви-
значеними періодами, які охоплювали тисячі, а то й 
мільйони років.



Християнське служiння

126 127

Бiблiя як вихователь

Такий висновок є абсолютно безпідставним. Біблій-
на оповідь не суперечить ані собі, ані вченню приро-
ди. Про перший день творіння написано: «І був вечір, і 
був ранок, – день перший» (Бут. 1:5). По суті те ж саме 
сказано про кожний із шести днів тижня творіння. Ко-
жен із цих відрізків часу богонатхненна Книга називає 
днем, що складається з вечора та ранку, як і кожний 
інший день від того часу. Ось Божественне свідчен-
ня щодо самого творіння: «Бо сказав Він – і сталось, 
наказав – і з’явилось» (Псал. 33:9). Для Того, Хто та-
ким чином міг викликати до існування незлічені сві-
ти, скільки потрібно було б часу для утворення Землі з 
хаосу? Чи повинні ми спотворювати Його Слово, щоб 
пояснити Його діла?

Справді, знайдені в землі рештки свідчать про іс-
нування людей, тварин і рослин, значно більших за 
розмірами від будь-яких відомих сьогодні. Це розці-
нюється як доказ існування рослинного і тваринного 
світів ще до часу, описаного в Мойсеєвій оповіді. Але 
стосовно цього біблійна історія дає достатньо пояс-
нень. Допотопний рослинний і тваринний світ значно 
перевершував світ, відомий нам. Під час Потопу по-
верхня Землі деформувалася, мали місце помітні змі-
ни і повторно сформована земна кора зберігає багато 
доказів про колишнє життя. Величезні ліси, поховані в 
землі під час Потопу і згодом перетворені на вугілля, 
утворюють обширні вугільні басейни та містять запаси 
нафти, котрі служать для нашого комфорту і зручності. 

Світло, пролите на всі ці факти, робить їх свідками, що 
мовчазно доводять правдивість Слова Божого.

Подібною до теорії еволюції Землі є теорія, яка долу-
чає до висхідної лінії розвитку мікробів, молюсків і чо-
тириногих еволюцію людини – славного вінця творіння.

Якщо прийняти до уваги можливості людини в до-
слідженні, короткочасність її життя, вузькість сфери її 
діяльності, обмеженість її бачення, частоту і масштаби 
помилок в її висновках, особливо стосовно подій, ко-
трі, як вважається, передували біблійній історії; якщо 
подумати про те, як часто гадані висновки науки пе-
реглядають або відкидають, з якою готовністю уявний 
період розвитку Землі час від часу збільшують або 
зменшують на мільйони років, як висунуті різними 
вченими теорії суперечать одна одній, – то чи погоди-
мося ми (задля «переваги» вважати, що ми походимо 
від мікробів, молюсків та мавп) відкинути твердження 
Святого Письма, таке величне у своїй простоті: «Бог 
на Свій образ людину створив, на образ Божий її Він 
створив, як чоловіка та жінку створив їх» (Бут. 1:27)? 
Чи відкинемо ми цей генеалогічний запис, більш до-
стойний за будь-який із тих, якими дорожать при дво-
рах царів: «Сина Адама – сина Бога»? (Луки 3:38).

Правильно сприйняті, як відкриття науки, так і жит-
тєві досвіди узгоджуються зі свідченням Святого Пись-
ма про постійну діяльність Бога в природі.

У записаному Неемією славослов’ї левити співали: 
«Ти Господь єдиний! Ти вчинив небо, небеса небес, і 



Християнське служiння

128 129

Бiблiя як вихователь

все їхнє військо, землю та все, що на ній, моря та все, 
що в них, і Ти оживляєш їх усіх» (Неем. 9:6).

Що стосується нашої Землі, Святе Письмо звіщає, 
що справа творіння була завершена. «Діла Його були 
закінчені при створенні світу» (Євр. 4:3). Але сила Бога 
продовжує виявлятися в підтриманні Його створінь. 
Пульс б’ється і дихання не припиняється не тому, що 
колись приведений у дію механізм продовжує працю-
вати завдяки власній, притаманній йому енергії. Кож-
ний подих, кожен удар серця – це свідчення про тур-
боту Того, у Кому ми живемо, рухаємося та існуємо. 
Від найменшої комахи до людини кожна жива істота 
щодня залежить від Його провидіння.

«Вони всі чекають Тебе... Даєш їм – збирають вони, 
руку Свою розкриваєш – добром насичаються. Хова-
єш обличчя Своє – то вони перелякані, забираєш їм 
духа – вмирають вони, та й вертаються до свого по-
роху. Посилаєш Ти духа Свого – вони творяться, і Ти 
відновляєш обличчя землі» (Псал. 104:27-30).

«Він над порожнечею північ простяг, на нічому 
Він землю повісив. Він зав’язує воду в Своїх обла-
ках, і не розбивається хмара під ними... На поверхні 
води Він зазначив межу аж до границі між світлом 
та темрявою. Стовпи неба тремтять та страшаться від 
гніву Його. Він міццю Своєю вспокоює море... Своїм 
Духом Він небо прикрасив, рука Його в ньому ство-
рила втікаючого Скорпіона. Таж це все самі кінці до-
роги Його, – бо ми тільки слабке шепотіння чували 

про Нього, грім потуги ж Його – хто його зрозуміє?»  
(Йова 26:7-14).

«Господь – у бурі та в вихрі дорога Його, а хмара – 
від стіп Його курява» (Наума 1:3).

Могутня сила, що діє в усій природі і все підтримує, –  
це не просто (як стверджують деякі вчені мужі) усюди 
присутній принцип, енергія, яка все приводить у рух. 
Бог є Дух, однак Він – Особа, оскільки людина була ство-
рена за Його образом. Як особистісна Істота Бог відкрив 
Себе у Своєму Сині. Ісус, сяйво слави Отця та «образ 
Його сутності» (Євр. 1:3), перебував на Землі в образі 
людини. Як особистісний Спаситель Він прийшов у світ. 
Як особистісний Спаситель Він здійснює заступницьке 
служіння в небесних дворах. Перед Божим престолом 
задля нас служить «ніби Син Людський» (Дан. 7:13).

Апостол Павло під натхненням Святого Духа писав 
про Христа: «Усе через Нього і для Нього створене. Він –  
раніш усього, і все існує в Ньому» (Колос. 1:16, 17). 
Руки, котрі підтримують світи в просторі, порядок і не-
втомну діяльність усього в Божому Всесвіті, – це руки, 
котрі заради нас були прибиті до хреста.

Велич Бога незбагненна для нас. «Господь – престол 
Його на небесах» (Псал. 11:4). Однак Своїм Духом Він 
присутній усюди. Він близько знайомий з усім творивом 
Своїх рук і виявляє особисту зацікавленість у ньому.

«Хто подібний до Господа, нашого Бога, що мешкає 
на висоті, та знижується, щоб побачити те, що на не-
бесах і на землі?»



Християнське служiння

130 131

Бiблiя як вихователь

«Куди я від Духа Твого піду, і куди я втечу від Твого 
лиця?

Якщо я на небо зійду, – то Ти там, або постелюся в 
шеолі – ось Ти!» (див. Псал. 139:8; Йова 26:6)

«Понесуся на крилах зірниці, спочину я на кінці 
моря, – то рука Твоя й там попровадить мене, і мене 
буде тримати правиця Твоя!» (Псал. 113:5,6; 139:7-10).

«Ти знаєш сидіння моє та вставання моє, думку мою 
розумієш здалека. Дорогу мою та лежання моє вимі-
ряєш, і Ти всі путі мої знаєш... Оточив Ти мене ззаду й 
спереду, і руку Свою надо мною поклав. Дивне зна-
ння над моє розуміння, високе воно, – я його не подо-
лаю!» (Псал. 139:2-6).

Це Творець усього встановив чудову пристосова-
ність засобів для досягнення мети та задоволення 
потреб. Саме Він передбачив, аби в матеріальному 
світі здійснювалося кожне закладене Ним бажання. 
Це Він створив людську душу з її здатністю пізнавати 
й любити. І Йому не властиво залишати потреби душі 
не вдоволеними. Жодне невидиме, невідчутне нача-
ло, жодна безособова сутність чи просто абстрактна 
ідея не можуть задовольнити потреб і прагнень лю-
дей у цьому житті боротьби з гріхом, житті смутку та 
болю. Недостатньо вірити в закон та силу, у те, що 
позбавлене співчуття і ніколи не чує крику про до-
помогу. Нам потрібно знати, що є всемогутня рука, 
яка підтримує нас, вічний Друг, Який жаліє нас. Нам 
необхідно стиснути цю теплу руку, довіритися серцю, 

сповненому ніжності. Саме таким Бог відкриває Себе 
у Своєму Слові. 

Той, хто глибоко досліджує таємниці природи, як-
найповніше усвідомить власні неосвіченість і слаб-
кість. Він зрозуміє, що існують глибини й висоти, 
яких не може досягнути, таємниці, в які не може 
проникнути; він збагне, що перед ним простягають-
ся широкі незаймані простори Істини. Він буде го-
товий визнати разом з Ньютоном: «Я видаюся собі 
дитиною, що шукає на морському березі камінці й 
мушлі, тоді як переді мною лежить великий невід-
критий океан істини».

Найсерйозніші дослідники науки змушені визнати, 
що в природі діє безмежна сила. Проте для позбав-
леного допомоги людського розуму вчення природи 
не може не бути суперечливим і сповненим розчару-
вання. Тільки у світлі одкровення воно може бути пра-
вильно прочитаним. «Вірою розуміємо» (Євр. 11:3).

«На початку Бог» (Бут. 1:1). Тільки тут допитливий 
розум, линучи, як той голуб до ковчега, може знайти 
спокій. Угорі, унизу, навкруги перебуває Безмежна 
любов, звершуючи все, щоб «наповнити міццю кожне 
бажання до добра» ( 2 Сол. 1:11).

«Тож Його невидиме від створення світу через тво-
ріння стає зрозумілим, – Його вічна сила і Божествен-
ність» (Римл. 1:20). Але його свідчення можна зрозу-
міти лише з допомогою Божественного Вчителя. «Бо 
хто з людей знає те, що є в людині, крім духа людини, 



Християнське служiння

132 133

Бiблiя як вихователь

який живе в ній? Так само й Божого ніхто не пізнав, 
хіба тільки Дух Божий» (1 Кор. 2:11).

«Коли ж прийде Він, Дух істини, то поведе вас до 
повної істини» (Івана 16:13). Тільки з допомогою 
того Духа, Котрий на початку «ширяв над поверхнею 
води», того Слова, Котрим «усе було створене», того 
справжнього Світла, яке «освічує кожну людину, що 
приходить у світ», свідчення науки може бути пра-
вильно витлумачене. Тільки під Їхнім керівництвом 
можна розпізнати найглибші істини науки.

Тільки під керівництвом Усезнаючого ми зможемо, 
досліджуючи Його діла, мати ті самі думки, що й у 
Христі Ісусі.

Ділові принципи і методи 

«Хто в невинності ходить, той ходить безпечно» 
(Прип. 10:9).

Не існує жодної галузі легітимної діяльності, для ко-
трої  Біблія не дала б суттєвих порад. Її принципи ста-
ранності, чесності, ощадливості, стриманості, мораль-
ної чистоти – це секрет справжнього успіху. Ці прин-
ципи, викладені в книзі Приповістей, являють собою 
скарбницю практичної мудрості. Де може комерсант, 
ремісник, керівник будь-якого відділу знайти для себе 
та своїх працівників кращі правила за ті, що містяться 
в словах мудреця: 

«Ти бачив людину, моторну в занятті своїм? Вона 
перед царями спокійно стоятиме» (Прип. 22:29).

«Кожна праця приносить достаток, але праця уст в 
недостаток веде» (Прип. 14:23).

«Пожадає душа лінюха, та даремно». «П’яниця і 
жерун збідніють, а сонливий одягне лахміття» (Прип. 
13:4; 23:21).

«Виявляє обмовник таємне, а ти не втручайся до 
того, легко хто розтулює уста свої» (Прип. 20:19).

«Хто слова свої стримує, той знає пізнання», але 
«кожний глупак вибухає» (Прип. 17:27; 20:3).

«На стежку безбожних не йди», «чи буде людина 
ходити по вугіллю розпаленому, і не попаляться ноги 
її?» (Прип. 4:14; 6:28).

«Хто з мудрими ходить, той мудрим стає» (Прип. 
13:20).

«Є приятель, більше від брата прив’язаний» (Прип. 
18:24).

Усе коло наших обов’язків щодо ближніх охоплю-
ють слова Христа: «Усе, що тільки бажаєте, щоб чини-
ли вам люди, так чиніть їм і ви» (Матв. 7:12).

Скільки людей могли б уникнути фінансової невдачі 
і краху, якби прислухалися до застережень, так часто 
повторюваних та наголошуваних у Святому Письмі:

«Хто спішно збагачується, непокараним той не за-
лишиться» (Прип. 28:20).

«Багатство, заскоро здобуте, – поменшується, хто ж 
збирає помалу – примножує» (Прип. 13:11).



Християнське служiння

134 135

Бiблiя як вихователь

«Набування майна язиком неправдивим – це ско-
роминуща марнота шукаючих смерти» (Прип. 21:6).

«Боржник – раб позичальника» (Прип. 22:7).
«Зле робить, як хто за чужого поручується, хто ж по-

руку ненавидить, той безпечний» (Прип. 11:15).
«Не пересувай вікової границі, і не входь на сиріт-

ські поля, бо їхній Визволитель міцний, – Він за спра-
ву їхню буде судитись з тобою!» «Хто тисне убогого, 
щоб собі збагатитись, і хто багачеві дає, – той певно 
збідніє». «Хто яму копає, той в неї впаде, а хто котить 
каміння – на нього воно повертається» (Прип. 23:10, 
11; 22:16; 26:27).

Це принципи, з якими пов’язаний добробут суспіль-
ства, світських та релігійних спільнот. Саме ці принци-
пи убезпечують майно і життя. Усім, що уможливлює  
довір’я та співпрацю, світ завдячує Божому Законові, 
котрий даний у Божому Слові і рядки котрого, хоч час-
то майже непомітні і стерті, усе ще можна розпізнати 
в людських серцях.

Слова псалмиста: «Ліпший для мене Закон Твоїх уст, 
аніж тисячі золота й срібла» (Псал. 119:72) – це твер-
дження, правдиве не тільки з релігійної точки зору. 
Воно констатує абсолютну істину, визнану діловим 
світом. Навіть у цей вік з його пристрастю до добуван-
ня грошей, коли конкуренція така жорстока, а методи 
такі безпринципні, усе ще залишається широко ви-
знаним факт, що для молодої людини, котра починає 
життя, чесність, старанність, стриманість, моральна 

чистота й ощадливість є кращим капіталом, ніж зви-
чайні гроші, скільки б їх не було.

Однак навіть серед людей, котрі цінують такі якос-
ті, вважаючи Біблію їхнім джерелом, мало хто визнає 
принцип, від якого залежать ці якості.

В основі ділової чесності і справжнього успіху ле-
жить визнання Божого права на власність. Творець 
усього – ось справжній Господар. Ми – Його управи-
телі. Усе, що ми маємо, Він довірив нам, аби ми вико-
ристовували відповідно до Його вказівки. 

Цей обов’язок лежить на кожній людині. Він стосу-
ється всієї сфери діяльності людини. Незалежно від 
того, визнаємо це, чи ні, ми є управителями, котрих 
Бог забезпечив талантами і здібностями та помістив у 
світі, щоб ми виконували призначену Ним справу.

«Кожному його діло» (Марка 13:34) дане, діло, до 
якого він має здібності, діло,  результатом якого буде 
найбільше добро для нього, його ближніх та найбіль-
ша слава для Бога.

Таким чином наше заняття або покликання є час-
тиною великого Божого плану, і доки воно звершу-
ється згідно з Його волею, Він Сам відповідальний за 
результати. «Бо ми є Божими співпрацівниками» (1 
Кор. 3:9). З нашого боку вимагається повна узгодже-
ність з Його вказівками. Отже, не залишається місця 
для тривоги і занепокоєння. Вимагається старанність, 
вірність, уважність, ощадливість, обачність. Кожна зді-
бність має бути використана повною мірою. Але по-



Християнське служiння

136 137

Бiблiя як вихователь

кладатися ми будемо не на успішний результат наших 
зусиль, а на обітницю Божу. Слово, котре годувало Із-
раїль у пустелі та підтримувало Іллю в час голоду, во-
лодіє такою ж силою і сьогодні. «Тож не журіться і не 
говоріть: Що будемо їсти? Або: Що будемо пити?.. Шу-
кайте перш за все Царства Божого і Його праведності, 
а це все вам додасться» (Матв. 6:31-33).

Той, Хто дає людям силу набувати багатство, долу-
чає до цього дару і обов’язок. З усього, що ми набуває-
мо, Він претендує на певну частку. Десятина належить 
Господу. «А всяка десятина з землі, з насіння землі, 
з плоду дерева», «всяка десятина худоби великої та 
худоби дрібної... – буде святість для Господа» (Левит 
27:30, 32). Обітниця, дана Яковом у Бет-Елі, указує, на 
що поширюється обов’язок: «І зо всього, що даси Ти 
мені, – сказав він, – дам десятину Тобі» (Бут. 28:22).

«Принесіть же ви всю десятину до дому скарбниці» 
(Мал. 3:10) – це Боже повеління. Це не заклик до вдяч-
ності чи щедрості, це справа істинної чесності. Десяти-
на – Господня, і Він велить нам повертати Йому те, що 
належить Йому.

«Від управителів вимагається, щоб кожний був ві-
рний» (1 Кор. 4:2). Якщо чесність є суттєво важливим 
принципом ділового життя, то чи не повинні ми ви-
знавати, що наш обов’язок щодо Бога лежить в основі 
всіх інших?

Що стосується нашого управління, то на нас покла-
дається обов’язок не тільки щодо Бога, а й щодо люди-

ни. Кожна людина в боргу перед безмежною любов’ю 
Викупителя за дар життя. Їжа, одяг, житло, тіло, розум, 
душа – це все надбання Його крові. Обов’язком вдяч-
ності і служіння, покладеним таким чином на нас, 
Христос пов’язав нас із нашими ближніми. Він велить 
нам: «Любов’ю служіть один одному» (Гал. 5:13). «Те, 
що зробили одному з Моїх найменших братів, ви зро-
били Мені» (Матв. 25:40).

«Я боржник, – стверджує Павло, – перед греками і 
варварами, мудрими і немудрими» (Римл. 1:14). Це 
стосується і нас. Усе, що робить наше життя більш бла-
гословенним за життя інших людей, покладає на нас 
обов’язок щодо кожної людини, котрій ми можемо 
допомогти.

Ці істини необхідно втілювати в усі аспекти життя. 
Речі, які ми маємо у своєму розпорядженні, не є наши-
ми власними, тому, випускаючи цей факт з уваги, ми ні-
коли не будемо в безпеці. Ми – лише управителі, і від 
виконання нашого обов’язку як щодо Бога, так і щодо 
людини залежить добробут наших ближніх, а також 
наша власна доля в цьому житті та житті прийдешньому.

«Дехто щедро дає, та ще додається йому, а дехто 
ховає над міру, та тільки бідніє». «Хліб свій пускай по 
воді, бо по багатьох днях знов знайдеш його». «Душа, 
яка благословляє, насичена буде, а хто поїть інших, – 
напоєний буде і він» (Прип. 11:24, 25; Екл. 11:1).

«Не мордуйся, щоб мати багатство, – відступися від 
думки своєї про це, – свої очі ти звернеш на нього, – й 



Християнське служiння

138 139

Бiблiя як вихователь

нема вже його: бо конче змайструє воно собі крила, і 
полетить, мов орел той, до неба» (Прип. 23:4, 5).

«Давайте – і дасться вам; міру добру, натоптану, 
струснуту й переповнену дадуть вам у поділ. Бо 
якою мірою ви міряєте, такою ж відміряється вам» 
(Луки 6:38).

«Шануй Господа із маєтку свого, і з початку всіх пло-
дів своїх, – і будуть комори твої переповнені ситістю, 
а чавила твої будуть переливатись вином молодим!» 
(Прип. 3:9, 10).

«Принесіть же ви всю десятину до дому скарбниці, 
щоб страва була в Моїм храмі, і тим Мене випробуй-
те, – промовляє Господь Саваот: чи небесних отворів 
вам не відчиню, та не виллю вам благословення аж 
надмір? І ради вас насварю Я все те, що жере, і воно 
не понищить вам земного плоду, і не заб’є винограду 
вам на полі... І будуть всі люди вважати вас блаженни-
ми, бо будете ви любим Краєм» (Мал. 3:10-12).

«Якщо будете ходити згідно з постановами Моїми, а 
заповідей Моїх будете додержувати й будете викону-
вати їх, то дам ваші дощі в їхнім часі, і земля дасть свій 
урожай, а польове дерево дасть плід свій. І молочен-
ня досягне вам виноградобрання, а виноградобрання 
досягне сіяння, і ви будете їсти хліб свій досита, і буде-
те сидіти безпечно у вашому Краї. І дам мир у Краю... і 
ніхто не вчинить, щоб ви тремтіли» (Левит 26:3-6).

«Правосуддя жадайте, карайте грабіжника, дайте 
суд сироті, за вдову заступайтесь!» ( Ісаї 1:17).

«Блаженний, хто дбає про вбогого, – в день нещас-
тя Господь порятує його! Господь берегтиме його та 
його оживлятиме, буде блаженний такий на землі, і 
Він не видасть його на поталу його ворогам!» (Псал. 
41:2, 3).

«Хто милостивий до вбогого, той позичає для Гос-
пода, і чин його Він надолужить йому» (Прип. 19:17).

Людина, котра здійснює таку інвестицію, накопичує 
подвійний скарб. Окрім того скарбу, який їй доведеть-
ся в кінці залишити (як би мудро вона не набувала 
його), вона накопичує багатство для вічності – скарб 
характеру, найцінніший здобуток Землі та Неба.

Чесність у ділових відносинах
«Знає Господь дні невинних, а їхня спадщина про-

буде навіки, за лихоліття не будуть вони посоромлені, 
і за днів голоду ситими будуть» (Псал. 37:18, 19).

«Той, хто в невинності ходить, і праведність чинить, 
і правду говорить у серці своїм... присягає, для себе 
хоча б і на зло, – і дотримує», «хто бридиться зиском 
насилля, хто долоні свої випорожнює, щоб хабара не 
тримати... і зажмурює свої очі, щоб не бачити зла, – 
той перебуватиме на високостях... його хліб буде да-
ний йому, вода йому завжди запевнена! Твої очі по-
бачать Царя в Його пишній красі, будуть бачити землю 
далеку» (Псал. 15:2-4; Ісаї 33:15-17).

Бог у Своєму Слові змальовує процвітаючу людину, 
життя котрої було успішним у повному розумінні цьо-



Християнське служiння

140 141

Бiблiя як вихователь

го слова, людину, котру із захопленням ушановували 
Небо і Земля. Йов сам розповідає про себе:

«Як був я за днів тих своєї погожої осени, коли Божа 
милість була над наметом моїм, коли Всемогутній зо 
мною ще був, а навколо мене – мої діти... Коли я ви-
ходив до брами при місті, і ставив на площі сидіння 
своє, як тільки вбачали мене юнаки – то ховались, а 
старші вставали й стояли, зверхники стримували свою 
мову та клали долоню на уста свої... Бо яке ухо чуло 
про мене, то звало блаженним мене, і яке око бачи-
ло, то свідкувало за мене, – бо я рятував бідаря, що 
про поміч кричав, і сироту та безпомічного. Благосло-
вення гинучого на мене приходило, а серце вдовиці 
чинив я співаючим! Зодягавсь я у праведність, і вона 
зодягала мене, немов плащ та завій було право моє. 
Очима я був для сліпого, а кривому – ногами я був. 
Бідарям я був батьком, суперечку ж, якої не знав, я 
досліджував».

 «Чужинець на вулиці не ночував, – я двері свої від-
чиняв подорожньому».

«Мене слухалися й дожидали... та світла обличчя 
мого не гасили. Вибирав я дорогу для них і сидів на 
чолі, і пробував, немов цар той у війську, коли тішить 
засмучених він!» (Йова 29:4-16; 31:32; 29:21-25).

«Благословення Господнє – воно збагачує, і смутку 
воно не приносить з собою»  (Прип. 10:22).

 «Зо мною багатство та слава, – проголошує Му-
дрість, – тривалий маєток та правда» (Прип. 8:18).

У Біблії показаний також результат відступлення від 
правильних принципів у наших відносинах як з Богом, 
так і одне з одним. Бог каже тим, кому довірені Його 
дари, але котрі байдужі до Його вимог:

«Зверніть ваше серце до ваших доріг! Багато ви сіє-
те, та збираєте мало, їсте, – та не насичуєтеся, п’єте –  
та не напиваєтеся, зодягаєтеся – та не тепло вам, а 
той, хто заробляє, заробляє для дірявого гаманця... 
Звертаєтесь до численного, та виходить ось мало, і 
що приносите в дім, то розвіюю те». « Приходив, бу-
вало, до копиці набирати двадцять мір, а було тіль-
ки десять, приходив до чавила набрати п’ятдесят мір, 
а було двадцять. «За що? питає Господь Саваот. – За 
храм Мій, що збурений він».

«Чи Бога людина обманить? Мене ж ви обманюєте, 
ще й говорите: “Чим ми Тебе обманили?” – Десяти-
ною та приносами!»

«Тому-то над вами затрималось небо давати росу, а 
земля урожай свій задержала» (Огія 1:5-9; 2:16; Мал. 
3:8; Огія 1:10).

«Тому, що нужденного топчете ви... ви набудували 
будинків із каменя тесаного, то сидіти не будете в них; 
понасаджували винограду улюбленого, та не будете 
пити із нього вина!» «Пошле Господь на тебе проклят-
тя, і замішання, і нещастя на всякий почин твоєї руки». 
«Сини твої та дочки твої будуть віддані іншому..., а очі 
твої будуть бачити й гинути за ними цілий день, а твоя 
рука не матиме сили» (Амоса 5:11; П. Зак. 28:20, 32).



Християнське служiння

142 143

Бiблiя як вихователь

«Той, хто багатство набув, та неправдою: він покине 
його в половині днів своїх, і стане безумним при своє-
му кінці» (Єрем. 17:11).

Усі фінансові рахунки, подробиці кожної ділової 
операції ретельно розглядаються невидимими ауди-
торами, представниками Того, Хто ніколи не йде на 
компроміс із несправедливістю, Хто ніколи не зали-
шає непоміченим зло, ніколи не замовчує неправду.

«Якщо ти побачиш у краї якому утискування бідаря 
та порушення права та правди, не дивуйся тій речі, бо 
високий пильнує згори над високим, а над ними Все-
вишній». «Немає темноти, немає і темряви, де б зло-
чинці сховались» ( Екл. 5:7; Йова 34:22).

«Свої уста до неба підносять... та й кажуть: “Хіба Бог 
те знає, і чи має Всевишній відомість?��������������”�������������» «Оце ти ро-
бив, Я ж мовчав, і ти думав, що Я такий самий, як ти. 
Тому буду картати тебе, і викладу все перед очі твої!» 
(Псал. 73:9-11; 50:21).

«Знову підніс я свої очі, та й побачив, аж ось летить 
звій... Це те прокляття, що виходить на поверхню всієї 
землі. Бо кожен злодій буде безкарний згідно з тим, 
що з цього боку звою написане, і кожен, хто присягає 
ложно, буде безкарний згідно з тим, що з того боку 
звою написане. І привів Я його, прокляття, – гово-
рить Господь Саваот, – і прийде воно до дому злодія, 
і до дому того, хто ложно присягає Йменням Моїм, і 
воно міцно осядеться в середині дому його, і вигубить 
його, і дерева його та каміння його» (Зах. 5:1-4).

Закон Божий виносить осуд кожному лиходієві. Він 
може не звертати уваги на цей голос, може намагати-
ся заглушити його застереження, однак даремно. Осуд 
іде слідом за лиходієм. Він промовляє, руйнує його 
мир. Якщо не прислухатися до нього, він переслідува-
тиме до могили. Він свідчить проти нього на суді. Він, 
невгасимий вогонь, пожирає, врешті-решт,  душу і тіло.

«Бо яка користь людині, якщо придбає весь світ, але 
занапастить душу свою? Або що дасть людина взамін 
за душу свою?» (Марка 8:36, 37).

Це запитання  вимагає уваги з боку кожного бать-
ка, кожного вчителя, кожного учня – кожної людини, 
молодої чи старшої. Жоден діловий проект чи план 
життя не може бути правильним, якщо охоплює тіль-
ки короткі роки теперішнього життя і не бере до уваги 
нескінченне майбутнє. Навчайте молодь враховувати 
вічні інтереси. Навчайте її обирати принципи та праг-
нути скарбів, які є неминущими, – збирати для себе 
«невичерпний скарб на небесах, де злодій не підкра-
дається, де міль не точить», набувати собі друзів «з 
мамони неправди», щоб коли вона зникне, вони при-
йняли б їх до «вічних осель» (Луки 12:33; 16:9).

Усі, хто так чинить, найкращим чином готуються до 
життя в цьому світі. Жодна людина не може збирати 
собі скарб на Небі, не виявляючи, що завдяки цьому її 
життя на Землі збагачується й облагороджується.

«Побожність на все корисна, бо має обітницю як те-
перішнього життя, так і майбутнього» (1 Тим. 4:8).



Християнське служiння

144 145

Бiблiя як вихователь

Біблійні життєписи

«Які вірою перемогли царства,  
чинили справедливість... одужали від недуги»  

(Євр. 11:33, 34).

Жодна інша частина Біблії не має більшої цінності 
для виховання, ніж життєписи. Ці життєписи відрізня-
ються від усіх інших тим, що вони зображують життя 
абсолютно правдиво. Обмежений людський розум не 
спроможний витлумачити в усіх деталях учинки іншої 
людини.  Жоден, крім Того, Хто читає серце і знає та-
ємні спонукання мотивів та дій, не може абсолютно 
правдиво описати характер або відтворити істинну 
картину людського життя. Такий опис можна знайти 
тільки в Божому Слові.

Жодну істину Біблія не викладає більш чітко, ніж 
таку істину: наші вчинки – результат того, чим ми є. 
Життєві досвіди великою мірою є плодом наших ду-
мок і вчинків.

«Невинне прокляття не сповниться» (Прип. 26:2).
«Скажіте про праведного: Буде добре йому... Горе 

безбожному, зле, бо йому буде зроблений чин його 
рук!» (Ісаї 3:10, 11). 

«Послухай, ти земле: Ось Я веду на народ цей лихе, 
плід їхніх думок» (Єрем. 6:19).

 Це жахлива істина, і вона має глибоко закарбувати-
ся в нашій свідомості. Кожний учинок діє на того, хто 
його звершує. Людина може навіть не усвідомлювати, 

що зло, котре є прокляттям для її життя, – це плід її 
власного посіву. Однак навіть у такому разі ми не по-
збавлені надії.

 Щоб здобути первородство, котре і так уже належа-
ло йому за Божою обітницею, Яків удався до обману і 
пожав жниво – ненависть брата. Упродовж двадцяти 
років вигнання його самого кривдили й обманювали, 
і врешті-решт він змушений був рятуватися втечею. 
Удруге він пожав своє жниво, коли злі риси його ха-
рактеру почали проростати в його синах, – усе це до-
стеменна картина відплати в людському житті.

Але Бог каже: «Бо ж не вічно Я буду судитись, і не 
завжди Я гніватись буду, бо дух з-від обличчя Мого зо-
млів би, та й душі, які Я вчинив. Я гнівався був за гріх ко-
ристолюбства його, та й уразив його, заховав Я облич-
чя Своє й лютував, та пішов він, відступний, дорогою 
серця свого. Я бачив дороги його, і вздоровлю його, 
і його поведу й дам потіху для нього й для тих, що су-
мують із ним... Спокій, спокій далекому та близькому! 
говорить Господь, і вздоровлю його» (Ісаї 57:16-19).

Лихо не зламало Якова. Він розкаявся і намагався 
спокутувати заподіяну братові кривду. Коли ж йому 
загрожувала смерть від рук розгніваного Ісава, він шу-
кав допомоги в Бога. «І боровся він з Ангелом, – та й 
переміг. Плакав він, і благав він Його». «І Він поблаго-
словив його там» (Осія 12:5; Бут. 32:30). У силі Його 
могутності прощений підвівся вже не як той, що хи-
трістю зайняв місце свого брата, але як князь Божий. 



Християнське служiння

146 147

Бiблiя як вихователь

Він здобув визволення не тільки від свого ображеного 
брата, а й від самого себе. Сила зла в його натурі була 
зламана, його характер зазнав перетворення.

Вечірньої пори засяяло світло. Переглядаючи своє 
життя, Яків визнав Божу силу, яка підтримувала його: 
«Бог... пасе мене, відколи існую аж до цього дня, Ан-
гол... рятує мене від усього лихого» (Бут. 48:15, 16).

Той самий досвід повторюється в житті синів Якова: 
гріх призводить до відплати, а покаяння приносить 
плід праведності – на життя.

Бог не скасовує Своїх законів, не діє всупереч їм. Він 
не знищує те, що зробив гріх, натомість перетворює. 
Завдяки Його благодаті прокляття обертається на бла-
гословення.

Серед синів Якова Левій був одним з найбільш жор-
стоких і мстивих, одним із двох найбільше винних у 
віроломному вбивстві мешканців Сихема. Характерні 
риси Левія, відображені в його нащадках, стягнули на 
них постанову Бога: «Поділю їх Я в Якові і їх розпорошу 
в Ізраїлі!« (Бут. 49:7). Але покаяння привело до рефор-
ми, і завдяки їхній вірності Богові під час відступни-
цтва інших племен прокляття перетворилося на знак 
найвищої честі.

«Господь відділив був Левієве плем’я, щоб носило 
ковчега Господнього заповіту, щоб стояло перед Гос-
поднім лицем, щоб служило Йому, і щоб благословля-
ло Його Йменням». «Заповіт Мій з ним був для життя 
та для миру, і Я дав йому страх, і він налякався Мене, 

та боявсь перед Іменням Моїм. Закон правди в устах 
його був, і не знайшлась на губах його кривда, – у мирі 
й простоті ходив він зо Мною, і багато кого відвернув 
від вини» (П. Зак. 10:8; Мал. 2:5, 6).

Левити, призначені на служіння у святині, не отри-
мали земельної спадщини; вони проживали разом 
у містах, відокремлених для їхнього користування, 
утримуючи себе з десятин, дарів і пожертвувань, по-
свячених на Боже служіння. Левити були вчителями 
народу, гостями на всіх їхніх святах, їх всюди шанува-
ли як слуг і представників Бога. Усьому народові було 
дане повеління: «Стережися, щоб не залишив ти Ле-
вита по всі дні на землі своїй». «Не було Левієві част-
ки та спадку з братами. Господь – Він спадщина його»  
(П. Зак. 12:19; 10:9).

З вірою до перемоги
Істину: «...як у душі своїй він обраховує, такий є» 

(Прип. 23:7), підтверджує ще один приклад із життя 
Ізраїлю. Повернувшись з оглядин Ханаану, розвід-
ники дали свій звіт на кордонах цього краю. Краса й 
родючість країни були випущені з уваги через страх 
перед труднощами, пов’язаними з її завоюванням. 
Їхню віру збентежили міста, обнесені мурами до не-
бес, воїни-велетні, залізні колісниці. Забувши про 
Бога, натовп повторював висновок невіруючих роз-
відників: «Ми не зможемо ввійти до того народу, бо 
він сильніший за нас» (Чис. 13:31). Їхні слова вияви-



Християнське служiння

148 149

Бiблiя як вихователь

лися правдою. Вони не змогли ввійти і змарнували 
своє життя в пустелі.

Проте двоє з дванадцятьох, які оглядали край, мір-
кували інакше. «Ми справді переможемо його» (Чис. 
13:30) – наполягали вони, вважаючи Божу обітницю  
могутнішою за велетнів, укріплені міста й залізні ко-
лісниці. Для цих юнаків їхні слова справдилися. Хоч 
вони розділили зі своїми братами сорок років блу-
кань, Калев та Ісус увійшли до Обіцяного Краю. Зали-
шаючись мужнім серцем як і в той час, коли з воїн-
ством Господнім він вирушив з Єгипту, Калев просив 
та отримав як свою частку фортецю велетнів. Божою 
силою він вигнав ханаанеян. Виноградники й оливні 
гаї, де ступала його нога, стали його власністю. Хоч бо-
ягузи і бунтівники загинули  в пустелі, мужі віри спо-
жили виноград Ешколу.

Жодна інша істина Біблії не висвітлена так чітко, як 
істина про небезпеку навіть одного відступлення від 
правди, – небезпеку як для грішника, так і для всіх, на 
кого може поширюватися його вплив. Приклад воло-
діє дивовижною силою, і якщо він відображає лихі на-
хили нашої природи, то майже непереборний.

Найміцніший бастіон пороку в нашому світі – не 
беззаконне життя розпусного грішника або деградо-
ваного покидька суспільства, а життя, яке видається 
цнотливим, сповненим чеснот, благородства та гідним 
пошани, однак в якому присутній один гріх, котрий 
плекають, один порок, котрому потурають. Для душі, 

що таємно бореться з якоюсь велетенською спокусою, 
тремтячи на самому краю прірви, такий приклад є од-
ним з найсильніших спонукань до гріха. Якщо людина 
має високі поняття про життя, істину і честь, проте сві-
домо порушує одну Заповідь святого Божого Закону, 
вона перетворює свої шляхетні дари на спокусу до грі-
ха. Таким чином геній, талант, співчуття, навіть щедрі, 
добрі діла можуть стати принадами сатани, які зама-
нюють душі в прірву загибелі.

Ось чому Бог дав так багато прикладів, котрі пока-
зують результати навіть одного гріховного вчинку. Від 
сумної історії про той один гріх, який приніс смерть у 
світ  і все наше горе з втратою Едему, до розповіді про 
того, хто за тридцять срібних монет продав Господа 
слави, біблійні життєписи рясніють прикладами, котрі 
неначе сигнальні застережні вогні встановлені на біч-
них стежках, що відводять від шляху життя.

Застереження міститься також в описах результатів 
навіть однієї поступки людській слабкості або омані, 
що є плодом втрати віри.

Один раз похитнувшись у вірі, Ілля перервав справу 
свого життя. Важким був тягар, який він ніс задля Із-
раїлю, сумлінно застерігаючи народ від ідолопоклон-
ства, і великою була його тривога, коли впродовж 
трьох з половиною років голоду він спостерігав і чекав 
хоча б якоїсь ознаки каяття. Один стояв він за Бога на 
горі Кармел. Силою віри ідолопоклонство було скину-
те, і благословенний дощ свідчив про те, що на Ізраїль 



Християнське служiння

150 151

Бiблiя як вихователь

чекало злиття рясних благословень. А потім утомле-
ний та ослаблений Ілля рятувався втечею від погроз 
Єзавелі і на самоті в пустелі молився, прохаючи собі 
смерті. Його віра ослабла. Розпочату ним справу мав 
завершити не він. Бог звелів йому помазати в пророки 
іншого замість себе.

Але Бог відзначив щире, віддане служіння Свого 
слуги. Ілля не повинен був розчарованим і самотнім 
загинути в пустелі. Йому не судилося зійти в могилу, 
він мав бути піднесений Божими ангелами в присут-
ність Його слави.

Ці життєписи відкривають: одного дня кожна лю-
дина зрозуміє, що гріх може принести тільки ганьбу і 
втрату, що невір’я означає невдачу, але Божа милість 
досягає найбільших глибин, а віра підносить покаянну 
душу, долучаючи її до когорти синів Божих.

Уроки страждання 
Усі, хто в цьому світі вірно служить Богові чи людині, 

отримують попередню підготовку в школі скорботи. 
Чим більше виявлене довір’я та чим вище служіння, 
тим ретельнішою є перевірка і суворішою школа.

Дослідіть життя Йосипа, Мойсея, Даниїла й Давида. 
Порівняйте досвід ранніх літ Давида і Соломона та по-
міркуйте над результатами.

В юні роки Давид був тісно пов’язаний із Саулом, і 
його перебування при царському дворі, його зв’язок із 
царською сім’єю дали йому змогу побачити турботи, 

печалі й розгубленість, приховані під зовнішнім блис-
ком та пишністю царської влади. Він бачив, наскільки 
неспроможна людська слава принести мир душі. Тому 
з полегшенням і радістю Давид повертався з царсько-
го двору до кошари й отар.

Змушений через заздрість Саула втекти до пусте-
лі, позбавлений людської підтримки, Давид більше 
покладався на Бога. Непевність та неспокій життя в 
пустелі, пов’язана з ним постійна небезпека, необхід-
ність частих втеч, характери людей, котрі сходилися 
до нього, – «кожен пригноблений, і кожен, хто був за-
довжений, і кожен огірчений в душі» (1 Сам. 22:2), – 
усе це особливо вимагало суворої самодисципліни. Ці 
досвіди сформували й розвинули вміння поводитися 
з людьми, співчуття до пригноблених і ненависть до 
несправедливості. За роки чекання і небезпеки Давид 
навчився знаходити в Богові свою розраду, свою під-
тримку, своє життя. Він зрозумів, що зможе тільки з 
допомогою сили Бога досягти престолу і тільки з Його 
мудрістю мудро правити. Саме завдяки підготовці в 
школі труднощів та смутку, Давид зміг сказати, що він 
«чинив суд та справедливість для всього народу сво-
го» (2 Сам. 8:15), хоч пізніше це свідчення й було спо-
творене його великим гріхом.

Соломон у свої юні роки не пройшов тієї суворої 
школи, через яку пройшов у молодості Давид. Зда-
валося, що в обставинах, характері й житті він був 
привілейований понад усіх інших. Шляхетний у юнос-



Християнське служiння

152 153

Бiблiя як вихователь

ті, шляхетний у зрілому віці, улюблений свого Бога, 
Соломон розпочав царювання, яке вельми обіцяло 
процвітання і славу. Народи дивувалися знанню та 
проникливості мужа, котрому Бог дав мудрість. Але 
спричинена процвітанням гордість призвела до роз-
ділення з Богом. Залишивши радість від спілкування 
з Богом, Соломон почав шукати задоволення в чуттє-
вих насолодах. Ось що він каже про це: «Поробив я 
великі діла: поставив для себе доми, задля себе са-
див виноградники, запровадив для себе садки та гаї... 
Набував я для себе рабів та невільниць... Назбирав я 
собі також срібла та золота, і скарбів царів та провін-
цій, завів я собі співаків та співачок, і всякі приємнощі 
людських синів, жінок – наложниць. І звеличувавсь я 
усе більше та більше, над усіх, що в Єрусалимі до мене 
були…. І всього, чого очі мої пожадали, я їм не відмов-
лював: я не стримував серця свого від жодної втіхи, бо 
тішилось серце моє від усякого труду мого… Та коли я 
звернувся до всіх своїх чинів, що їх поробили були мої 
руки, і до труду, що я потрудився був, роблячи, – й ось 
усе це марнота та ловлення вітру, і немає під сонцем 
нічого корисного! І звернувся я, щоб бачити мудрість, 
і безум, і дурощі. Бо що зробить людина, що прийде 
вона по царі? Тільки те, що вона вже зробила! І життя 
я зненавидів... І зненавидів я ввесь свій труд, що під 
сонцем трудився я був» (Екл. 2:4-12, 17, 18).

На власному гіркому досвіді Соломон пересвідчив-
ся в марноті життя людини, яка шукає найвищого бла-

га в земних речах. Він споруджував вівтарі язичеським 
богам, аби переконатися в їхній неспроможності дати 
спокій душі.

У пізній період свого життя, стомившись і не вгаму-
вавши спраги з розбитих земних водоймищ, Соломон 
повернувся, щоб напитися із джерела життя. Під на-
тхненням Духа він записав для прийдешніх поколінь 
історію своїх змарнованих літ з її застережними урока-
ми. І хоч із посіяного ним насіння його народ пожинав 
жниво зла, справа життя Соломона не була повністю 
змарнована. Для нього школа страждання нарешті 
зробила свою справу.

Із таким світанком життя, яким славним міг бути 
його полудень, якби Соломон у своїй юності засвоїв 
урок, якого інших навчило страждання. 

Випробування Йова
Для людей, котрі люблять Бога, котрі «покликані за 

Його передбаченням» (Римл. 8:28), біблійний життє-
пис містить ще більш високий урок служіння скорбо-
ти. «Ви ж свідки Мої, – говорить Господь, – а Я Бог!» 
(Ісаї 43:12), – свідки того, що Він добрий і що доброта 
Його перевищує все. «Ми стали видовищем для світу, 
і для ангелів, і для людей» (1 Кор. 4:9).

Безкорисливість, принцип Божого Царства, – це 
принцип, який ненавидить сатана і заперечує вже 
саме його існування. Від початку великої боротьби 
він намагався довести, що Божі принципи діяльності 



Християнське служiння

154 155

Бiблiя як вихователь

155

егоїстичні, і в цьому ж він звинувачує всіх, хто служить 
Богові. Справа Христа й усіх, хто носить Його Ім’я, по-
лягає в тому, аби спростувати твердження сатани.

Ісус прийшов у людському тілі, щоб Своїм життям 
показати приклад безкорисливості. І всі, хто приймає 
цей принцип, повинні виявляти його в практичному 
житті, співпрацюючи з Господом. Обирати правду, 
тому що це правда, стояти за істину ціною страждання 
і жертви – «це спадщина Господніх рабів, а їхнє оправ-
дання від Мене, говорить Господь» (Ісаї 54:17).

Біблія містить життєпис людини, котра жила в ран-
ній період історії світу і стосовно котрої точилася 
розв’язана сатаною суперечка.

Ось яке свідчення про Йова, патріарха з країни Уц, 
дав Той, Хто досліджує серця: «Немає такого, як він, 
на землі: муж він невинний та праведний, що Бога бо-
їться, а від злого втікає».

Проти цього мужа сатана висунув сповнене презир-
ства звинувачення: «Чи ж Йов дармо боїться Бога? Чи 
ж Ти не забезпечив його, і дім його, і все, що його? 
Чин його рук Ти поблагословив... Але простягни тільки 
руку Свою, і доторкнися до всього, що його... дотор-
кнись до костей його та до тіла його, – чи він не зне-
важить Тебе перед лицем Твоїм?»

Господь промовив до сатани: „Ось усе, що його, – у тво-
їй руці». «Ось він у руці твоїй, – тільки душу його бережи!»

Отримавши такий дозвіл, сатана знищив усе, чим 
володів Йов: отари й стада, слуг і служниць, синів та 

дочок і «вдарив Йова злим гнояком від стопи ноги 
його аж до його черепа» (Йова 1:8-12; 2:5-7).

До чаші Йова додалася ще одна гіркота. Його друзі, 
вбачаючи в нещасті тільки відплату за гріх, пригнічува-
ли його скрушений обтяжений дух своїми звинувачен-
нями в неправедних учинках.

Хоч здавалося, що він залишений Небом і Зем-
лею, Йов зберігав тверду віру в Бога та свою непо-
рочність. Переживаючи душевні муки і збентежен-
ня, він вигукував: 

«Життя моє стало бридке для моєї душі».
«О, якби Ти в шеолі мене заховав, коли б Ти мене 

приховав, аж поки минеться Твій гнів. Коли б час Ти 
призначив мені, – та про мене згадав! (Йова 10:1; 
14:13).

«Ось „ґвалт!” я кричу, та не відповідає ніхто, голошу, –  
та немає суду!.. Він стягнув з мене славу мою і вінця 
зняв мені з голови!

Мої ближні відстали, і забули про мене знайомі 
мої...

А кого я кохав – обернулись на мене...
Змилуйтеся надо мною, о, змилуйтеся надо мною 

ви, ближні мої, бо Божа рука доторкнулась мене!»…
О, якби-то я знав, де Його я знайду, то прийшов би 

до місця Його пробування!...
 Та піду я на схід – і немає Його, а на захід удамся – 

Його не побачу, на півночі шукаю Його – й не вхоплю, 
збочу на південь – і не добачаю.



Християнське служiння

156 157

Бiблiя як вихователь

 А Він знає дорогу, яка при мені, – хай би випробу-
вав Він мене, – мов те золото, вийду!»

«Ось, Він убиває мене, проте я надіятимусь».
«Та я знаю, що мій Викупитель живий, і останнього 

дня Він підійме із пороху цю шкіру мою, яка розпада-
ється, і з тіла свого я Бога побачу, сам я побачу Його, й 
мої очі побачать, а не очі чужі» (Йова 19:7-21; 23:3-10; 
13:15; 19:25-27).

По вірі Йова так і сталося з ним. «Хай би випробував 
Він мене, – сказав він, – мов те золото вийду!» (Йова 
23:10). Саме так відбулося. Своєю витривалістю й тер-
пінням він виправдав свій власний характер і таким 
чином характер Того, представником Котрого він був. 
«І Господь привернув Йова до першого стану... І по-
множив Господь усе, що Йов мав, удвоє... А Господь 
поблагословив останок днів Йова більше від початку 
його» (Йова 42:10-12).

В оповідях про тих, хто завдяки самозреченню став 
учасником Христових страждань, виділяються дві по-
статі – одна в Старому Завіті, а друга –  в Новому, це  
Йонатан та Іван Хреститель

Народжений спадкоємцем престолу, однак, знаю-
чи, що, згідно з Божественною постановою, він відсто-
ронений від нього, Йонатан як найніжніший і найві-
рніший друг захищав життя Давида, свого суперника, 
наражаючи на небезпеку власне життя. Зберігаючи 
вірність батькові впродовж похмурих днів занепаду 
його влади, він врешті-решт загинув разом з ним. Ім’я 

Йонатана високо цінує Небо, а на Землі воно свідчить 
про існування та силу безкорисливої любові.

Іван Хреститель, з’явившись як вісник Месії, збудив 
народ. Усюди слідом за ним ішли величезні юрби лю-
дей різних категорій та суспільного становища. Але 
коли прийшов Той, про Кого він свідчив, усе змінило-
ся. Натовп пішов за Ісусом, а справа Івана, здавало-
ся, швидко наближалася до свого завершення. Проте 
його віра не захиталася. «Йому належить зростати, – 
сказав він, – а мені – меншати» (Івана 3:30).Час минав, 
а царство, якого з такою впевненістю чекав Іван, не 
було встановлене. Перебуваючи в підземній в’язниці 
Ірода, позбавлений життєдайного повітря і свободи 
пустелі, він чекав і спостерігав.

Не було брязкання зброї та відчинення в’язниць, 
однак зцілення хворих, проповідування Євангелія, ду-
ховне піднесення людських душ свідчили про місію 
Христа.

Перебуваючи самотньо у в’язниці, розуміючи, що 
його шлях подібний до шляху його Господа, Іван при-
йняв те, що було йому довірено, – стати причасником 
Христа в жертві. Небесні посланці супроводжували 
його до могили. Свідками його безкорисливого слу-
жіння стали розумні істоти Всесвіту, грішні та безгрішні.

Відтоді свідчення Іванового життя було підтримкою 
для страждальців у всіх поколіннях. У підземеллі, на 
ешафоті, на вогнищі чоловіки й жінки впродовж сто-
літь темряви зміцнювалися, згадуючи того, про кого 



Християнське служiння

158 159

Бiблiя як вихователь

Христос сказав: «Не було між народженими від жінок 
більшого за Івана Хрестителя» (Матв. 11:11).

«І що ще скажу? Адже мені забракне часу, як роз-
повідатиму про Гедеона, Варака, Самсона, Єфтая... 
Самуїла та про інших пророків, які вірою перемогли 
царства, чинили справедливість, одержали обітниці, 
замкнули лев’ячі пащі, згасили силу вогню, втекли від 
вістря меча, одужали від недуги, були сильними у ві-
йні, обернули до втечі полки чужинців. 

Жінки одержували своїх померлих через воскресін-
ня; інші були закатовані, не отримавши звільнення, щоб 
осягнути краще воскресіння. Ще інші зазнали знущань 
і побоїв, а також кайданів і ув’язнення. Їх каменували, 
перепилювали навпіл, вони вмирали, зарубані мечем, 
тинялися в овечих і козячих шкурах – збідовані, знедо-
лені, покривджені. Ті, яких світ не був гідний, тинялися 
в пустинях, у горах, у печерах, в земних яругах.

І всі вони, засвідчені вірою, не одержали обітниці, 
оскільки Бог передбачив для нас щось краще, щоб 
вони не без нас осягли завершення» (Євр. 11:32-40). 

Поезія та пісня

«Співи для мене – Твої постанови у домі моєї 
мандрівки» (Псал. 119:54).

У Біблії містяться найстародавніші та найбільш під-
несені поетичні рядки, відомі людині. Перш ніж про-

лунала пісня найдавнішого поета світу, пастир з Міді-
янського краю записав Божі слова, звернені до Йова, –   
незрівнянні за величчю, поряд з якими тьмяніють най-
талановитіші витвори людського генія.

«Де ти був, коли землю основував Я?... І хто море 
воротами загородив, як воно виступало... коли хма-
ри поклав Я за одіж йому, а імлу – за його пелюшки, і 
призначив йому Я границю Свою та поставив засува й 
ворота, і сказав: «Аж досі ти дійдеш, не далі, і тут ось 
межа твоїх хвиль гордовитих?»

 Чи за своїх днів ти наказував ранкові? Чи досвітній 
зорі показав її місце?.. Чи ти сходив коли аж до мор-
ських джерел, і чи ти переходжувався дном безодні? 
Чи для тебе відкриті були брами смерти, і чи бачив ти 
брами смертельної тіні? Чи широкість землі ти огля-
нув? Розкажи, якщо знаєш це все! Де та дорога, що 
світло на ній пробуває? А темрява – де її місце?... 

Чи доходив коли ти до схованок снігу, і схованки гра-
ду ти бачив?..

Якою дорогою ділиться вітер, розпорошується по 
землі вітерець? 

Хто для зливи протоку провів, а для громовиці – до-
рогу, щоб дощити на землю безлюдну, на пустиню, в 
якій чоловіка нема, щоб пустиню та пущу насичувати, 
і щоб забезпечити вихід траві?»

«Чи зв’яжеш ти зав’язки Волосожару, чи розв’яжеш 
віжки в Оріона? Чи виведеш часу свого Зодіяка, чи Воза 
з синами його попровадиш?» (Йова 38:4-27; 38:31, 32).



Християнське служiння

160 161

Бiблiя як вихователь

Щоб відчути красу поетичних виразів, прочитайте 
також опис весни в книзі Пісня над піснями:

«Бо оце проминула пора дощова, дощ ущух, перей-
шов собі він. Показались квітки на землі, пора соло-
вейка настала, і голос горлиці в нашому краї лунає! 
Фіга випустила свої ранні плоди, і розцвілі виногради-
ни пахощі видали. Уставай же, подруго моя, моя крас-
на, й до мене ходи!» (П. Пісень 2:11-13).

Цим рядкам не поступається своєю красою виголо-
шене проти його волі пророцтво Валаама про благо-
словення Ізраїлю:

«Із Араму мене припровадив Балак, цар моавський, 
з гір сходу: Іди ж, прокляни мені Якова, а йди ж, скажи 
зло на Ізраїля! Що ж я буду того проклинати, що Бог не 
прокляв був його? І що ж буду казати зло на того, що 
гніву на нього не має Господь? Бо я бачу його з вершка 
скель, і з пагірків його оглядаю, – тож народ пробуває 
самітно, а серед людей не рахується»...

«Оце – я одержав наказа – поблагословити, і побла-
гословив Він, і я того не відверну! Не видно страждан-
ня між Яковом, і не запримітно нещастя в Ізраїлі, – з 
ним Господь, його Бог, а між ним – голосний крик на 
славу Царя!.. Бо нема ворожби поміж Яковом, і чарів 
нема між Ізраїлем, – тепер буде сказане Якову та Із-
раїлеві, що Бог учинив».

«Це мова того, хто слухається Божих слів, хто бачить 
видіння Всемогутнього... Які, Якове, гарні намети твої, 
місця перебування твойого, Ізраїлю! Вони розтяглися, 

немов ті долини, немов ті садки понад річкою, вони 
як дерева алойні, що Господь насадив, як кедри над 
водами!»

«Мова того, хто слухається Божих слів і знає думку 
Всевишнього... Я бачу його, та не тепер, дивлюся на 
нього, та він не близький! Сходить зоря он від Якова, і 
підіймається берло з Ізраїля... І той запанує, хто з Яко-
ва» (Чис. 23:7-23; 24:4-6; 24:16-19).

Мелодія хвали – це атмосфера Неба, і коли Небо 
торкається Землі, лунає музика і пісня – «хвала і піс-
носпіви» (Ісаї 51:3).

Бог з усмішкою дивився на щойно створену Землю, 
прекрасну й бездоганну, коли над нею «разом співали 
всі зорі поранні та радісний окрик здіймали всі Божі 
сини» (Йова 38:7). Так і людські серця в злагоді з Не-
бом відгукалися на доброту Бога співом хвали. Багато 
подій в історії людства були пов’язані з піснею. 

Найдавнішою піснею, записаною в Біблії з людських 
уст, є  чудовий потік подяки від воїнства Ізраїльського 
біля Червоного моря:

«Я буду співати Господеві, бо дійсно звеличився Він –  
коня й верхівця його кинув до моря! Моя сила та піс-
ня – Господь, і Він став на спасіння мені! Це мій Бог, – і 
прославлю Його, Він Бог батька мого, – і звеличу Його!..

Права рука Твоя, Господи, вславлена силою, прави-
ця Твоя трощить ворога, Господи!.. Хто подібний Тобі 
серед богів, о Господи? Хто подібний Тобі, Препро-
славлений святістю? Ти в славі грізний, Чудотворче!..



Християнське служiння

162 163

Бiблiя як вихователь

Господь зацарює навіки-віків!.. Співайте для Господа, 
бо дійсно звеличився Він» (Вих. 15:1, 2, 6-11, 18-21).

Великі благословення були отримані у відповідь на 
спів хвали. Наведений нижче небагатослівний опис 
досвіду Ізраїлю під час його мандрувань пустелею 
містить урок, гідний наших роздумів.

«А звідти до Бееру. Це той Беер, що про нього ска-
зав Господь до Мойсея: „Збери народ, і нехай Я дам 
їм воду”» (Чис. 21:16). «Тоді заспівав був Ізраїлю цю 
пісню:

„Піднесися, кринице, співайте про неї. Криниця, – 
вельможі копали її, її викопали народні достойники 
берлом, жезлами своїми”» (Чис. 21:17, 18).

Як часто в духовному житті повторюється ця історія! 
Як часто слова святої пісні розпечатують у душі джере-
ла каяття, віри, надії, любові, радості!

З похвальними піснями військо Ізраїлю вирушило 
назустріч великому визволенню під керівництвом Йо-
сафата. Йосафат отримав повідомлення про воєнну 
загрозу. «Прийшла на тебе сила-силенна, – говорило-
ся в донесенні, – моавітяни та аммонітяни, а з ними 
деякі». «І злякався Йосафат, і постановив звернутися 
до Господа. І він проголосив піст на всю Юдею. І зібра-
лися юдеяни просити допомоги від Господа, також по-
приходили зо всіх Юдиних міст просити Господа!» А 
Йосафат, ставши у дворі храму перед своїм народом, 
виливав душу в молитві, благаючи про Божу обітницю 
та визнаючи безпорадність Ізраїлю. «Нема-бо в нас 

сили перед цією силою-силенною, що приходить на 
нас, – сказав він, – і ми не знаємо, що зробимо, бо 
наші очі – на Тебе!» (2 Хронік 20:2, 1, 3, 4, 12).

Тоді на Яхазіїла, левита зійшов Дух Господній і він ска-
зав: «Послухайте, ввесь Юдо й мешканці Єрусалиму та 
царю Йосафате! Так говорить до вас Господь: Не бійте-
ся та не жахайтеся перед цією силенною силою, бо не 
ваша ця війна, але Божа!.. Не вам воювати в цьому, – 
поставтеся й станьте, і побачите, що Господнє спасіння 
з вами... Не бійтеся й не жахайтеся, – узавтра виходьте 
перед них, а Господь буде з вами!» (2 Хронік 20:14-17).

«І повставали вони рано-вранці, і вийшли до пустині 
Текоя» (2 Хронік 20:20). Попереду війська йшли співа-
ки, підносячи свої голоси у хвалі Богові – виславляючи 
Його за обіцяну перемогу.

Четвертого дня військо повернулося до Єрусалима з 
вантажем здобичі від своїх ворогів, заносячи в піснях 
хвалу за отриману перемогу.

З допомогою пісні Давид серед злигоднів свого мін-
ливого життя підтримував зв’язок із Небом. З якою 
милозвучністю змальовують наступні слова пережиті 
ним в юності досвіди пастиря:

«Господь – то мій Пастир, тому в недостатку не 
буду, – на пасовиськах зелених оселить мене, на ти-
хую воду мене запровадить!.. Коли я піду хоча б навіть 
долиною смертної темряви, то не буду боятися злого, 
бо Ти при мені, – Твоє жезло й Твій посох – вони мене 
втішать!» (Псал. 23:1-4).



Християнське служiння

164 165

Бiблiя як вихователь

У зрілому віці Давид, переслідуваний утікач, який 
знаходив притулок серед скель та пустельних печер, 
писав:

«Боже – Ти Бог мій, я шукаю від рання Тебе, душа 
моя прагне до Тебе, тужить тіло моє за Тобою в країні 
пустельній і вимученій без води... Став Ти на поміч для 
мене, в тіні ж Твоїх крил я співатиму!»

«Чого, душе моя, ти сумуєш, і чого ти в мені непоко-
їшся? Май надію на Бога, бо я Йому буду ще дякувати 
за спасіння Його, мого Бога!»

«Господь моє світло й спасіння моє, – кого буду бо-
ятись? Господь – то твердиня мого життя, – кого буду 
лякатись?» (Псал. 63:2-8; 42:12; 27:1).

Цією ж довірою дихають слова, написані тоді, коли 
Давид, скинутий з престолу, позбавлений корони цар, 
утікав з Єрусалима під час повстання Авесалома. Зне-
силений горем і втомою, він разом зі своїми людьми 
затримався біля Йордану, щоб перепочити кілька го-
дин. Його розбудили, повідомивши про необхідність 
негайно тікати. Увесь той гурт чоловіків, жінок і малих 
дітей повинен був перейти в темряві через глибокий 
швидкий потік, бо слідом за ними рухалося військо 
сина-зрадника.

Тієї найпохмурішої години випробування Давид  
співав: 

«Своїм голосом кличу до Господа, – і Він озветься зі 
святої Своєї гори. Я лягаю і сплю, і пробуджуюся, бо 
Господь підпирає мене, – і я не побоюсь десяти тисяч 

люду, які проти мене навколо отаборились!» (Псал. 
3:5-7).

Після свого тяжкого гріха, переживаючи муки каяття 
й огиди до самого себе, він продовжував звертатися 
до Бога як до свого найкращого Друга:

«Помилуй мене, Боже, з великої милости Твоєї, і з 
великого милосердя Свого загладь беззаконня мої!.. 
Очисти ісопом мене, – і буду я чистий, обмий Ти мене –  
і я стану біліший від снігу» (Псал. 51:3-9).

За своє довге життя Давид не знайшов на Землі міс-
ця спокою. «Бо ми приходьки перед лицем Твоїм та чу-
жинці, – говорив він, – як усі наші батьки! Наші дні на 
землі – мов та тінь і немає тривалого!» (1 Хронік 29:15).

«Бог для нас – охорона та сила, допомога в недо-
лях, що часто трапляються, тому не лякаємось ми, як 
трясеться земля, і коли гори зсуваються в серце морів!

Річка, – відноги її веселять місто Боже, найсвятіше 
із місць пробування Всевишнього. Бог серед нього, – 
нехай не хитається, Бог поможе йому, коли ранок на-
стане... З нами Господь Саваот, наша твердиня – Бог 
Яковів.

Бо Цей Бог – то наш Бог на вічні віки, Він буде про-
вадити нас аж до смерти!» (Псал. 46:2, 3-8; 48:15).

Ісус із піснею зустрічав спокуси у Своєму житті. Час-
то, коли лунали гострі, дошкульні слова, коли атмос-
фера навколо Нього ставала важкою і похмурою від 
незадоволення, недовір’я або гнітючого страху, тоді 
лунала Його пісня віри і святого підбадьорення.



Християнське служiння

166 167

Бiблiя як вихователь

Тієї останньої сумної ночі на Пасхальній вечері, коли 
Ісус мав вирушити назустріч зраді і смерті, Він підніс 
Свій голос у псалмі:

«Нехай буде благословенне Господнє Ім’я відтепер 
і навіки! Від сходу сонця аж до заходу його – прослав-
ляйте Господнє Ім’я!»

«Люблю я Господа, бо Він почув голос мій у благан-
нях моїх, бо Він нахилив Своє ухо до мене, і я клика-
тиму в свої дні! Болі смерти мене оточили і знайшли 
мене муки шеолу, нещастя та смуток знайшов я! А я в 
Ім’я Господа кличу: “О Господи, визволи ж душу мою!” 
Господь милостивий та справедливий, і наш Бог мило-
сердний! Пильнує Господь недосвідчених, – став я нуж-
денний, та Він допоможе мені! Вернися, о душе моя, 
до свого відпочинку, бо Господь робить добре тобі, бо 
від смерти Ти визволив душу мою, від сльози – моє око, 
ногу мою від спотикання» (Псал. 113:2,3; 116:1-8).

У час останньої великої кризи Землі, коли пітьма 
дедалі буде густішати, світло Боже яскраво сяятиме і 
пісня надії та віри лунатиме в найчистіших піднесених 
тонах.

«Того дня заспівають у Юдинім краї пісню таку: У нас 
сильне місто! Він чинить спасіння за мури й примурки. 
Відчиняйте ворота, і хай ввійде люд праведний, хто ві-
рність хоронить! Думку, оперту на Тебе, збережеш Ти 
у повнім спокої, бо на Тебе надію вона покладає. На-
дійтеся завжди на Господа, бо в Господі, в Господі ві-
чна твердиня!» (Ісаї 26:1-4).

«І Господні викупленці вернуться та до Сіону зі спі-
вом увійдуть, і радість довічна на їхній голові! Весе-
лість та радість осягнуть вони, а журба та зідхання вте-
чуть!» (Ісаї 35:10).

«І вони поприходять, і будуть співати на вершині Сі-
ону, і до добра до Господнього будуть горнутись, – до 
збіжжя, і до виноградного соку, і до оливи, і до моло-
дої дрібної худоби та до товару великого! І стане душа 
їхня, немов той напоєний сад, і не відчують уже біль-
ше стомлення!» (Єрем. 31:12).

Сила пісні
Біблійна пісенна історія містить безліч вказівок 

щодо використання і благотворного впливу музики та 
співу. Призначення музики часто спотворюється, щоб 
служити цілям зла. Таким чином музика стає одним 
із найпривабливіших засобів спокуси. Але правильно 
використана, вона є дорогоцінним Божим даром, по-
кликаним спрямовувати думки до високих благород-
них тем, надихати й підносити душу.

Як сини Ізраїлю, подорожуючи пустелею, підбадьо-
рювали себе співом священних пісень, так Бог велить 
Своїм дітям сьогодні звеселяти свою життєву подо-
рож. Існує мало  більш ефективних способів закарбу-
вати Його слова в пам’яті, ніж повторювати їх у пісні. І 
така пісня володіє дивовижною силою. Вона має силу 
підкоряти грубу, неотесану природу, оживляти думку, 
пробуджувати співчуття, сприяти злагодженості дій, 



Християнське служiння

168 169

Бiблiя як вихователь

відганяти гнітючий настрій та лихі передчуття, котрі 
позбавляють мужності та ослабляють сили.

Це один із найефективніших засобів впливу духо-
вної істини на серце. Як часто, коли душа пригнічена 
й готова впасти у відчай, у пам’яті воскресає якийсь 
рядок зі Слова Божого – давно забуті слова з пісні ди-
тинства, –  і тоді спокуси втрачають свою силу, життя 
набуває нових значення й мети, мужність та радість 
передаються іншим душам!

Ніколи не слід випускати з уваги цінність пісні як за-
собу виховання. Нехай у домі лунає спів мелодійних 
чистих пісень, тоді в ньому поменшає осудливих слів 
та побільшає слів підбадьорення, надії й радості. Не-
хай спів звучить у школі, це наближатиме учнів до 
Бога, до їхніх учителів та одне до одного.

Як частина релігійного служіння, спів такою ж мірою 
є актом поклоніння, як і молитва. Багато пісень фактич-
но є молитвами. Якщо дитина навчена усвідомлювати 
це, вона буде більше думати про значення проспіваних 
слів і стане більш сприйнятливою до їхньої сили. 

У той час як наш Викупитель веде нас до осяяно-
го Божою славою порогу Безконечного, ми можемо 
вловлювати теми хвали й подяки в співі небесного 
хору навколо престолу. Коли наші земні домівки на-
повнюються відлунням ангельських пісень, серця на-
ближаються до небесних співаків. Небесне спілкуван-
ня починається на Землі. Тут ми засвоюємо лейтмотив 
небесної хвали.

Таємниці Біблії 

«Чи ти Божу глибінь дослідиш?» ( Йова 11:7).

Обмежений розум не може повністю збагнути ха-
рактер та діла Безмежного. З допомогою дослідження 
ми не можемо знайти Бога. Як для найпотужнішого, 
найбільш високо розвинутого інтелекту, так і для най-
слабшого та найменш освіченого розуму ця свята Іс-
тота має залишатися зодягненою в таємницю. Але хоч 
«хмара та морок круг Нього, справедливість та право –  
підстава престолу Його» (Псал. 97:2). Ми можемо на-
стільки збагнути Його ставлення до нас, наскільки 
здатні зрозуміти безмежну милість, поєднану з без-
межною силою. Ми можемо осягнути Його задуми 
настільки, наскільки спроможні осягнути. А в тому, що 
перевищує наше розуміння, ми й надалі можемо до-
віряти всемогутній руці та серцю, сповненому любові.

Слово Боже, як і характер його Автора, містить та-
ємниці, котрі ніколи не зможуть повністю збагнути об-
межені істоти. Але в Біблії Бог дав достатньо доказів її 
Божественного авторитету і влади. Існування Самого 
Бога, Його характер, істинність Його Слова підтвер-
джуються свідченням, яке апелює до нашого розуму, 
і цього свідчення є надміру. Щоправда, Він не усунув 
можливості сумніву; віра має опиратися на певні свід-
чення, а не на видимі прояви. Ті, хто хоче сумніватися, 
мають для цього можливість, але ті, хто бажає знати 
істину, знаходять достатньо підстав для віри.



Християнське служiння

170 171

Бiблiя як вихователь

 Те, що ми не можемо розуміти таємниць Божого 
Провидіння, – не причина для сумнівів у Його Слові. У 
світі природи нас постійно оточують дива, непідвлад-
ні нашому розумінню. То ж чи повинні ми дивуватися, 
знаходячи і в духовному світі таємниці, котрих не мо-
жемо збагнути? Трудність полягає винятково в слаб-
кості й обмеженості людського розуму.

Таємниці Біблії, такі далекі від того, аби бути аргу-
ментами проти неї, належать до числа найсильніших 
доказів її Божественного натхнення. Якби вона не 
містила інформації про Бога, а лише те, що ми здат-
ні збагнути; якби обмежений розум міг осягнути Його 
велич і силу, Біблія не мала б тоді, як має зараз, без-
перечних доказів своєї Божественності. Велич її тем 
повинна вселяти віру в неї як у Слово Боже.

Біблія розкриває істину просто й адаптовано до 
потреб і прагнень людського серця, що дивує та за-
чаровує найбільш високо розвинутий розум, і водно-
час вона робить зрозумілим шлях життя для простих, 
менш освічених людей. «Не заблудить також нерозум-
ний, як буде тією дорогою йти» (Ісаї 35:8). Жодна ди-
тина не блукатиме на цьому шляху. Кожний тремтячий 
шукач зможе ходити в чистому і святому світлі. Однак 
ці найпростіше викладені істини торкаються тем висо-
ких, далекосяжних, безмежно ширших за можливості 
людського розуміння, – таємниць, які приховують Його 
славу, таємниць, які непідвладні розумові дослідника 
і водночас надихають щирого шукача істини вірою та 

благоговінням. Чим більше ми досліджуємо Біблію, 
тим глибшим стає наше переконання, що вона –  
Слово живого Бога, і людський розум схиляється пе-
ред величчю Божественного одкровення.

Бог має намір, аби серйозному шукачеві постійно 
відкривалися істини Його Слова. Хоч «скрите... нале-
жить Господеві, нашому Богові», проте  «відкрите –  
це наше й наших дітей» (П. Зак. 29:28 – переклад І. 
Хоменка). Думка про те, що певні частини Біблії не-
можливо зрозуміти, призвела до нехтування деяки-
ми з її найважливіших істин. Необхідно наголошу-
вати і часто повторювати факт, що таємниці Біблії є 
такими не тому, що Бог бажав приховати істину, а 
тому, що наша слабкість і неосвіченість роблять нас 
неспроможними збагнути й цінувати істину. Причина 
цієї обмеженості не в намірі Божому, а в наших ро-
зумових можливостях. Бог бажає, щоб саме ті місця  
Писання, котрі часто залишаються поза увагою, бо 
їх вважають недоступними для розуміння, ми могли 
зрозуміти настільки, наскільки наш розум здатний 
осмислити їх. «Усе Писання богонатхненне», щоб 
ми були досконалі, на всяке добре діло готові (див.  
2 Тим. 3:16, 17).

Жоден людський розум не може вичерпати навіть 
однієї істини або обітниці Біблії. Один бачить славу з 
однієї точки зору, інший – з іншої, однак ми здатні за-
уважити тільки проблиски. Повне сяйво є за межами 
нашого бачення.



Християнське служiння

172 173

Бiблiя як вихователь

Розмірковуючи над великими темами Божого Сло-
ва, ми зазираємо до джерела, яке розширюється і по-
глиблюється під нашим уважним поглядом. Його ши-
рина і глибина перевищують наше розуміння. Від спо-
глядання наше бачення розширюється – перед нами 
простягається безмежне, безкрайнє море.

Таке дослідження володіє животворчою силою. Ро-
зум і серце набувають нової сили, нового життя.

Цей досвід є найвищим доказом Божественного 
авторства Біблії. Ми приймаємо Слово Боже як по-
живу для душі подібно до того, як споживаємо хліб 
задля підкріплення тіла. Хліб задовольняє потребу 
нашої людської природи. З досвіду ми знаємо, що 
він сприяє творенню крові, кісток і мозку. Застосуйте 
це правило до Біблії. Коли її принципи справді ста-
ли складовими  характеру, яким був результат? Які 
зміни відбулися в житті? «Давнє минуло, – ось по-
стало все нове» (2 Кор. 5:17). З допомогою її сили 
чоловіки й жінки розірвали кайдани гріховної звич-
ки. Вони відмовилися від власного «я». Богохульник 
став шанобливим, пияк – тверезим, розпусник –  
цнотливим. Душі, що носили подобу сатани, були 
перетворені на образ Божий. Уже сама по собі така 
зміна – це чудо із чудес. Здійснене Словом перетво-
рення – одна з найглибших таємниць Слова. Ми не 
здатні її зрозуміти, натомість можемо тільки вірити, 
що це, як сказано в Писанні, «Христос у вас, надія 
слави!» (Колос. 1:27).

Знання цієї таємниці дає ключ до кожної іншої таєм-
ниці. Воно відкриває для душі скарби Всесвіту, мож-
ливості необмеженого розвитку.

А цей розвиток здобувається шляхом постійного 
розкриття перед нами характеру Бога – слави і таєм-
ниці писаного Слова. Якби ми могли прийти до по-
вного розуміння Бога та Його Слова, для нас не було 
б подальшого відкриття істини, більшого знання і на-
ступного розвитку. Богові перестало б належати вер-
ховенство, а людина зупинилася б у своєму прогресі. 
Подяка Богові, що це не так. Оскільки Бог безконеч-
ний і в Ньому перебувають усі скарби мудрості, то ми 
зможемо впродовж усієї вічності постійно досліджу-
вати, постійно навчатися, однак ніколи не вичерпаємо 
багатств Його мудрості, Його доброти та Його сили.

Історія і пророцтво  

«Хто розповів це віддавна?.. Чи ж не Я, ваш Господь? 
Бо ж немає вже Бога, крім Мене» (Ісаї 45:21).

Біблія – найстародавніший та найбільш обширний 
історичний документ, яким володіють люди. Вона ви-
йшла безпосередньо із Джерела вічної Істини і впро-
довж віків Божественна рука зберігає її чистоту. Вона 
висвітлює далеке минуле, в яке марно намагається 
проникнути розум дослідника. Тільки в Божому Сло-
ві ми споглядаємо силу, яка заклала основи Землі та 



Християнське служiння

174 175

Бiблiя як вихователь

розпростерла небеса. Лише тут ми знаходимо досто-
вірну розповідь про походження народів. Тільки в ній 
представлена історія людського роду, не заплямована 
людською гордістю й упередженістю. 

У літописах людської історії розвиток народів, ста-
новлення і падіння імперій постають як залежні від 
волі й доблесті людини. Видається, що хід подій вели-
кою мірою визначається її силою, честолюбством або 
примхою. Але в Слові Божому завіса відхиляється, і 
ми стаємо свідками дії та протидії людських інтересів, 
сил та пристрастей і бачимо, що в усьому, за всім і над 
усім сили багатомилостивого Бога мовчки й терпляче 
здійснюють рішення Його волі.

Біблія відкриває нам правдиву філософію історії. 
У неперевершених за своєю красою і зворушливіс-
тю словах, сказаних апостолом Павлом афінським 
мудрецям, представлений Божий намір щодо ство-
рення та розселення рас і народів: «Створив Він з 
одного весь людський рід, щоб жив по всій поверх-
ні землі, визначивши заздалегідь окреслені пори та 
межі їхнього проживання, щоб шукали Бога: може, 
відчують Його і знайдуть» (Дії 17:26, 27). Бог каже, 
що кожен бажаючий може ввійти у «зв’язок запові-
ту» (Єзек. 20:37). Він створив Землю з наміром, щоб 
її населяли істоти, життя котрих було б благословен-
ням для них самих, для інших, а також славою для 
їхнього Творця. Усі бажаючі можуть сприяти вико-
нанню цього задуму. Про таких сказано: «Цей на-

род Я Собі вформував, – він буде звіщати про славу 
Мою» (Ісаї 43:21).

У Своєму Законі Бог відкрив принципи, які лежать 
в основі справжнього процвітання як цілих народів, 
так і окремих осіб. «Це мудрість ваша та ваш розум», – 
проголосив Мойсей ізраїльтянам, говорячи про Закон 
Божий.  «Бо це для вас не слово порожнє, – воно жит-
тя ваше» (П. Зак. 4:6; 32:47). Благословення, гаранто-
вані таким чином Ізраїлеві, на тих же умовах і такою ж 
мірою гарантовані кожному народові й кожній особі 
під небесними просторами.

Влада, котрою користується кожен правитель на 
Землі, дана йому Небом, і його успіх залежить від 
того, як він використовує цю даровану йому владу. 
Слова Божественного Стража стосуються кожного: «Я 
тебе підперізую, хоч ти не знаєш Мене» (Ісаї 45:5). Для 
кожної людини слова, сказані в давнину Навуходоно-
сору, – це урок життя: «Зламай же свої гріхи справед-
ливістю, а свої провини – милістю для вбогих, щоб 
твій мир був довготривалий» (Дан. 4:24).

Розуміти ці речі означає розуміти, що «праведність 
люд підіймає», що «трон зміцнюється справедливіс-
тю» і «трона... підтримує» милість (Прип. 14:34; 16:12; 
20:28). Бачити виконання цих принципів у прояві сили 
Того, Хто «скидає царів і настановляє царів» (Дан. 
2:21), означає розуміти філософію історії.

Усе це чітко представлено тільки в Слові Божому. Тут 
показано, що сила як народів, так і окремих осіб кри-



Християнське служiння

176 177

Бiблiя як вихователь

ється не в можливостях і засобах, які нібито роблять 
їх непереможними, і не в їхній чванливій величі. Вона 
вимірюється вірністю, з якою вони виконують Божий 
задум.

 Ілюстрацією цієї істини є історія стародавнього Вави-
лону. Істинна мета правління державою була представ-
лена цареві Навуходоносору в образі великого дерева, 
«вишина його сягала до неба, а його обвід – до кінця 
всієї землі. Віття його гарне, плід його великий, а в ньо-
му пожива – для всіх». У його тіні жили польові звірі, а 
на його галузках – птахи небесні. (Дан. 4:8, 9). Цей об-
раз передає характер правління, яке відповідає Божо-
му задумові, – правління, яке захищає і будує націю.

Бог звеличив Вавилон, аби він міг виконати цю мету. 
Добробут супроводжував державу, доки вона не до-
сягла такого рівня багатства і сили, який відтоді не має 
собі рівних і влучно представлений у Священному Пи-
санні богонатхненним символом золотої голови (див. 
Дан. 2:38).

Але цар не визнав сили, котра звеличила його. Зі 
сповненим гордощів серцем Навуходоносор сказав: 
«Чи ж це не величний Вавилон, що я збудував його на 
дім царства міццю потуги своєї та на славу моєї пиш-
ноти?» (Дан. 4:27).

Замість того щоб бути захисником людей, Вавилон 
став гордим жорстоким гнобителем. Богонатхненні 
слова, що описують жорстокість і жадібність правите-
лів Ізраїлю, відкривають причину падіння Вавилону та 

багатьох інших царств, які існували від початку світу: 
«Жир ви їсте, та вовну вдягаєте, ситу вівцю ріжете, але 
отари не пасете! Слабих не зміцняєте, а хворої не лі-
куєте, і пораненої не перев’язуєте, сполошеної не вер-
таєте, і загинулої не шукаєте, але пануєте над ними 
силою та жорстокістю!» (Єзек. 34:3, 4).

Божий Сторож виніс вирок правителеві Вавило-
ну: «Тобі говорять, царю... Оце царство відходить від 
тебе!» (Дан. 4:28).

«Зійди й сядь у порох, о діво, дочко Вавилону! Сядь 
на землю, без трону... Сиди мовчки й ввійди до темно-
ти, о дочко халдеїв, бо кликати більше не будуть тебе: 
Пані царств!» (Ісаї 47:1-5).

«О ти, що живеш над великими водами, що маєш 
скарбів багатенно, – кінець твій прийшов, міра твоєї 
захланности!»

«І стане тоді Вавилон, краса царств, пишнота хал-
дейської гордости, таким, як Бог зруйнував був Со-
дом та Гоморру!»

«І вчиню Я його їжакові оселею та водним багном, і 
мітлою вигублення позамітаю його, говорить Господь 
Саваот!» (Єрем. 51:13; Ісаї 13:19; 14:23).

Кожному народові, що з’являвся на світовій аре-
ні, було дозволено зайняти своє місце на Землі, аби 
показати, чи виконає він задум «Сторожа Божого та 
Святого». Пророцтво наперед визначило піднесення 
і падіння великих світових імперій: Вавилону, Мідо-
Персії, Греції та Риму. У випадку кожної з них, як і у 



Християнське служiння

178 179

Бiблiя як вихователь

випадку слабших держав, історія повторилася: кожна 
мала свій час випробування, кожна зазнала невдачі, 
слава її згасла, сила відійшла, а її місце зайняла інша 
держава.

Попри те, що народи відкинули Божі принципи і 
цим погубили себе, усе ж було очевидно, що Боже-
ственний вищий задум звершується в усіх їхніх діях.

Цей урок викладений у чудовому символічному ви-
дінні, даному пророкові Єзекіїлю під час його вигнан-
ня в халдейському краї. Видіння було дане тоді, коли 
Єзекіїля гнітили сумні спогади і непокоїли лихі перед-
чуття. Земля його батьків була спустошена, Єрусалим –  
безлюдний. Та й сам пророк перебував чужинцем у 
краї, де верховне право мали честолюбство й жорсто-
кість. Зауважуючи на кожному кроці тиранію та не-
справедливість, він страждав душею, сумуючи день і 
ніч. Однак представлені йому символи вказували на 
силу, яка перевищувала силу земних правителів.

На берегах річки Кевар Єзекіїль побачив «бурхливий 
вітер», який ішов з півночі, «велику хмару та палючий 
вогонь; а навколо неї – сяйво, а з середини його –  
ніби блискуча мідь». Чотири живі істоти приводили в 
рух перехресні колеса. Високо над ними «була подо-
ба трону на вигляд каменя сапфіру; а на подобі тро-
ну була подоба на вигляд людини, на ньому згори». 
«І показалася в Херувимів подоба людської руки під 
їхніми крилами» (Єзек. 1:4, 26; 10:8). Розташування 
коліс було настільки складним, що на перший погляд 

видавалося навіть безладним, проте вони рухалися в 
ідеальній злагодженості. Небесні істоти, підтримувані 
й керовані рукою з-під крил херувимів, приводили ці 
колеса в рух; над ними, на сапфіровому троні був Ві-
чний, а навколо трону сяяла веселка – символ Боже-
ственної милості.

 Подібно до того як ці складні колеса були керовані 
з-під крил херувима, так і складна послідовність подій 
людського життя перебуває під Божественним контр-
олем. Серед боротьби і збентеження народів Той, Хто 
сидить над херувимами, продовжує керувати земни-
ми справами.

Історія держав, які одна за одною займали відведе-
ний їм час і місце, мимоволі свідкуючи на користь іс-
тини, значення котрої було невідоме для них самих, 
промовляє до нас. Кожному сучасному народові та 
кожній сучасній людині Бог відводить місце у Своєму 
великому Плані. Нині люди й цілі народи зазнають пе-
ревірки за допомогою виска в руці Того, Хто не при-
пускається жодної помилки. Кожна людина своїм ви-
бором вирішує власну долю, а Бог управляє всім для 
здійснення Своїх намірів. 

Історія, котру великий Я Є визначив у Своєму Слові, 
з’єднуючи ланку за ланкою в пророчому ланцюгу по-
дій від вічності в минулому до вічності в майбутньому, 
відкриває нам, де ми сьогодні перебуваємо в послі-
довності віків та чого можна очікувати в часі прийдеш-
ньому. Усе, що згідно з пророцтвами мало відбутися 



Християнське служiння

180 181

Бiблiя як вихователь

до наших днів, уже зазначено на сторінках історії, і ми 
можемо бути певні, що так само за визначеним по-
рядком відбудуться і прийдешні події.

Остаточне скинення всіх земних правлінь ясно пе-
редречене в Слові істини. У вироку, виголошеному 
Богом останньому цареві Ізраїлю, міститься проро-
цтво: «Так говорить Господь Бог: Зняти завоя й скину-
ти корону... піднесеться низьке, а високе понизиться. 
Руїною, руїною, руїною покладу його! Та цього не ста-
неться, аж поки не прийде Той, Хто має право, – і Я 
Йому дам!» (Єзек. 21:31, 32).

Корона, знята з Ізраїлю, переходила послідовно до 
царств Вавилону, Мідо-Персії, Греції та Риму. Бог гово-
рить: «Та цього не станеться, аж поки не прийде Той, 
Хто має право, – і Я Йому дам!»

Цей час при дверях. Сьогодні ознаки часу звіщають, 
що ми стоїмо на порозі великих серйозних подій. Наш 
світ перебуває в збудженому стані. На наших очах ви-
конується пророцтво Спасителя про події, які переду-
ють Його Пришестю: «Ви почуєте про війни, і про во-
єнні чутки... повстане народ проти народу, і царство 
піде на царство, і буде голод, і пошесті, і землетруси в 
різних місцях» (Матв. 24:6, 7).

Теперішній час викликає надзвичайну зацікавле-
ність усіх мешканців Землі. Правителі й державні дія-
чі, високопоставлені впливові люди, мислячі чоловіки 
й жінки всіх верств суспільства уважно спостерігають 
за подіями, що відбуваються навколо нас. Вони сте-

жать за натягнутими, неспокійними відносинами між 
народами, зауважують, як зростає напруженість на 
Землі, та визнають, що незабаром має відбутися щось 
велике й вирішальне, що світ стоїть на порозі гранді-
озної кризи.

Ангели нині стримують вітри боротьби, щоб вони не 
віяли, доки світ не буде  застережений щодо його май-
бутньої долі. Але буря збирається, вона готова знятися 
над Землею, і коли Бог звелить Своїм ангелам відпус-
тити вітри, почнеться така боротьба, котру не здатне 
описати жодне перо.

Біблія і тільки Біблія дає правильне уявлення про ці 
події. Вона відкриває великі заключні сцени історії на-
шого світу, події, які вже кидають свою тінь та від на-
ближення яких тремтить Земля, а серця людей омлі-
вають від страху.

«Ось Господь нищить землю й пустошить її, й обер-
тає поверхню її, а мешканців її розпорошує... бо пере-
ступили закони, постанову порушили, зламали вони 
заповіта відвічного... Тому землю прокляття поїло, й 
одержали кару мешканці її... Спинилися радощі буб-
нів, галас веселунів перестав, затихла потіха від гу-
сел!» (Ісаї 24:1-8).

«Горе дневі тому! Бо близько день Господній; і 
прийде він від Всемогутнього, немов спустошення!.. 
Зерно зітліло під своїми скидами, спорожніли комо-
ри, поруйновані клуні, бо зів’яло збіжжя. Ой, як реве 
худоба! Стада волів, стривожені, блукають, бо немає 



Християнське служiння

182 183

Бiблiя як вихователь

182

їм паші, отари спустошені». «Усохла виноградна лоза 
смоківниця зів’яла; гранатове дерево й пальма і яблу-
ня – усі дерева у полі повсихали, бо навіть радість зни-
кла зпосеред людських синів» (Йоїла 1:15-18, 12).

«Біль серце стискає мені... не можу мовчати, бо вчу-
ла душа моя голос сурми, гук війни. Біда на біду при-
кликається, вся-бо земля поруйнована буде...

Дивлюся на землю, аж ось порожнеча та пустка, і 
на небо – й нема його світла! Дивлюся на гори, аж ось 
вони трусяться, і всі згір’я хитаються! Дивлюся, аж ось 
вже немає людини, і порозліталось все птаство небес-
не. Дивлюся, аж ось край родючий пустинею став, а 
міста його знищені всі»  (Єрем. 4:19, 20, 23-26).

«Ой горе, бо це день великий, – немає такого, як 
він! А це час недолі для Якова, та з нього він буде вря-
тований!» (Єрем. 30:7).

«Іди, Мій народе, ввійди до покоїв своїх, і свої двері 
замкни за собою, сховайся на хвилю малу, поки лю-
тість перейде!» (Ісаї 26:20).

«Бо Господа, охорону мою, Всевишнього ти учинив 
за своє пристановище! Тебе зло не спіткає, і до намету 
твого вдар не наблизиться» (Псал. 91:9, 10).

«Прорік Бог над богами – Господь, і землю покликав 
від схід сонця і аж до заходу його. Із Сіону, корони кра-
си, Бог з’явився в промінні!

Приходить наш Бог, – і не буде мовчати.
Він покличе згори небеса, і землю – народ Свій  

судити...

І небеса звістять правду Його, що Бог – Він суддя!» 
(Псал. 50:1- 6).

«О дочко Сіону... Господь тебе викупить з рук твоїх 
ворогів! А зараз зібрались на тебе численні народи, го-
ворячи: Нехай він зневажений буде, і нехай наше око 
побачить нещастя Сіону! Та не знають вони Господ-
ніх думок, і не розуміють поради Його». «Бо вирощу 
шкурку на рані тобі, і з пораз тебе вилікую, – говорить 
Господь, – бо “відкинута” звано тебе, ти, Сіонська до-
чка, “якої ніхто не шукає”. Так говорить Господь: Ось Я 
поверну з полону шатра Яковові, і змилуюся над місця-
ми його пробування» (Михея 4:10-12; Єрем. 30:17, 18).

«І скажуть в той день: Це наш Бог, що на Нього ми 
мали надію – і Він спас нас! Це Господь, що на Нього 
ми мали надію, – тішмося ж ми та радіймо спасінням 
Його!»

«Смерть знищена буде назавжди... і ганьбу народу 
Свого він усуне з усієї землі, бо Господь це сказав» (Ісаї 
25:9, 8).

«Подивись на Сіон, на місто наших святкових зі-
брань, – очі твої вгледять Єрусалим, мешкання спо-
кійне, скинію ту непорушну... Бо Господь – наш суддя, 
Господь законодавець для нас, Господь то наш цар» 
(Ісаї 33:20-22).

«Буде судити убогих за правдою, і правосуддя чини-
тиме слушно сумирним землі» (Ісаї 11:4).

Тоді виконається задум Бога, принципи Його Цар-
ства будуть ушановані всіма, хто живе під сонцем.



Християнське служiння

184 185

Бiблiя як вихователь

«У твоєму краї не буде вже чуте насилля, руїна й 
спустошення в межах твоїх, і назвеш свої мури спасін-
ням, а брами свої – похвалою!»

«Будеш міцно поставлена правдою, стань далеко 
від утиску, бо не боятимешся, і від страху, бо до тебе 
не зблизиться він» (Ісаї 60:18; 54:14).

Пророки, котрим були відкриті ці величні сцени, 
прагнули зрозуміти їхнє значення. Вони «розвідували 
та допитувалися... досліджували, на що або на який час 
у них вказував Дух Христа... Їм було відкрито, що не для 
них самих, а й для нас служило те, що нині сповіщено... 
що бажають побачити ангели» (1 Петра 1:10-12).

Для нас, що стоїмо на самій межі здійснення цих 
пророцтв, наскільки глибокими, сповненими живого 
зацікавлення є ці описи прийдешнього – подій, ко-
трих, відколи наші прабатьки залишили Едем, Божі 
діти чекали, прагнули і про котрі молилися!

У цей час, перед великою останньою кризою, як і 
перед першим знищенням світу, люди поринули в за-
доволення й пошуки чуттєвих насолод. Захоплені ви-
димим і минущим, вони випустили з уваги невидиме 
й вічне. Задля речей, які гинуть у міру їхнього вико-
ристання, вони жертвують нетлінними багатствами. 
Люди потребують більш піднесених думок, більших 
широких поглядів на життя. Їм потрібно збудитися від 
летаргії світських мрій.

З історії постання й падіння держав, ясно викладе-
ної на сторінках Святого Письма, люди повинні засво-

їти істину про те, наскільки марною є уявна світська 
слава. Вавилон з його силою і величчю, котрих відтоді 
ніколи не бачив світ та котрі видавалися його сучас-
никам такими стабільними й вічними, – як дощенту 
він проминув! Загинув, як «той цвіт рослин». Так гине 
все, що немає основи в Богові. Залишається тільки те, 
що відповідає Його намірам та відображає Його ха-
рактер. Божественні принципи залишаються єдиними 
відомими нашому світові непорушними основами.

Саме цих великих істин повинні навчитися і старші, 
і молоді люди. Нам необхідно дослідити здійснення 
Божих намірів в історії народів та в одкровенні при-
йдешніх подій, щоб ми могли дати правильну оцінку 
речам видимим і невидимим, пізнати, у чому полягає 
істинна мета життя. Розглядаючи всі тимчасові речі у 
світлі вічності, ми зможемо використовувати їх най-
кращим і найшляхетнішим чином. Отже, навчаючись 
у цьому житті принципів Божого Царства, стаючи його 
підданими і громадянами, ми зможемо приготувати-
ся, аби в день Приходу Христа ввійти разом з Ним до 
Його володінь.

Цей день близький. Ще залишається час для засво-
єння уроків, звершення справи, перетворення харак-
теру, однак він дуже короткий.

«Ось говорить Ізраїлів дім: Те видіння, яке він ба-
чить, воно про далекі дні, і про далекі часи він про-
рокує. Тому їм скажи: Так говорить Господь Бог: Не 
відтягнуться вже всі слова Мої, – яке слово говорити-



Християнське служiння

186 187

Бiблiя як вихователь

му, те буде виконане, говорить Господь Бог!» (Єзек. 
12:27, 28).

Викладання та вивчення Біблії 

«Щоб слухало мудрости вухо твоє... Будеш її ти по-
шукувати, як тих схованих скарбів» (Прип. 2:2, 4).

Ісус досліджував Писання в дитинстві, юності та зрі-
лому віці. Малою дитиною біля ніг Своєї матері Він 
щоденно навчався з пророчих сувоїв. Ранкова зоря 
та вечірні сутінки часто заставали юного Ісуса на схи-
лі гори або серед лісових дерев, де на самоті в тиші 
Він проводив час у молитві й вивченні Божого Слова. 
Під час служіння Ісуса Його близьке знайомство з Пи-
саннями свідчило про старанність, з якою Він дослі-
джував їх. А оскільки Він набував знання так само, як 
це можемо робити ми, то Його дивовижна розумова 
й духовна сила свідчить про цінність Біблії як засобу 
освіти й виховання. 

Наш Небесний Отець, даючи Своє Слово, не залишив 
без уваги дітей. З усього написаного людьми чи зна-
йдеться щось таке, що настільки полонило б серце та 
пробуджувало б цікавість малюків, як біблійні розповіді?

Ці прості оповідання можуть пояснювати великі 
принципи Закону Божого. Таким чином з допомогою 
ілюстрацій, найбільш доступних дитячому розумінню, 
батьки й учителі можуть з дуже раннього віку своїх 

вихованців починати виконувати Господню настанову 
щодо Його Заповідей: «І пильно навчиш цього синів 
своїх, і будеш говорити про них, як сидітимеш удома, 
і як ходитимеш дорогою, і коли ти лежатимеш, і коли 
ти вставатимеш» (П. Зак. 6:7).

Використання наочних уроків, шкільних дощок, 
карт і малюнків допоможе в поясненні цих уроків та 
їх запам’ятовуванні. Батьки й учителі повинні постійно 
старатися вдосконалювати методи. Викладання Біблії 
вимагає найсвіжіших наших думок, найкращих наших 
методів і найбільш ревних зусиль.

У пробудженні та зміцненні любові до вивчення Бі-
блії багато залежить від того, як використовується час 
для богопоклоніння. Години ранкового та вечірнього 
богопоклоніння мають бути найприємнішими і най-
кориснішими годинами дня. Дайте дітям зрозуміти, 
що ці години повинні бути вільними від хвилювання 
і недобрих думок, що батьки та діти збираються ра-
зом, аби зустрітися з Ісусом і запросити в дім святих 
ангелів. Нехай ці служіння будуть короткими й живи-
ми. Їх потрібно пристосувати до обставин і час від часу 
урізноманітнювати. Нехай усі беруть участь у читанні 
Біблії, вивчають і часто повторюють Божий Закон. За-
цікавлення дітей збільшиться, якщо дозволити їм іно-
ді вибирати уривок для читання. Ставте їм запитання 
за цим уривком і дозвольте їм самим ставити запитан-
ня. Використовуйте все, що слугуватиме для пояснен-
ня його значення. Якщо богослужіння від цього не за-



Християнське служiння

188 189

Бiблiя як вихователь

тягнеться, дозвольте малюкам брати участь у молитві, 
і нехай вони об’єднаються в співі, навіть якщо це буде 
тільки один куплет.

 Щоб зробити таке служіння тим, чим воно має бути, 
потрібно продумати, як приготуватися до нього. Бать-
ки повинні щодня присвячувати час для вивчення Бі-
блії зі своїми дітьми. Це, без сумніву, вимагатиме зу-
силь, планування і певної жертви, але зусилля  будуть 
щедро винагородженні.

Бог велить батькам заховати Його Заповіді у своїх 
серцях, аби батьки були підготовлені навчати дітей 
цих Заповідей. «І будуть ці слова, що Я сьогодні на-
казую, на серці твоїм, – говорить Він, – і пильно на-
вчиш цього» (П. Зак. 6:6, 7). Щоб зацікавити наших 
дітей Біблією, ми самі повинні бути зацікавлені нею. 
Аби пробудити в них любов до її дослідження, ми самі 
маємо любити його. Наше повчання матиме для них 
вагу і вплив тільки тоді, коли буде підкріплене нашим 
власним прикладом і духом.

Бог покликав Авраама бути вчителем Його Слова. 
Він обрав його бути батьком великого народу, оскіль-
ки бачив: Авраам навчатиме своїх дітей і домашніх 
принципів Божого Закону. Сили його повчанням на-
давав саме вплив власного життя патріарха. Його ве-
ликий табір налічував понад тисячу душ, серед яких 
було багато глав родин та немало новонавернених  з 
язичества. Така сім’я вимагала твердої руки біля кер-
ма. Слабкі, нерішучі методи виявилися б недієвими. 

Про Авраама Бог сказав: «Бо вибрав Я його, щоб він 
наказав синам своїм і домові своєму по собі» (Бут. 
18:19). Однак Авраам застосовував свою владу з та-
кою мудрістю і любов’ю, що завойовував серця. Ось 
свідчення Божого Стража: «І будуть вони дотримува-
тися дороги Господньої, щоб чинити справедливість 
та право» (Бут. 18:19). Вплив Авраама поширювався 
за межі його дому. Де б він не розкладав свого наме-
ту, поруч споруджував жертовник для жертвоприно-
шення та поклоніння. Коли намети знімали, залишав-
ся жертовник, і не один ханаанський кочівник, який 
отримав пізнання Бога завдяки життю Його слуги Ав-
раама, зупинявся біля того жертовника, аби принести 
жертву Єгові.

І сьогодні викладання Божого Слова буде не менш 
ефективним, якщо воно знаходитиме вірне відобра-
ження в житті вчителя.

Недостатньо знати, що інші думали або знали про 
Біблію. На суді кожному доведеться дати за себе 
звіт Богові, і нині кожен сам має дізнатися, що є іс-
тина. Але для того, щоб навчання було ефективним, 
необхідно викликати в учня зацікавлення. Цей факт 
особливо не повинен випускати  з уваги той, хто має 
справу з дітьми чи молодими людьми, дуже різними 
за характером, вихованням і способом мислення. На-
вчаючи дітей Біблії, ми зможемо багато досягти, якщо 
зауважимо, до чого схильний їхній розум, що викли-
кає в них зацікавлення, та якщо спонукуватимемо їх 



Християнське служiння

190 191

Бiблiя як вихователь

дізнаватися, що про ці речі говорить Біблія. Той, Хто 
створив нас із нашими  різними схильностями, дав 
щось для кожного у Своєму Слові. Коли учні побачать, 
що уроки Біблії можна застосовувати у власному жит-
ті, навчіть їх дивитися на неї, як на порадника.

Допоможіть їм також гідно оцінити її дивовижну 
красу. Багато книжок, які не володіють справжньою 
цінністю, книжок збуджувальних і нездорових, реко-
мендують або принаймні дозволяють читати дітям че-
рез уявну літературну цінність цих книжок. Чому ми 
повинні спрямовувати наших дітей пити із забрудне-
них потоків, коли вони можуть мати вільний доступ до 
чистих джерел Слова Божого? Біблія володіє повно-
тою, силою, невичерпною глибиною змісту. Заохочуй-
те дітей і молодь шукати її скарбів думки та скарбів 
вислову.

Коли краса цих дорогоцінних скарбів привабить їхній 
розум, тоді їхніх сердець торкнеться пом’якшувальна, 
підкорююча сила. Вони будуть линути до Того, Хто та-
ким чином відкрив Себе їм. І знайдеться мало таких, ко-
трі не забажають знати більше про Його діла та шляхи.

Дослідника Біблії необхідно навчити приступати 
до неї в учнівському дусі. Ми повинні досліджувати її 
сторінки не задля доказів на підтвердження власних 
думок, натомість для того, аби знати, що говорить Бог.

Правдивого знання Біблії можна досягти тільки при 
допомозі того Духа, Котрим Слово було дане. І щоб 
здобути це знання, ми повинні ним жити. Нам необ-

хідно коритися всім повелінням Слова Божого. Ми 
можемо претендувати на всі його обітниці. Життя, ко-
трого воно вимагає, – це життя, яким ми повинні жити 
з допомогою його сили. Тільки при такому сприйнятті 
Біблії вивчення її може бути ефективним.

Дослідження Біблії вимагає від нас найстаранніших 
зусиль та наполегливої праці думки. Як копає рудо-
коп, шукаючи золотого скарбу в землі, так і ми пови-
нні ревно й наполегливо шукати скарбу Божого Слова.

Для щоденного вивчення часто найбільш корисним 
є метод послідовного дослідження вірш за віршем. Не-
хай учень або студент візьме один вірш і сконцентрує 
увагу, щоб вияснити, яку думку вклав Бог у цей вірш 
саме для нього. Нехай він зосередиться на цій думці, 
доки вона не стане його власною. Один уривок, дослі-
джуваний, поки не стане зрозумілим його значення, є 
більш цінний, ніж читання багатьох розділів без пев-
ної мети і без отримання позитивного повчання.

Однією з головних причин розумової неспромож-
ності та моральної слабкості є те, що розум не зосе-
реджується на достойних цілях. Ми пишаємося ши-
роким розповсюдженням літератури, але збільшення 
кількості книжок, навіть тих, які самі по собі нешкід-
ливі, може стати певним злом. За наявності величез-
ного постійного потоку друкованого матеріалу старші 
і молоді формують звичку поспішного поверхового 
читання, від чого розум втрачає свою здатність послі-
довно активно мислити. Більше того, велика частина 



Християнське служiння

192 193

Бiблiя як вихователь

періодики і книг, які, наче жаби в Єгипті, заполонили 
край, є не тільки банальною та безвартісною, а й не-
чистою, аморальною літературою. Її вплив не лише 
спричиняє деградацію, послаблює, отруює і руйнує 
розум, а й розбещує та руйнує душу. Бездіяльні, по-
збавлені мети розум і серце стають легкою здобиччю 
зла. Грибок укорінюється на хворобливих, млявих ор-
ганізмах. Бездіяльний розум – це майстерня сатани. 
Спрямовуйте думки до високих, святих ідеалів; нехай 
життя має благородну захопливу мету, і тоді зло не 
знайде точки опори.

Навчіть молодь ретельно вивчати Слово Боже. При-
йняте в душу, воно виявиться могутньою перепоною 
для спокуси. «Я в серці своїм, – говорить псалмист, – 
заховав Твоє слово, щоб мені не грішити проти Тебе». 
«За словом уст Твоїх, я стерігся доріг гнобителя»  (Псал. 
119:11; 17:4).

Біблія – свій власний тлумач. Один біблійний текст 
потрібно порівнювати з іншим. Учень має навчитися 
дивитися на Слово, як на єдине ціле і бачити зв’язок 
між його частинами. Він повинен здобути знання 
його величної центральної теми: первісного Божого 
задуму щодо світу, виникнення великої боротьби та 
справи викуплення. Учневі необхідно розуміти при-
роду двох принципів, які змагаються за верховенство, 
і навчитися простежувати їхню дію в літописах історії 
та пророчих книгах до великого завершення. Він по-
винен бачити, як ця боротьба проникає в кожну фазу 

людського досвіду, як у кожному власному вчинку він 
сам виявляє один із двох антагоністичних мотивів та 
як навіть зараз (бажає він цього, чи ні) вирішує, на яко-
му боці боротьби перебуватиме.

Кожна частина Біблії богонатхненна і корисна. Ста-
рому Завітові слід приділяти не менше уваги, ніж Но-
вому. При дослідженні Старого Завіту ми виявимо 
вируючі потоки живої води там, де неуважний читач 
бачить лише пустелю.

Особливо вимагає вивчення книга Об’явлення в 
поєднанні з книгою Даниїла. Нехай кожний богобо-
язливий учитель замислиться над тим, як найкраще 
зрозуміти і найясніше представити добру вістку, котру 
наш Спаситель особисто прийшов сповістити Своєму 
слузі Іванові: «Об’явлення Ісуса Христа, яке дав Йому 
Бог, щоб показати Своїм рабам те, що має незабаром 
статися» (Об’явл. 1:1). При вивченні книги Об’явлення 
ніхто не повинен розчаровуватися через те, що вона 
містить, на перший погляд, таємничі символи. «Коли 
ж кому з вас бракує мудрості, хай просить у Бога, Який 
дає всім щедро і не докоряє» (Якова 1:5).

«Блаженний той, хто читає, і ті, хто слухає слова про-
роцтва та дотримується написаного в ньому, адже час 
близький!» (Об’явл. 1:3).

Коли пробудиться справжня любов до Біблії і учень 
почне усвідомлювати, яке широке поле та який до-
рогоцінний його скарб, він забажає використовувати 
кожну можливість, аби знайомитися зі Словом Бо-



Християнське служiння

194 195

Бiблiя як вихователь

195

жим. Його вивчення не буде обмежуватися якимось 
певним часом або місцем. І таке постійне досліджен-
ня є одним з найкращих засобів зростити любов до 
Святого Письма. Нехай учень завжди має при собі Бі-
блію. При нагоді прочитайте уривок і поміркуйте над 
ним. Ідучи вулицею, чекаючи на залізничній станції, 
дожидаючи домовленої зустрічі, використайте мож-
ливість, аби видобути зі скарбниці істини якусь доро-
гоцінну думку. 

Великими рушійними силами душі є віра, надія 
й любов, і саме до цього закликає правильне дослі-
дження Біблії. Зовнішня краса Біблії, тобто краса обра-
зів та висловлювань є, так би мовити, тільки оправою, 
в якій міститься її справжній скарб – краса святості. В її 
оповідях про мужів, котрі ходили з Богом, ми можемо 
бачити відблиски Його слави. Він – «увесь пожадан-
ня», уся краса Землі і Неба – лише тьмяне Його відо-
браження. «Якщо Я буду піднятий від землі, – сказав 
Він, – то притягну всіх до Себе!» (Івана 12:32). Коли до-
слідник Біблії споглядає Викупителя, у його душі про-
буджується таємнича сила віри, поклоніння й любо-
ві. Погляд зосереджується на Христі, і споглядальник 
змінюється на подобу Того, Кого він так палко любить. 
Слова апостола Павла стають мовою душі: «Все ви-
знаю за втрату в порівнянні з величчю пізнання мого 
Господа Ісуса Христа... щоб пізнати Його, і силу Його 
воскресіння, і бути спільником у Його стражданнях» 
(Филп. 3:8-10).

Джерела небесного миру й радості, відкриті в душі 
богонатхненними словами, стануть могутньою рікою 
впливу для благословення всіх, хто прийде до її бере-
гів. Нехай молоді люди сьогодення, котрі виростають 
із Біблією в руках, стануть одержувачами та руслами 
її життєдайної енергії. І які ж потоки благословення 
потечуть тоді до світу, – потоки,  чию силу зціляти й 
потішати ми можемо ледь уявити, ріки  води живої, 
джерела, що «течуть в життя вічне».



197

Першi принципи

196

Роздiл 6

Фiзична культура
«Любий, молюся, щоб тобі добре велося в усьому 
і щоб ти був здоровий, як добре ведеться твоїй 

душі» (3 Івана 2).

Вивчення фізіології 

«Я дивно утворений!» (Псал. 139:14).

Oскільки розум і душа виявляють себе через тіло, 
то розумова і духовна сила великою мірою залежать 
від фізичної сили й активності; усе, що сприяє фізич-
ному здоров’ю, сприяє також формуванню сильного 
розуму та врівноваженого характеру. При відсутнос-
ті здоров’я ніхто не може чітко розуміти та повністю 
виконувати свої обов’язки щодо себе, своїх ближніх і 
свого Творця. Тому здоров’я потрібно берегти настіль-
ки ж сумлінно, як і характер. Знання фізіології та гігіє-
ни має бути основою освітньої роботи.

Хоч нині закони фізіології широко відомі, проте ви-
кликає тривогу байдужість до принципів здоров’я. На-
віть серед тих, які знають ці принципи, мало хто за-
проваджує їх у практичне життя. Схильностям і пори-
вам потурають так сліпо, ніби життям керує звичайна 
випадковість, а не певні незмінні закони.

Молодь у розквіті сил і життя мало розуміє цін-
ність своєї багатющої енергії. Скарб, цінніший за зо-
лото, важливіший для прогресу й успіху, ніж ерудиція, 
становище і багатство, так зневажають, так необачно 
марнують! Не одна людина, жертвуючи здоров’ям у 
гонитві за багатством чи владою, майже досягнувши 
бажаної мети, безсило падає, тоді як інша, володіючи 
більшою фізичною витривалістю, хапає вимріяну на-
городу! Як багато людей через хворобливий стан (ре-
зультат нехтування законами здоров’я) засвоїли лихі 
звички, принісши в жертву всяку надію в цьому світі та 
надію на життя у світі прийдешньому!

При вивченні фізіології учням необхідно показати, 
наскільки цінна фізична енергія, як її можна зберегти і 
розвинути, щоб вона найбільшою мірою сприяла успі-
хові у великій життєвій боротьбі.

З раннього віку дітей потрібно навчати початків фі-
зіології та гігієни з допомогою простих легких уроків. 
Цю справу має розпочати в сім’ї матір, і така праця 
має сумлінно продовжуватися в школі. У міру дорослі-
шання учнів потрібно продовжувати навчання в цьому 
напрямку, доки вони не зможуть доглядати за своїм 



Християнське служiння

198 199

Фiзична культура

житлом. Вони повинні розуміти, що з метою захисту 
від хвороби важливо зберегти силу й енергію кожно-
го органу. Їх також потрібно навчити, як поводитися в 
разі нескладних захворювань і нещасних випадків. Фі-
зіологію та гігієну необхідно викладати в кожній школі, 
у міру можливості в ній має бути наочне приладдя для 
вивчення будови тіла, його функцій та догляду за ним.

Існують питання, які необхідно прийняти до уваги, 
але які зазвичай не включають у вивчення фізіології; 
для учня ці питання є значно ціннішими, аніж без-
ліч деталей, яких навчають під цим заголовком. Фун-
даментальний принцип усієї  освіти цього напрямку, 
якого слід навчати молодь, полягає в тому, що за-
кони природи – це закони Божі, такі ж Божественні, 
як і Заповіді Десятислів’я.  Закони, що управляють 
нашим організмом, Бог написав на кожному нерві, 
мускулі, на кожному волокні тіла. Усяке легковажне 
чи свідоме порушення цих законів є гріхом проти на-
шого Творця.

То ж наскільки необхідно дати ґрунтовні знання 
щодо цих законів! Принципам гігієни в харчуванні, 
вправах, догляді за дітьми, лікуванні хворих та в ба-
гатьох подібних питаннях потрібно приділяти значно 
більше уваги, ніж це зазвичай роблять.

Слід наголошувати, який вплив справляє розум на 
тіло, а тіло на розум. Електрична енергія мозку, поси-
лена розумовою активністю, оживляє весь організм і 
таким чином надає неоціненну допомогу для опору 

хворобі. Усе це має бути ясно викладене. Необхідно 
також показати, наскільки важливі сила волі та само-
владання для збереження й відновлення здоров’я; 
наскільки депресивним і навіть руйнівним є вплив гні-
ву, незадоволення, егоїзму, моральної нечистоти і, з 
другого боку, яку чудодійну, життєдайну силу можна 
знайти в життєрадісності, безкорисливості, вдячності.

У біблійному вірші Прип. 17:22 міститься фізіологіч-
ний факт – істина, яку ми повинні прийняти до уваги: 
«Серце радісне добре лікує».

 «Нехай Мої заповіді стережуть твоє серце, – гово-
рить Бог, – бо примножать для тебе вони довготу твоїх 
днів, і років життя та спокою». «Бо життя вони тим, хто 
їх знайде, а для тіла усього його лікування». «Приємні 
слова», – свідчить Біблія, – це не тільки  «мед, солод-
кий душі», а й «лік на кості» (Прип. 3:1, 2; 4:22; 16:24).

Молодь має розуміти глибоку істину, котра лежить 
в основі біблійного твердження, що в Бога «джерело 
життя» (Псал. 36:10). Він не тільки Творець усього, а й 
життя для всього живого. Саме Його життя ми отриму-
ємо в сонячному світлі, чистому свіжому повітрі, їжі, 
що збудовує наші тіла та підтримує нашу силу. Завдя-
ки Його життю ми існуємо кожну годину, кожну хви-
лину. Усі Його дари, якщо вони не спотворені гріхом, 
провадять до життя, здоров’я, радості.

«Усе Він прегарним зробив свого часу» (Екл. 3:11), і 
справжня краса забезпечується не спотворенням Бо-
жого творіння, а перебуванням у гармонії із законами 



Християнське служiння

200 201

Фiзична культура

201

Того, Хто все створив і знаходить задоволення в красі 
й досконалості Свого творіння.

При вивченні функціонування тіла слід звернути ува-
гу, як чудово пристосовані його засоби до мети, якими 
гармонійними є дії та взаємозв’язок різних органів. 
Коли внаслідок цього в учня пробудиться цікавість і він 
усвідомить важливість фізичної культури, тоді учитель 
зможе багато зробити для забезпечення належного 
розвитку та формування правильних звичок.

Одним із перших завдань, які потрібно поставити 
перед собою, має бути правильна позиція тіла під час 
сидіння і стояння. Бог створив людину з прямою по-
ставою і бажає, щоб їй було добре не тільки у фізично-
му, а й розумовому та моральному відношеннях, щоб 
вона володіла витонченістю, гідністю, самовладан-
ням, мужністю й упевненістю в собі, а цьому великою 
мірою сприяє пряма постава. Нехай учитель навчає 
цього з допомогою прикладу й настанови. Покажіть, 
яка  поза правильна, та наполягайте на її збереженні. 

Наступною за важливістю після правильної позиції 
тіла є культура дихання й голосу. Людина, яка сидить 
і стоїть правильно, найімовірніше  і дихає правильно. 
Але вчитель повинен переконати своїх учнів у важли-
вості глибокого дихання. Покажіть, як здорова дія ор-
ганів дихання, покращуючи кровообіг, зміцнює увесь 
організм, збуджує апетит, сприяє травленню, викли-
кає здоровий солодкий сон і таким чином не тільки 
відсвіжує тіло, а й заспокоює розум. Пояснюючи важ-

ливу роль глибокого дихання, наполягайте на застосу-
ванні його на практиці. Познайомте учнів із вправами, 
які сприяють цьому, та прослідкуйте за тим, аби сфор-
мувалася звичка.

Тренування голосу займає важливе місце у фізичній 
культурі, оскільки воно сприяє розширенню та зміц-
ненню легенів, запобігаючи таким чином хворобі. 
Щоб досягти хорошої дикції під час читання і розмо-
ви, стежте за тим, щоб черевні м’язи були повністю 
задіяні в процесі дихання, а органи дихання не були 
стиснуті. Нехай напруження зазнають радше черевні 
м’язи, аніж горлові. Таким чином можна буде уникну-
ти значної втоми та серйозної хвороби горла й леге-
нів. Серйозну увагу слід приділяти формуванню чіт-
кої артикуляції, рівного, добре модульованого тону 
і не дуже поспішної вимови. Це не тільки слугувати-
ме зміцненню здоров’я, а великою мірою допоможе  
зробити роботу учня приємною і продуктивною.

При викладанні цієї теми відкривається чудова 
можливість показати, яким безглуздям і злом є тіс-
не шнурування та все, що обмежує життєво важливу 
функцію. Результат нездорової моди на одяг – майже 
нескінченна низка хвороб, і з цього питання необхідно 
дати ретельну настанову. Укажіть учням на небезпеку 
носіння такого одягу, який обтяжує стегна або стискає 
будь-який орган тіла. Одяг має так лежати, щоб не пе-
решкоджати повному диханню і щоб можна було без 
труднощів піднімати руки над головою. Стискання ле-



Християнське служiння

202 203

Фiзична культура

генів не тільки перешкоджає їхньому розвиткові, а й  
утруднює травлення та кровообіг, ослаблюючи весь 
організм. Усі такі чинники послаблюють як фізичну, 
так і  розумову силу, перешкоджаючи прогресові учня 
і часто позбавляючи його успіхів. 

Навчаючи гігієни, хороший учитель використову-
ватиме кожну можливість, аби показати необхід-
ність ідеальної чистоти як в особистих звичках, так 
і в усьому оточенні. Необхідно підкреслювати, що 
для здоров’я та стимулювання розумової діяльності 
корисно щодня приймати ванну. Необхідно також 
приділяти увагу сонячному світлу і провітрюванню, 
гігієні спальні та кухні. Навчайте учнів, що здорова 
спальна кімната, ідеально чиста кухня та зі смаком 
оформлений стіл зі здоровими стравами зроблять 
значно більше для щастя сім’ї та поваги кожного 
розсудливого гостя, аніж будь-яке розкішне уме-
блювання вітальні. Те, що «душа є більша від їжі, а 
тіло – від одягу» (Луки 12:23), – урок,  в якому сьо-
годні існує не менша потреба, ніж вісімнадцять сто-
літь тому,  коли він був викладений Божественним 
Учителем.

Учневі, котрий вивчає фізіологію, необхідно показа-
ти, що мета його навчання –  не тільки здобути зна-
ння фактів і принципів. Одне лише знання принесе 
мало користі. Учень може розуміти важливість прові-
трювання, його кімната може бути наповнена свіжим 
повітрям, але якщо він належним чином не наповнює 

ним свої легені, то пожне результати неправильного 
дихання. Так само можна усвідомлювати необхідність 
чистоти і забезпечити себе необхідними засобами. 
Однак усе це не принесе користі, якщо не буде засто-
соване на практиці. Велика вимога до викладання цих 
принципів –  переконати учня в їхній важливості, щоб 
він міг свідомо застосовувати їх на практиці.

З допомогою прекрасного, глибоко вражаючого по-
рівняння Слово Боже показує, з якою повагою Господь 
ставиться до нашого фізичного організму та яка від-
повідальність покладена на нас за збереження його в 
найкращому стані. «Хіба ви не знаєте, що ваші тіла –  
то храм Святого Духа, Який є у вас і Якого ви маєте від 
Бога, і що ви не належите самим собі?» «Якщо хто ни-
щить Божий храм, того знищить Бог, адже Божий храм 
святий, а ним є ви» (1 Кор. 6:19; 3:17).

Нехай на учнів справить враження думка про те, 
що тіло – це храм, у котрому бажає перебувати Бог і 
котрий слід зберігати в чистоті як місце перебування 
високих, благородних думок. Коли при вивченні фізіо-
логії учні зрозуміють, що вони справді дивно утворені 
(див. Псал. 139:14), їхній дух сповниться благоговін-
ням. Замість спотворювати Боже творіння, вони по-
ставлять собі за мету робити все можливе, щоб вико-
нати славний план Творця. Таким чином вони почнуть 
розцінювати послух законам здоров’я не як жертву чи 
самозречення, а як неоціненний привілей і благосло-
вення, – чим він насправді є.



Християнське служiння

204 205

Фiзична культура

Стримання та дієтетика

«Кожний, хто змагається, стримується від усього» 
(1 Кор. 9:25).

Кожний учень повинен розуміти зв’язок між про-
стим способом життя і чистим, високим мисленням. 
Кожному з нас потрібно особисто вирішити, чим ке-
руватися у своєму житті: розумом чи тілом. Кожній 
молодій людині слід самій зробити вибір, який сфор-
мує її життя, тому не потрібно шкодувати зусиль для 
того, щоб вона могла зрозуміти, з якими силами їй до-
водиться мати справу та які впливи позначаються на 
формуванні характеру і долі.

Нестриманість – це ворог, якого повинні остерігати-
ся всі. Швидке зростання цього страхітливого зла має 
пробудити кожного, хто любить життя, до боротьби 
з цим злом. Запровадження  в школах навчання на 
тему стримання – це крок у правильному напрямку. 
Таке навчання потрібно проводити в кожній школі, у 
кожній сім’ї. Молодь і діти повинні розуміти, яку роль 
відіграє алкоголь, тютюн та інші подібні отруйні речо-
вини в руйнуванні тіла, затьмаренні розуму та форму-
ванні тілесних пожадливостей. Необхідно пояснити, 
що жоден, хто вживає ці речовини, не зможе надовго 
зберегти свою фізичну, розумову й моральну силу.

Але в пошуках кореня нестриманості ми повинні 
виявити більш глибинні причини, ніж вживання ал-
коголю чи тютюну. Причинами, що сприяють цьому, 

можуть бути неробство, відсутність мети або погане 
товариство. Часто нестриманість можна виявити за 
домашнім столом у сім’ях, які вважають себе суворо 
стриманими. Усе, що викликає розлад травлення, над-
мірне розумове збудження або в той чи інший спосіб 
ослаблює організм, порушуючи рівновагу розумових 
і фізичних сил, послаблює контроль розуму над тілом 
і таким чином призводить до нестриманості. Причи-
ною падіння багатьох перспективних молодих людей 
можна вважати неприродні пристрасті, викликані не-
здоровою їжею. 

Чай, кава, гострі приправи, кондитерські вироби й 
тістечка – це все активні причини нестравності. М’ясна 
їжа також шкідлива. Її збуджувальна дія має бути до-
статнім аргументом проти її вживання, а майже все-
загальна захворюваність тварин робить її вдвічі неба-
жаною. Вона має тенденцію подразнювати нерви та 
збуджувати пристрасті, надаючи низьким схильнос-
тям перевагу в силі.

Люди, котрі призвичаїлися до жирної збуджуваль-
ної їжі, згодом виявлять, що проста їжа не задоволь-
няє їхній шлунок. Він вимагає страв дедалі більш при-
правлених, гострих і збуджувальних. У міру того, як 
нервова система розладнується, а організм слабшає, 
воля, здається, втрачає силу опиратися неприродним 
потягам. Делікатна оболонка шлунка подразнюється 
і запалюється, так що навіть найбільш збуджуваль-
на їжа не може принести задоволення. З’являється 



Християнське служiння

206 207

Фiзична культура

спрага, яку не здатне вгамувати ніщо, крім міцного 
напою. 

Це – початок лиха, якого потрібно остерігатися. На-
вчаючи молодь, необхідно дуже ясно показати наслід-
ки невеликих, на перший погляд, відхилень від пра-
вильних принципів. Нехай учень усвідомить цінність 
простого здорового харчування як запобіжного засобу 
проти бажання вживати штучні збудники. Нехай звич-
ка самовладання буде засвоєна вже в ранньому віці. 
Закарбуйте у свідомості молодих думку про те, що 
вони повинні бути володарями, а не рабами. Бог зро-
бив їх правителями царства, яке всередині них, і вони 
мають використовувати призначене їм Небом царське 
становище. Якщо цю науку будуть сумлінно викладати, 
наслідки її поширяться далеко за межі молодіжного 
кола. Вона справлятиме вплив, який спасе тисячі чоло-
віків і жінок, що перебувають на краю загибелі.

Харчування та розумовий розвиток  
Необхідно приділяти значно більше уваги питанню 

зв’язку між харчуванням та інтелектуальним розви-
тком. Безладне мислення і притуплення розуму часто 
є результатом помилок, допущених у харчуванні.

Нерідко можна чути, що надійним порадником у 
виборі їжі є апетит. Це було б правдою, якби люди за-
вжди корилися законам здоров’я. Але внаслідок не-
правильних звичок, які передаються з покоління в по-
коління, апетит став настільки спотвореним, що для 

свого задоволення постійно жадає чогось шкідливого. 
Тепер йому не можна довіряти як порадникові.

При вивченні гігієни учнів потрібно знайомити з по-
живною цінністю різних продуктів. Їм необхідно по-
яснити наслідки вживання концентрованої та збуджу-
вальної їжі, а також недостатньо поживних продуктів. 
Чай, кава, хліб із борошна вищого ґатунку, цукерки, 
гострі приправи, кормові овочі й кондитерські вироби 
не забезпечують належної поживності. Не один учень 
зруйнував здоров’я внаслідок уживання такої їжі. Не 
одна квола дитина, неспроможна активно мислити 
чи діяти, є жертвою мізерного харчування. Зернові, 
фрукти, горіхи й овочі в правильному поєднанні міс-
тять усі поживні елементи. Належно приготовлені, 
вони становлять їжу, яка найкращим чином сприяє як 
фізичній, так і розумовій силі.

Потрібно брати до уваги не тільки якість їжі, а й те, 
наскільки вона підходить тій чи іншій людині. Часто 
їжі, яку можуть вільно вживати люди, зайняті фізич-
ною працею, повинні уникати ті, хто займається пере-
важно розумовою працею. Необхідно також приді-
ляти увагу правильному поєднанню продуктів. Люди 
розумової праці та сидячого способу життя мають 
уживати лише кілька видів їжі під час однієї трапези.

Слід остерігатися переїдання навіть найбільш ко-
рисною їжею. Організм може використати не більше, 
ніж потрібно для живлення різних органів тіла, а все 
зайве засмічує організм. Не про одного учня думали, 



Християнське служiння

208 209

Фiзична культура

що він підірвав своє здоров’я через надмірне навчан-
ня, тоді як справжньою причиною було переїдання. 
Якщо законам здоров’я приділяти належну увагу, іс-
нує мала небезпека розумового перенапруження. 
Але в багатьох випадках причиною так званої розумо-
вої неефективності є перевантаження шлунка, котре 
втомлює тіло й послаблює розум.

Дворазове харчування здебільшого краще, ніж три-
разове. Спожита зарано вечеря перешкоджає трав-
ленню попередньої трапези. А спожита пізніше не 
встигає перетравитися до сну. Тому шлункові не вда-
ється належно відпочити. Сон порушується, мозок 
і нерви втомлені, погіршується апетит до сніданку, 
увесь організм невідсвіжений та неготовий до вико-
нання обов’язків дня.

Не випустіть з уваги важливість регулярності в часі 
харчування та сну. Оскільки робота по збудуванню 
організму відбувається в години відпочинку, суттєво 
необхідно, особливо в молоді роки, щоб сон був регу-
лярним і достатнім.

Наскільки можливо, старайтеся не їсти поспіхом. 
Чим коротший час трапези, тим менше треба з’їдати. 
Краще відмовитися від приймання їжі, ніж їсти не пе-
режовуючи її належним чином. 

Час приймання їжі має бути часом для спілкуван-
ня та відсвіження. Проженіть від себе думки про те, 
що гнітить і дратує. Плекайте в собі довіру, доброту, 
вдячність Подателеві всякого добра, і розмова буде 

радісною, а думки приємними, піднесеними, не  
втомливими.

Стримання та регулярність у всьому мають дивовиж-
ну силу. Вони важать більше за обставини чи природне 
обдарування у формуванні м’якого, спокійного харак-
теру, який так багато значить для згладжування жит-
тєвого шляху. Водночас набуте таким чином самовла-
дання виявиться одним із найцінніших обладунків, не-
обхідних для успішного подужання суворих обов’язків 
та реальностей, що чекають на кожну людину.

Дороги мудрості – «то дороги приємности, всі стеж-
ки її – мир» (Прип. 3:17). Нехай кожна молода людина 
в нашому краї, маючи можливість зазнати вищої долі, 
ніж доля коронованих осіб, замислиться над уроком, 
викладеним у словах мудреця: «Щасливий ти, краю, 
коли... владики твої своєчасно їдять, як ті мужі, а не як 
п’яниці!»  (Екл. 10:17). 

Відпочинок

  «Для всього свій час» (Екл. 3:1)

Існує різниця між відпочинком і розвагою. Відпо-
чинок (або англійською створення заново) сприяє 
зміцненню та збудуванню. Відволікаючи нас від на-
ших звичайних турбот і занять, він відновлює розум і 
тіло, даючи нам можливість з новими силами повер-
нутися до серйозної життєвої праці. Натомість розваг 



Християнське служiння

210 211

Фiзична культура

шукають з метою задоволення і часто доводять їх до 
надмірності. Вони поглинають енергію, необхідну для 
корисної праці, стаючи перешкодою для досягнення 
справжнього успіху в житті.

Увесь організм створений для діяльності, і якщо фі-
зичні сили не підтримувати в належній формі з допо-
могою активних вправ, розумові сили не можна буде 
довго використовувати на повну потужність. Фізична 
бездіяльність, яка фактично майже неминуча в клас-
ній кімнаті, разом з іншими нездоровими умовами 
робить цю кімнату важким місцем для дітей, особливо 
для тих, у кого слабкий організм. Часто провітрювання 
буває недостатнім. Погано зроблені сидіння сприяють 
неприродній позиції тіла, утруднюючи роботу леге-
нів і серця. Тут маленькі діти змушені проводити від 
трьох до п’яти годин на день, дихаючи занечищеним 
повітрям, можливо, навіть зараженим хвороботвор-
ними мікробами. То ж не дивно, що в класній кімнаті 
так часто закладається підвалина для хвороби на все 
життя. Найбільшої шкоди зазнає мозок – найделікат-
ніший з усіх фізичних органів, від якого нервову енер-
гію отримує весь організм. Змушений до передчасної 
або надмірної активності, ще й у нездорових умовах, 
він слабне, що часто призводить до довготривалих по-
ганих наслідків.

Діти не повинні перебувати довгий час у приміщен-
ні; також не слід від них вимагати дуже віддаватися 
навчанню, доки не буде закладена хороша основа 

для фізичного розвитку. Упродовж перших восьми 
або десяти років життя дитини поле або сад є найкра-
щою класною кімнатою, мати – найкращим учителем, 
а природа – найкращим підручником. Навіть коли 
дитина достатньо підросла, щоб ходити до школи, її 
здоров’я слід вважати важливішим за знання книг. Її 
мають оточувати найсприятливіші умови для фізично-
го і розумового розвитку.

Не тільки дитина зазнає небезпеки від браку повітря 
та вправ. Як у початкових, так і вищих школах ці основи 
здоров’я все ще надто часто занедбані. Не один учень 
та не один студент просиджують день у день у задуш-
ливій кімнаті, схилившись над книгами. Їхня грудна 
клітка настільки стиснута, що вони не можуть повно й 
глибоко дихати; кров циркулює мляво, ноги холодні, 
а голова гаряча. Оскільки тіло не отримує достатнього 
живлення, м’язи робляться слабкими, а весь організм –  
знесиленим і хворим. Часто такі учні стають довічни-
ми інвалідами. Вони могли б вийти зі школи з розви-
нутою фізичною і розумовою силою, якби навчалися 
в належних умовах, регулярно займаючись вправами 
на сонці та свіжому повітрі.

 Учень, котрий при обмежених часі і засобах з усіх 
сил намагається здобути освіту, повинен усвідомлю-
вати: час, присвячений фізичним вправам, – не втра-
чений час. Хто постійно заглиблюється в книги, той з 
часом виявить, що розум втрачає свою свіжість. При-
діляючи належну увагу фізичному розвиткові, люди 



Християнське служiння

212 213

Фiзична культура

досягнуть більшого прогресу в науці, аніж присвячую-
чи весь свій час навчанню.

Якщо розум зосереджується винятково на чомусь 
одному, він часто стає неврівноваженим. Але якщо 
розумові та фізичні сили навантажуються рівномірно, 
а предмети думок урізноманітнюються, тоді кожну 
здібність можна безпечно використовувати. 

Фізична пасивність послаблює не тільки розумові, а 
й моральні сили. Нерви мозку, що зв’язані з усім орга-
нізмом, – це той посередник, з допомогою якого Небо 
спілкується з людиною і справляє вплив на її внутріш-
ній світ. Усе, що перешкоджає циркуляції електрично-
го струму в нервовій системі, послаблюючи життєві 
сили та понижуючи розумове сприйняття, утруднює 
пробудження морального чуття.

І знов-таки, при розумовому перевантаженні під 
час навчання збільшується потік крові до мозку, а 
це викликає хворобливу збудливість, яка призво-
дить до послаблення самовладання, так що людина 
надто часто опиняється під контролем імпульсу або 
примхи. Так відчиняються двері для моральної не-
чистоти. Неправильне використання та бездіяльність 
фізичних сил великою мірою є причиною потоку мо-
рального розтління, що заполонив світ. «Пиха, си-
тість їжі та преспокійний спокій» (Єзек. 16:49) – такі ж 
смертельні вороги для людського прогресу в цьому 
поколінні, як і тоді, коли вони призвели до знищення 
Содома.

Учителі повинні розуміти це і настановляти своїх 
учнів у цих питаннях. Навчайте їх, що правильне життя 
залежить від правильного мислення і що фізична ак-
тивність суттєво необхідна для чистоти думок.

Питання належного відпочинку учнів часто бен-
тежить учителів. Гімнастичні вправи вважаються ко-
рисними в багатьох школах, однак за відсутності від-
повідного контролю вони бувають часто доведені до 
крайнощів. У спортивному залі багато юнаків, нама-
гаючись продемонструвати свою силу, заподіяли собі 
шкоду на все життя.

Фізичні вправи в спортивному залі, як би добре їх не 
проводили, не можуть замінити відпочинку на свіжому 
повітрі, і для цього наші школи повинні створити кращі 
можливості. Учням слід активно займатися фізичними  
вправами. Неробства та безцільності потрібно боятися 
більше за всяке інше зло. Однак тенденція більшості 
видів спорту – це тема для тривожних роздумів тих, 
хто щиро зацікавлений у благополуччі молоді. Учителів 
тривожить вплив цих видів спорту як на прогрес учня 
в школі, так і на успіх його подальшого життя. Ігри, які 
займають так багато його часу, відволікають розум від 
навчання. Вони не допомагають підготувати молодь 
до практичної серйозної роботи в житті. Їхній вплив не 
приводить до вдосконалення, великодушності та фор-
мування справжніх чоловічих якостей.

Деякі з найпопулярніших  розваг, такі як футбол і 
бокс, стали школою брутальності. Вони формують такі 



Християнське служiння

214 215

Фiзична культура

ж риси характеру, що й ігри стародавнього Риму. Праг-
нення до панування, хизування брутальною силою, 
нерозсудливе нехтування життям справляють страхіт-
ливий деморалізуючий вплив на молодь.

Інші спортивні ігри, хоч і не настільки призводять до 
звіроподібного стану, однак  не менш небажані через 
надмірності, до яких вони доведені. Вони стимулюють 
любов до задоволення і збудження, викликаючи зне-
охоту до корисної праці та схильність уникати прак-
тичних обов’язків і відповідальності. Вони здатні зни-
щити смак до реального тверезого життя з його спо-
кійними задоволеннями. У такий спосіб відчиняються 
двері для безпутства і беззаконня з їхніми жахливими 
наслідками.

Вечірки, якими їх зазвичай влаштовують, також є 
перешкодою для справжнього розвитку розуму й ха-
рактеру. Формуються легковажні зв’язки, схильність 
до марнотратності, пошуку задоволень і надто часто 
до безпутства, що скеровує все життя в гріховне рус-
ло. Батьки і вчителі можуть багато зробити для того, 
щоб замінити подібні розваги корисними й життє-
дайними.

Богонатхненне Слово вказало шлях у цьому, як і в 
усьому іншому, що стосується нашого благополуччя. 
У стародавні часи життя людей, котрі перебували під 
керівництвом Божим, було простим. Вони жили в тіс-
ному спілкуванні з природою. Їхні діти приєднувалися 
до батьків у праці, вивчаючи красоти й таємниці скар-

бів природи. У тиші полів і лісів вони роздумували над 
величними істинами, що передавалися з покоління в 
покоління як священний обов’язок. Таке виховання 
формувало сильних мужів.

У наш вік життя втратило свою природність і люди 
зазнали виродження. Хоч ми не можемо повністю 
повернутися до простоти звичаїв тих стародавніх ча-
сів, однак можемо взяти з них для себе урок, який 
зробить наш час відпочинку тим, що відповідає його 
назві, – часом справжнього збудування тіла, розуму 
й душі.

Що стосується відпочинку, то велике значення має 
оточення, в якому знаходяться дім і школа. При виборі 
місця для дому або школи слід враховувати цей факт. 
Ті, для кого розумове й фізичне благополуччя важли-
віше за гроші та вимоги і звичаї суспільства, повинні 
дбати, щоб їхні діти отримали користь від уроків при-
роди й відпочинку на її лоні. Якби кожна школа була 
розташована в такому місці, де учні мали б можли-
вість обробляти ділянку землі, бувати в полі та лісі, це 
послужило б великою допомогою в освітньо-виховній 
роботі.

У питанні відпочинку учнів найкращих результатів 
можна досягти завдяки особистій участі вчителя в цій 
справі. З-поміж дарів, якими справжній учитель може 
поділитися з учнями, мало що може перевершити 
цінність його дару товариського спілкування. Ми мо-
жемо краще розуміти людину, якщо в нашому спіл-



Християнське служiння

216 217

Фiзична культура

216

куванні нас об’єднують симпатія, співчуття. Якщо це 
справедливо, коли йдеться про дорослих, то тим біль-
ше справедливо по відношенню до дітей та молоді. А 
нам необхідне таке розуміння для того, аби принести 
максимальну користь. Для зміцнення взаєморозумін-
ня між учителем та учнем мало що має таке значення, 
як приємне спілкування за межами класної кімнати. 
У деяких школах учитель завжди перебуває разом зі 
своїми учнями під час відпочинку. Він бере участь у 
їхніх заняттях, супроводжує їх під час екскурсій і ніби 
стає з ними одним цілим. Для наших шкіл було б до-
бре, якби такої практики дотримувалися всюди. Від 
учителя вимагається велика жертва, але він пожне 
щедру винагороду.

Жодний відпочинок із користю тільки для себе не 
принесе дітям і молоді такого великого благословен-
ня, як той, що робить їх корисними для інших. Для 
молоді характерні ентузіазм та сприйнятливість, вона 
швидко відгукується на пропозицію. Плануючи виро-
щування рослин, нехай учитель постарається пробу-
дити цікавість до прикрашання території школи і клас-
ної кімнати. Це принесе подвійну користь. Те, що учні 
прикрашатимуть, вони не захочуть спотворювати або 
псувати. Таким чином заохочуватиметься любов до 
порядку, вишуканий смак і звичка бути дбайливими, 
а дух спілкування та співробітництва стане для учнів 
благословенням на все життя.

У школярів може з’явитися нове зацікавлення щодо 

праці в саду або екскурсії в поле чи ліс, якщо їх заохо-
чувати пам’ятати про тих, хто через стан здоров’я не 
відвідує цих приємних місць, та спонукувати ділитися 
з ними прекрасним Божим творінням.

Уважний, спостережливий учитель знайде багато 
можливостей заохочувати учнів до корисних справ. 
Малі діти особливо ставляться до вчителя з майже без-
межним довір’ям і повагою. Усе, що тільки може бути 
ним запропоноване стосовно різноманітної допомоги 
вдома, вірності у виконанні щоденних обов’язків, слу-
жіння хворим і бідним, навряд чи залишиться без пло-
ду. Таким чином це знову принесе подвійну користь. 
Добра пропозиція позначиться і на тому, хто її дав. 
Вдячність та співпраця з боку батьків полегшать тягар 
учителя та його життєвий шлях. 

Увага, що приділяється відпочинку та фізичній куль-
турі, безперечно, часом порушуватиме встановле-
ний порядок шкільної роботи, однак таке порушення 
не стане справжньою перешкодою. Витрачений час 
і зусилля окупляться сторицею завдяки зміцненню 
розуму й тіла, вихованню безкорисливого духу та 
об’єднанню учня й учителя узами спільного зацікав-
лення і дружнього спілкування. Буде забезпечений 
благословенний вихід для невтомної енергії, котра так 
часто є джерелом небезпеки для молоді. Зайнятий 
добрими справами розум – це спосіб захисту від зла, 
значно цінніший за численні обмеження з боку закону 
чи дисципліни.



Християнське служiння

218 219

Фiзична культура

 Трудове виховання

 «І пильно дбали про те... щоб працювати своїми 
власними руками» (1 Сол. 4:11).

При творінні праця була дана як благословення. 
Вона означала розвиток, силу і щастя. Унаслідок про-
кляття гріха змінився стан Землі, що призвело і до 
зміни умов праці. Хоч тепер її супроводжують триво-
га, утома та біль, вона залишається джерелом щастя 
й розвитку. Праця – засіб захисту від спокус. Її дисци-
плінуюча дія стримує потурання власним примхам, 
виховує працелюбність, моральну чистоту і твердість 
характеру. Таким чином вона стає частиною великого 
Божого плану відновлення людини після гріхопадіння.

Необхідно допомогти молоді побачити істинне до-
стоїнство праці. Покажіть їй, що Бог постійно трудить-
ся. Усе творіння в природі виконує призначену йому 
роботу. Усе творіння наповнене дією, і ми також пови-
нні бути діяльними, аби виконати свою місію.

У наших трудах ми маємо співпрацювати з Богом. 
Він дає нам землю з її скарбами, але ми повинні при-
стосувати їх для нашої користі та зручності. Він викли-
кає ріст дерев, а ми готуємо лісоматеріали і споруджу-
ємо будинки. Він заховав у землі золото й срібло, залі-
зо й вугілля, але ми можемо здобути їх тільки працею.

Покажіть, що, хоч Бог створив і постійно контролює 
все в природі, Він наділив нас силою, не зовсім відмін-
ною від Його сили. Нам дана певна міра контролю над 

силами природи. Як Бог із хаосу викликав до існуван-
ня Землю в її красі, так і ми можемо створити порядок 
та красу з безладу. І хоч усе сьогодні спотворене злом, 
ми від своєї завершеної роботи відчуваємо радість, 
подібну до тієї, яку відчував Творець, коли, дивлячись 
на прекрасну Землю, проголосив: «Вельми добре».

Як правило, найкращою фізичною вправою для мо-
лоді буде корисне заняття. Мала дитина знаходить у 
грі як розвагу, так і розвиток, і її забави мають сприя-
ти не тільки фізичному, а й розумовому та духовному 
зростанню. У міру того, як вона набуває сили і розу-
му, найкращим відпочинком для неї буде якийсь вид 
корисної праці. Найефективнішим засобом для роз-
витку розуму і формування характеру є те, що навчає 
молодь приносити користь та нести свою частину жит-
тєвих тягарів.

Молодь необхідно навчати, що життя – це серйозна 
праця, відповідальність, турбота. Молоді люди потре-
бують виховання, яке зробить їх практичними чолові-
ками й жінками, котрі зможуть впоратися з неперед-
баченими обставинами життя. Їх потрібно навчати, 
що систематична, добре організована праця важлива 
не тільки як захист від зрадливості життя, а й як допо-
мога для всебічного розвитку.

Незважаючи на все, що було сказано й написано 
про достоїнство фізичної праці, переважає думка, що 
вона є принизливою. Юнаки прагнуть стати вчителя-
ми, клерками, комерсантами, лікарями, адвокатами 



Християнське служiння

220 221

Фiзична культура

або ж зайняти посаду, яка не вимагає фізичної пра-
ці. Молоді жінки цураються хатньої роботи, шукаючи 
освіти в якихось інших галузях. Таким слід зрозуміти, 
що чесна праця не принижує жодну людину. Приниз-
ливими є неробство й егоїстичне утриманство. Нероб-
ство виховує потурання власним примхам, наслідком 
чого стає пусте, безплідне життя – нива, що заохочує 
до проростання різного роду зла. «Бо земля, що на-
пилася дощу, який її часто зрошує, і родить корисну 
зелень тим, котрі її обробляють, – одержує благосло-
вення від Бога. А та, що зростила терня і бур’ян, – не 
потрібна і близька до прокляття; її кінець – спалення» 
(Євр. 6:7, 8).

Багато галузей науки, які поглинають час учня, не є 
суттєво необхідними для корисності або щастя. Од-
нак для кожної молодої людини суттєво необхідно 
ґрунтовно ознайомитися зі щоденними обов’язками. 
Молода жінка може обійтися без знання французької 
мови, алгебри чи навіть уміння грати на піаніно. Але їй 
необхідно навчитися пекти добрий хліб, виготовляти 
хороший зручний одяг та успішно  виконувати  багато 
обов’язків з домашнього господарства.

Для здоров’я і щастя всієї родини немає нічого жит-
тєво важливішого за вміння та кмітливість кухаря. З 
допомогою погано приготовленої нездорової їжі ку-
хар може перешкодити і навіть покласти кінець жит-
тєдіяльності дорослої людини та розвиткові дитини. 
Або ж, забезпечуючи їжею, відповідною до потреб 

організму і водночас апетитною та смачною, він може 
принести стільки ж користі, скільки в протилежному 
випадку – шкоди. Отже, щастя в житті багато в чому 
залежить від сумлінного виконання повсякденних 
обов’язків.

Оскільки чоловіки, як і жінки, беруть участь у ве-
денні домашнього господарства, то хлопцям, як і ді-
вчатам, потрібно одержати знання в царині домашніх 
обов’язків. Застелити ліжко, навести порядок у кімна-
ті, помити посуд, приготувати страву, випрати й по-
лагодити свій одяг – таке виховання зробить хлопця 
не менш мужнім, натомість щасливішим та корисні-
шим. А якщо дівчата у свою чергу зможуть навчитися 
запрягти коня і правити ним, користуватися пилкою і 
молотком, а також граблями й мотикою, вони будуть 
краще підготовлені зустрічати непередбачені обста-
вини життя.

Нехай діти і молодь дізнаються з Біблії, як Бог уша-
новує щоденну працю трудівника. Нехай вони про-
читають про пророчих синів (див. 2 Цар. 6:1-7), учнів 
школи, котрі будували для себе дім і задля котрих було 
звершене чудо, аби не допустити втрати позиченої 
сокири. Нехай вони прочитають про Ісуса-теслю, про 
Павла, котрий виготовляв намети, поєднуючи працю 
ремісника з найвищим служінням, тобто людське й 
Божественне. Нехай вони прочитають про хлопчика, 
чиї п’ять хлібів були використані Спасителем для звер-
шення прекрасного чуда нагодування великої кількос-



Християнське служiння

222 223

Фiзична культура

ті народу; про швачку Сарну, воскрешену з мертвих, 
аби вона могла продовжувати шити одяг для бідних; 
про мудру жінку, змальовану в Приповістях, котра 
«шукає вовни й льону, і робить охоче своїми руками», 
видає «поживу для дому свого, а порядок служницям 
своїм», «засадила вона виноградника» «та зміцнює 
рамена свої», «руки свої простягає до бідного, і доло-
ню свою відкриває для вбогого», «доглядає вона ходи 
дому свого, і хліба з лінивства не їсть» (Прип. 31:13, 
15, 16, 17, 20, 27).

Про таку Бог говорить: «Вона буде хвалена! Дайте їй 
з плоду рук її, і нехай її вчинки її вихваляють при бра-
мах!» (Прип. 31:30, 31).

Для кожної дитини першою трудовою школою має 
стати сім’я. І наскільки це можливо, кожна школа по-
винна мати обладнання для трудового навчання. Таке 
навчання великою мірою замінить собою гімнастич-
ний зал, приносячи додаткову практичну користь.

Трудове виховання заслуговує значно більшої ува-
ги, ніж йому приділяють. Школи слід засновувати з 
урахуванням того, що крім формування найвищої ро-
зумової й моральної культури, вони повинні створю-
вати при можливості найкращі умови для фізичного 
розвитку і трудового навчання. Необхідно навчати 
сільського господарства, ремесел,  охоплюючи яко-
мога більше затребуваних професій, а також ведення 
домашнього господарства, приготування здорової їжі, 
шиття, виготовлення здорового зручного одягу, догля-

ду за хворими та інших подібних занять. Школи мають 
бути забезпечені городами, садами, майстернями, 
кімнатами для  догляду за хворими, а роботу в кожній 
із цих галузей слід здійснювати під керівництвом до-
свідчених інструкторів.

Робота повинна мати визначену мету, і виконувати 
її треба ретельно. У той час як кожна людина потребує 
певної обізнаності з різними ремеслами, необхідно 
стати спеціалістом принаймні в одному з них. Кожна 
молода людина по закінченню школи повинна мати 
знання якогось ремесла або професії, щоб у випадку 
потреби заробляти на життя.

Причиною найбільш поширених заперечень проти 
трудового навчання в школі є пов’язані з ним великі 
витрати. Але мета варта заплаченої ціни. Жодна інша 
довірена нам робота не є такою важливою, як навчан-
ня молоді, тому кожна необхідна для цього витрата – 
це правильно використані кошти.

Навіть з точки зору фінансової вигоди витрати на 
трудове навчання  виявляться справжньою економі-
єю. Тисячі наших хлопців будуть таким чином убере-
жені від вештання вулицями та пияцтва. Витрати на 
городи, майстерні та ванни окупляться з надлишком, 
бо не буде потреби в лікарнях і виправних закладах. 
Що ж стосується самої молоді, котра навчилася пра-
цьовитості та здобула кваліфікацію в різних галузях 
корисної продуктивної праці, то хто зможе виміряти її 
цінність для суспільства і нації? 



Християнське служiння

224 225

Фiзична культура

Різноманітні заняття на свіжому повітрі, які слугу-
ють фізичними вправами для всього тіла, – це най-
корисніший відпочинок від навчання. Серед багатьох 
напрямків трудового навчання немає ціннішого за 
сільське господарство. Необхідно докладати більше 
зусиль, аби викликати і підтримувати цікавість до за-
нять сільським господарством. Нехай учитель зверне 
увагу учнів на такі моменти: свідчення Біблії про сіль-
ське господарство; Божий план полягав у тому, аби 
людина обробляла землю; першій людині, волода-
реві всього світу, був даний сад для догляду за ним; 
багато великих мужів світу, його справжня еліта, були 
землеробами. Покажіть позитивні можливості тако-
го життя. Мудрець каже: «Поле й сам цар обробляє» 
( Екл. 5:8). Про землероба Біблія свідчить: «І за пра-
вом напутив його, його Бог його вивчив цього» (Ісаї 
28:26). І ще: «Сторож фіґовниці плоди її споживає» 
(Прип. 27:18). Людина, котра заробляє на життя пра-
цею в сільському господарстві, уникає багатьох спокус 
і тішиться незліченними перевагами та благословен-
нями, котрих позбавлені трудівники великих міст. А в 
наш час гігантських трестів і конкуренції у світі бізнесу 
мало хто відчуває настільки справжню незалежність і 
настільки велику впевненість у справедливій нагороді 
за свій труд, як землероб.

Навчаючи сільського господарства, давайте учням 
не тільки теоретичні, а й практичні знання. У той час 
як вони дізнаються, що наука говорить стосовно при-

роди ґрунту та його підготовки, цінності різних  куль-
тур та найкращих методів вирощування врожаю, до-
звольте учням застосовувати свої знання на практиці. 
Нехай учителі працюють разом з учнями, показуючи, 
яких результатів можна досягти з допомогою вмілих 
розумних дій. Таким чином може пробудитися щира 
зацікавленість, прагнення виконувати роботу якнай-
краще. Таке прагнення в поєднанні зі зміцнювальною 
силою фізичних вправ, сонячного світла й чистого по-
вітря викличуть любов до сільськогосподарської пра-
ці, що допоможе багатьом молодим людям визнача-
тися з вибором професії. Так можуть бути приведені 
в дію чинники, які суттєво зменшать зростаючий сьо-
годні потік міграцій до великих міст.

Таким чином наші школи могли б також надавати 
відчутну допомогу в боротьбі з безробіттям. Тисячі 
безпорадних і голодуючих, котрі щодня поповнюють 
лави злочинного світу, могли б самі себе утримувати, 
провадячи щасливе, здорове, незалежне життя, якби 
були залучені до вмілої старанної праці землеробів.

Благо від уміння фізично працювати потрібне також 
і фахівцям. Людина може володіти блискучим розу-
мом, швидко схоплювати ідеї, її знання і майстерність 
можуть забезпечити їй роботу за обраним нею покли-
канням, і проте вона може бути нездатною виконувати 
пов’язані з цією роботою обов’язки. Освіта, отримана 
переважно з книжок, призводить до поверхового мис-
лення. Практична ж робота заохочує до спостережли-



Християнське служiння

226 227

Фiзична культура

вості та незалежного мислення. Правильно виконува-
на, вона сприяє розвиткові тієї практичної мудрості, 
яку ми називаємо здоровим глуздом. Вона розвиває 
здатність планувати і здійснювати, укріпляє мужність 
та наполегливість, вимагає такту й майстерності.

Лікар, котрий заклав основу для свого фахового зна-
ння завдяки служінню в кімнаті хворого, володітиме 
бистротою розуміння, усебічним знанням і здатністю 
надати необхідну допомогу в непередбачених об-
ставинах, – тобто всіма суттєво важливими якостями, 
яких повною мірою можна набути тільки в практичній 
роботі.

Служитель, місіонер або учитель зауважить, що 
його вплив на людей значно посилиться, коли вони 
виявлять, що він володіє знанням і вмінням, необхід-
ними для  практичних обов’язків щоденного життя. І 
часто успіх, а можливо й саме життя місіонера зале-
жить від його знання практичних речей. Уміння приго-
тувати їжу, правильно діяти під час нещасного випад-
ку чи в непередбачених обставинах, лікувати хворобу, 
будувати дім, а якщо потрібно і церкву, – ось що часто 
зумовлює успіх або поразку в його житті.

Отримуючи освіту, багато студентів набули б дуже 
цінної підготовки, якби перебували на самозабезпе-
ченні. Замість того щоб залазити в борги або залежати 
від самозречення своїх батьків, нехай молоді чоловіки 
й жінки залежать від самих себе. Таким чином вони 
пізнають ціну грошей, часу, сили та можливостей і 

значно менше наражатимуться на спокусу потура-
ти неробству й марнотратству. Засвоєні таким чином 
уроки економії, працьовитості, самозречення, прак-
тичних навиків у веденні справ і цілеспрямованості 
виявляться найважливішою частиною їхнього обла-
дунку для життєвих битв. А засвоєний студентом урок 
самозабезпечення суттєво допоможе учбовим закла-
дам уникнути тягаря боргів, під яким знемагає багато 
шкіл і який дуже послабив їхню корисність.

Нехай молодь зрозуміє: мета освіти полягає не в 
тому, щоб навчити їх уникати неприємних життєвих за-
вдань і важких тягарів, а в тому, аби полегшити працю, 
навчивши їх кращих методів та вищих цілей. Навчайте 
їх, що справжня мета в житті – не отримання якомога 
більшого зиску для себе, а прославлення Творця ви-
конанням своєї частини світової роботи та наданням 
допомоги слабшим і менш освіченим.

Основною причиною презирливого ставлення до 
фізичної праці є недбалість і легковажність, з якими її 
так часто виконують. Її роблять через необхідність, а 
не за вибором. Працівник не вкладає в неї душі, тому 
і сам себе не поважає, і не викликає поваги інших лю-
дей. Трудове виховання має виправити цю помилку. 
Воно повинно сформувати такі якості, як ретельність 
і досконалість. Учням слід навчитися такту й органі-
зованості; вони повинні вміти економити час і врахо-
вувати кожний свій рух. Їх потрібно не тільки навча-
ти найкращих методів, а й надихати метою постійно 



Християнське служiння

228 229

вдосконалюватися. Нехай вони поставлять собі за ціль 
виконувати роботу настільки досконало, наскільки це 
під силу розумові й рукам людини.

Така підготовка зробить молодих людей господа-
рями, а не рабами праці. Вона полегшить долю тру-
дівника, зайнятого важкою працею, та ушляхетнить 
навіть найскромнішу професію. Хто розцінює роботу 
як нудне важке заняття і береться за неї із самовдо-
воленим неуцтвом, не докладаючи жодних зусиль 
для вдосконалення, той виявить, що вона справді є 
тягарем. Однак ті, хто схвалює застосування науки в 
найскромнішій роботі, побачать у ній благородство і 
красу та знаходитимуть задоволення в сумлінному 
умілому її виконанні.

 Навчена таким чином молода людина, яким би не 
було її покликання в житті, доки вона залишається 
чесною, зробить своє заняття корисним і почесним.

Роздiл 7

Формування  характеру
«І дивись, і зроби за тим зразком,  

що тобі показувано на горі» (Вих. 25:40).

Освіта і характер

«І буде безпека за часу твого, щедрота спасіння,  
мудрости та пізнання» (Ісаї 33:6).

Cправжня освіта не ігнорує цінності наукових знань 
або літературних надбань, однак більше за інформа-
цію вона цінує силу, більше за силу – доброчесність, 
більше за інтелектуальні надбання – характер. Світ 
потребує не стільки мужів великого інтелекту, скільки 
шляхетного характеру. Він потребує людей, здібності 
котрих керовані непохитним принципом.

«Початок премудрости – мудрість здобудь, а за 
ввесь свій маєток здобудь собі розуму» (Прип. 4:7). 
«Язик мудрих – то добре знання» (Прип. 15:2). Прав-
дива освіта наділяє цією мудрістю. Вона навчає най-



Християнське служiння

230 231

Формування характеру

краще використовувати не лише окремі, а всі наші 
здібності і надбання. Таким чином вона охоплює все 
коло обов’язків щодо самих себе, щодо світу і Бога.

Формування характеру – найважливіша справа, будь-
коли доручена людям, і ще ніколи ретельне вивчення 
цього питання не було таким важливим, як зараз. Ще 
ніколи перед попередніми поколіннями не поставали 
такі серйозні питання, ніколи молоді чоловіки й жінки 
не стикалися з такими великими небезпеками, як тепер.

У такий час яким є загальний напрямок пропонова-
ної освіти? До якого мотиву найчастіше апелюють? До 
своєкорисливості, кар’єризму. Переважно пропоно-
вана освіта є спотворенням цієї назви. Істинна освіта 
справляє вплив, який протидіє егоїстичному честолюб-
ству, жадобі влади, зневажливому ставленню до прав і 
потреб людства, а ці риси стали прокляттям для нашого 
світу. У Божому плані життя є місце для кожної людини. 
Кожен повинен максимально розвивати свої таланти;  
вірність у цій справі (незалежно, володіє людина кіль-
кома дарами чи багатьма) гідна пошани. У Божому пла-
ні немає місця для егоїстичного суперництва. «Ті, що 
самі себе міряють по собі і порівнюють себе із собою, 
не є розумними» (2 Кор. 10:12). Що б ми не робили, усе 
потрібно виконувати «із сили, котру дає... Бог» (1 Петра 
4:11). Усе має бути зроблено «від душі, наче для Госпо-
да, а не для людей, знаючи, що від Господа одержите 
нагороду – спадщину; адже Господеві Христові служи-
те!» (Колос. 3:23, 24). Виконане служіння та здобута 

освіта на основі цих принципів – дорогоцінні. Але як 
разюче відрізняється від неї пропонована нині освіта! 
Від ранніх дитячих літ вона закликає до змагання й су-
перництва; вона виховує егоїзм – корінь усілякого зла.

Так починається боротьба за вищість; заохочується 
система «втискання» надміру інформації, що часто 
руйнує здоров’я і робить людину нездатною прино-
сити користь. У багатьох людей змагання породжує 
нечесність; а якщо заохочується честолюбство та не-
вдоволення, то воно отруює життя, сприяє наповне-
нню світу людьми з неспокійним бентежним духом, 
які становлять постійну загрозу для суспільства. 

Небезпека криється не тільки в методах, а й у на-
вчальних предметах.

До роздумів над якими творами впродовж найбільш 
сприйнятливих років життя заохочуються юні уми? При 
вивченні мови або літератури з яких джерел їм пропону-
ється пити? – З язичеських джерел, із джерел, які живлять-
ся моральним розтлінням стародавнього язичництва. Їм 
наказують вивчати авторів, про яких без сумніву можна 
сказати, що вони не поважають принципів моралі.

А про скількох сучасних авторів можна сказати те 
саме! У багатьох із них вишуканість і краса мови є 
лише маскою, під якою приховуються принципи, ко-
трі відштовхнули б читача, якби постали у своїй справ-
жній потворності.

Окрім цього є чимало письменників у галузі худож-
ньої літератури, які ваблять до приємних мрій у пала-



Християнське служiння

232 233

Формування характеру

233

цах неробства. Цих письменників не можна відкрито 
звинуватити в аморальності, проте насправді їхня пра-
ця таїть у собі не менше зла. Вона обкрадає тисячі й 
тисячі людей, позбавляючи їх часу, енергії та самодис-
ципліни, котрих вимагають суворі проблеми життя. 

При вивченні природничих наук згідно з навчальни-
ми програмами також існують великі небезпеки. Ево-
люція та споріднені з нею помилкові теорії викладають 
у закладах різного ступеня –  від дитсадка до коледжу. 
Таким чином вивчення природничих наук, яке має да-
вати знання про Бога, настільки змішане з людськими 
домислами й теоріями, що провадить до невір’я. 

Навіть вивчення Біблії в тому виді, як воно надто 
часто здійснюється в школах, обкрадає світ, позбавля-
ючи його дорогоцінного скарбу Слова Божого. Робо-
та  «вищого критицизму» з його критичним аналізом, 
припущеннями та реконструюванням нищить віру в 
Біблію як Божественне одкровення та обкрадає Боже 
Слово, заперечуючи його силу управляти людським 
життям, підносити і надихати його.

Коли молодь виходить у світ, щоб зіткнутися з його 
гріховними принадами – пристрастю до грошей, розваг 
і потурання своїм бажанням, до хизування, розкошів та 
марнотратності, шахрайства, обману, грабіжництва і роз-
рухи, з якими вченнями їй доводиться там зустрітися?

Спіритизм стверджує, що люди – це безгрішні напів-
боги, що «кожний розум судитиме сам себе», «істин-
не знання ставить людей вище всякого закону», «усі 

скоєні гріхи є невинними», оскільки «все існуюче –  
правильне» і «Бог не засуджує». Згідно з цим учен-
ням, найпідступніша, низька людина перебуває на 
Небі і там вона високо піднесена. Таким чином воно 
проголошує всім людям: «Не має значення, що ви ро-
бите, живіть, як вам до вподоби, Небо – ваша домів-
ка». У такий спосіб безліч людей спонукувані вірити, 
що бажання – це найвищий закон, розбещеність – це 
свобода і людина відповідальна тільки перед собою.

Пізнавши таке вчення на самому початку життя, 
коли поривання найсильніші, а вимога стримання і 
моральної чистоти найбільш нагальна, у чому молодь 
може бачити захист моральності? Що має перешкоди-
ти світові стати другим Содомом?

Водночас анархія намагається знищити будь-який 
закон, не тільки Божественний, а й людський. Центра-
лізація багатства і влади, численні синдикати, створені 
для збагачення кількох за рахунок багатьох; об’єднання 
бідніших класів для захисту своїх інтересів і вимог; дух 
неспокою, заколоту і кровопролиття; поширення в 
усьому світі тих самих учень, що призвели до французь-
кої революції, – усе це втягує весь світ у боротьбу, поді-
бну до тієї, від якої здригнулася Франція.

Із такими чинниками доводиться стикатися ниніш-
ній молоді. Аби встояти серед таких переворотів, вона 
повинна зараз закласти підвалини характеру.

Для всіх  поколінь та всіх країн істинна основа й іс-
тинний зразок для формування характеру залишають-



Християнське служiння

234 235

Формування характеру

ся ті самі. Божественна Заповідь: «Люби Господа Бога 
свого всім серцем своїм... і ближнього свого, як само-
го себе» (Луки 10:27) –  великий принцип, виявлений 
у характері й житті нашого Спасителя, – це єдина на-
дійна основа, єдине правильне керівництво.

«І буде безпека за часу твого, щедрота спасіння, му-
дрості та пізнання» (Ісаї 33:6) – мудрості та пізнання, 
котрі може дати тільки Слово Боже.

Сьогодні це так само істинно, як і тоді, коли Ізраїлеві 
були сказані  слова стосовно послуху Божим Заповід-
ям: «Це мудрість ваша та ваш розум на очах народів» 
(П. Зак. 4:6).

Це єдина гарантія особистої чесності, моральної чи-
стоти сім’ї, благополуччя суспільства та стабільності 
держави. Серед усіх життєвих труднощів, небезпек і 
протиборчих інтересів єдиним безпечним та надій-
ним правилом є виконання того, що каже Бог. «Спра-
ведливі Господні накази», і «хто чинить таке, – ніколи 
той не захитається» (Псал. 19:9; 15:5).

Методи навчання

«Щоб мудрости дати простодушним, юнакові – 
пізнання й розважність» (Прип. 1:4).

Упродовж віків навчання мало справу переважно з 
пам’яттю. У той час як пам’ять зазнавала максималь-
ного напруження, інші розумові здібності не розви-

валися відповідним чином. Учні витрачали час на те, 
щоб старанно навантажити свій розум знаннями, ко-
трі мало могли бути використані. Розум, перевантаже-
ний тим, чого він не може «перетравити» й засвоїти, 
послаблюється. Він стає непридатним до активного 
самостійного мислення, погоджуючись залежати  від 
суджень та розуміння інших.

Зауважуючи неспроможність цього методу, деякі 
вдалися до інших крайнощів. На їхню думку, людині 
потрібно лише розвинути те, що в ній закладено. Така 
освіта приводить до самовпевненості, ізолюючи учнів 
від джерела істинного знання і сили.

Навчання, яке полягає в тренуванні пам’яті, маю-
чи тенденцію знеохочувати незалежне мислення, має 
моральний аспект, який зазвичай мало зауважують. 
Оскільки учень жертвує здатністю міркувати та самостій-
но робити висновки, він стає неспроможним відрізняти 
істину від фальші і робиться легкою здобиччю обману. 
Його легко спонукати дотримуватися традиції та звичаю.

Факт, який великою мірою ігнорують (хоч ніколи без 
ризику), полягає в тому, що омана рідко постає такою, 
якою є насправді. Оману приймають саме внаслідок її 
змішання з істиною або приєднання до неї. Причиною 
падіння наших прабатьків було те, що вони з’їли плід 
з дерева пізнання добра і зла; і сьогодні прийняття су-
міші добра і зла губить чоловіків та жінок. Розум, який 
залежить від судження інших, рано чи пізно неодмін-
но буде введений в оману.



Християнське служiння

236 237

Формування характеру

Ми можемо володіти здатністю відрізняти правду 
від неправди тільки завдяки особистій залежності від 
Бога. Кожен повинен сам навчатися від Нього з Його 
Слова. Здатність мислити була дана нам для того, щоб 
ми користувалися нею, і Бог бажає, аби ми тренували 
її. «Прийдіть, і будемо правуватися» (Ісаї 1:18), – за-
прошує Він нас. Покладаючись на Нього, ми можемо 
здобути мудрість, аби «зло відкидати та добро виби-
рати» (Ісаї 7:15; див. також Якова 1:5).

У будь-якому справжньому навчанні суттєво важли-
вою є особистість. Христос, навчаючи людей, індивіду-
ально підходив до них. Він навчав дванадцятьох з допо-
могою особистого контакту і спілкування. У приватній 
розмові, часто тільки одному слухачеві Він викладав 
Своє найдорогоцінніше повчання. Шанованому раби-
нові під час нічної бесіди на Оливній горі, знехтуваній 
жінці біля криниці в Сихарі Він відкрив Свій найбагат-
ший скарб, оскільки розпізнав у цих слухачах чутливе 
серце, відкритий розум, сприйнятливий дух. Навіть на-
товп, який так часто утруднював його кроки, не був для 
Христа безликою масою людей. Він промовляв безпо-
середньо до кожного розуму, звертався до кожного 
серця. Він спостерігав за обличчями Своїх слухачів, по-
мічаючи в них просвітлення, швидкий сприйнятливий 
погляд, які свідчили, що істина досягла душі; і тоді у від-
повідь у Його серці бриніла струна радості.

Христос бачив потенціал кожної людини. Його не 
відштовхували непоказна зовнішність чи несприятли-

ві обставини. Він покликав Матвія з митниці, щоб він 
навчався в Нього, а Петра та його братів – із рибаль-
ського човна.

Сьогодні в освітній роботі існує потреба в такій же 
особистій зацікавленості, у такій же увазі до індивіду-
ального розвитку. Багато молодих людей, на перший 
погляд безперспективних, щедро наділені талантами, 
котрі не використовуються. Їхні здібності залишають-
ся прихованими через брак проникливості з боку їхніх 
педагогів. Не в одному хлопцеві та не в одній дівчи-
ні, зовні таких же непривабливих, як і грубо обтесане 
каміння, можна знайти дорогоцінний матеріал, який 
витримає перевірку полум’ям, бурею і тиском. Справ-
жній педагог, не випускаючи з уваги те, чим можуть 
стати його учні, розумітиме цінність матеріалу, над 
яким трудиться. Він виявлятиме особисту зацікавле-
ність у кожному учневі, намагаючись розвинути всі 
його здібності. Він заохочуватиме кожну спробу діяти 
згідно з правильними принципами, якою б недоско-
налою вона не була.

Кожну молоду людину потрібно настановляти щодо 
необхідності й важливості старанності. Від стараннос-
ті успіх залежить значно більшою мірою, ніж від ге-
ніальності чи таланту. Без старанності найблискучіші 
таланти приносять мало користі, тоді як з допомогою 
правильно скерованих зусиль особи зі звичайними 
природними здібностями досягали чудес. І геніаль-
ність, досягнення котрої викликають у нас захоплення, 



Християнське служiння

238 239

Формування характеру

майже незмінно пов’язана з невтомними зосередже-
ними зусиллями.

Молодь необхідно спонукувати розвивати всі свої 
здібності, як сильніші, так і слабші. Багато хто схильні 
обмежити своє навчання певними галузями, до яких 
від природи мають уподобання. Такої помилки слід 
остерігатися. Природні схильності визначають напря-
мок основного заняття в житті, і якщо вони позитивні, 
їх необхідно старанно розвивати. Водночас потрібно 
пам’ятати, що врівноважений характер та ефективна 
праця в будь-якій галузі великою мірою залежать від 
гармонійного розвитку, який є результатом ґрунтовної 
всебічної освіти.

Учитель повинен постійно дбати про простоту й 
ефективність. Він має навчати переважно з допо-
могою ілюстрування, і навіть викладаючи старшим 
учням, повинен намагатися робити кожне пояснення 
простим і зрозумілим. Багато учнів, незважаючи на 
свій дорослий вік, за розумом залишаються дітьми.

Важлива складова освітньої роботи – ентузіазм. 
Стосовно цього питання корисна порада міститься в 
зауваженні одного прославленого актора. Архієпис-
коп Кентерберійський запитав його, чому актори, 
граючи в п’єсі, говорячи про уявні речі, справляють 
такий сильний вплив на глядачів, тоді як служителі 
Євангелія, говорячи про реальні речі, справляють та-
кий незначний вплив на своїх слухачів. «З належною 
покорою та повагою до Вашої ясновельможності, – 

відповідав актор, – дозвольте мені сказати, що при-
чина проста, вона криється в силі ентузіазму. Ми на 
сцені говоримо про уявні речі так, ніби вони реальні, 
а ви з-за кафедри говорите про реальні речі так, ніби 
вони уявні».

Учитель у своїй праці має справу з реальними реча-
ми і повинен говорити про них з усією силою й ентузі-
азмом, на які тільки може надихнути  розуміння їхньої 
реальності та важливості.

Кожний учитель має дбати про те, щоб його праця 
давала певні результати. Перш ніж узятися за викла-
дання предмету, він має скласти чіткий план і знати, 
чого саме хоче досягти. При поясненні тієї чи іншої 
теми він не повинен заспокоюватися доти, доки учень 
не зрозуміє її суті, не збагне істини і не зможе ясно ви-
класти те, чого навчився.

Пам’ятаючи про велику мету освіти, необхідно за-
охочувати молодь прогресувати в навчанні  настіль-
ки, наскільки дозволяють їхні здібності. Але перш ніж 
братися за вищі рівні освіти, нехай вони опанують 
нижчі. Надто часто на це не звертають уваги. Навіть 
серед студентів вищих шкіл та коледжів спостеріга-
ється великий брак елементарних знань. Багато сту-
дентів присвячують свій час вищій математиці, тоді як 
вони неспроможні зробити прості обчислення. Багато 
хто вивчає ораторське мистецтво з метою оволодіти 
вишуканістю красномовства в той час, як не вміє ви-
разно і зрозуміло читати. Чимало з тих, хто пройшов 



Християнське служiння

240 241

Формування характеру

курс риторики, не може скласти і грамотно написати 
звичайного листа.

Ґрунтовне знання основ освіти має бути не тільки 
умовою допуску до вищого курсу, а й постійним тес-
том неперервного прогресу.

У кожній галузі освіти існують поставлені цілі, важ-
ливіші за цілі звичайного  формального знання. Ві-
зьмімо, наприклад, мову. Здатність легко і правиль-
но писати й розмовляти рідною мовою важливіша 
за знання іноземних мов, живих чи мертвих. Проте 
жодне навчання лише з метою засвоєння граматич-
них правил не може зрівнятися за важливістю з таким 
вивченням мови, коли беруться до уваги більш високі 
мотиви. З таким навчанням значною мірою пов’язане 
щастя або горе в житті.

Головна вимога до мови  –  бути чистою, доброю, 
правдивою, тобто бути зовнішнім  вираженням вну-
трішньої краси. Бог каже: «Те, що істинне, що чесне, 
що справедливе, що чисте, що любе, що гідне хвали, –  
коли яка чеснота або коли яка похвала, – про це роз-
думуйте» (Филп. 4:8). Якщо думки будуть такими, їхнє 
вираження буде таким же.

Найкращою школою для вивчення такої мови є 
сім’я, але оскільки ця праця сім’ї надто часто занедба-
на, на вчителя покладається завдання допомогти сво-
їм учням сформувати правильні звички в мові.

Учитель може багато зробити для того, щоб запобіг-
ти такій лихій звичці, котра є прокляттям для суспіль-

ства, сусідських відносин і сім’ї, як звичка обмовляти, 
пліткувати, жорстоко критикувати. Для досягнення 
цього не шкодуйте жодних зусиль. Закарбуйте у свідо-
мості учнів факт, що ця звичка свідчить про брак куль-
тури, вихованості і справжньої доброти серця. Вона 
робить людину непридатною як для товариства істин-
но культурних і благородних людей у цьому світі, так і 
для спілкування зі святими на Небі. 

Ми з жахом думаємо про людожера, котрий ласує 
ще теплою тремтячою плоттю своєї жертви. Однак чи 
результати навіть такого вчинку жахливіші за страж-
дання та руйнацію, спричинені неправильним тлу-
маченням мотиву, прагненням очорнити репутацію, 
критикою характеру? Нехай діти і молодь знають, що 
про такі речі говорить Бог: «Смерть та життя – у владі 
язика» (Прип. 18:21).

Священне Писання ставить наклепників на один рі-
вень із «богоненависниками», «винахідниками зла», 
«безсердечними, непримиренними, немилосердни-
ми», «повними заздрості, вбивства, суперечок, підсту-
пу, поганих звичок». Згідно з Божим судом, «ті, хто так 
коїть, варті смерті» (див. Римл. 1:30, 31, 29, 32). Лю-
дина, котру Бог вважає громадянином Сіону, «правду 
говорить у серці своїм», «не обмовлює своїм язиком» 
і «свого ближнього не зневажає» (Псал. 15:2, 3).

Боже Слово засуджує також уживання безглуздих 
фраз та лайливих слів, які межують із богохульством. 
Воно засуджує обманну похвалу, ухиляння від прав-



Християнське служiння

242 243

Формування характеру

ди, перебільшення, неправду в торгівлі, поширені в 
суспільстві та світі бізнесу. «Хай же буде ваше слово 
„так – так”, „ні – ні”; а що більше цього, те від лукаво-
го» (Матв. 5:37).

«Як той, хто вдає божевільного, кидає іскри, стріли 
та смерть, так і людина, що обманює друга свого та 
каже: „Таж це я жартую!”» (Прип. 26:18, 19).

Тісно пов’язаний із плітками завуальований натяк, 
з допомогою якого люди з нечистим серцем намага-
ються поширити зло, не наважуючись відкрито ви-
словити його. Молодь необхідно навчити уникати як 
прокази будь-якої спроби вдаватися до подібних дій.

У користуванні мовою немає, мабуть, іншої помил-
ки, котру з більшою готовністю легковажно залиша-
ють поза увагою і молоді, і старші люди, ніж манера 
говорити квапливо й роздратовано. Вони вважають, 
що такі слова, як: «Я був захоплений зненацька і на-
справді не мав на думці те,  що сказав» – достатнє ви-
правдання. Але Боже Слово ставиться до цього сер-
йозно. Писання говорить:

«Чи бачив людину, квапливу в словах своїх? – Біль-
ша довіра глупцеві, ніж їй!» (Прип. 29:20).

«Людина, що стриму не має для духу свого, – це 
зруйноване місто без муру» (Прип. 25:28).

За одну мить квапливо сказані запальні, необереж-
ні слова можуть спричинити таке лихо, про яке люди-
на каятиметься все життя, не в змозі виправити його. 
О, скільки розбитих сердець, скільки відчужених дру-

зів та зруйнованих життів стали наслідком різких, по-
спішних слів тих, котрі могли б принести допомогу та 
зцілення!

«Дехто говорить, мов коле мечем, язик же прему-
дрих – то ліки» (Прип. 12:18).

Однією з рис характеру, котру особливо необхідно 
плекати й розвивати в кожній дитині, є самозречен-
ня, яке надає життю людини привабливості, про котру 
вона може і не здогадуватися. З усіх чеснот характеру –  
це одна з найпрекрасніших і найнеобхідніших якостей 
для досягнення справжнього успіху в житті.

Діти мають потребу в тому, щоб їх цінували, а також 
у співчутті та підбадьоренні, однак необхідно виявля-
ти обережність, аби не виховати в них любові до по-
хвали. Нерозумно робити їх об’єктом особливої уваги 
або повторювати при них їхні розумні висловлюван-
ня. Батьки або вчителі, котрі не випускають з уваги 
справжній ідеал характеру та можливості для його 
досягнення, не можуть плекати в дітях почуття само-
вдоволення або заохочувати до нього. Вони не схва-
люватимуть у молоді бажання і спроби похизуватися 
своїми здібностями й умінням. Той, хто невисокої про 
себе думки, буде смиренним, проте він володітиме 
гідністю, котра не збентежиться та не зніяковіє перед 
зовнішнім блиском або людською величчю.

Привабливі риси характеру формуються не під тис-
ком деспотичного закону чи правила. Це відбувається 
внаслідок перебування в атмосфері чистоти, благо-



Християнське служiння

244 245

Формування характеру

родства, правдивості. Чистота серця і благородство 
характеру виявлятимуться в чистих, благородних 
учинках та мові.

«Хто чистість серця кохає, той має хороше на устах, і 
другом йому буде цар» (Прип. 22:11).

Усе сказане про мову можна сказати і про вивчення 
будь-якого іншого предмету; це можна робити так, що 
воно сприятиме зміцненню й формуванню характеру.

Жодної іншої науки це твердження не стосується на-
стільки справедливо, як історії. Розглянемо це з Боже-
ственної точки зору.

Історія, як надто часто її викладають, – це не більше, 
як опис приходу до влади й падіння царів, придво-
рних інтриг, перемог і  поразок армій – оповідь про 
честолюбство та жадібність, обман, жорстокість і кро-
вопролиття. Таке викладання історії не може не мати 
шкідливих наслідків. Гнітюче  повторення злочинів та 
звірств, опис розтління і жорстокості насаджують на-
сіння, котре в житті багатьох людей приносить урожай 
лихих плодів.

Буде значно краще досліджувати у світлі Слова Бо-
жого причини піднесення і падіння царств. Нехай 
молодь вивчає ці записи й переконується в тому, що 
справжнє процвітання народів пов’язане з прийнят-
тям Божественних принципів. Нехай вона досліджує 
історію великих реформаторських рухів і бачить, як 
часто ці принципи, зневажені та зненавиджені людь-
ми, були принесені їхніми захисниками в підземел-

ля й на ешафот і як саме завдяки цим жертвам вони  
перемагали.

Таке дослідження дасть широкий, усебічний по-
гляд на життя. Воно допоможе молоді зрозуміти, які 
взаємозв’язок та взаємозалежність існують у житті, як 
чудово всі ми з’єднані у великому братстві суспільства 
й народів та якою великою мірою гноблення або де-
градація одного члена означають втрату для всіх.

При вивченні арифметики праця повинна носити 
практичний характер. Кожного юнака  і кожну дитину 
потрібно навчити не тільки розв’язувати задачі з під-
ручника, а й вести точний підрахунок власних прибут-
ків і видатків. Нехай вони навчаються правильно ви-
трачати гроші. Незалежно від того, чи грошима їх за-
безпечують батьки, чи вони самі заробляють, хлопці 
й дівчата повинні навчатися вибирати й купляти для 
себе одяг, книги та інші необхідні речі. Ведучи підра-
хунок своїх витрат, вони пізнають краще, ніж у будь-
який інший спосіб, ціну грошей та навчаться правиль-
но їх використовувати. Таке навчання допоможе їм 
відрізняти справжню економію від скупості з одного 
боку та від марнотратства з іншого. Правильно спря-
моване, воно заохочуватиме до доброчинності. Воно 
допоможе молоді навчитися давати не просто під 
впливом хвилинного пориву, коли їхні почуття схви-
льовані, а давати регулярно й систематично.

Таким чином вивчення будь-якого предмета може 
стати допомогою у вирішенні найбільшого з усіх за-



Християнське служiння

246 247

Формування характеру

вдань – підготовки чоловіків і жінок до якнайкращого 
виконання життєвих обов’язків.

Поведінка

«Любов... не поводиться непристойно»  
(1 Кор. 13:4, 5).

Увічливість цінується надто мало. Багатьом добро-
сердечним людям бракує хороших манер. Прикро, 
але чимало людей, які викликають повагу своєю щи-
рістю й непорочністю, позбавлені добродушності. Це 
затьмарює їхнє щастя і заважає служити іншим. Часто 
через брак уваги до цього питання неввічливі люди 
приносять у жертву те, що найприємніше і найкорис-
ніше в житті.

Батьки і вчителі особливо повинні культивувати ба-
дьорість та люб’язність. Усі можуть мати радісне облич-
чя, лагідний голос, увічливі манери, а це все – складо-
ві сили. Дітей приваблює веселий, сонячний настрій. 
Ставтеся до них із добротою та люб’язністю –  і вони 
виявлятимуть той самий дух до вас і одне до одного.

Справжньої люб’язності не навчитися простим до-
триманням правил етикету. Поведінка завжди має 
бути пристойною; там, де задля принципу не йдуть на 
компроміс, повага до інших приведе до узгодженості 
з прийнятими звичаями. Проте справжня ввічливість 
не вимагає принесення в жертву принципу задля до-

тримання умовностей. Вона не звертає уваги на касто-
вість. Вона навчає поваги до себе, поваги до людської 
гідності, уважного ставлення до кожного члена вели-
кого людського братства.

Існує небезпека надавати надто великого значення 
манерам та етикету, присвячуючи надто багато часу ви-
хованню в цьому напрямку. Життя вимагає від кожної 
молодої людини енергійних зусиль; важка, часто не-
відповідна робота, необхідна для задоволення навіть 
звичайних життєвих потреб і значно більше для полег-
шення важкого тягаря неосвіченості та злиднів, – усе це 
залишає мало місця для дотримання умовностей.

Багато тих, хто надає великого значення етикетові, 
виявляють мало поваги до всього, що насправді є чу-
довим, однак не відповідає вимогам штучно створе-
ного ними стандарту. Це фальшиве виховання. Воно 
заохочує до критично налаштованої гордості й за-
мкнутості.

Сутністю справжньої ввічливості є повага до всіх. 
Вельми важливе виховання, результати котрого зали-
шаються на все життя, – це виховання, яке заохочує 
виявляти співчуття й доброту до всіх людей. Так звана 
культура, яка не робить молоду людину шанобливою 
до своїх батьків, не навчає цінувати їхні чесноти, бути 
поблажливою до їхніх вад і дбати про їхні нагальні по-
треби; яка не робить її уважною і ніжною, великодуш-
ною та корисною щодо молодих, літніх і нещасних, 
люб’язною до всіх людей, –  не виправдовує себе.



Християнське служiння

248 249

Формування характеру

248 249

Справжньої витонченості думки і манер можна кра-
ще досягнути в школі Божественного Вчителя, ніж з 
допомогою виконання встановлених правил. Любов 
Учителя, наповнюючи серце, надає характерові та-
ких благородних рис, котрі роблять цей характер по-
дібним до Його власного характеру. Таке виховання 
наділяє гідністю і пристойністю, народженими згори. 
Воно наділяє м’яким характером і ввічливими ма-
нерами, з якими ніколи не зрівняється поверхневий 
лоск фешенебельного товариства.

Біблія велить бути ввічливими і наводить багато 
прикладів безкорисливого духу, лагідної люб’язності, 
приємного настрою, що характерно для справжньої 
вихованості. Це тільки відблиск характеру Христа. Уся-
ка правдива делікатність і ввічливість у світі навіть се-
ред тих, хто не визнає Його імені, походить від Нього. 
І Він бажає щоб у Його дітях ці риси були досконало 
відображені. Його намір полягає в тому, щоб люди 
споглядали в нас Його красу.

Найціннішим будь-коли написаним трактатом з 
етикету є дорогоцінна настанова, дана Спасителем 
та виголошена під впливом Святого Духа апостолом 
Павлом. Ці слова повинні назавжди закарбуватися в 
пам’яті кожної молодої чи старшої людини.

«Любов довго терпить, любов милосердна, не за-
здрить, любов не величається, не гордиться,

 не поводиться непристойно, не шукає свого влас-
ного, не спалахує гнівом, не задумує лихого,

 не радіє з несправедливості, а радіє з істини;
 все переносить, усьому довіряє, завжди надієть-

ся, усе перетерпить.
 Любов ніколи не минає» (1 Кор. 13:4-8).
Ще однією дорогоцінною чеснотою, котру необхід-

но старанно плекати, є благоговіння. Правдиве благо-
говіння перед Богом натхнене усвідомленням Його 
безмежної величі і присутності. Таке розуміння Неви-
димого повинно справити глибоке враження на сер-
це кожної дитини. Дитина має бути навчена вважати 
священними час і місце молитви, а також церковного 
богослужіння, бо там присутній Бог. Коли благоговін-
ня виявлятиметься в ставленні й поведінці, тоді погли-
блюватиметься почуття, котре надихає його. 

Добре було б молодим і старшим вивчати, роздуму-
вати і часто повторювати наступні слова Святого Пись-
ма, котрі вказують, як потрібно ставитися до місця, по-
значеного особливою присутністю Бога.

«Здійми взуття своє, – наказав Він Мойсеєві біля па-
лаючого куща, – бо те місце, на якому стоїш ти, – зем-
ля це свята!» (Вих. 3:5).

Яків, побачивши у видінні ангелів, вигукнув: «Господь 
пробуває на цьому місці, а того я й не знав... Це ніщо 
інше, як дім Божий, і це брама небесна» (Бут. 28:16, 17). 

«А Господь у Своїм храмі святім, – мовчи перед об-
личчям Його, уся земле!» (Авак. 2:20).

«Господь – Бог великий, і великий Він Цар над бога-
ми всіма...



Християнське служiння

250 251

Формування характеру

Прийдіть, поклонімося, і припадім, на коліна впадім 
перед Господом, що нас учинив!

Він нас учинив, і Його ми, – Його ми народ та отара 
Його пасовиська. Увійдіть в Його брами з подякуван-
ням на подвір’я Його з похвалою!

Виславляйте Його ім’я Його благословляйте» (Псал. 
95:3-6; 100:3, 4).

Потрібно також виявляти благоговіння перед Ім’ям 
Бога. Ніколи не слід вимовляти це Ім’я легковажно або 
бездумно. Навіть у молитві потрібно уникати частих і 
зайвих його повторень. «Святе та грізне Його Ймен-
ня!» (Псал. 111:9). Ангели, промовляючи його, закри-
вають свої обличчя. З яким же благоговінням повинні 
вимовляти його своїми устами ми, грішні істоти!

Нам необхідно шанобливо ставитися до Божого 
Слова. До цієї друкованої Книги ми маємо виявляти 
повагу, ніколи не використовувати її як звичайну і не 
поводитися з нею недбало. А також ніколи не слід 
цитувати Писання в жартах або парафразувати його, 
намагаючись бути дотепним. «Кожне Боже слово очи-
щене», «як срібло очищене в глинянім горні, сім раз 
перетоплене» (Прип. 30:5; Псал. 12:7).

Понад усе навчайте дітей, що справжнє благоговіння 
виявляється в послухові. У повеліннях Божих немає нічо-
го малозначущого, і не існує іншого способу виявити бла-
гоговіння, таке приємне Богові, як послух Його словам.

Необхідно виявляти шанобливість до представників 
Божих – служителів, учителів і батьків, котрі покликані 

говорити й діяти від Його Імені. Виявляючи повагу до 
них, ми вшановуємо Його.

Бог особливо велить виявляти чуйність і повагу до 
людей похилого віку. Він каже: «Сивизна – то пишна 
корона, знаходять її на дорозі праведності» (Прип. 
16:31). Вона свідчить про минулі битви й отримані пе-
ремоги, перенесені тягарі й подолані спокуси. Вона 
свідчить про втомлені ноги, що наближаються до сво-
го відпочинку, про місця, котрі незабаром звільнять-
ся. Допоможіть дітям пам’ятати про це, і вони своєю 
ввічливістю та повагою робитимуть шлях перестарілих 
людей приємною і гладкою. Слухаючись повеління: 
«Перед лицем сивого вставай, і вшануй лице старця» 
(Левит 19:32), вони наповнюватимуть своє молоде 
життя благодаттю і красою.

Батьки, матері й учителі повинні більше цінувати 
честь і відповідальність, які поклав на них Бог, зробив-
ши їх Своїми представниками для дітей. Характер, ви-
явлений у стосунках щоденного життя, тлумачитиме 
дітям на добро або на зло наступні слова Бога:

«Як жалує батько дітей, так Господь пожалівся над 
тими, хто боїться Його» (Псал. 103:13). «Як когось його 
ненька втішає, так вас Я потішу» (Ісаї 66:13).

 Щаслива та дитина, в якій ці слова пробуджують 
любов, вдячність і довіру; дитина, котрій ніжність, 
справедливість та довготерпіння батька, матері й 
учителя свідчать про любов, справедливість і довго-
терпіння Бога; дитина, котра, виявляючи довіру, по-



Християнське служiння

252 253

Формування характеру

слух і пошану до своїх земних покровителів, навча-
ється довіряти й коритися своєму Богові та  виявляти 
благоговіння перед Ним. Той, хто наділяє дитину чи 
учня таким даром, вручає скарб, більш дорогоцінний 
за багатство всіх віків, скарб настільки ж тривкий, як 
і вічність.

Зв’язок між вихованням та одягом

«Нехай одягаються скромно». «Вся оздоба царської 
дочки – усередині» (1 Тим. 2:9; Псал. 45:14).

Освіта не може вважатися завершеною, якщо вона 
не навчає правильних принципів стосовно одягу. Без 
такого навчання освітньо-виховна робота надто часто 
гальмується і спотворюється. Любов до одягу, відда-
ність моді належать до найбільш грізних суперників 
учителя та найефективніших перешкод. 

Мода – це володарка, яка править залізною рукою. 
У дуже багатьох сім’ях силу, час, увагу батьків і дітей 
поглинають зусилля, спрямовані на задоволення її ви-
мог. Багаті люди прагнуть перевершити одне одного, 
намагаючись не відстати від її постійно мінливих сти-
лів. Середні й бідніші класи докладають усіх зусиль, 
аби наблизитися до стандарту, встановленого тими, 
кого вважають вищими за них. Там, де кошти і сила 
обмежені, а претензії на елегантність великі, тягар 
стає майже нестерпним.

Для багатьох людей не має значення, наскільки 
одяг гарний та чи пасує їм; фасони міняються і його 
необхідно переробити або ж викинути. Члени сім’ї 
приречені на нескінченну важку працю. Немає часу 
для навчання дітей, для молитви, вивчення Біблії, не-
має часу допомогти малюкам заприязнитися з Богом 
через споглядання Його творіння.

Немає ані часу, ані грошей для доброчинності. А 
сімейний раціон часто бідний. Їжа погано підібрана, 
нашвидкуруч приготовлена і вимоги організму задо-
волені лише частково. Наслідок цього – неправильні 
звички в харчуванні, які викликають захворювання 
або призводять до нестриманості.

Любов до хизування породжує марнотратство і в 
багатьох молодих людях убиває прагнення до більш 
благородного життя. Замість того щоб намагатися здо-
бути освіту, вони рано починають працювати, аби за-
робити гроші та задовольнити пристрасть до одягу. Не 
одну молоду дівчину, обмануту цією пристрастю, вона 
привела до загибелі.

У багатьох родинах сімейний бюджет не здатний 
покрити надмірні потреби. Батько, неспроможний за-
довольнити вимог дружини й дітей, зазнає спокуси 
вдаватися до нечесності, а в результаті – знову ганьба 
і крах. 

Навіть день богослужіння і саме богослужіння не 
вільні від панування моди. Вони радше надають мож-
ливість для ще більшого прояву її влади. Церква пере-



Християнське служiння

254 255

Формування характеру

творюється на місце для демонстрації моди і фасони 
досліджуються більше, ніж проповідь. Бідні люди, 
котрі не можуть задовольнити вимоги звичаю, узага-
лі тримаються далі від церкви. День спочинку прово-
дять у неробстві, а молодь – часто в товаристві, котре 
деморалізує.

У школах дівчата через невідповідний незручний 
одяг не здатні ні до науки, ні до відпочинку. Їхні голови 
зайняті іншими думками, і перед учителем стоїть важ-
ке завдання пробудити в них цікавість до навчання.

Щоб розвіяти чари моди, учитель часто може не 
знайти більш успішного засобу, ніж спілкування з при-
родою. Нехай учні знаходять задоволення в краєвидах 
біля річки, озера чи моря; нехай вони ходять у гори, 
милуються красою заходу сонця, досліджують скарби 
лісу й поля, отримують задоволення від розведення 
рослин, зокрема квітів, і тоді наявність ще однієї стріч-
ки чи рюші стане малозначною справою.

Допоможіть молоді усвідомити, що в одязі, як і в 
харчуванні, простий спосіб життя – необхідна умова 
для високих думок. Покажіть, як багато їм потрібно 
навчитися і зробити, якими дорогоцінними є роки 
юності в приготуванні до справи всього життя. Допо-
можіть їм побачити скарби, які містяться в Слові Бо-
жому, у книзі природи та в життєписах благородних 
людей. 

Нехай вони замисляться над стражданнями, які мо-
гли б полегшити. Допоможіть їм усвідомити, що кожний 

долар, витрачений людиною задля зовнішнього блис-
ку, позбавляє її коштів, з допомогою яких можна наго-
дувати голодних, одягнути нагих, утішити засумованих.

Вони не можуть собі дозволити прогаяти чудові 
можливості, зупинитися в розумовому розвитку, зруй-
нувати своє здоров’я і щастя задля узгодження з по-
глядами, котрі не мають нічого спільного з розсудли-
вістю, зручністю та привабливістю.

Водночас молодь слід навчати розуміти уроки при-
роди. «Усе Він прегарним зробив свого часу» (Екл. 
3:11). Наша перевага – прославляти Творця в одязі, як і 
в усьому іншому. Він бажає, щоб наш одяг був не тільки 
охайним і здоровим, а й відповідним і личив нам.

Про характер людини судять за її стилем одягу. Ви-
шуканий смак, розвинутий розум виявлятимуться у 
виборі простого відповідного вбрання. Статечна про-
стота в одязі в поєднанні зі скромною поведінкою 
багато зроблять для того, щоб оточити молоду жінку 
такою атмосферою святої стриманості, котра слугува-
тиме для неї щитом від тисячі небезпек.

Нехай дівчата будуть навчені, що мистецтво добре 
вдягатися включає в себе й уміння виготовляти для 
себе одяг. Таке бажання має плекати кожна дівчина. 
Це буде джерелом корисності й незалежності, без 
якого вона не може дозволити собі обійтися.

Любити красу і прагнути її – це правильна річ, але 
Бог бажає, щоб насамперед ми любили найвищу кра-
су – нетлінну та шукали її. Найдосконаліші витвори 



Християнське служiння

256 257

Формування характеру

людської майстерності не володіють красою, котра 
може зрівнятися з красою характеру, «дорогоцінною 
перед Богом».

Нехай молодь і малі діти навчаться обирати для 
себе царський одяг, зітканий на небесному верстаті, –  
«чистий світлий вісон» (Об’явл. 19:8), в який зодяг-
нуться всі святі Землі. Цей одяг – бездоганний харак-
тер Христа –  запропонований безкоштовно кожній 
людині. Але всі, хто прийме його, приймуть і носити-
муть його вже тут. 

Нехай діти засвоять, що, відкриваючи свій розум 
для чистих, сповнених любові думок та звершуючи 
добрі діла любові, вони зодягаються в прекрасний 
одяг Його характеру. Ці шати зроблять їх гарними й 
улюбленими тут, а в майбутньому забезпечать їм пра-
во на вхід до палацу Царя. Ось Його обітниця:

Вони «ходитимуть зі Мною в білому, бо є того гідні» 
(Об’явл. 3:4).

Субота

«Це знак поміж Мною та поміж вами... щоб ви по-
знали, що Я – Господь» (Вих. 31:13).

Значення суботи як виховного й освітнього засобу –  
неоціненне. Усе, чого Бог вимагає від нас, Він повер-
тає знову збагаченим, перетвореним, наділеним Його 
славою. Десятина, котру Він вимагав від Ізраїлю, була 

присвячена збереженню серед людей у чудовій красі 
зразка Його храму, що на Небі, – як знаку Його при-
сутності на Землі. Так і частина нашого часу, на котру 
Він претендує, повертається до нас, маючи на собі 
Його Ім’я та печать. «Це знак, – каже Господь, –  поміж 
Мною та поміж вами... щоб ви познали, що Я – Гос-
подь», тому що «шість день творив Господь небо та 
землю, море та все, що в них, а дня сьомого спочив, 
тому поблагословив Господь день суботній і освятив 
його» (Вих. 31:13; 20:11). Субота – це знак творчої та 
викупної сили; вона вказує на Бога як на джерело жит-
тя і знання; вона нагадує про первісну славу людини і 
таким чином свідчить про намір Бога відтворити в нас 
Його образ.

І субота, і сім’я були засновані в Едемі. Згідно з Бо-
жим наміром, вони  нерозривно зв’язані між собою. 
Цього дня більше, ніж будь-якого іншого ми можемо 
жити життям Едему. Божий план полягав у тому, аби 
члени сім’ї були разом у роботі й навчанні, під час бо-
гослужіння й відпочинку; батько як священик сім’ї, а 
разом батько і мати – як учителі та друзі своїх дітей. 
Однак результати гріха, змінивши умови життя, ве-
ликою мірою перешкоджають такому спілкуванню. 
Часто батько впродовж тижня майже не бачить своїх 
дітей. Він майже повністю позбавлений можливості 
спілкуватися з ними і повчати їх. Але любов Бога вста-
новила межу важкій праці. Над суботою Він простягає 
Свою милосердну руку. У Свій день Він зберігає для 



Християнське служiння

258 259

Формування характеру

259

сім’ї можливість спілкуватися з Ним, із природою та 
одне з одним.

Оскільки субота – це пам’ятник творчої сили, вона є 
днем, коли ми більше, ніж у всі інші дні повинні знайоми-
тися з Богом через Його творіння. Сама вже думка про су-
боту має асоціюватися в дітей з красою природи. Щасли-
ва та сім’я, члени котрої можуть іти до місця поклоніння в 
суботу, як Ісус ходив зі Своїми учнями до синагоги, –  че-
рез поля, уздовж берега озера або через гаї. Щасливі той 
батько і  та мати, котрі можуть навчати своїх дітей писа-
ного Божого Слова з допомогою ілюстрацій, узятих зі сто-
рінок відкритої книги природи; котрі можуть збиратися 
під зеленими деревами на свіжому чистому повітрі, щоб 
вивчати Слово та співом прославляти Небесного Отця.

З допомогою такого спілкування батьки можуть не-
розривними узами з’єднати своїх дітей зі своїми сер-
цями і водночас із Богом.

 Можливості суботи як засобу інтелектуального роз-
витку – неоціненні. Нехай урок Суботньої школи буде 
вивчений не шляхом квапливого перегляду підруч-
ника в суботу вранці, а з допомогою ретельного до-
слідження за тиждень наперед у післяобідній субот-
ній час із наступним щоденним повторенням та зна-
ходженням прикладів упродовж тижня. Таким чином 
матеріал уроку закарбується в пам’яті, і цей скарб ні-
коли не буде повністю втрачений.

Під час слухання проповіді нехай батьки і діти запи-
сують головний біблійний текст, процитовані вірші та, 

наскільки можливо, послідовність викладення думки, 
щоб повторювати одне одному вдома. Це значною мі-
рою допоможе уникнути втоми, яка так часто буває в 
дітей від слухання проповіді, а також сформує в усіх 
звичку бути уважними та зв’язано мислити.

Роздуми над запропонованими темами відкриють 
для учня скарби, про які той ніколи не мріяв. Власним 
життям він доведе реальність досвідів, описаних у бі-
блійних текстах:

«Як тільки слова Твої знаходилися, то я їх поїдав і 
було слово Твоє мені радістю і втіхою серця мого» 
(Єрем. 15:16).

«Я руки свої простягну до Твоїх заповідей». «Дорож-
чі вони понад золото і понад безліч щирого золота, – і 
раб Твій у них бережкий, а в дотриманні їх – нагорода 
велика» (Псал. 119:48; 19:11, 12).

Віра і молитва 

«Віра є підставою для надії» (Євр. 11:1). «Вірте, що 
одержите, і сповниться вам» (Марка 11:24).

Віра – це довіра Богові, переконаність у тому, що Він 
нас любить і краще знає, що слугує для нашого добра. 
Отже, замість вибору власного шляху, вона спонукує 
нас обирати Його шлях. Замість нашого неуцтва вона 
приймає Його мудрість, замість нашої слабкості –  
Його силу, замість нашої гріховності – Його правед-



Християнське служiння

260 261

Формування характеру

260

ність. Наше життя належить Йому, і ми самі належимо 
Йому. Віра визнає Його право власності та приймає  
благословення цього права. Істину, непорочність, чи-
стоту вважають секретами успішного життя. Саме віра 
робить нас володарями цих принципів.

Кожне добре спонукання і прагнення – це дар Бо-
жий; віра отримує від Бога життя, котре єдине може 
викликати справжнє зростання й ефективність.

Необхідно дуже добре зрозуміти, як має виявляти-
ся віра. Кожна обітниця Бога запропонована на умові. 
Якщо ми хочемо чинити Його волю, уся Його сила є 
нашою. Усякий обіцяний Ним дар міститься в самій 
обітниці. «Зерно – то Слово Боже» (Луки 8:11). На-
скільки правильно, що життя дуба міститься в жолу-
ді, настільки ж правильно, що дар Божий міститься в 
Його обітниці. Приймаючи обітницю, ми маємо дар. 

Віра, що дає нам змогу приймати Божі дари, сама є 
даром, яким певною мірою наділена кожна людина. 
Вона зростає, коли вправляється в прийнятті Слова Бо-
жого. Щоб зміцнити віру, ми повинні часто приводити 
її в контакт зі Словом.

У дослідженні Біблії учня необхідно привести до 
усвідомлення сили Божого Слова. Під час творіння 
«сказав Він – і сталось, наказав – і з’явилось». Він «на-
зиває те, що не існує, як існуюче» (Псал. 33:9; Римл. 
4:17), бо коли Він називає його, воно з’являється.

Як часто люди, котрі довіряли Слову Божому, хоч 
були вкрай безпомічними, могли встояти перед си-

лами всього світу: Єнох, чистий серцем, святий у 
житті, міцно тримаючись своєї віри та перемагаючи 
зло праведністю, – перед  зіпсованим поколінням 
глузіїв; Ной і його сім’я – перед  людьми того часу, 
людьми велетенської фізичної і розумової сили та 
найнижчої моральності; сини Ізраїлю біля Червоно-
го моря, безпорадна налякана юрба рабів, – перед 
наймогутнішим військом наймогутнішої держави на 
земній кулі; Давид, хлопчик-пастушок, якому нале-
жала обітниця Божа про престол, – перед Саулом, 
панівним монархом, налаштованим  міцно втриму-
вати свою владу; Шадрах та його друзі в полум’ї – 
перед  Навуходоносором на престолі; Даниїл серед 
левів – перед  ворогами, що посідали найвищі по-
сади в царстві; Ісус на хресті – перед юдейськими 
священиками і старійшинами, котрі змусили навіть 
римського правителя виконувати їхню волю; Павло, 
закутий у кайдани, проваджений як злочинець на 
місце страти, – перед Нероном, деспотичним пра-
вителем світової імперії.

Такі приклади містяться не тільки в Біблії. Ними 
рясніють усі літописи людської історії. Вальденці та 
гугеноти, Уїкліф і Гус, Ієронім і Лютер, Тіндаль і Нокс, 
Цинцендорф і Уеслі та багато інших свідчили про силу 
Божого Слова проти людської сили й політики, які під-
тримували зло. Це – справжня знать світу. Це – його 
царський родовід. Сьогоднішня молодь покликана за-
йняти свої місця в цьому родоводі.



Християнське служiння

262 263

Формування характеру

У малих життєвих справах віра не менш необхідна, 
ніж у великих. У всіх наших щоденних інтересах і за-
няттях підтримувальна Божа сила стає реальною для 
нас завдяки постійній довірі.

З людської точки зору, життя є для всіх невипробу-
ваним шляхом. Якщо взяти до уваги наші глибші до-
свіди, то це шлях, яким кожен із нас прямує сам. Жод-
на інша людина не може повністю проникнути в наш 
внутрішній світ. Коли мала дитина вирушає в цю подо-
рож, в якій рано чи пізно їй доведеться обирати влас-
ний курс, самостійно приймаючи життєво важливі рі-
шення, котрі вплинуть на її вічну долю, –  наскільки 
серйозними повинні бути зусилля, аби спрямовувати 
її довір’я до надійного Керівника й Помічника!

Як щит від спокуси та як натхнення до чистоти й 
істини, жодний інший чинник не може зрівнятися з 
усвідомленням Божої присутності. «Все оголене й від-
крите перед Його очима, – Йому дамо звіт!» «Твої очі 
занадто пречисті, щоб міг Ти дивитись на зло, і на на-
сильство дивитись не можеш» (Євр. 4:13; Авак. 1:13). 
Ця думка слугувала щитом для Йосипа серед розтлін-
ня Єгипту. На принади спокуси в нього була тверда 
відповідь: «Як же я вчиню це велике зло, і згрішу пе-
ред Богом?» (Бут. 39:9). Якщо плекати віру, вона буде 
таким щитом для кожної душі.

Тільки усвідомлення Божої присутності може про-
гнати страх, який для боязкої дитини здатний пере-
творити життя на тягар. Нехай в її пам’яті закарбується 

обітниця: «Ангол Господній табором стає кругом тих, 
хто боїться Його, – і визволяє їх» (Псал. 34:8). Нехай 
дитина прочитає чудову історію про Єлисея в гірсько-
му місті, котрого оточив загін могутніх небесних анге-
лів, ставши між ним та військом озброєних ворогів. 
Нехай вона прочитає, як засудженому на смерть Пе-
трові з’явився у в’язниці Божий ангел, як він спокійно 
провів Божого слугу повз озброєних вартових, повз 
масивні двері й великі залізні ворота із засувами та 
замками. Нехай дитина прочитає про подію на морі, 
коли Павло-в’язень, пливучи на кораблі до місця сво-
го суду і страти, промовив до воїнів та моряків, змуче-
них працею, пильнуванням і тривалим постом під час 
шаленої бурі, величні слова мужності та надії: «Крі-
піться, бо не загине душа жодного з вас... Тому що цієї 
ночі переді мною постав ангел Бога, Якому я належу 
та Якому служу, і сказав: Не бійся, Павле! Тобі треба 
стати перед кесарем, і ось подарував тобі Бог усіх, хто 
пливе з тобою!» З вірою в цю обітницю Павло запев-
нив своїх товаришів: «Жодному з вас і волосина з го-
лови не впаде». Так і сталося. Оскільки на цьому кора-
блі перебував один муж, через якого міг діяти Бог, усі 
язичеські воїни й моряки того корабля були врятовані. 
«Всі врятувалися на землю» (Дії 27:22-24, 34, 44).

Усе це написано не для того лише, щоб ми могли 
читати й дивуватися, але щоб та сама віра, котра в 
давнину діяла в Божих слугах, діяла і в нас. Не менш 
дивовижним способом, ніж Він діяв тоді, діятиме Гос-



Християнське служiння

264 265

Формування характеру

подь сьогодні там, де тільки є серця, сповнені вірою, 
аби бути руслами для Його сили.

Людей, котрі сумніваються в собі, котрі через брак 
упевненості у своїх силах ухиляються від обов’язку й 
відповідальності, потрібно навчити покладатися на 
Бога. Таким чином не один із тих, хто інакше міг би 
стати тільки «нулем» у світі, можливо, тільки безпо-
радним тягарем, зможе сказати разом з апостолом 
Павлом: «Усе можу в Тому, Хто мене зміцнює – в Ісусі 
Христі» (Филп. 4:13).

Віра також має дорогоцінні уроки для дитини, котра 
швидко обурюється у відповідь на кривду. Схильність 
противитися злу або помститися за кривду часто ви-
кликана гострим почуттям справедливості та актив-
ним, енергійним духом. Таку дитину потрібно навчати, 
що Бог – вічний Хоронитель правди і справедливості. 
Він з ніжністю піклується про істоти, яких полюбив на-
стільки, що віддав Свого найдорожчого улюбленого 
Сина задля їхнього спасіння. Він матиме справу з кож-
ним лиходієм.

«Бо хто вас доторкується, той доторкується до зірця 
Його ока» (Зах. 2:12).

«На Господа здай дорогу свою, і на Нього надію 
клади, і Він зробить, і Він випровадить, немов світло, 
твою справедливість, а правду твою – немов південь» 
(Псал. 37:5, 6).

«І твердинею буде Господь для пригніченого, в час 
недолі – притулком. І на Тебе надіятись будуть усі, що 

Ім’я Твоє знають, бо не кинув Ти, Господи, тих, хто шу-
кає Тебе!» (Псал. 9:10, 11).

Бог велить нам виявляти до людей таке ж співчут-
тя, яке Він виявляє до нас. Нехай запальні, незалежні, 
мстиві натури спрямують свій погляд на Лагідного й 
Покірного, провадженого як ягня на заколення, нем-
стивого як овечка, що перед стрижіями своїми мов-
чить. Нехай вони поглянуть на Того, Кого прокололи 
наші гріхи й обтяжили наші печалі, – і вони навчаться 
витривалості, стриманості, прощення.

Завдяки вірі в Христа все, чого не вистачає характеру, 
може бути надбане, будь-яке забруднення очищене, 
кожна помилка виправлена, кожна чеснота розвинута.

«Ви в Ньому маєте повноту» (Колос. 2:10). 
Молитва й віра тісно пов’язані, тому їх потрібно 

розглядати разом. У молитві віри міститься Боже-
ственна наука; це наука, котру необхідно засвоїти 
кожному, хто бажає зробити успішною справу свого 
життя. Христос каже: «Все, про що молитесь і про-
сите, – вірте, що одержите, і сповниться вам» (Мар-
ка 11:24). Він дає зрозуміти, що наше прохання має 
узгоджуватися з волею Бога; ми повинні просити про 
обіцяне Ним, а отримане використовувати для вико-
нання Його волі. Якщо умови додержані, виконання 
обітниці – незаперечне.

Ми можемо просити прощення гріха, Святого Духа, 
христоподібного характеру, мудрості та сили викону-
вати Його справу, будь-якого дару, обіцяного Ним; а 



Християнське служiння

266 267

Формування характеру

тоді повинні вірити, що отримаємо, і дякувати Богові, 
що отримали.

Нам не потрібно шукати видимого доказу благосло-
вення. Дар міститься в обітниці, і ми можемо займа-
тися своєю працею, маючи впевненість, що Бог спро-
можний виконати обіцяне і дар, яким ми вже володі-
ємо, буде реалізований тоді, коли ми найбільш його 
потребуватимемо.

Таким чином, жити Словом Бога означає підкоряти 
Йому все своє життя. Матиме місце постійне відчуття 
й усвідомлення потреби і залежності, потяг серця до 
Бога. Молитва тут необхідна, оскільки вона є життям 
для душі. Сімейна молитва, громадська молитва ма-
ють своє значення, але саме таємне спілкування з Бо-
гом підтримує життя душі.

Саме під час перебування на горі з Богом Мойсей 
споглядав зразок чудової споруди, котра мала стати 
місцем перебування Його слави. На горі з Богом – у 
потаємному місці спілкування –  ми повинні спогляда-
ти Його славний ідеал для людства. Тоді будемо спро-
можні так сформувати будівлю нашого характеру, що 
для нас зможе виконатися Його обітниця: «Оселюся в 
них і ходитиму, і буду їхнім Богом, а вони будуть Моїм 
народом!» (2 Кор. 6:16).

Саме під час усамітненої молитви Ісус отримував 
мудрість і силу у Своєму земному житті. Нехай молоді 
люди наслідують Його приклад, знаходячи на світанку 
та з настанням сутінок спокійний час для спілкуван-

ня зі своїм Небесним Отцем. А впродовж дня нехай 
вони підносять свої серця до Бога. На кожному кроці 
нашого шляху Він каже: «Бо Я – Господь, Бог твій, що 
держить тебе за правицю... Не бійся – Я тобі поможу!» 
(Ісаї 41:13). Якби наші діти могли засвоїти ці уроки у 
світанкову пору свого життя, які свіжість і сила, які ра-
дість і пахощі увійшли би в їхнє життя!

Це уроки, котрих може навчити лише той, хто сам 
засвоїв їх. Учення Біблії не справляє більшої дії на мо-
лодь через те, що багато батьків і вчителів, стверджу-
ючи, що вірять у Боже Слово, своїм життям зрікаються 
його сили. Часом молоді люди відчувають силу Слова. 
Вони бачать, яка дорогоцінна любов Христа, бачать 
красу Його характеру та можливості життя, відданого 
на  служіння Йому. Але на противагу цьому вони за-
уважують життя тих, хто стверджує, що шанує Заповіді 
Божі. Як багато є людей, стосовно котрих справджу-
ються слова, сказані пророкові Єзекіїлю: 

Люди «говорять один з одним, кожен зі своїм бра-
том, кажучи: Увійдіть та послухайте, що це за слово, 
що виходить від Господа? І прийдуть до тебе, як при-
ходить народ, і сядуть перед тобою як Мій народ, 
і послухають твоїх слів, але їх не виконають, бо що 
приємне в устах їхніх, те вони зроблять, а серце їхнє 
ходить за захланністю їхньою. І ось ти для них, як 
пісня кохання, красноголосий і добрий грач, і вони 
слухають слова твої, але їх не виконують!» (Єзек. 
33:30-32).



Християнське служiння

268 269

Формування характеру

Одна річ – ставитися до Біблії як до книги, що міс-
тить хороше моральне повчання, до котрого можна 
прислухатися, доки воно узгоджується з духом часу і 
нашим становищем у світі; і зовсім інша річ – уважати її 
тим, чим вона насправді є, – Словом живого Бога, Сло-
вом, яке є нашим життям, Словом, яке має визначати 
наші дії, слова й думки. Розцінювати Слово Боже як 
щось менше за це – значить відкидати його. А таке від-
кинення людьми, котрі сповідують віру в нього, є осно-
вною причиною скептицизму та невір’я серед молоді.

Світом оволодіває небачене досі напруження. У 
розвагах, зароблянні грошей, змаганні за владу, у са-
мій боротьбі за існування міститься жахлива сила, що 
підкоряє тіло, розум і душу. Серед цієї божевільної го-
нитви промовляє Бог. Він велить нам  відсторонитися 
від неї та спілкуватися з Ним. «Вгамуйтесь та знайте, 
що Бог Я» (Псал. 46:10).

Багато людей навіть під час молитви й духовних роз-
думів не одержують благословення, котре приходить 
від справжнього спілкування з Богом. Вони надто по-
спішають. Квапливими кроками вони протискуються 
через коло сповненої любові присутність Христа, зу-
пиняючись, можливо, на мить на священній території, 
але не чекають поради. У них немає часу, аби побути з 
Божественним Учителем. Разом з власними тягарями 
вони повертаються до своєї роботи.

  Такі працівники не зможуть досягнути найвищого 
успіху, доки не пізнають секрету сили. Вони повинні 

виділяти час, щоб роздумувати, молитися, приходити 
до Бога для відновлення фізичної, розумової і духо-
вної сили. Вони потребують впливу Святого Духа, що 
підносить душу. Отримуючи це, вони будуть оживлені 
свіжими силами. Утомлені тіло і мозок будуть відсві-
жені, обтяжене серце відчує полегшення.

Не зупинка на хвилину в Його присутності, а особис-
тий контакт із Христом, тобто посидіти разом з Ним, –  
ось наша потреба. Яке це буде щастя для дітей у на-
ших сім’ях та учнів у наших школах, коли батьки й вчи-
телі матимуть у своєму власному житті дорогоцінний 
досвід, змальований у книзі Пісня над Піснями: 

«Як та яблуня між лісовими деревами, так мій ко-
ханий поміж юнаками, – його тіні жадала й сиділа я в 
ній, і його плід для мого піднебіння солодкий!

 Він впровадив мене до винярні, а прапор його надо 
мною – кохання!» (П. Пісень 2:3, 4).

Справа життя

«Я відчайдушно біжу до мети» (Филп. 3:14).
 
Успіх у будь-якій сфері вимагає наявності визна-

ченої мети. Хто прагне досягти справжнього успіху в 
житті, той має постійно бачити перед собою мету, гід-
ну його зусиль. Така ціль поставлена перед молоддю 
сьогодення. Визначена Небом мета – нести Євангеліє 
світові в цьому поколінні –  найблагородніша з усіх, 



Християнське служiння

270 271

Формування характеру

270 271

які можуть апелювати до будь-якої людини. Така мета 
відкриває поле для праці кожному, серця котрого тор-
кнувся Христос.

Намір Божий стосовно дітей, що зростають біля на-
ших домашніх вогнищ, ширший, глибший і вищий, 
ніж сягає наше обмежене бачення. У минулому вірні 
в Його очах люди були покликані від найскромніших 
занять, аби свідчити про Нього, перебуваючи на най-
вищих посадах світу. І не один юнак сьогодні, зрос-
таючи, як зростав Даниїл у своїй юдейській домівці, 
вивчаючи Слово Бога та Його діла, засвоюючи уроки 
вірного служіння, ще стоятиме в законодавчих зборах, 
у судових залах або в царських дворах як свідок Царя 
царів. Безліч людей будуть покликані до більш широ-
кого служіння. Увесь світ відкривається для Євангелія. 
Ефіопія простягає свої руки до Бога. З Японії, Китаю, Ін-
дії, з оповитих ще й досі темрявою країн нашого кон-
тиненту, з кожного куточку нашого світу лунає крик 
уражених гріхом сердець, які бажають знати про Бога 
любові. Мільйони й мільйони людей ніколи навіть не 
чули про Бога та Його любов, явлену в Христі. Отрима-
ти таке знання – їхнє право. Нарівні з нами вони мо-
жуть розраховувати на милість Спасителя. І нам, котрі 
отримали це знання, і нашим дітям, котрим ми мо-
жемо передати його, належить відгукнутися на їхній 
поклик. Перед кожною родиною, кожною школою, 
кожними батьком і матір’ю, кожними учителем і ди-
тиною, котрих осяяло світло Євангелія, у цей час кризи 

постає запитання, поставлене цариці Естер у той час 
серйозної кризи в історії Ізраїлю: «Хто знає, чи не на 
час, як оцей, досягла ти царства?» (Естер 4:14).

Люди, котрі замислюються над успіхами і пере-
шкодами в проповіді Євангелія, думають про те, як 
результати цього позначаться на них особисто та на 
світові. Мало хто замислюється над тим, як вони по-
значаються на Богові. Мало хто замислюється над тим 
стражданням, яке гріх завдав нашому Творцеві. Усе 
Небо страждало під час агонії Христа; але те страж-
дання [Творця] не почалося і не закінчилося з Його вті-
ленням у людську природу. Для наших притуплених 
почуттів хрест є одкровенням того болю, якого гріх 
від самого свого початку завдав серцю Бога. Кожне 
відступлення від правди, кожний жорстокий учинок, 
кожна невдача людини в досягненні Його ідеалу при-
кро вражає Його. Коли Ізраїль спіткали нещастя, котрі 
були неминучим наслідком розділення з Богом, –  
поневолення їхніми ворогами, жорстокість і смерть, –  
сказано, що «знетерпеливилась душа Його через Із-
раїлеве страждання». «В усякому утиску їхньому тісно 
було і Йому... і їх підніс і носив їх усі дні в давнину» 
(Суд. 10:16; Ісаї 63:9).

Його Дух «заступається за нас невимовними зі-
тханнями». У той час як «усе творіння разом стогне і 
страждає» (Римл. 8:26, 22), серце безмежного Отця 
болить від співчуття. Наш світ – це величезний лепро-
зорій, місце страждання й нещастя, про які ми навіть 



Християнське служiння

272 273

Формування характеру

не відважуємося думати. Якби ми усвідомили це по-
вною мірою, тягар був би надто жахливим. Але Бог 
усе це відчуває. Щоб знищити гріх і його наслідки, Він 
віддав Свого найдорожчого улюбленого Сина і зробив 
нас здатними завдяки співпраці з Ним покласти край 
цим нещастям і стражданням. «І це Євангеліє Царства 
буде проповідуване по всьому світі на свідчення всім 
народам, – і тоді прийде кінець» (Матв. 24:14).

«Ідіть по цілому світі й усьому творінню проповід-
уйте Євангеліє» (Марка 16:15) – ось наказ Христа Його 
послідовникам. Це не означає, що всі покликані бути 
служителями або місіонерами у звичному значенні 
слова; однак усі можуть бути Його співпрацівниками 
в справі проголошення Доброї Вістки своїм ближнім. 
Цей наказ даний усім: знатним і простим, освіченим і 
неосвіченим, старим і молодим. 

З огляду на це повеління, чи можемо ми виховува-
ти наших синів і дочок та давати їм освіту для життя 
респектабельних умовностей, життя, яке вважаєть-
ся християнським, але якому бракує самопожертви 
Христа, життя, котрому Той, Хто є Істина, змушений 
винести вирок: «Я не знаю вас»?

Тисячі діють подібним чином. Вони думають забез-
печити своїм дітям блага  Євангелія, водночас зрікаю-
чись його духу. Але так не може бути. Хто відкидає пе-
ревагу участі з Христом у служінні, відкидають єдине 
виховання, яке робить людину придатною бути Його 
причасником у Його славі. Вони відкидають навчання, 

котре в цьому житті дає силу і благородство характеру. 
Не один батько і не одна мати, не допускаючи своїх ді-
тей до хреста Христового, надто пізно дізнаються, що 
тим самим вони віддали їх ворогові Бога й людини. 
Вони скріпили печаттю їхню загибель не тільки для 
життя майбутнього, а й для теперішнього. Їх здолала 
спокуса. Вони виросли прокляттям для світу, горем і 
ганьбою для тих, хто дав їм існування.

Навіть прагнучи приготуватися до служіння Богові, 
багато хто відхиляється від цієї мети через неправиль-
ні методи освіти. Переважно життя розцінюється як 
таке, що складається з відокремлених один від одного 
періодів: періоду навчання й періоду діяльності – при-
готування та досягнення. Для підготовки до життя слу-
жіння молодь посилають до школи здобувати знання 
через вивчення книг. Ізольовані від обов’язків щоден-
ного життя, вони бувають поглинуті навчанням, випус-
каючи з думки його мету. Запал їхнього початкового 
посвячення згасає і в надто багатьох з’являється егоїс-
тичне честолюбство. Після закінчення учбового закла-
ду тисячі випускників виявляють, що втратили зв’язок 
із життям. Вони так довго мали справу з абстрактними 
теоретичними поняттями, що в той час, коли все єство 
має пробудитися, аби встояти в жорстокій боротьбі 
реального життя, вони виявляються не приготовлени-
ми. Замість того, щоб займатися благородною спра-
вою згідно з поставленою метою, їхні сили й енергію 
поглинає боротьба за шматок хліба. Після низки роз-



Християнське служiння

274 275

Формування характеру

чарувань, втративши надію навіть на можливість чес-
но заробляти на життя, багато хто втягується в справи 
сумнівного або кримінального характеру. Світ втрачає 
служіння, котре міг би отримувати, а Бог втрачає душі, 
які палко прагнув піднести, облагородити і вшанувати 
як Своїх представників.

Багато батьків припускаються помилки, роблячи різ-
ницю між своїми  дітьми в питанні освіти. Вони йдуть 
на будь-яку жертву, щоб надати найкращі можливості 
тямущим і здібним. Проте вважають, що такі можли-
вості необов’язково створювати для менш перспек-
тивних дітей. Вважається, що малої освіти достатньо 
для виконання звичайних життєвих обов’язків.

Але хто здатний вибрати із сім’ї тих дітей, на котрих 
лежатимуть найважливіші обов’язки? Як часто люд-
ське судження в цьому випадку виявлялося помилко-
вим! Згадайте досвід Самуїла, коли він був посланий 
помазати одного із синів Єссея на царя  Ізраїлю. Пе-
ред ним пройшли семеро юнаків благородного вигля-
ду. Подивившись на першого, добре збудованого, з 
приємними рисами обличчя та царственою поставою, 
пророк вигукнув: «Справді – перед Господом помаза-
нець Його!» Але Бог сказав: «Не дивись на обличчя 
його та на високість зросту його, бо Я відкинув його 
Собі! Бо Бог бачить не те, що бачить людина: чоловік 
бо дивиться на лице, а Господь дивиться на серце». 
Отож, стосовно всіх сімох було засвідчено: «Цих не ви-
брав Господь» (1 Сам. 16:6, 7, 10). І доки не покликали 

від отари Давида, пророкові не було дозволено вико-
нати свою місію.

Старші брати, з-поміж яких хотів вибрати Самуїл, 
не володіли тими якостями, котрі Бог вважав вельми 
важливими для правителя Свого народу. Горді, его-
центричні, самовпевнені, вони були відкинуті задля 
одного, з яким поводилися зневажливо, одного, ко-
трий зберіг простоту та щирість юності, і котрий, хоч 
і видавався малим у власних очах, міг бути навчений 
Богом для виконання обов’язків царства. Так само і 
сьогодні в багатьох дітях, котрих батьки обходять ува-
гою, Бог бачить значно більші здібності, ніж у тих, кого 
вважають дуже перспективними.

Що ж стосується життєвих можливостей, то хто може 
вирішувати, що є великим, а що – малим? Як багато 
працівників, займаючи скромне становище в житті, 
використовують здібності для благословення світу і 
досягають результатів, яким можуть позаздрити царі!

Тож нехай кожна дитина одержить виховання й 
освіту для найвищого служіння. «Сій ранком насін-
ня своє, та й під вечір хай не спочиває рука твоя, не 
знаєш бо ти, котре вийде на краще тобі, – оце чи оте» 
(Екл. 11:6).

Конкретне місце, призначене нам у житті, визнача-
ють наші здібності. Не всі досягають однакового розви-
тку або однаково ефективно виконують ту саму роботу. 
Бог не очікує, щоб ісоп досягнув розміру кедра, а олив-
кове дерево – зросту величної пальми. Але кожен має 



Християнське служiння

276 277

Формування характеру

277

ставити собі за мету таку висоту, котрої може досягти 
завдяки об’єднанню людської та Божественної сили.

Багато людей не стають тим, чим могли би бути, бо 
не використовують силу, котрою володіють. Вони не 
вхопилися належним чином за Божественну міць. Ба-
гато хто ухиляється від діяльності, в якій могли б до-
сягти справжнього успіху. Прагнучи більшої шани або 
приємнішого заняття, вони беруться за те, до чого 
непридатні. Не один чоловік, таланти котрого відпо-
відають зовсім іншому покликанню, прагне опанувати 
певну професію. І той, хто міг би стати успішним фер-
мером, ремісником або фельдшером, займає невід-
повідну для себе посаду служителя, юриста чи ліка-
ря. А інші могли б посідати відповідальне становище, 
однак через брак енергії, старанності і наполегливості 
задовольняються  легшою роботою.

Нам необхідно ретельніше дотримуватися Божого 
плану життя. Якнайкраще виконувати свою безпосе-
редню роботу, вручити свої шляхи Богові й уважно 
стежити за вказівками Його провидіння – ось правила, 
що гарантують надійне керівництво у виборі заняття.

Той, Хто прийшов з Небес, аби бути для нас прикла-
дом, провів біля тридцяти років Свого життя, викону-
ючи просту ремісницьку працю, але впродовж цього 
часу Він досліджував Слово і діла Бога, допомагав 
усім та навчав усіх, кого тільки міг досягти Його вплив. 
Розпочавши Своє громадське служіння, Він ходив, зці-
ляючи хворих, потішаючи засумованих, проповідуючи 

Євангеліє убогим. У цьому полягає праця всіх Його по-
слідовників.

«Більший між вами, – сказав Він, – хай буде як мен-
ший, і начальник – як слуга... Я ж серед вас як Той, Хто 
обслуговує» (Луки 22:26, 27).         

Любов до Христа і вірність Йому – це джерело іс-
тинного служіння. У серці, котрого торкнулася Його 
любов, зароджується бажання працювати для Нього. 
Таке бажання потрібно підтримувати і правильно ске-
ровувати. Чи то в сім’ї, по сусідству, чи в школі присут-
ність убогих, страждальців, неосвічених і невдах слід 
вважати не нещастям, а дорогоцінною можливістю 
для служіння.

У цій роботі, як і в кожній іншій, уміння здобувається 
в самому процесі роботи. Виконання звичайних жит-
тєвих обов’язків та служіння нужденним і страждаль-
цям – це гарантія вміння й ефективності. Без цього дії, 
спонукувані найкращими намірами, часто бувають 
даремними і навіть шкідливішими. Саме у воді, а не 
на землі навчаються плавати.

Ще один обов’язок, до котрого надто часто став-
ляться легковажно і котрий необхідно роз’яснити мо-
лодим людям, що усвідомлюють вимоги Христа, –  це 
обов’язок підтримувати церковні взаємовідносини.

Відносини між Христом і Його Церквою дуже тісні 
та священні: Він – Наречений, а Церква – наречена, 
Він – Голова, а Церква – тіло. Отже, зв’язок із Христом 
включає в себе зв’язок з Його Церквою.



Християнське служiння

278 279

Формування характеру

278

Церква організована для служіння, і в житті служін-
ня Христові зв’язок із Церквою – один з перших кроків. 
Вірність Христові вимагає сумлінного виконання цер-
ковних обов’язків. Це – важлива частина виховання, 
і в Церкві, наповненій життям Господа, воно приведе 
безпосередньо до служіння тим, хто перебуває у світі.

Існує багато сфер, які дають молодим людям мож-
ливості для корисної діяльності. Нехай вони організо-
вують групи для християнського служіння, і результа-
том такої співпраці буде допомога та підбадьорення. 
Батьки й учителі, виявляючи зацікавленість у роботі 
молоді, зможуть принести їм користь, передаючи свій 
багатий досвід та допомагаючи досягти ефективності 
в їхніх добрих ділах.

Знайомство із ситуацією пробуджує співчуття, а 
співчуття є джерелом дієвого служіння. Для пробу-
дження в дітях і молоді співчуття й духу жертовності 
щодо мільйонів страждальців у краях за кордоном їм 
потрібно познайомитися з цими країнами та їхніми 
народами. У цьому напрямку багато чого можна зро-
бити в наших школах. Замість зосереджувати увагу на 
битвах історичних Олександрів та Наполеонів, нехай 
учні вивчають життя таких мужів, як апостол Павло і 
Мартин Лютер, Моффат, Лівінгстон і Керей, а також 
новітню історію місіонерського руху, котрий щодня 
розширюється. Замість обтяжувати свою пам’ять низ-
кою імен і теорій, котрі жодним чином не стосуються 
їхнього життя і про котрі вони рідко думають за стіна-

ми школи, нехай вони вивчають усі країни у світлі місі-
онерської праці, знайомлячись із народами та їхніми 
потребами.

У цій заключній справі євангелізації перед нами 
простягається широке поле, що чекає працівників, і 
як ніколи раніше потрібно набирати більше помічни-
ків з-посеред простих, звичайних людей. Як молодь, 
так і люди старшого віку будуть покликані від поля, 
від винограднику, від майстерні та послані Господом 
сповіщати Його вістку. У багатьох із них було мало 
можливості отримати освіту, але Христос бачить у них 
здібності, з допомогою котрих вони зуміють викона-
ти Його намір. Якщо вони вкладатимуть своє серце в 
справу та продовжуватимуть навчатися, Він зробить їх 
здатними працювати для Нього.

Той, Кому відомі глибини страждання й відчаю світу, 
знає, як принести полегшення. На кожному кроці Він 
бачить душі, що перебувають у темряві, зігнувшись 
під тягарем гріха, смутку і болю. Але Він бачить також 
їхні можливості, бачить висоту, котрої вони можуть 
досягти. Хоч людські істоти зловжили дарованими їм 
милостями, змарнували свої таланти і втратили гід-
ність Божої подоби, Творець має бути прославлений у 
їхньому викупленні.

 Тягар праці для цих нужденних у суворих місцях Зем-
лі Христос покладає на тих, хто може співчувати нео-
свіченим і заблудлим. Він буде поруч, аби допомагати 
тим, чиї  серця легко піддаються почуттю жалю, хоч 



Християнське служiння

280 281

Формування характеру

їхні руки можуть бути грубими і невмілими. Він працю-
ватиме через тих, хто може бачити милість у нещасті 
та надбання у втраті. Коли поруч перебуває Світло для 
світу, тоді в труднощах розпізнають перевагу, у замі-
шанні – порядок, у позірній невдачі – успіх. Біди роз-
глядатимуть як приховані благословення, нещастя –  
як милості. Працівники з простого народу, поділяю-
чи скорботи своїх ближніх, як їхній Господь і Вчитель 
поділяв скорботи всього людського роду, вірою поба-
чать, що Він працює разом з ними.

«Близький день Господній великий, він близький й 
дуже швидко настане» (Соф. 1:14). Тому світ має отри-
мати застереження.

Пройшовши підготовку згідно зі своїми можливос-
тями, тисячі й тисячі людей молодих і старших повинні 
віддатися цій праці. Багато сердець уже відгукується 
на заклик Великого Трудівника, і їхнє число зростати-
ме. Нехай кожний християнський освітянин виявляє 
співчуття до таких трудівників, співпрацюючи з ними. 
Нехай він підбадьорює молодих людей, котрими опі-
кується, допомагаючи їм отримати підготовку та при-
єднатися до спільної праці.

Не існує іншого роду діяльності, від якої молодь мо-
гла б отримувати більшу користь. Усі зайняті в служін-
ні – це Божа помічна рука. Це співпрацівники ангелів, 
вірніше, земні працівники, через яких ангели викону-
ють свою місію. Ангели промовляють їхніми голоса-
ми, діють їхніми руками. А люди, співпрацюючи з не-

бесними силами, отримують користь від їхніх уроків 
і досвіду. Як засіб освіти, який університетський курс 
може зрівнятися з цим? 

З такою армією працівників, якою може стати 
наша правильно навчена молодь, як скоро вістка про 
розп’ятого, воскреслого та скоро грядущого Спасите-
ля може бути донесена до всього світу! Як скоро може 
прийти кінець – кінець стражданню, смутку, гріху! Як 
скоро замість свого тутешнього володіння з його від-
битком гріха й болю, наші діти зможуть отримати свою 
спадщину там, де «успадкують праведні землю, і по-
віки будуть жити на ній», де «не скаже мешканець „Я 
хворий”!» і де «не почується… вже голос плачу» (Псал. 
37:29; Ісаї 33:24; 65:19).



283

Молодший учитель

282282 283

Роздiл 8

Молодший  учитель
«Як послав Мене Отець, – і Я посилаю вас!»  

(Івана 20:21).

Підготовка   

 «Постарайся представити себе гідним  
перед Богом» (2 Тим. 2:15).

Першим учителем дитини є матір. У період най-
більшої сприйнятливості дитини, коли вона найшвид-
ше розвивається, її виховання  великою мірою пере-
буває в руках матері. Їй першій надається можливість 
сформувати характер на добро або на зло. Вона по-
винна розуміти цінність такої можливості та більше 
за будь-якого іншого вчителя вміти якнайкраще вико-
ристати її. Проте нема нікого, чиєму навчанню приді-
лялося б так мало уваги. Для допомоги тій, чий вплив 
у вихованні є найбільш сильним і далекосяжним, до-
кладається найменше систематичних зусиль.

Люди, котрим доручена турбота про малу дитину, 
надто часто не знають її фізичних потреб; їм мало що 
відомо про закони здоров’я та принципи розвитку. 
Не більшою мірою вони здатні піклуватися і про розу-
мове й духовне зростання дитини. Такі люди можуть 
бути здатними  займатися бізнесом або славитися в 
товаристві, можуть досягти  похвальних результатів у 
галузі літератури або науки, проте вони мало знають 
про виховання дитини. Головним чином через брак 
такого знання і особливо щодо раннього періоду фі-
зичного розвитку, так багато представників людського 
роду помирає ще в дитинстві, а для багатьох, котрі до-
сягають зрілого віку, життя є лише тягарем.

На батьках, як і на матерях лежить відповідальність 
за виховання дітей і в ранньому, і в старшому віці. Для 
обох батьків надзвичайно необхідна вимога – старан-
на ґрунтовна підготовка. Перш ніж наважитися стати 
батьком і матір’ю, чоловіки й жінки мають ознайо-
митися із законами фізичного розвитку: фізіологією 
та гігієною, значенням дородового впливу, законами 
спадковості, санітарії, роллю одягу та вправ, лікуван-
ням хвороб. Вони також повинні розуміти закони ро-
зумового розвитку та морального виховання.

Цю справу виховання Безмежний вважав настільки 
важливою, що від Його престолу були послані вісники до 
майбутньої матері, аби відповісти на запитання: «Як нам 
виховувати ту дитину, і що чинити з нею?» (Суд. 13:12) 
та навчити батька, як він має виховувати обіцяного сина.



Християнське служiння

284 285

Молодший учитель

Виховання ніколи не досягне всього, чого може і по-
винно досягти, доки батьки повністю не усвідомлять 
важливості їхньої праці і не будуть підготовлені до ви-
конання своїх священних обов’язків.

Усі визнають необхідність освіти для вчителя, проте 
мало хто розуміє, у чому полягає його найважливіша 
підготовка. Людина, котра усвідомлює відповідаль-
ність, пов’язану з навчанням молоді, розумітиме, що 
самого вивчення різноманітних наук недостатньо. 
Учитель повинен мати більш різносторонню освіту, 
ніж отриману з вивчення книг. Він має володіти не 
тільки силою, а й широтою розуму, бути не тільки щи-
рим, а й великодушним.

Лише Той, Хто створив розум і встановив його зако-
ни, може повністю розуміти його потреби та керува-
ти його розвитком. Дані Ним принципи виховання й 
освіти – єдине надійне керівництво. Суттєво необхід-
на кожному вчителеві якість – знання цих принципів і 
таке їх прийняття, коли вони стають керівною силою в 
його особистому житті.

Досвід практичного життя є обов’язковою вимогою. 
Порядок, ретельність, пунктуальність, самовладання, 
життєрадісність, урівноважений характер, самовідда-
ність, чесність і люб’язність  – це необхідні якості.

Оскільки в характерах так багато дешевини, так ба-
гато підробок навколо молоді, зростає потреба в тому, 
щоб слова, відношення і поведінка вчителя відобра-
жали високе й істинне. Діти дуже швидко зауважують 

нещирість та будь-яку іншу слабкість або дефект. Учи-
тель може завоювати повагу своїх учнів не інакше, як 
виявленням у власному характері тих принципів, яких 
прагне навчити їх. Тільки діючи так у своєму щоден-
ному спілкуванні з ними, він може справляти на них 
постійний вплив на добро.

Що ж стосується майже всіх інших якостей, котрі 
сприяють успіхові вчителя, то вони великою мірю за-
лежать від його фізичної сили й енергії. Чим краще 
його здоров’я, тим краще він працюватиме.

Обов’язки вчителя настільки втомливі, що з його 
боку вимагаються особливі зусилля для збережен-
ня енергії та бадьорості. Часто його серце й розум 
утомлюються і виникає майже непереборна схиль-
ність до депресії, холодності або дратівливості. 
Обов’язок учителя – не тільки противитися таким 
настроям, а й уникати причини, що викликає їх. Він 
повинен берегти своє серце чистим, добрим, дові-
рливим, співчутливим. Щоб завжди бути твердим, 
спокійним і бадьорим, він має зберігати силу розу-
му й нервів.

Оскільки в справі вчителя якість значно важливіша 
за кількість, він повинен остерігатися надмірної праці –  
не планувати виконати значно більше своєї безпосе-
редньої робити, не брати на себе інших обов’язків, які 
зроблять його непридатним для його справи, а також 
не брати участі в розвагах і забавах, які більше висна-
жують, аніж відновлюють сили.



Християнське служiння

286 287

Молодший учитель

287

Вправи на свіжому повітрі, особливо під час корис-
ної праці, – це один з найкращих видів відпочинку для 
тіла й розуму; а приклад учителя надихне його учнів 
поважати фізичну працю та цікавитися нею.

Учитель має в усьому скрупульозно дотримувати-
ся принципів здоров’я. Він повинен так чинити тому, 
що це не тільки позначається на власному успіхові, а 
й справляє вплив на його учнів. Учитель має виявляти 
стримання в усьому: у харчуванні, одязі, праці, відпо-
чинку, – він має бути прикладом.

Фізичне здоров’я та непорочність характеру пови-
нні поєднуватися з високою освітньою кваліфікацією. 
Чим більше вчитель має справжнього знання, тим 
кращою буде його робота. Школа – не місце для по-
верхової праці. Жоден учитель, який задовольняєть-
ся поверховими знаннями, не досягне високого рівня 
ефективності.

Однак ефективність роботи вчителя залежить не 
стільки від обсягу знань, якими він володіє, скільки 
від стандарту, до котрого прагне. Справжній учитель 
не задовольняється сірими думками, інертним ро-
зумом і хиткою пам’яттю. Він постійно шукає вищих 
досягнень та кращих методів. Його життя – це життя 
постійного зростання. Робота такого вчителя відзна-
чається свіжістю, животворчою силою, що пробуджує 
і надихає його учнів.

Учитель повинен мати здібність до своєї справи. Він 
має володіти мудрістю і тактовністю, необхідними для 

праці з людським розумом. Яким би великим не було 
його наукове знання, яким би вмінням він не володів 
в інших галузях, якщо він не завоює поваги й довір’я 
учнів, його зусилля будуть даремними.

Існує потреба в учителях, котрі швидко помічають 
і використовують кожну можливість чинити добро, у 
котрих ентузіазм поєднується з істинною гідністю, ко-
трі вміють керувати і здатні навчати (див. 1 Тим. 3:2), 
можуть надихнути мислення, пробудити енергію, все-
лити мужність і життя.

Можливості вчителя можуть бути обмеженими; він 
може не володіти таким високим рівнем освіченості, 
як цього хотілося б. Проте якщо він володіє здатніс-
тю відчувати людську душу, по-справжньому любить 
свою роботу, усвідомлює її важливість і має намір 
удосконалюватися; якщо він бажає серйозно й напо-
легливо працювати, то зрозуміє потреби своїх учнів і 
своїм співчуттям та цілеспрямованістю надихатиме їх 
іти слідом за ним шляхом, яким він веде їх уперед і 
вгору.

Діти і молодь, котрими опікується вчитель, дуже 
різняться між собою характерами, звичками, вихо-
ванням. Деякі не мають визначеної мети або певних 
принципів. Їх потрібно пробудити до усвідомлення 
власних відповідальності та можливостей. Мало дітей 
отримали вдома правильне виховання. Декотрі були 
домашніми улюбленцями, і все їхнє виховання мало 
поверховий характер. Їм дозволяли робити що за-



Християнське служiння

288 289

Молодший учитель

288

вгодно, ухилятися від відповідальності й несення тя-
гаря. Цим дітям бракує стабільності, наполегливості та 
самозречення. Будь-яку дисципліну вони часто вважа-
ють непотрібним обмеженням. Інших дітей осуджува-
ли й позбавляли мужності. Деспотичне обмеження та 
різкість розвинули в них упертість і непокору. Щоб такі 
здеформовані  характери могли змінитися, цю роботу 
переважно має здійснювати вчитель. Для успішного її 
виконання йому необхідно мати співчуття і проникли-
вість, які дадуть йому змогу встановити причину вад і 
слабостей, які виявляються в його учнях. Він повинен 
також володіти тактовністю й умінням, терпінням і 
твердістю, аби бути готовим надавати кожному необ-
хідну допомогу: нерішучим і ледачим – такі підбадьо-
рення й допомогу, що спонукають до вдосконалення, 
а слабкодухим – співчуття й визнання, які дадуть упев-
неність, а з нею і натхнення до праці.

Учителям часто не вдається встановити достатньо 
дружні відносини зі своїми учнями. Вони виявляють 
надто мало співчуття й ніжності і надто багато до-
стоїнства суворого судді. Учителеві необхідно бути 
твердим та рішучим, однак не занадто вимогливим і 
не диктатором. Бути різким та осудливим, триматися 
осторонь від своїх учнів або виявляти до них байду-
жість – означає закрити можливість справляти на них 
добрий вплив.

За будь-яких обставин учитель має бути безсторон-
нім. Виявляти прихильність до успішних учнів та бути 

критично налаштованим, нетерплячим, неспівчутли-
вим до тих, хто найбільше потребує підбадьорення й 
допомоги, – значить засвідчити про повне нерозумін-
ня того, у чому полягає праця вчителя. Саме в роботі з 
недосконалими, важкими дітьми випробовується ха-
рактер та виявляється, чи справді вчитель відповідає 
своїй посаді.

Ті, що виконують справу проводиря людської душі, 
беруть на себе велику відповідальність Справжній 
батько і мати вважають свій обов’язок таким, від яко-
го ніколи не зможуть бути цілковито звільнені. У сво-
єму житті дитина від раннього віку і до останніх днів 
відчуває силу зв’язку, котрий з’єднує її з батьківським 
та материнським серцем. Вчинки, слова і навіть сам 
погляд батька чи матері продовжують формувати ха-
рактер дитини на добро або на зло. Учитель поділяє 
цю відповідальність і повинен постійно усвідомлюва-
ти її святість, не випускаючи з думки мету своєї пра-
ці. Він має не просто виконувати щоденні завдання, 
догоджати своїм роботодавцям, підтримувати репу-
тацію школи. Учитель повинен міркувати над тим, що 
буде найвищим добром для його учнів як особистос-
тей, обдумувати обов’язки, котрі життя покладе на 
них, служіння, якого воно вимагає, а також необхідне 
приготування. Праця, котру він виконує день у день, 
справлятиме на його учнів, а через них і на інших лю-
дей вплив, який буде зростати і зміцнюватися до кінця 
часу. Із плодами своєї праці він повинен буде зустрі-



Християнське служiння

290 291

Молодший учитель

тися того великого дня, коли кожне слово і вчинок бу-
дуть представлені на розгляд перед Богом.

Учитель, який це розуміє, не вважатиме, що його 
робота закінчується із завершенням звичних щоден-
них занять, коли його учні на деякий час виходять 
з-під його безпосередньої опіки. Ці діти і молодь зали-
шатимуться в його серці. Як забезпечити їм найшля-
хетніший рівень досягнень – ось що буде метою його 
постійного пошуку та зусилля. 

Учитель, який бачить можливості та переваги своєї 
праці, не дозволить, аби щось стало на шляху серйоз-
них зусиль у самовдосконаленні. Він не шкодуватиме 
сил для досягнення найвищого рівня майстерності. 
Він сам намагатиметься бути таким, якими бажає ви-
ховати своїх учнів.

Чим глибше усвідомлення відповідальності, чим 
серйозніші зусилля докладаються до самовдоскона-
лення, тим ясніше вчитель бачитиме вади, які заважа-
ють його успішній роботі, і тим сильніше жалкуватиме 
про них. Коли він дивитиметься на значущість сво-
єї справи, на пов’язані з нею труднощі і можливості, 
його серце часто вигукуватиме: «І хто на це здатний?»

Любий учителю, коли ти думаєш про свою потребу 
в силі та керівництві  –  потребу, котрої не може за-
довольнити жодне людське джерело, – я прошу тебе 
подумати про обітниці Того, Хто є Дивний Порадник.

«Ось, – каже Він, – Я перед тобою відчинив двері, і 
їх ніхто не може зачинити» (Об’явл. 3:8).

«Покликуй до Мене – і тобі відповім». «Я зроблю 
тебе мудрим, і буду навчати тебе у дорозі, якою ти бу-
деш ходити, Я дам тобі раду, Моє око вважає на тебе!» 
(Єрем. 33:3; Псал. 32:8).

«І ось, Я з вами по всі дні аж до кінця віку» (Матв. 
28:20).

Як на найвищу підготовку до вашої роботи я вказую 
вам на слова, життя і методи Князя вчителів. Я прошу 
вас дивитися на Нього. Це ваш істинний ідеал. Спо-
глядайте його, зосереджуйтесь на ньому, доки Дух 
Божественного Вчителя не заволодіє вашим серцем і 
життям.

Оглядаючи Господню славу, ви перетворюєтеся на 
той самий образ (див. 2 Кор. 3:18).

Ось секрет впливу на ваших учнів. Відображайте 
Його.

Співпраця

 «Ми є членами одне одного» (Ефес. 4:25).

У формуванні характеру ніщо не має такого велико-
го значення, як вплив сім’ї. Праця вчителя повинна до-
повнювати працю батьків, однак не повинна займати 
її місце. У всьому, що стосується благополуччя дитини, 
необхідна співпраця батьків і вчителів.

Співпраця має починатися зі спільної праці самих 
батька й матері в сімейному житті. Вони несуть спіль-



Християнське служiння

292 293

Молодший учитель

ну відповідальність за виховання своїх дітей і повинні 
постійно прагнути діяти разом. Нехай вони підкорять-
ся Богові, шукаючи в Нього допомоги для підтримки 
одне одного. Нехай батьки навчають Своїх дітей бути 
вірними Богові, вірними принципові і таким чином ві-
рними собі й усім, із ким з’єднані. При такому вихо-
ванні діти, прийшовши до школи, не будуть причиною 
безладу та занепокоєння. Вони стануть підтримкою 
для своїх учителів, прикладом і заохоченням для ін-
ших учнів.

Батьки, котрі дають дітям таке виховання, навряд 
чи належать до тих, хто критикує вчителя. Вони розу-
міють: як інтереси їхніх дітей, так і справедливе став-
лення до школи вимагають, аби вони, наскільки мож-
ливо, підтримували й шанували того, хто поділяє їхню 
відповідальність.

Багато батьків зазнають у цьому невдачі. Своєю по-
спішною безпідставною критикою вони часто зводять 
майже нанівець вплив сумлінного самовідданого вчи-
теля. Багато батьків, діти котрих стали зіпсованими 
внаслідок потурання їм, залишають учителеві непри-
ємне завдання виправляти батьківське недбальство, а 
потім власною поведінкою роблять це завдання май-
же безнадійним. Їхня критика й осуд шкільного по-
рядку заохочують дітей до непослуху та закріплюють 
їхні погані звички.

Якщо виникає необхідність у критичних зауважен-
нях або пропозиціях щодо роботи вчителя, про це по-

трібно говорити вчителеві наодинці. Якщо розмова 
виявиться безрезультатною, нехай справа буде пере-
дана на розгляд керівництва школи. Не припустимо 
говорити чи робити те, що послаблює повагу дітей до 
людини, від котрої такою великою мірою залежить 
їхнє благополуччя.

Якщо батьки повідомлять учителя про характер 
своїх дітей та їхні фізичні особливості чи слабкості, 
це допоможе йому. Доводиться лише жалкувати, 
що так багато батьків не усвідомлюють цього. Біль-
шість батьків мало цікавлять якості вчителя та співп-
раця з ним.

Оскільки батьки рідко знайомляться з учителем, 
дуже важливо, щоб учитель шукав знайомства з 
батьками. Він має відвідувати своїх учнів удома і 
знати, під яким впливом та в якому оточенні вони 
живуть. Спілкуючись особисто з їхніми сім’ями, зна-
йомлячись з їхнім життям, він може зміцнити узи, 
що з’єднують його з учнями та дізнатися, як успішні-
ше працювати з їхніми різними характерами й тем-
пераментами.

Виявляючи своє зацікавлення сімейним вихован-
ням, учитель чинить подвійне добро. Багато батьків, 
поглинутих роботою і турботами, втрачають з поля 
зору можливість справляти добрий вплив на життя 
своїх дітей. Учитель може багато зробити з метою 
пробудити таких батьків до усвідомлення їхніх мож-
ливостей і переваг. Він зустрінеться і з такими, для 



Християнське служiння

294 295

Молодший учитель

294 295

котрих почуття їхньої відповідальності є важким тяга-
рем, настільки вони бажають, аби їхні діти стали хо-
рошими й корисними людьми. Часто учитель може 
допомогти таким батькам нести їхній тягар; спільно 
радячись, і вчитель, і батьки будуть підбадьорені  та 
зміцнені.

У процесі сімейного виховання молоді принцип 
співпраці має незмірну цінність. Дітям наймолодшого 
віку потрібно допомагати зрозуміти, що вони є час-
тиною «сімейної фірми». Навіть малюків необхідно 
привчати виконувати свою частину щоденної роботи, 
даючи їм відчути, що їхньої допомоги потребують, її 
цінують. Старші діти мають бути помічниками батьків, 
посвяченими в їхні плани, аби поділяти їхні обов’язки 
й тягарі. Нехай батьки та матері знаходять час, щоб 
навчати своїх дітей; нехай вони покажуть, що цінують 
їхню допомогу, бажають їхнього довір’я та відчувають 
задоволення в їхньому товаристві, – і діти не забарять-
ся відповісти тим самим. Тоді не тільки стане легшим 
тягар батьків і діти отримають практичне виховання 
безцінної вартості, а й зміцняться сімейні узи та по-
глибиться сама основа характеру.

Співпраця має бути духом школи, законом її життя. 
Учитель, який співпрацює зі своїми учнями, забезпе-
чує собі неоціненну допомогу в підтриманні порядку. 
У служінні в школі не один хлопець, непосидющість 
якого призводить до безладу й непослуху, знайде ви-
хід для своєї надмірної енергії. Нехай старші допо-

магають молодшим, сильні – слабким, і нехай кожен 
відчуває необхідність робити в міру можливості те, у 
чому переважає інших. Це викликатиме самоповагу і 
бажання бути корисним.

Для молоді, батьків, а також учителів буде корис-
но вивчати уроки співпраці, викладені в Священному 
Писанні. З-поміж багатьох  прикладів зверніть увагу 
на будівництво скинії – цей наочний урок формуван-
ня характеру, –  коли весь народ об’єднався, «кожен, 
кого вело серце його, і кожен, кого дух його чинив 
щедрим» (Вих. 35:21). Прочитайте, як був відбудова-
ний єрусалимський мур тими, хто повернувся з по-
лону. Серед бідності, труднощів і небезпеки велике 
завдання було успішно виконане, бо «серце народу 
було, щоб далі робити» (Неем. 3:38). Замисліться над 
роллю учнів у чуді нагодування Спасителем великої 
кількості народу. Їжа намножувалася в руках Христа, а 
учні отримували буханці й віддавали їх натовпові, що 
очікував хліба.

«Ми є членами одне одного». Тому кожний служить 
«один одному...  тим даром, якого одержав, наче до-
брі управителі різноманітної Божої благодаті» (Ефес. 
4:25; 1 Петра 4:10).

Слова, написані про стародавніх творців ідолів, мо-
жуть з більш достойною метою бути застосовані як де-
віз нинішніми будівничими характеру:

«Один одному допомагає і говорить до брата свого: 
“Будь міцний!”» (Ісаї 41:6).



Християнське служiння

296 297

Молодший учитель

Дисципліна 

«Докоряй, потішай, закликай – з усякою 
терпеливістю і повчанням» (2 Тим. 4:2).

Одним із перших уроків, який має засвоїти дитина, 
є урок послуху. Перш ніж вона навчиться мислити, її 
вже можна навчати слухатися. Цю звичку потрібно 
прищепляти з допомогою лагідних наполегливих зу-
силь. Таким чином великою мірою можна буде запо-
бігти майбутнім конфліктам між волею й авторитетом, 
які так часто викликають відчуження й озлобленість 
щодо батьків і вчителів та опір будь-якій владі –  люд-
ській чи Божественній.

Мета дисципліни полягає в тому, щоб навчити дити-
ну управляти собою. Її необхідно навчити впевненості 
у власних силах та самовладання. Тому як тільки вона 
починає розуміти, її свідомість потрібно схиляти до 
послуху. Усім своїм поводженням з дитиною покажіть 
їй, що послух – справедлива розумна вимога. Допо-
можіть дитині побачити, що все підпорядковується за-
кону і що непослух у кінцевому результаті призводить 
до нещастя та страждання. Коли Бог каже: «Не чини-
тимеш», Він з любов’ю попереджає нас про наслідки 
непослуху, щоб уберегти нас від зла і втрати.

Допоможіть дитині зрозуміти, що батьки й учителі –  
це представники Бога і коли вони діють у гармонії з 
Ним, їхні закони в сім’ї та школі є також Його закона-

ми. Як дитина повинна бути слухняною батькам і вчи-
телям, так і вони, у свою чергу, мають бути слухняни-
ми Богові.

Як батьки, так і вчителі повинні вивчати, як скерову-
вати розвиток дитини, не перешкоджаючи йому над-
мірним контролем. Забагато керівництва так само не-
добре, як і замало. Спроба «зламати волю» дитини –  
це жахлива помилка. Склад розуму буває різним; за-
стосування сили може призвести до зовнішнього під-
корення, однак у багатьох дітей це викликає ще рішу-
чіший опір серця. Навіть якщо батькам або вчителям 
вдасться здобути бажану владу, результат для дитини 
може бути не менш шкідливим. Застосування дисци-
пліни щодо людини з уже розвинутим інтелектом має 
відрізнятися від виховання безсловесної тварини. Тва-
рину навчають лише підпорядковуватися своєму гос-
подареві. Для тварини господар – це розум, судження 
і воля. Такий метод, застосовуваний часом у вихован-
ні дітей, робить їх чимось трохи більшим за автомати. 
Розум, воля, совість перебувають під контролем іншої 
людини. Таке панування над розумом не є Божим на-
міром. Хто послаблює або руйнує індивідуальність, 
той бере на себе відповідальність, результатом якої 
може бути тільки зло. Доки діти відчувають над собою 
владу, вони можуть здаватися добре вимуштрувани-
ми солдатами, але коли контроль припиниться, тоді 
виявиться, що характерові бракує сили та стійкості. Ні-
коли не навчаючись управляти собою, юнак не визнає 



Християнське служiння

298 299

Молодший учитель

жодних інших обмежень, окрім вимоги батьків або 
вчителів. Якщо ж вимоги не буде, він не знатиме, як 
користуватися своєю свободою, і часто вдаватиметься 
до потурання власним бажанням, що призводить до 
загибелі.

Оскільки для одних учнів підкорити волю значно 
важче, ніж для інших, учитель має зробити для дити-
ни послух його вимогам якомога легшим. Волю необ-
хідно скеровувати і формувати, проте не ігнорувати і 
не придушувати. Бережіть силу волі, вона знадобить-
ся в життєвій боротьбі.

Кожна дитина повинна розуміти, що таке справжня 
сила волі. Їй потрібно допомогти усвідомити, яка вели-
ка відповідальність зумовлена цим даром. Воля – це ке-
рівна сила в природі людини, сила рішення та вибору. 
Кожна людська істота, яка володіє розумом, має силу 
робити правильний вибір. У кожному життєвому досві-
ді Слово Боже пропонує нам: «Виберіть собі сьогодні, 
кому будете служити» (І. Нав. 24:15). Кожен може свою 
волю підкорити волі Бога, зробити вибір бути слухня-
ним Йому та, з’єднавшись таким чином з Божествен-
ною силою, стояти так, що ніхто й ніщо не змусить його 
чинити зло. У кожному юнакові, кожній дитині містить-
ся сила для формування з Божою допомогою цілісного 
характеру і життя, яке приносить користь іншим.

Батьки й учителі, котрі з допомогою такого навчан-
ня виховують у дитині самовладання, приноситимуть 
найбільшу користь і постійно матимуть успіх. Для по-

верхового спостерігача їхня праця може не видаватися 
успішною; її можуть не цінувати так високо, як роботу 
того, хто утримує розум і волю дитини під абсолют-
ною владою, однак подальші роки покажуть результат 
кращого методу виховання.

Мудрий вихователь у своїх відносинах з учнями 
намагатиметься викликати в них довір’я та зміцнити 
почуття честі. Вияв довіри до дітей і молоді служить 
їм на добро. Багато дітей, навіть малих, мають висо-
ко розвинуте почуття честі. Усі бажають, щоб до них 
ставилися з довірою та повагою, і мають на це пра-
во. Не слід  створювати в них враження, що вони не 
можуть ані вийти, ані увійти без нагляду. Підозра де-
моралізує, породжуючи саме те зло, котрому вона на-
магається запобігти. Замість того щоб постійно слід-
кувати, неначе підозрюючи щось лихе, учителі, котрі 
по-дружньому спілкуються зі своїми учнями, заува-
жать прояви неспокійного розуму і приведуть в дію 
чинники, що протидіятимуть злу. Допоможіть молоді 
відчути, що їм довіряють, – і знайдеться мало таких, 
котрі не намагатимуться довести, що вони заслугову-
ють цього довір’я.

Згідно з цим же принципом, краще просити ніж на-
казувати; той, до кого так звертаються, має можливість 
засвідчити про свою вірність принципам правди. Його 
послух є результатом радше вибору, ніж примусу.

Правила, котрими керуються в школі, повинні, на-
скільки це можливо, представляти голос школи. Кож-



Християнське служiння

300 301

Молодший учитель

300 301

ний задіяний у них принцип має бути так представле-
ний учневі, щоб він міг переконатися в його справед-
ливості. Таким чином він відчуватиме відповідальність 
за дотримання тих правил, які сам допоміг створити.

Правил має бути небагато, але добре продуманих; 
прийняті одного разу, вони повинні запроваджувати-
ся в життя. Розум навчається визнавати те і пристосо-
вуватися до того, що неможливо змінити, а можли-
вість потурати недобрим нахилам викликає бажання, 
сподівання та невизначеність, результатом чого є не-
спокій, дратівливість і непокора.

Необхідно дати зрозуміти, що правління Боже не 
знає компромісу зі злом. Непослух не потрібно терпіти 
ні вдома, ні в школі. Ані батьки, ані вчителі, котрі гли-
боко зацікавлені в благополуччі тих, хто перебуває під 
їхньою опікою, не підуть на компроміс із упертим сва-
віллям, що нехтує авторитетом або вдається до вивертів 
чи відмовок з метою уникнути послуху. Не любов, а сен-
тиментальність покриває недобрі вчинки, намагаючись 
задобрюванням або підкупом домогтися поступливос-
ті, і врешті отримує удаване замість справжнього.

«Нерозумні сміються з гріха» (Прип. 14:9). Ми по-
винні остерігатися ставитися до гріха, як до чогось не-
серйозного. Він має жахливу владу над грішником. 
«Власні провини безбожного схоплять його, і пово-
роззям свого гріха буде зв’язаний він» (Прип. 5:22). 
Найбільше зло, заподіяне дитині чи молодій людині, –  
дозволити їй закостеніти в рабстві лихої звички.

Молодь має вроджену любов до свободи, вона 
прагне волі, і їй необхідно розуміти, що цими доро-
гоцінними благословеннями можна насолоджуватися 
лише на умові послуху Законові Божому. Цей Закон – 
охоронець істинної свободи і волі. Він називає і забо-
роняє те, що поневолює та призводить до деградації, і 
таким чином захищає слухняних від сили зла.

Псалмист каже: «І буду ходити в широкості, бо нака-
зів Твоїх я шукаю». «Свідоцтва Твої – то потіха моя, то 
для мене дорадники!» (Псал. 119:45, 24).

У наших спробах виправити зло ми повинні остері-
гатися схильності вишукувати помилки й осуджувати. 
Постійний осуд не виправляє, натомість призводить 
до збентеження. Для багатьох людей і часто для най-
більш уразливих атмосфера нещадної критики є згуб-
ною. Квіти не розпускаються під подувом руйнівного 
вітру.

Дитина, котру часто засуджують за якусь конкрет-
ну помилку, починає вважати цю помилку своєю 
характерною рисою, з котрою марно боротися. Так 
з’являється почуття зневіри та безнадійності, яке час-
то приховується під виглядом байдужості чи бравади.

Докір досягає мети тільки тоді, коли порушникові 
допомагають побачити його помилку і коли його воля 
схильна її виправити. Коли цього досягнуто, укажіть 
йому на джерело прощення і сили. Намагайтеся збе-
регти його почуття власної гідності та надихніть його 
мужністю і надією.



Християнське служiння

302 303

Молодший учитель

Ця праця найделікатніша і найважча з тих, які будь-
коли були доручені людям. Вона вимагає надзвичай-
ної тактовності, тонкої чутливості, знання людської 
природи, віри й терпіння небесного походження, ба-
жання працювати, пильнувати і чекати. Важливішої за 
таку працю не буває.

Люди, котрі бажають керувати іншими, повинні 
спочатку керувати собою. Запальність у поводженні з 
дитиною чи юнаком тільки викличе в них обурення. 
Коли батьки або вчителі втрачають терпіння і їм за-
грожує небезпека говорити нерозсудливо, нехай вони 
помовчать. У мовчанні є дивовижна сила.

Учитель має очікувати зустріти зіпсовані характери 
і вперті серця. Але в поводженні з ними він ніколи не 
повинен забувати, що й він колись був дитиною, яка по-
требувала дисципліни. Навіть зараз з усіма своїми пере-
вагами у віці, освіті й досвіді він часто помиляється, по-
требуючи милості й поблажливості. У вихованні молоді 
він повинен пам’ятати, що має справу з тими, у кого є 
схильності до зла, подібні до його власних. Їм потрібно 
майже всього навчитися, і для одних навчатися значно 
важче, ніж для інших. З нетямущим учнем він повинен 
поводитися терпляче, не осуджуючи його неуцтво, а ви-
користовуючи кожну можливість для його підбадьорен-
ня. З чутливими,  нервовими учнями він має бути дуже 
делікатним. Усвідомлення власних недосконалостей 
повинно постійно спонукувати його виявляти співчуття 
й терпіння до тих, хто також бореться з труднощами.

Правило Спасителя: «Як хочете, щоб чинили вам 
люди, – чиніть і ви їм так само» (Луки 6:31) має бути 
правилом для всіх, хто береться за виховання дітей і 
молоді. Вони є молодшими членами Господньої сім’ї, 
співспадкоємцями благодаті життя. У поводженні з 
найменш тямущими, найменш умілими, наймолод-
шими і навіть заблудлими й бунтівними необхідно 
свято дотримуватися Христового правила. 

Це правило допоможе вчителеві уникати, наскільки 
це можливо, розголошення провин або помилок учня. 
Він уникатиме виносити йому догану чи карати його 
в присутності інших. Учитель не виключатиме учня, 
доки не докладе всіх зусиль для його виправлення. 
Але коли стає очевидним, що сам учень не одержує 
від цього жодної користі, що його демонстративний 
непослух та неповага до авторитету спрямовані на 
підрив шкільного управління і своїм впливом він за-
ражає інших, тоді його виключення стає необхідністю. 
Проте для багатьох ганьба привселюдного виключен-
ня призведе до повного відчаю та загибелі. У більшос-
ті випадків, коли виключення неминуче, це не потріб-
но робити привселюдно. Радячись та співпрацюючи з 
батьками, нехай учитель організує виключення учня 
приватним чином.

У цей час особливої небезпеки для молоді, коли спо-
куси оточують їх на кожному кроці і можна легко бути 
віднесеним течією, необхідно докладати найбільших 
зусиль, аби плисти проти течії. Кожна школа повинна 



Християнське служiння

304 305

Молодший учитель

стати для спокушуваної молоді «містом сховища», 
місцем, де з терпінням і мудрістю будуть ставитися до 
їхніх нерозсудливих учинків. Учителі, котрі усвідом-
люють свою відповідальність, усунуть зі своїх сердець 
і життя все, що перешкоджатиме їхній успішній пра-
ці зі свавільними та неслухняними. Любов і м’якість, 
терпіння й самовладання мають бути законом їхньої 
мови за будь-якого часу. Милість і співчуття поєднува-
тимуться зі справедливістю. Якщо потрібно докорити, 
вони не вдаватимуться до перебільшень, їхня мова 
буде смиренною. Вони лагідно вкажуть учневі, котрий 
схибив, на його помилки і допоможуть виправитися. 
Кожний справжній учитель розумітиме: якщо вже по-
милитися, то краще в бік милості, ніж суворості.

Серця багатьох молодих людей, яких вважають не-
виправними, насправді не настільки закам’яніли, як 
видається. Багатьох, кого зараховують до безнадій-
них, можна виправити з допомогою мудро застосо-
ваної дисципліни. Часто вони є такими людьми, чиє 
серце легко топиться під впливом  доброти. Нехай 
учитель завоює довір’я спокушуваного і, помічаючи та 
розвиваючи добрі риси його характеру, він у багатьох 
випадках зможе виправити зло, не привертаючи до 
нього уваги.

До тих, хто помиляється, Божественний Учитель 
терпляче ставиться упродовж усього їхнього порочно-
го життя. Його любов не холоне, Його спроби навер-
нути їх не припиняються. З розпростертими руками 

Він чекає, готовий знову і знову прийняти заблудлих, 
бунтівних і навіть відступників. Його серце зворушене 
безпорадністю малої дитини, з якою брутально пово-
дяться. Зойк людського страждання ніколи не досягає 
Його вуха марно. Хоч у Його очах усі дорогоцінні, од-
нак грубуваті, замкнуті, уперті характери викликають 
Його особливе співчуття і любов, бо Він бачить при-
чину, що призвела до такого наслідку. Людина, котра 
найлегше піддається спокусі і найбільш схильна до 
помилок, є особливим об’єктом Його турботи.

Усі батьки й учителі повинні плекати в собі характер-
ні риси Того, Хто робить справу нещасних, страждаль-
ців та спокушуваних Своєю власною. Вони мають бути 
тими, котрі можуть «співчувати необізнаним і тим, що 
заблудилися, адже й самі оточені неміччю» (Євр. 5:2). 
Ісус поводиться з нами значно краще, ніж ми заслуго-
вуємо, і ми повинні поводитися з іншими так, як Він 
поводиться з нами. Якщо батьки або вчителі у своїх 
діях не наслідують прикладу Спасителя в подібних об-
ставинах, – їм немає виправдання. 

Підкорятися дисципліні життя 

Окрім домашньої та шкільної дисципліни, усім дово-
диться мати справу із суворою дисципліною життя. Як 
приймати це мудро – ось урок, котрий потрібно поясни-
ти кожному юнакові, кожній дівчині й дитині. Незапере-
чна істина полягає в тому, що Бог любить нас, діє для 



Християнське служiння

306 307

Молодший учитель

нашого щастя і якби ми завжди корилися Його Законові, 
то ніколи не зазнали б страждання. Проте не меншою 
істиною є й те, що в цьому світі в кожне життя приходять 
страждання, біда і тягарі як результат гріха. Якщо ми на-
вчимо дітей і молодь мужньо зустрічати ці біди й тягарі, 
то зробимо їм добро на все життя.  Виявляймо до них 
співчуття, але таким чином, щоб воно ніколи не викли-
кало в них почуття жалю до себе. Вони потребують того, 
що заохочує та зміцнює, а не послаблює.

Їх необхідно навчити, що цей світ – не плац-парад*, 
а поле битви. Усі покликані переносити труднощі, як 
добрі воїни. Вони повинні бути міцними, поводитися 
так, як личить чоловікам. Навчіть їх, що справжнім ви-
пробуванням характеру є готовність нести тягарі, іти 
туди, де важко, виконувати роботу, котру необхідно 
виконати, хоч вона і не приносить земного визнання 
та нагороди.

Правильний підхід до випробування полягає в на-
маганні не уникнути його, а перетворити. Це стосуєть-
ся дисципліни як у ранньому віці, так і пізніше. Нехту-
вання вихованням дитини в наймолодшому віці та, як 
наслідок цього, посилення  недобрих нахилів робить її 
подальше виховання важчим і призводить до того, що 
дисципліна надто часто сприймається як болісний про-
цес. Вона справді має бути болісною для нижчої  при-
роди, оскільки суперечить природним бажанням і на-
хилам, однак вища радість допоможе забути цей біль.

Нехай діти і молодь будуть навчені, що кожна по-
долана помилка, вада або трудність стають кам’яною 
сходинкою до кращого й вищого. Саме завдяки таким 
досвідам усі, хто будь-коли жив гідно дару життя, до-
сягли успіху.

«Висоти, досягнуті й утримані великими мужами, 
не підкорювалися раптовим зусиллям.

Але, коли їхні товариші вночі спали, вони наполе-
гливо трудилися, підіймаючись угору».

«Нас підносить те, що в нас під ногами, принося-
чи нам добро і здобуток: це переможена гордість, 
розп’ята пристрасть та подолане зло, з яким ми що-
години зустрічаємося».

«Усі буденні речі, щоденні події, котрі минають про-
тягом години, наші задоволення і прикрості  – це схо-
динки, котрими ми підіймаємося вгору».

Ми повинні дивитися не «на видиме, а на те, що не-
видиме, бо видиме – тимчасове, а невидиме – вічне» 
(2 Кор. 4:18). Зрікаючись егоїстичних бажань і нахилів, 
ми обмінюємо безвартісне й минуще на дорогоцінне 
й вічне. Це не жертва, а дорогоцінне надбання.

«Щось краще» – ось гасло виховання й освіти, за-
кон справжнього життя. Взамін на те, чого Христос 
просить нас зректися, Він пропонує щось краще. Час-
то молодь прагне речей, занять і задоволень, які не 
видаються поганими, однак не служать для найвищо-
го добра. Вони відвертають життя від його найбла-
городнішої мети. Владні заходи або пряме, відкрите *Плац-парад – площа для параду військових частин.



Християнське служiння

308 309

звинувачення можуть виявитися даремними в спро-
бах спонукати молодь відмовитися від того, що для 
них дороге. Укажіть їм на дещо краще, ніж хизуван-
ня, честолюбство або потурання власним примхам. 
З’єднайте їх із правдивою красою, з вищими прин-
ципами та шляхетнішим життям. Допоможіть їм спо-
глядати Того, хто «увесь пожадання». Щойно погляд 
зосереджується на Ньому, життя набуває свого змісту. 
Тут ентузіазм, щире посвячення, гарячий запал молоді 
знаходять свою справжню мету. Обов’язок стає насо-
лодою, а жертва – задоволенням. Прославити Хрис-
та, уподібнитися до Нього, працювати для Нього – ось 
найвища мета життя, найбільша його радість.

«Любов Христа охоплює нас» (2 Кор. 5:14).

Роздiл 9

Вищий  курс
«І відвіку не чули, до вух не доходило, око не бачило 

Бога, крім Тебе, Який би зробив так тому,  
хто надію на Нього кладе!» (Ісаї 64:4)

Школа майбутнього  

«І побачать Його обличчя, а Його ім’я на їхніх чолах» 
(Об’явл. 22:4).

Hебо – це школа; сфера її дослідження – Всесвіт; 
її Вчитель – Бог. Філія цієї школи була заснована в 
Едемі; і після того, як План викуплення буде завер-
шено, здобуття освіти знову продовжиться в Едем-
ській школі.

«Чого око не бачило й вухо не чуло і що на серце 
людині не приходило, – те приготував Бог тим, які лю-
блять Його» (1 Кор. 2:9). Знання цих речей ми можемо 
здобути лише через Його Слово, однак навіть це зна-
ння є лише частковим одкровенням.



Християнське служiння

310 311

Вищий курс

311

Пророк з острова Патмос так змальовує місце зна-
ходження школи майбутнього: 

«І я побачив нове небо і нову землю, оскільки пер-
ше небо і перша земля проминули... І я побачив свя-
те місто, новий Єрусалим, що сходив з неба від Бога, 
приготований, немов наречена, прикрашена для сво-
го чоловіка» (Об’явл. 21:1, 2).

«І місто не потребує ні сонця, ні місяця, щоб у ньому 
світили, тому що Божа слава освітила його, а світиль-
ником для нього є Агнець» (Об’явл. 21:23).

Між школою, заснованою в Едемі на початку, та 
школою майбутнього лежить уся історія цього світу, – 
історія людського переступу і страждання, Божествен-
ної жертви та перемоги над смертю і гріхом. Не всі 
умови тієї першої школи в Едемі залишаться в школі 
майбутнього життя. Жодне дерево пізнання добра і 
зла не надаватиме можливості для спокушення. Там 
не буде спокусника, не буде можливості вчинити не-
правильно. Кожний характер витримав випробування 
гріха, і ніхто більше не піддасться його владі.

«Переможцеві, – каже Христос, – дам їсти з дерева 
життя, що в Божому раю» (Об’явл. 2:7). Дерево життя 
в Едемі було дане на умові і в зрештою  було забране. 
А дари майбутнього життя  –  абсолютні й вічні.

Пророк бачить «ріку живої води, прозорої, мов кри-
шталь, що виходила від престолу Бога і Агнця». «З од-
ного, і з другого боку ріки – дерево життя». «І більше 
не буде смерті, ні страждань, ні голосіння, ні болю, –  

вже більше не буде, бо перше минулося» (Об’явл. 
22:1, 2; 21:4).

«А народ твій – усі справедливі вони, землю вспад-
кують навіки, парость Моїх саджанців, чин Моїх рук на 
прославлення!» (Ісаї 60:21).

Перебуваючи знову в Його присутності, людина, як 
це було на початку, буде навчатися в Бога. «Моє Ймен-
ня пізнає народ Мій, тому того дня він пізнає, що Я – то 
Отой, що говорить: Ось Я!» (Ісаї 52:6).

«Ось Божа оселя з людьми; і Він поселиться з ними, 
і вони будуть Його народом, і сам Бог буде з ними – 
їхній Бог» (Об’явл. 21:3).

«Це ті, котрі прийшли з великої скорботи й випра-
ли свій одяг, і вибілили його в крові Агнця. Тому вони 
перебувають перед Божим престолом і служать Йому 
вдень і вночі в Його храмі... Не будуть більше голоду-
вати, і не будуть спраглими, й не буде палити їх сонце, 
ні жодна спека, тому що Агнець, Який посеред пре-
столу, буде пасти їх і водитиме до джерел вод життя» 
(Об’явл. 7:14-17).

«Тепер бачимо, як у дзеркалі, неясно; тоді ж – об-
личчям до обличчя. Тепер знаю частково, а тоді піз-
наю так, як і сам був пізнаний» (1 Кор. 13:12).

«І побачать Його обличчя, а Його Ім’я на їхніх чолах» 
(Об’явл. 22:4).

Коли завіса, що заважає нашому баченню, буде зня-
та і наші очі споглядатимуть той світ краси, часточку 
котрої ми лише миттю можемо побачити тепер через 



Християнське служiння

312 313

Вищий курс

312

мікроскоп; коли побачимо славу небес, яку сьогод-
ні вивчають здалека через телескоп; коли руйнівний 
вплив гріха зникне, а вся Земля з’явиться «в красі Гос-
пода нашого Бога», – яке поле відкриється для нашого 
дослідження! Там дослідник природничих наук змо-
же читати почерк творіння і не знайде жодних слідів 
закону гріха. Він слухатиме музику голосів природи і 
не почує там жодної ноти плачу, навіть півтону смутку. 
У всьому творінні він зможе бачити один почерк:  у 
безмежному Всесвіті – Ім’я Бога, написане великими 
літерами, а на землі, морі і небі – жодного знаку зла.

Там житимуть життям Едему – у садах і полях. «І 
доми побудують, і мешкати будуть, і засадять вони ви-
ноградники, і будуть їхній плід споживати. Не будуть 
вони будувати, щоб інший сидів, не будуть садити, 
щоб інший спожив, бо дні народу Мого – як дні де-
рева, і вибранці Мої зуживатимуть чин Своїх рук!.. Не 
чинитимуть зла й вигубляти не будуть на всій святій 
Моїй горі, говорить Господь» (Ісаї 65:21, 22; 25). Там 
людині буде повернуте втрачене нею царювання, а 
істоти нижчого порядку знову визнають її правління; 
люті стануть лагідними, а боязливі – довірливими.

Там учневі відкриються безмежні можливості для 
вивчення невимовно багатої історії. Тут на Землі, во-
лодіючи перевагою дивитися на історичний процес 
із позицій Божого Слова, учень має можливість огля-
дати обширне поле історії і здобувати певне знання 
принципів, які управляють ходом її подій. Проте його 

бачення лишається затьмареним, а знання – непо-
вним. Доки не постане у світлі вічності, він не матиме 
ясного бачення.

 Тоді перед ним відкриється хід Великої боротьби, 
котра зародилася ще до появи часу і закінчиться тіль-
ки із закінченням часу. Історія виникнення гріха, фа-
тальної неправди з її безчесними проявами; історія 
Істини, яка, не звернувши зі свого прямого шляху, зу-
стрічала й перемагала оману, – усе це стане явним. 
Завіса, що відділяє видимий світ від невидимого, буде 
відхилена, і відкриються чудові речі.

Доки не побачимо дії провидіння Бога у світлі ві-
чності, ми не зрозуміємо, чим зобов’язані Його анге-
лам за турботу і втручання. Небесні істоти брали актив-
ну участь у справах людей. Вони з’являлися в сяючих, 
мов блискавка, шатах, приходили як люди в простій 
одежі мандрівника. Вони користувалися гостинністю 
людських домівок, були проводирями для подорож-
ніх, яких застала ніч. Вони руйнували задум губителя 
та відводили удар ворога.

Хоч правителі світу не знають цього, однак часто на 
їхніх засіданнях промовцями були ангели. Людські очі 
дивилися на них. Людські вуха чули їхні заклики. У за-
лах засідань, у судових палатах небесні посланці за-
хищали справи переслідуваних і пригноблених. Вони 
руйнували плани та зупиняли лихі дії, котрі могли 
спричинити зло і завдати страждань Божим дітям. Усе 
це буде відкрито учням Небесної школи.



Християнське служiння

314 315

Вищий курс

Кожний викуплений зрозуміє служіння ангелів у 
його власному житті. Ангел, котрий був його хоро-
нителем від перших хвилин його життя, ангел, який 
пильнував його кроки і покривав його голову в день 
небезпеки; ангел, котрий був з ним у долині смертної 
темряви, позначив місце його спочинку і першим вітав 
його в ранок воскресіння, – як чудово буде порозмов-
ляти з ним та довідатися про Божественне втручання 
в особисте життя, про небесну співпрацю в кожній 
здійсненій для людства справі!

Тоді все, що було незрозумілим у житті, прояснить-
ся. Там, де ми бачили тільки збентеження, розчару-
вання, зруйновані наміри та нездійснені плани, ми по-
бачимо велич, верховенство та перемогу Господньої 
мети, Божественну гармонію.

Там усі, хто самовіддано трудився, споглядатимуть 
плоди своєї праці. Результат дотримання кожного пра-
вильного принципу та виконання благородної спра-
ви стане видимим. Дещо з цього ми бачимо і тепер. 
Але яку невелику частку результату найблагороднішої 
у світі справи бачить у цьому житті її виконавець! Як 
багато вірних душ самовіддано й невтомно трудять-
ся для людей, котрих не знають і з котрими не зустрі-
чаються в житті! Батьки й учителі сходять у могилу, і 
може видатися, що праця їхнього життя була дарем-
ною. Вони не знають, що їхня вірність відкрила дже-
рела благословення, котрі ніколи не вичерпаються. 
Тільки вірою вони бачать, що діти, яких вони вихова-

ли, стають благословенням та натхненням для ближ-
ніх, і цей вплив повториться тисячократно. Не один 
працівник посилає у світ вістки, сповнені сили, надії 
й мужності, слова, що несуть благословення серцям у 
всіх краях. Але, працюючи в самотності й безвісності, 
він мало знає про результати. Таким чином люди ви-
користовують дари, носять тягарі, звершують роботу. 
Вони сіють насіння, з котрого після їхньої смерті інші 
збирають благословенний врожай. Вони садять дере-
ва, щоб інші могли споживати плоди. Вони задоволені 
від усвідомлення того, що привели в рух сили, котрі 
діють для добра. У майбутньому виявляться їхні діян-
ня та вплив.

Про кожний даний Богом дар, який дає людям 
змогу здійснювати безкорисливе служіння, ведеть-
ся запис на Небі. Простежити їхню далекосяжну дію, 
зустріти тих, хто завдяки нашим зусиллям був підне-
сений та облагороджений, побачити в їхньому житті 
дію істинних принципів – це буде одним із предметів 
вивчення та однією з нагород Небесної школи.   

Там ми пізнаємо так, як і самі були пізнані. Там упо-
добання й почуття, насаджені Богом у душі, знайдуть 
свій справжній найприємніший вияв. Чисте спілкуван-
ня зі святими істотами, гармонійні товариські відноси-
ни з благословенними ангелами та вірними всіх віків, 
священна спільність, яка об’єднує «кожну родину на 
небесах і на землі», – усе це досвіди, котрі чекають на 
нас у майбутньому.



Християнське служiння

316 317

Вищий курс

Там будуть музика і пісня, такі музика і пісня, котрих 
не чуло жодне смертне вухо й котрі не приходили на 
розум людині, хіба що в Божественних видінняіх.

«І співають у танку вони: “У Тобі – всі джерела мої”» 
(Псал. 87:7). «Свій голос підіймуть і будуть радіти, че-
рез величність Господню» (Ісаї 24:14).

«Бо Сіона Господь потішає, всі руїни його потішає, 
й обертає пустині його на Еден, його ж степ – на Гос-
подній садок! Пробуватимуть в ньому утіха та радість, 
хвала й пісноспіви» (Ісаї 51:3).

Там будуть розвиватися всі здібності, зростатиме кож-
ний хист і талант. Там буде можливість для здійснення 
грандіозних задумів, досягнення найвищих цілей, реалі-
зації найблагородніших прагнень. Проте з’являтимуться 
нові вершини для сходження, нові чудеса для захоплен-
ня, нові істини для пізнання, нові об’єкти дослідження, 
котрі стимулюватимуть усі сили розуму, душі й тіла.

Перед Божими дітьми відкриються для дослідження 
всі скарги Всесвіту. З невимовною насолодою ми ввій-
демо в радість і мудрість безгрішних істот. Ми станемо 
причасниками скарбів, набутих упродовж багатьох ві-
ків через споглядання діл Божих рук. І роки вічності, 
минаючи один за одним, продовжуватимуть приноси-
ти ще більш чудові відкриття. «Значно більше всього, 
що ми просимо або думаємо» (Ефес. 3:20) Упродовж 
нескінченних віків Бог ділитиметься Своїми дарами.

«Його раби будуть служити Йому» (Об’явл. 22:3). 
Життя на Землі – це початок життя на Небі; освіта й 

виховання на Землі – це залучення до небесних прин-
ципів; праця тут – це підготовка до праці там. Чим ми є 
зараз за характером і святим служінням – це надійний 
провісник того, чим ми будемо.

«Син Людський прийшов не для того, щоб служити 
Йому, а щоб послужити» (Матв. 20:28). Труд Христа на 
Землі – це Його праця на Небі, і нашою нагородою за 
працю з Ним у цьому світі будуть більша сила та біль-
ший привілей співпраці з Ним у світі прийдешньому.

«Ви ж свідки Мої, – говорить Господь, – а Я Бог!» 
(Ісаї 43:12). Ними ми будемо також у вічності.

Для чого була допущена Велика боротьба впродовж 
віків? Чому існуванню сатани не був покладений кі-
нець на початку його повстання? – Щоб Усесвіт міг пе-
реконатися в справедливості Бога по відношенню до 
зла, і щоб гріх міг отримати вічне  засудження. У Плані 
викуплення є висоти і глибини, котрих сама вічність не 
зможе вичерпати, чудеса, в які бажають зазирнути ан-
гели. З усіх створених істот тільки викуплені на власно-
му досвіді пізнали справжню боротьбу з гріхом; вони 
боролися разом з Христом і стали спільниками в Його 
стражданнях, чого не могли зробити навіть ангели, – то 
невже в них не знайдеться свідчення щодо науки вику-
плення, нічого, що було б цінним для безгрішних істот?

Навіть «тепер через Церкву» виявляється «прави-
телям і владам на небесах багатогранна Божа прему-
дрість». «І воскресив нас разом з Ним і в Ісусі Христі 
посадив разом на небесах, щоб у доброті до нас в Ісусі 



Першi принципиХристиянське служiння

318 319

Христі в майбутніх віках показати надзвичайно велике 
багатство Своєї благодаті» (Ефес. 3:10; 2:6, 7).

«В храмі Його все належне Йому виголошує: Сла-
ва!» (Псал. 29:9) і пісня, котру співатимуть викуплені –  
пісня їхнього досвіду – звіщатиме славу Божу: «Великі 
та дивні діла Твої, Господи Боже, Вседержителю! Пра-
ведні й правдиві дороги Твої, Царю народів! Хто не 
буде боятися, Господи, і не прославить Імені Твого? Бо 
Ти єдиний Святий» (Об’явл. 15:3, 4).

У нашому земному житті, хоч воно й обмежене грі-
хом, найбільша радість та найвища освіта здобувають-
ся в служінні. І в майбутньому житті, звільнившись від 
обмежень гріховної людської природи, саме в служін-
ні ми будемо мати свою найбільшу радість та одержу-
вати найвищу освіту, – свідкуючи і при цьому завжди 
пізнаючи заново багатство слави цієї таємниці, що є 
«Христос у вас, надія слави!» (Колос. 1:27).

«Ще не виявилося, що будемо. Знаємо, що коли Він 
з’явиться, ми будемо подібні до Нього, бо побачимо 
Його таким, яким Він є» (1 Івана 3:2).

Тоді в результатах Своєї праці Христос побачить її 
нагороду. У тій величезній кількості народу, котрого 
не здатна перелічити людина і котрий стоятиме перед 
Його славою непорочним у радості (див. Юди 24), Той, 
Чия кров викупила і Чиє життя навчило нас, «буде ба-
чити плід та й насититься» (Ісаї 53:11).

 

Змiст

Роздiл 1. Першi принципи ...................................................3
Роздiл 2. Iлюстрацi .............................................................23
Роздiл 3. Найбiльший  Учитель .........................................67
Роздiл 4. Уроки природи.....................................................95
Роздiл 5. Бiблiя  як  вихователь........................................119
Роздiл 6. Фiзична культура...............................................196
Роздiл 7. Формування  характеру.....................................229
Роздiл 8. Молодший  учитель...........................................282
Роздiл 9. Вищий  курс.......................................................309



Виховання та освіта
Еллен Уайт

Директор видавництва В. Джулай
Головний редактор Л. Качмар 

Переклад з англійської А. Гречишкіної
Коректура Н. Сквира, І. Джердж

Дизайнер обкладинки Т. Романко
Комп’ютерна верстка Т. Романко
Відповідальна за друк Т. Грицюк

Формат 84х108/32. Папір газетний. Друк офсетний. 
Підписано до друку 28.02.2012 р. Гарнитура Калибри.  

Наклад 5 000 прим.
Свідоцтво: серія ДК № 787 від 28.01.2002 р.

Видавництво «Джерело життя» 
04071, м. Київ, вул. Лук’янівська, 9/10-А

тел. (044) 425-69-06, факс 467-50-64, е-таіl: dzherelo@ukr.net


