
Д О В І Д Н И К 
З  У Ч Н І В С Т В А



	 Довідник з учнівства : Пер. з рос. — Київ :  
Джерело життя, 2017. — 288 с.

УДК 274/278 
ББК 86.376

УДК 274/278
ББК 86.376

© Навчальний центр церковного комітету Мічиганської 
конференції Церкви адвентистів сьомого дня, 2015
© Томас Нельсон, Inc. 1982
© Видавництво «Джерело життя», 2017
Переклад на українську мову, оформлення.



3

ЗМІСТ

Вступ	 9

РОЗДІЛ 1.  
УЧНІВСТВО

Розділ 1. Бути схожим на Ісуса	 12

РОЗДІЛ 2.  
ДУХОВНЕ ЖИТТЯ

Розділ 2. Дух і життя	 18
Розділ 3. Свідчення Ісуса	 23
Розділ 4. Особиста молитва	 30
Розділ 5. Дивлячись на Господа	 36
Розділ 6. Сімейний вівтар	 41

РОЗДІЛ 3.  
ОСОБИСТЕ СВІДЧЕННЯ

Розділ 7. Наша місія	 48
Розділ 8. Покликані свідчити	 54

РОЗДІЛ 4.  
ЦЕРКОВНЕ ЖИТТЯ

Розділ 9. Святі зібрання	 62
Розділ 10. Особливі види служіння	 68
Розділ 11. Бог порядку	 76
Розділ 12. Боятися лише одного…	 84
Розділ 13. Розкажи про це світу	 94

РОЗДІЛ 5.  
ХРИСТИЯНСЬКИЙ СПОСІБ ЖИТТЯ

Розділ 14. Дещо краще	 106
Розділ 15. День радості	 111
Розділ 16. Побійтеся Бога	 119
Розділ 17. Скарб на Небесах	 125
Розділ 18. Вісім законів здоров'я	 134



4

Розділ 19. Краса скромності	 142
Розділ 20. Чисті сердцем	 151
Розділ 21. Любов у домі	 161

РОЗДІЛ 6.  
ЦИКЛ БЛАГОВІСТЯ

Розділ 22. Послав робітників	 172
Розділ 23. Підготовка ґрунту	 177
Розділ 24. Сіяння зерна	 183
Розділ 25. Підтримка росту	 191
Розділ 26. Збір урожаю і його збереження	 201

ДОДАТОК А
План читання Біблії та праць Духа пророцтва	 212
Розділ 1. Біблія: Від Творіння до царя Давида	 215
Розділ 2. Біблія: Від Соломона до кінця Старого Завіту	 229
Розділ 3. Біблія: Від народження Ісуса до Його повернення на небо        243
Розділ 4. Біблія: Від першоапостольської Церкви до новостворенної Землі  261

ДОДАТОК Б
Електронні ресурси Церкви АСД	 278



5

Підготовка «Довідника з учнівства»
Протягом багатьох років Мічиганська конференція 

прагнула розвивати культуру активного учнівства. У 2010 
році директор Відділу особистого служіння Ройс Сніман і 
євангеліст Стів Вейл запропонували програму, зосередже-
ну на навчанні членів місцевої церкви й учнівстві. Окрім 
цих зусиль, під керівництвом і за підтримки служителів 
конференції був створений навчальний центр. Він розро-
бив ряд посібників, щоб допомогти місцевим церквам ста-
ти навчальними центрами для посвячених християнських 
працівників.

Джим Ховард був головою комітету й основним автором 
цього посібника. Йому допомагали Камерон де Вашер, Марк 
Ховард і Стейсі Остерман. Редакторами були  Джефф Акен-
бергер, Джин Холл, Том Хаббард, Джастін Рінгстаф, Еллен 
Томас, Емілія де Вашер, Соня Ховард. Кентон Роджерс роз-
робив обкладинку і макет книги, а Стефані Ховард коорди-
нувала друк. Багато адміністраторів, директорів відділів, 
пасторів і рядових членів Церкви надавали допомогу ко-
рисними порадами. Кожному з них ми висловлюємо нашу 
щиру подяку.

Про «Довідник з учнівства»
Практичний і лаконічний зміст цього «Довідника з уч-

нівства» стане великим благословенням як для нових, так 
і для досвідчених членів Церкви. Мічиганська конференція 
розробила цей посібник, щоб сприяти зростанню членів 
Церкви та спонукати їх до особистого євангелізму. Саме це 
радять робити Святе Письмо і Дух пророцтва. 



6

«Під керівництвом Святого Духа цей важливий "Довідник з 
учнівства" і "Керівництво наставника" в поєднанні з багатьма 
іншими чудовими посібниками, розробленими Церквою, до-
поможуть виконати велике Боже доручення "іти… і навчити" 
(Матв. 28:19). Яка перевага бути співучасниками виконання 
цього Великого доручення, проповідуючи вічне Євангеліє 
в контексті вістки трьох ангелів! (Об’явл. 14). Цей довідник 
втілює чудову пораду вісниці Божої: "Робота Бога на цій Зем-
лі не може бути завершена доти, доки чоловіки і жінки, чле-
ни нашої Церкви, не налаштуються на роботу і не об’єднають 
свої зусилля із церковними служителями та працівниками" 
(Свідчення для Церкви, т. 9, с. 117). Ісус незабаром прийде! 
Тож давайте високо піднімемо цей прапор і розкажемо про 
Того, Хто подарував нам спасіння і Хто скоро повернеться, 
щоб забрати нас додому! Маранафа!» 

Тед Вільсон, президент Генеральної Конференції Церкви 
адвентистів сьомого дня 

«Сьогодні одна з найбільших потреб адвентистів сьомого 
дня у сфері євангелізму полягає у вихованні та зрощуванні 
новонавернених членів Церкви. Велике доручення "навчити" 
не означає лише хрестити. Без добре продуманої стратегії 
учнівства новонавернені будуть духовно слабнути, а пізні-
ше залишати Церкву. "Довідник з учнівства" є практичним 
керівництвом для новонавернених. Він навчає, як зростати 
в Христі, і розповідає про життя й культуру Церкви АСД. Це 
керівництво для новонавернених закладає біблійний фунда-
мент, щоб вони стали сильнішими у вірі та були сповненими 
Духом свідками Христа. Я рекомендую його для пасторів та 
євангелістів і планую дарувати його на наших євангельських 
зустрічах новонаверненим». 

                                                                                        Марк Фінлі, 
євангеліст



7

«Постійне зростання у вірі – це перевага віруючих. "Довід-
ник з учнівства" сприятиме вашому зростанню як учня Хри-
ста, відкриваючи вам могутні принципи Слова Божого. По-
сібник допоможе вам у налагодженні близьких стосунків з 
Ісусом».

                                    

 Джон Бредшоу, 
керівник біблійних курсів «Так написано»

«”Довідник з учнівства” та “Керівництво наставника” – це 
чудові інструменти для виконання євангельського доручення 
щодо учнівства. Вони збалансовані, практичні і, сподіваюся, 
стануть доступними для Всесвітньої церкви, щоб допомогти 
її керівникам і рядовим членам виконати доручення Господа».

Джеррі Пейдж, секретар Пасторської асоціації 
Генеральної Конференції Церкви адвентистів сьомого дня



8



9

ВСТУП

Немає вищого покликання, ніж бути учнем Христа. Ніщо 
не може зрівнятися з пізнанням Бога та слідуванням за 
Спасителем світу. Знати Господа означає любити Його. Од-
нак на шляху слідування за Христом зустрічається чима-
ло пасток, поставлених дияволом, які можуть збити нас зі 
шляху, що веде на Небеса. Якби диявол міг, то кожний хри-
стиянин поринув би в духовний сон, збочив би на шляхи, 
заборонені Господом. Тому недостатньо бути просто хре-
щеним християнином. Кожна дитина Божа повинна по-
стійно зростати, укріпляючись духовно, стаючи активним 
учнем Спасителя.

«Довідник з учнівства» буде корисним для кожного, хто 
захоче пережити такий досвід з Ісусом. Цей посібник роз-
глядається в поєднанні з «Керівництвом  наставника» в 
межах шестимісячного курсу учнівства для членів Церкви 
АСД. «Довідник з учнівства» містить двадцять шість що-
тижневих зустрічей членів Церкви й наставника. За цей 
період будуть сформовані необхідні духовні звички. Без 
практичного застосування цих життєво важливих компо-
нентів християнського життя ми ризикуємо стати такими, 
«які мають вигляд благочестя, але сили його відреклися» 
(2 Тим. 3:5). «Довідник з учнівства», якщо вивчати його зі 
щирим і відкритим серцем, є інструментом, який допомо-
же підтримувати вогонь любові Христової, щоб присвятити 
життя для служіння іншим. У цьому полягає головна мета 
цього навчального посібника.



10



11

РОЗДІЛ 1.  
УЧНІВСТВО 



12

РОЗДІЛ 1. БУТИ СХОЖИМ НА ІСУСА

«Учень не вищий за вчителя, але, вдосконалившись, кож-
ний стане, як його вчитель» (Луки 6:40). У цих словах ‒ зміст 
усього християнського життя.

Мета кожного справжнього учня – бути схожим на Ісуса. 
Коли Спаситель кликав учнів, Він говорив: «Іди за Мною». 
Христос просив іти не за словами чи вченням, але наголошу-
вав: «Іди за Мною». Ми не можемо по-справжньому викону-
вати повеління Господа, якщо відділені від Нього. Огляд зем-
ного служіння Ісуса показує, що учні були поряд з Ним скрізь, 
куди б Він не пішов. Вони навчилися молитися, слухаючи, як 
Ісус молиться. Вони дізналися про важливість Святого Пись-
ма, спостерігаючи, як Ісус покладався на Слово Боже. Вони 
навчилися любити, бачачи любов, явлену в житті та служін-
ні Христа. Господь сказав: «З того дізнаються всі, що ви ‒ Мої 
учні, коли любов матимете між собою» (Івана 13:35). Іншими 
словами, коли люди побачать, що ви робите так, як чинив 
Спаситель, вони пізнають, що ви Христові учні.

Учнівство – це процес перетворення на образ Христа. І 
відбувається це завдяки проведенню часу з Ісусом. Не буває 
учнівства без наставника. Релігійний формалізм також не 
зробить вас учнями. Це можливо лише через особисті відно-
сини між учнем і вчителем.

Ціна учнівства
Стосунки з Ісусом приносять людям велику радість. Однак 

Христос говорить і про ціну слідування за Ним, про те, що оз-
начає бути Його учнем. «Тоді Ісус сказав Своїм учням: Коли 
хто хоче йти за Мною, нехай зречеться самого себе, візьме 
свій хрест і йде за Мною. Бо коли хто хоче спасти свою душу, 
той погубить її, а хто погубить свою душу заради Мене, той 
знайде її» (Матв. 16:24, 25). «Так ото й кожний з вас, хто не 



13

відречеться від усього свого майна, не може бути Моїм учнем» 
(Луки 14:33).

Спаситель говорить, що справжнє учнівство неможливе 
без самозречення й жертви. Воно не для тих, хто шукає попу-
лярності чи керується корисливими прагненнями. Ісус сказав: 
«Але вузькі ті ворота й тісна та дорога, що ведуть до життя, ‒ і 
мало є тих, хто їх знаходить» (Матв. 7:14). Він також нагадує 
нам: «Якщо світ вас ненавидить, знайте, що Мене він раніше 
від вас зненавидів» (Івана 15:18). Істинний учень обов’язко-
во зустрінеться з протидією, коли вирішить вибрати шлях 
Христа.

Переконлива любов
Чому ж, незважаючи на таку ціну, ми хочемо слідувати за 

Ісусом? Відповідь проста: тому що любимо Його! Ми зробимо 
все, щоб іти за Спасителем, тому що знайшли «дорогоцінну 
перлину» (Матв. 13:46). Наші серця змінилися завдяки без-
умовній любові розп’ятого Христа. «Адже любов Христа охо-
плює нас, коли ми думаємо так: [якщо] один помер за всіх, то 
й усі померли» (2 Кор. 5:14). «Ми любимо [Його], бо Він пер-
ший полюбив нас» (1 Івана 4:19).

«Коли людина приходить до Христа, у її серці відразу з’яв-
ляється бажання розповісти всім, якого дорогого Друга вона 
знайшла в Ісусі: істина, що спасає та освячує, не повинна за-
лишатися прихованою в серці. Якщо ми зодягнулись у пра-
ведність Христа і сповнені радістю від присутності Його Духа, 
то не зможемо мовчати» (Е. Уайт. Дорога до Христа, с. 59). 

Справжні християни радісно слідують за Ісусом, тому що, 
як стверджує Павло, Господь полюбив нас і віддав Себе за нас 
(Гал. 2:20). Ця велика любов значно більша, ніж будь-які 
коштовності цього світу.

Коли Ісус запитав про таку високу ціну учнівства, Петро 
відповів за кожного учня протягом віків: «Господи, до кого 
ми підемо? Ти маєш слова вічного життя» (Івана 6:68). Спа-
ситель обіцяв: «Немає нікого, хто залишив би дім, або братів, 



14

або сестер, або матір, або батька, [або дружину], або дітей, чи 
поля ‒ заради Мене й заради Євангелія ‒ і при цьому не одер-
жав би в сто разів більше вже тепер, у цей час, в умовах пе-
реслідувань, ‒ і домів, і братів, і сестер, і матерів, і дітей, і поля, 
а в майбутньому віці ‒ вічне життя!» (Марка 10:29, 30). Переваг 
від слідування за Спасителем значно більше, ніж утрат. Проте 
справжній учень слідує за Ісусом не заради золотих вулиць чи 
безсмертя, а щоб перебувати разом з Христом і мати спокій. 
Як Господь запевнив Авраама, так і тепер Він говорить нам: 
«Нагорода твоя вельми велика» (Бут. 15:1).

Під впливом Святого Духа
Ісус навчав, що «найперша і найбільша заповідь» Закону 

записана у П. Зак. 6:5: «І люби Господа, Бога твого, усім серцем 
своїм, і всією душею своєю, і всією силою своєю!». Відразу ж 
після цієї поради ми знаходимо секрет переможного життя 
віруючої людини: «І будуть ці слова, що Я сьогодні наказую, 
на серці твоїм. І пильно навчиш цього синів своїх, і будеш го-
ворити про них, як сидітимеш удома, і як ходитимеш доро-
гою, і коли ти лежатимеш, і коли ти вставатимеш. І прив'яжеш 
їх на ознаку на руку свою, і будуть вони пов'язкою між очима 
твоїми. І напишеш їх на бічних одвірках дому свого та на бра-
мах своїх» (П. Зак. 6:6-9). Недостатньо було просто уникати 
ідолопоклонства та вчинків навколишніх народів. Божий на-
род повинен був охороняти свої серця, звертаючись до Закону 
Божого. Істинне слідування за Ісусом вимагає більшого, ніж 
просто віддалення від гріховного. Воно має включати в себе і 
духовний аспект. «Адже тілесні задуми ‒ то смерть, а задуми 
Духа ‒ то життя і мир» (Римл. 8:6). «Думайте про горішнє, ‒ не 
про земне» (Колос. 3:2). Ми ніколи не зможемо бути такими, 
як Ісус, якщо зосереджуємо свою увагу на світському. Як учні 
були з Ісусом майже весь час, так і ми повинні відкрити себе 
більше для духовного впливу, ніж для земного. Нам потрібно 
вести духовно активне життя, у якому ми будемо зосереджені 
на горішньому. Потрібно пам’ятати, що гріховна природа лю-



15

дини слабка, і учням Христа потрібно діяти, довіряючи силі 
Божій. Розвиток духовних звичок – це запорука зростання 
духовної сили.

Практичне застосування
Ось перелік восьми духовних звичок, які потрібні для учня 

Христа:
1. Щоденна особиста молитва.
2. Щоденне особисте вивчення Біблії.
3. Щоденне сімейне поклоніння вранці та ввечері.
4. Щотижневе відвідування уроку Суботньої школи.
5. Щотижневе відвідування церкви.
6. Щотижневе молитовне зібрання або відвідування Малої 

групи з вивчення Біблії посеред тижня.
7. Регулярне особисте свідчення.
8. Регулярна участь у служінні місцевої церкви.
«Адже де є скарб ваш, там буде й ваше серце» (Луки 12:34). 

Якщо ви приділяєте більше часу спілкуванню з Ісусом, з Його 
народом, звершуючи Його працю, то ваше серце буде чутли-
вим до впливу Спасителя. Тільки тоді може бути реалізована 
мета учнівства – бути схожим на Ісуса. Якщо ви продовжите 
вивчати цей посібник, то дізнаєтеся ще багато важливих ре-
чей про християнське життя. Та насамперед розвивайте ду-
ховні звички, які змінять ваше життя.

   З якими перешкодами ви зустрічаєтеся при формуванні 
наведених вище звичок? Які зміни ви могли б зробити у своє-
му графіці? Що необхідно забрати з вашого життя, щоб вне-
сти в нього молитву, дослідження, спілкування та служіння – 
усе те, що звершував Спаситель?



16



17

РОЗДІЛ 2.  
ДУХОВНЕ ЖИТТЯ



18

РОЗДІЛ 2. ДУХ І ЖИТТЯ

Ісус не просто знав Святе Письмо, Він жив ним. Христос го-
ворив про нього не просто як про щось корисне, а як про те, 
що має життєво важливе значення для всіх людей. Коли втома 
й голод мучили Його в пустелі, а диявол спокушав Його, Ісус 
не керувався Своїми почуттями. Він не покладався на докази 
розуму чи Свої знання. Було тільки одне, чому Він міг довіря-
ти. І тому Господь відповів дияволу словами зі Святого Пись-
ма: «Так написано… написано…» (Матв. 4:4, 7, 10). Слово Боже 
було для Христа не просто мотивацією, воно було життєво 
важливою складовою Його життя на Землі. «Написано: Не са-
мим хлібом житиме людина, але кожним словом, що виходить 
з Божих уст» (Матв. 4:4).

Ісус переміг, опираючись на Слово Боже. Так само буде і з 
нами. У нас має бути сила й мудрість Божа, щоб встояти в бу-
рях і спокусах повсякденного життя. Цю силу і мудрість мож-
на знайти тільки в Біблії – Слові Божому.

Джерело духовного життя та сили
«Якщо не будете їсти тіла Сина Людського і не будете 

пити Його крові, не будете мати в собі життя» (Івана 6:53). 
Ця заява стала переломним моментом у служінні Спасите-
ля. Невдовзі після цих слів «багато хто з Його учнів відій-
шов геть і вже не ходив з Ним» (Івана 6:66). Але що Ісус хотів 
сказати цими словами? Їх потрібно розуміти не буквально, 
а духовно. Ісус пізніше пояснив: «Слова, які Я вам сказав, є 
дух і життя» (Івана 6:63).

Слово Боже – це джерело життя та сили християнина. Ісус 
говорив, що без регулярного «споживання» Його Слова ви «не 
будете мати в собі життя» (Івана 6:53). Біблія розповідає про 
історичні події, показує шлях спасіння та підвалини христи-
янського життя, попереджає про майбутнє, а також відкриває 



19

характер Божий. Та навіть цей опис лише коротко передає 
основну ціль Слова Божого для учня Христа. У чому ж вона 
полягає? У тому, щоб дати духовне життя. Без «споживання» 
Слова Божого в нас немає духовного життя.

Давайте розглянемо наступні біблійні тексти: «Слова, які Я 
вам сказав, є дух і життя» (Івана 6:63); «Адже Слово Боже – 
живе і діяльне» (Євр. 4:12). «Не хлібом самим живе людина, 
але всім тим, що виходить із уст Господніх, живе людина» (П. 
Зак. 8:3; Матв. 4:4); «Бо відроджені… Божим Словом» (1 Петра 
1:23). Ці тексти показують, що Біблія – це більше, ніж просто 
керівництво для життя; вона творить духовне життя. У Слові 
Божому є творча сила.

Коли Бог сказав: «Хай станеться світло!» – і стало світло. 
«Бо сказав Він – і сталось, наказав – і з'явилось» (Псал. 33:9). 
Читання Слова Божого може прищепити любов до духовного 
в душі, у якій раніше не було нічого. Ми відроджені «Божим 
Словом» (1 Петра 1:23). Так само, як ми отримуємо нове життя 
від Слова, ми можемо підтримувати це життя, живлячись від 
цього Слова. «Отже, як ви прийняли Господа Ісуса Христа, так 
і ходіть у Ньому» (Колос. 2:6). «Якщо ви будете перебувати в 
Моєму слові, тоді справді будете Моїми учнями» (Івана 8:31). 
Ми повинні продовжувати пити «чисте духовне молоко», щоб 
«зрости для спасіння» (1 Петра 2:2). 

Духовне життя
Нам потрібна Біблія для підтримки духовного життя, а тому 

не можна пускати це питання на самоплив. Потрібно зробити 
щоденне читання Біблії духовною звичкою в нашому житті. 
Якщо спочатку ми не розуміємо її або не відчуваємо благо-
словення, читаючи Біблію, не потрібно втрачати надії. Якщо 
ми залишаємося послідовними у вірі, Бог виконає Свою обіт-
ницю: «Вхід у слова Твої світло дає, недосвідчених мудрими 
робить» (Псал. 118:130). Щоденне читання Біблії разом зі що-
денною особистою молитвою – це і є духовне життя.



20

Ми можемо відвідувати церкву, добре ставитися до ін-
ших і давати милостиню, але без регулярного посвячення 
часу Слову Божому не буде особистого духовного життя. 
Спокуси переможуть нас, і омана зробить нас легкою мі-
шенню. «Сатана добре знає, що всі ті, кого йому вдасться 
схилити до занедбання молитви і дослідження Святого 
Письма, будуть переможені. Тому він вишукує будь-які 
можливі шляхи, аби опанувати розумом людей» (Е. Уайт. 
Велика боротьба, с. 519).

Практичне застосування
Біблія навчає, що «усе Писання богонатхнене» (2 Тим. 3:16). 

Богонатхнене Святе Письмо кожного ранку насичує наше 
духовне життя. Біблія і твори Еллен Уайт є найкращими для 
нашого щоденного духовного читання. Ці книги були напи-
сані під особливим натхненням Святого Духа. Решту літера-
тури можна читати в інших випадках з великою користю, але 
книги, які ми читаємо щодня в наш духовний час, повинні 
бути натхнені Богом. Нам необхідно читати те, що є голосом 
Господа.

У кінці цього довідника є план читання, який допоможе нам 
прочитати Біблію. Пообіцяйте собі проводити не менше трид-
цяти хвилин на день у молитві й дослідженні Слова Божого. 
Коли ми робимо духовне життя перевагою, то розуміємо, що 
його істини є «духом і життям».

Після Свого воскресіння Ісус пояснював Святе Письмо 
двом учням дорогою в Емаус. Пізніше вони сказали: «Хіба 
не палало наше серце, коли Він говорив нам у дорозі та по-
яснював нам Писання?» (Луки 24:32). Яка перевага є в нас! 
Ми можемо молитися про настанови Святого Духа щоранку 
перед читанням Біблії. Тоді Бог відкриє нам Своє Слово так, 
як Своїм учням, і наші серця також будуть «палати». Сьо-
годні Ісус запрошує кожного з нас спілкуватися з Ним через 
живе Слово Боже.



21

Принципи ефективного вивчення Біблії
Ефес. 6:17. «Духовний меч» – це «Слово Боже». Завжди 

порівнюйте поради, які ви отримуєте від інших, або особисті 
роздуми, з Біблією. І якщо вони не узгоджуються зі Словом 
Божим, то ви можете їх відкинути. «Дух і Слово знаходяться у 
злагоді» (Е. Уайт. Віра і діла, с. 88).

1 Кор. 2:13. Порівнюйте «духовне з Духовним». Нехай Біблія 
сама себе тлумачить. Порівнюйте тексти з іншими уривками 
зі Слова Божого.  

1 Кор. 2:14. Духовні речі «досліджуються духовно». Моліть-
ся та просіть керівництва Святого Духа, перш ніж досліджу-
вати Біблію. 

Ісаї 28:10. «Заповідь на заповідь». Читайте все, що є по 
темі, і будуйте свої переконання на висновках, підкріплених 
доказами. 

2 Тим. 4:3, 4. «Бо настане час, коли не слухатимуть здоро-
вого вчення». Не нехтуйте Біблією, коли її слова не збігаються 
з вашими звичками та способом життя. 

2 Тим. 3:16. «Усе Писання богонатхнене». Довіряйте Біблії 
повністю. Не виривайте з контексту те, що вам підходить. 

Івана 7:17. «Якщо хто хоче чинити Його волю», той пізнає 
істину. Будьте готові йти  за істиною, коли вона відкривається.  

Метод для особистого вивчення Біблії
1. Дотримуйтеся щоденного плану читання (див. Дода-

ток А).
2. Коли будете читати, ставте запитання, щоб зосередитися 

на тексті й узяти практичні уроки для свого життя. Ось декіль-
ка запитань, які ви можете поставити:

Що?
•	 Про що розповідається в уривку?
•	 Що цей уривок говорить мені про Ісуса?
•	 Що цей уривок говорить про допомогу, яку надає Бог?
•	 Чому цей уривок важливий?



22

•	 Чи переконує мене цей уривок в тому, що Бог очікує 
визнання вчинених мною гріхів?

Що тепер?
•	 Чи описує цей уривок, що я можу змінити у своєму жит-

ті згідно з волею Божою?
•	 Чи є тут приклад, який потрібно наслідувати?
•	 Чи є в цьому уривку обітниця, на яку я можу 

покладатися?
3. Запишіть в зошит хоча б один урок, який ви взяли з цього 

уривка. Опишіть, чого навчає вас Бог і як ви будете застосову-
вати це у своєму житті.

4. Помоліться, розкажіть Богу те, про що ви дізналися, по-
просіть Його допомогти  вам втілити це в життя.

5. Протягом дня роздумуйте над прочитаним і поділіться з 
кимось отриманою інформацією.



23

РОЗДІЛ 3. СВІДЧЕННЯ ІСУСА

Після гріхопадіння Бог спілкувався з людиною через 
пророків (Луки 1:70). Пророк – це не лише той, хто перед-
бачає майбутнє. Він представляє Творця, передаючи Його 
вістку. Хоч гріх розділив Бога з людиною, милостивий 
Господь бажає, щоб люди були Його вісниками, повідом-
ляли Його волю (Ісаї 59:2; 2 Петра 1:21).

У біблійні часи пророки активно застерігали, викрива-
ли, радили та настановляли, передаючи слова Божі. Ба-
гато пророків не залишило жодних письмових свідчень, 
наприклад, Ахійя, Єда, дружина Ісаї та чотири дочки Пи-
липа (2 Хронік 9:29; Ісаї 8:3; Дії 21:9). Проте вони переда-
вали Божому народу авторитетні й такі необхідні вістки 
в критичні періоди історії. Інші пророки залишили книги, 
які Ісус і Павло називають «Писаннями пророків» (Матв. 
26:56; Римл. 14:25). Біблія – це вісті, дані Богом пророкам, 
які звершували служіння від днів Мойсея до періоду Ран-
ньої церкви.

Пророчий дар продовжує проявлятися
Багато людей вважає, що після написання біблійних книг 

уже немає потреби в пророках. Такі люди відразу відкида-
ють будь-кого, хто претендує на прояв Дару пророцтва в 
наш час. Однак Божий народ все одно потребує настанов, 
викриття та розради від Господа, Який звертається до лю-
дей через пророків. Тому до переліку духовних дарів, які 
необхідні Церкві в останній час, Павло вносить Дар про-
роцтва (Ефес. 4:11; Римл.12:3-8; 1 Кор. 12:4-11). Ці дари, серед 
яких є також дари апостольства та вчительства, дані «аж 
поки всі досягнемо єдності віри й пізнання Божого Сина, 
досконалого змужніння, міри зрілості ‒ повноти Христа» 
(Ефес. 4:13). Дар пророцтва, як і дар учительства, даний 



24

Церкві, тому що ми ще не досягли «міри зрілості – повноти 
Христа».

У Святому Письмі наведені інші докази того, що Дар про-
роцтва існуватиме і після біблійних часів. Один із них мож-
на знайти в уривку Йоіла 3:1-4. Бог обіцяє, що «ваші сини 
й ваші дочки» «пророкуватимуть», коли Святий Дух  вил-
лється перед приходом «великого та страшного» Господ-
нього дня. Цей уривок показує, що люди «бачити будуть 
видіння» і декому «будуть снитися сни» перед Другим 
приходом Христа. Один з найпереконливіших біблійних 
доказів існування пророчого дару в сучасну епоху записа-
ний у книзі Об’явлення та характеристиках Божої Церкви 
Останку. 

Дар пророцтва в Церкві Останку
В Об’явл. 12:17 написано: «Тож змій розлютився на жін-

ку і пішов воювати з рештою її нащадків, які зберігають 
Божі заповіді й мають свідчення Ісуса». Жінка символізує 
Церкву (див. Єрем. 6:2; 2 Кор. 11:2). «Решта її нащадків» 
уособлюють вірну Божу Церкву в останній час. Вона до-
тримується Божих Заповідей, у тому числі й заповіді про 
суботу, сьомий день тижня, і має «свідчення Ісуса». Також 
в Об’явленні написано, що «свідчення Ісуса ‒ це дух про-
роцтва» (Об’явл. 19:10), а тих, які мають свідчення Ісуса, на-
зивають «пророками» (Об’явл. 22:9). Пророки є вісниками 
Бога, вони передають не власну вістку, а «свідчення Ісуса».

Текст Об’явл. 12:17 передбачає, що Церква Останку во-
лодітиме унікальними характеристиками. Вона буде ви-
конувати всі Заповіді Божі та мати Дар пророцтва, який 
направлятиме її. Церква адвентистів сьомого дня вірить, 
що служіння Еллен Уайт є проявом Дару пророцтва в 
останній час.

Характеристики Церкви Останку ‒ це Божі Заповіді та 
свідчення Ісуса, тобто це «закон і пророки». Вони не є но-
вими для дослідника Біблії. Протягом усієї історії Бог ви-



25

користовував їх, щоб настановляти Свій народ (Псал. 78:5; 
Ісаї 8:16, 20). Та коли народ Божий бунтував проти Його 
Закону та відкидав свідчення, дане пророкам, які були по-
слані до них (Неем. 9:26), Він перестав посилати видіння та 
сни (Пл. Єрем. 2:9).

Те саме відбулося і в Ранньохристиянській церкві. Після 
смерті апостолів у Церкву проникли лженауки, і в резуль-
таті компроміс призвів до того, що день поклоніння був 
змінений із суботи на неділю. Пророк Даниїл передбачив 
це, зауваживши, що ворожа сила «буде думати позмінюва-
ти свята та права» (Дан. 7:25). Вона представлена у вигляді 
малого рогу, який «кине правду на землю, і зробить, і мати-
ме успіх» (Дан. 8:12). Протягом періоду, коли істину про су-
боту відкинули, не було жодного пророка, посланого для 
того, щоб вести невірну церкву. Коли «немає навчання За-
кону», «пророки її не знаходять видіння від Господа» (Пл. 
Єрем. 2:9).

Але «закон і пророки» будуть відновлені. Після закін-
чення пророчого періоду   2300 років (Дан. 8:13, 14)  Закон 
Божий знову перебуватиме в центрі уваги. Усі повелін-
ня цього Закону, у тому числі й істина про суботу, будуть 
знову проголошуватися. І станеться це завдяки пророчо-
му служінню. Бог не тільки відновив істину Свого Закону, 
яким знехтували, але також знову явив Дар пророцтва, 
коли дав Еллен Уайт її перше пророче видіння в грудні 1844 
року.

Еллен Уайт пише: «Закон Божий і Дух пророцтва йдуть 
поряд, щоб направляти та настановляти церкву. І кожного 
разу, коли церква визнавала це, підкоряючись Його Зако-
ну, Дух пророцтва керував нею на шляху правди… Коли у 
світі з’явилася вістка третього ангела, яка є відкриттям За-
кону Божого для церкви у всій її повноті й силі, пророчий 
дар одразу ж був відновлений. Цей дар грав важливу роль 
у поширенні цієї вістки» (Вісті Лома Лінди, с. 33).



26

Перевірка істинності пророка
Біблія навчає: «Духа не вгашайте, пророцтвом не нех-

туйте, усе досліджуйте і доброго держіться» (1 Сол. 5:19-21). 
Церква не вважає пророком кожного, хто стверджує, що він 
пророк. Ісус попереджає: «Стережіться лжепророків, які 
приходять до вас в овечих шкурах, а всередині ‒ хижі вов-
ки» (Матв. 7:15). Існують певні критерії, які допомагають 
з’ясувати, чи істинний пророк. Розглянемо їх:

Має сповідувати Ісуса Христа (1 Івана 4:1-3). Твори Еллен 
Уайт говорять про Христа як про Спасителя світу, Сина 
Божого. 

Повинен перебувати у згоді із «законом і пророками 
(Ісаї 8:20; 1 Кор. 14:32). На відміну від поширеного релігій-
ного досвіду її днів, Еллен Уайт навчала вірності всьому 
Божому Закону, а не вибраним заповідям. Вона постійно 
вказувала на Біблію як на істинне мірило віри та життя: 
«Господь хоче, щоб ви вивчали Біблію. Він дав додаткове 
світло не для того, щоб воно витіснило Його Слово. Це світ-
ло має привести збентежений розум до Його Слова» (Вибрані 
вісті, т. 3, с. 29).

Пророцтва мають збуватися (П. Зак. 18:22; Єрем. 28:9). 
Пророцтва, виголошені Еллен Уайт, збувалися та продов-
жують збуватися. Наприклад, вона бачила видіння про 
Громадянську війну в США за три місяці до її початку, зем-
летрус у Сан-Франциско 1906 року за два дні до події та 
єдність, яка сьогодні формується між протестантизмом і 
католицизмом. 

Життя та вчинки повинні бути узгоджені з біблійним 
ученням (Матв. 7:20). Життя та служіння Еллен Уайт повні-
стю узгоджуються зі Святим Письмом. Її твори й поради 
навернули багато людей до Христа.

Істинний пророк отримує від Бога видіння або сни 
(Числ. 12:6). За час свого семидесятилітнього служіння 
Еллен Уайт отримала від Бога близько двох тисяч видінь і 



27

снів. Під час видінь вона переживала, як і біблійні проро-
ки, так званий «фізичний феномен», перестаючи дихати, 
отримуючи надприродну силу (Дан. 10:17-19).

Біблія і тільки Біблія
Але постає запитання: «Якщо ми вивчаємо Біблію, то 

навіщо нам вивчати ще щось? Невже Святого Письма не-
достатньо?». Сама Біблія відкриває, що «закон і пророки» 
об’єднані однією метою протягом всієї історії. Святе Пись-
мо закликає нас висувати певні вимоги до пророчого дару 
і говорить нам, що Дар пророцтва буде характеристикою 
Церкви Останку. 

Важливо підкреслити, що пророк не є заміною Біблії. 
Той самий Дух, Який надихає сучасних пророків, надихав 
і пророків давнини. «А оскільки Дух Божий надихав пись-
менників Біблії, то неможливо, щоб вчення Духа в чому-не-
будь суперечило вченню Слова. Дух не був даний з метою 
замінити Собою Біблію, бо Писання ясно говорить про те, 
що Слово Боже є мірилом, яке випробовує будь-яке вчен-
ня» (Е. Уайт. Велика боротьба, vii).

Сумна реальність полягає в тому, що інколи люди, які 
висувають претензії щодо слідування Його Слову, жили, 
порушуючи його ясне вчення. Основна ціль служіння про-
років Божих – повернути народ до Бога і до Його Слова, не 
замінити, а піднести Слово Боже. Еллен Уайт пише: «Я ре-
комендую тобі, дорогий читачу, Слово Боже як керівниц-
тво у вірі й у житті. За цим Словом ми будемо судимі. У 
цьому Слові Бог обіцяв дати видіння в "останній час" – і не 
заради нових принципів віри, але щоб утішити Свій народ 
і навернути тих, хто відійшов від біблійної істини» (Ранні 
твори, с. 78).

Духовна проникливість для небезпечного часу
Апостол Павло описує період, який буде передувати 

Другому приходу Христа, як «тяжкі часи» (2 Тим. 3:1). Ісус 



28

попередив, що в цей період «навіть вибрані» (Матв. 24:24) 
можуть бути обмануті, тому що диявол діє «з усякою силою, 
ознаками, фальшивими чудесами» (2 Сол. 2:9). «В останній 
вирішальній битві з народом Божим сатана озброїться усією 
своєю майстерністю, підступністю… виробленою ним про-
тягом усіх століть боротьби» (Е. Уайт. Велика боротьба, 
с. 9).  Для того щоб зустріти цю кризу, Бог дав нам особли-
вий прояв Дару пророцтва в служінні Еллен Уайт.

Потрібно пам’ятати, що без служіння Святого Духа ми 
ніколи не зможемо правильно зрозуміти істину (1 Кор. 2:14). 
Цей Утішитель, Якого Ісус обіцяв людям, буде направляти 
нас до істини (Івана 16:13). Один з основних способів, через 
які Він діє, – це Дар пророцтва. Щоб нами керував Дух Бо-
жий, ми повинні дослухатися до порад пророків, яких Він 
надихає.

У той час, коли диявол докладає всіх зусиль, щоб ввести в 
оману якомога більше людей, коли світ переповнився вели-
кою кількістю вчень і богословських теорій, Бог дав Своєму 
народу ясний і авторитетний голос, щоб утвердити кож-
ного в істині Слова. Віровчення Церкви АСД підтверджує 
нашу впевненість в тому, що цей голос можна почути в пра-
цях Еллен Уайт.

Практичне застосування
Як вже згадувалося в попередньому розділі, існує багато 

книг, що надихають, читаючи які, можна отримати багато 
корисного. Але ми не повинні задовольнятися читанням 
лише таких книг. Важливо приділяти час книгам, на напи-
сання яких авторів надихнув Бог. Праці Еллен Уайт є пло-
дом Божественного натхнення. Вони спеціально дані Богом 
церкві, щоб підготувати нас до Другого приходу. Ці наста-
нови викривають обман ворога й утверджують читача в 
істинах Святого Письма. Однак «багато хто чинить напе-
рекір тому світлу, який Бог дав Своєму народу, тому що не 
читають книги, які містять у собі світло і знання у вигляді 



29

попереджень, застережень і викриттів» (Е. Уайт. Свідчення 
для Церкви, т. 5, с. 681).

Зверніться до плану читання Біблії і творів вісниці Бо-
жої, які розміщені в кінці Довідника. Проводьте принаймні 
тридцять хвилин у молитві та дослідженні, використову-
ючи цей план. Читайте праці Еллен Уайт разом з Біблією 
та відкрийте для себе, як вони покращують ваше розумін-
ня Святого Письма, утверджують в істині та поглиблюють 
відносини з Богом. «Віруйте в Господа, вашого Бога, і бу-
дете запевнені, вірте пророкам Його, і пощаститься вам!» 
(2 Хронік 20:20).



30

РОЗДІЛ 4. ОСОБИСТА МОЛИТВА

Молитва присутня в житті кожної віруючої людини. Вона 
розуміє, що потрібно дякувати Господу, а також висловлюва-
ти свої прохання. Однак для багатьох людей молитва здається 
чимось незначним, формальним, тим, чим можна часто знех-
тувати, враховуючи швидкий темп нашого життя. Звичайно, 
багато хто молиться перед їжею або в церкві, але зазвичай це 
відбувається на ходу, поспішаючи, без усвідомлення того, що 
робиш. Інші люди не наважуються молитися, оправдовуючи 
це своїм невмінням. Однак учні Христа також переживали 
дещо подібне. У Луки 11 ми читаємо, що апостоли підійшли до 
Спасителя й попросили Його навчити їх молитися. «Учні Хри-
ста були дуже вражені Його молитвами і звичкою постійно 
спілкуватися з Богом. Одного дня після недовгої відсутності 
їхнього Господа вони знайшли Його заглибленим у молитву. 
Здавалося, Він не усвідомлював їхньої присутності, продов-
жуючи молитися вголос. Серця учнів були глибоко зворушені. 
Коли Він закінчив, вони вигукнули: “Господи, навчи нас мо-
литися!”» (Е. Уайт. Наочні уроки Христа, с. 140). 

Модель молитви
У відповідь на прохання учнів Ісус дав нам приклад мо-

литви (Луки 11:2-4). Християни протягом усієї історії Церкви 
просто дослівно повторювали молитву Господню, таку краси-
ву у своїй простоті, хоч її мета полягає не лише в дослівному 
промовлянні. Спаситель дав нам у ній важливі аспекти осо-
бистої молитви.

«Отче наш, що на небі». Спаситель закликає нас звертатися 
до Господа як до Отця, Котрий існує понад усе.

«Нехай святиться Ім'я Твоє». Наближайтеся до Бога з 
благоговінням.



31

«Нехай прийде Царство Твоє». Вірте у швидкий Прихід 
Христа. 

«Нехай буде воля Твоя». Довіртеся та підкоріться волі 
Божій.

«Хліб наш насущний дай нам щодня». Дякуйте та визна-
вайте свою цілковиту залежність від Бога.

«І прости нам гріхи наші». Признавайтеся в конкрет-
них гріхах і проявляйте віру в жертву Христа для вашого 
прощення.

 «Як і ми самі прощаємо». Відпустіть гіркоту, ревність, не-
нависть і гордість.

 «І не введи нас у спокусу». Визнайте свої слабкі сторони 
та шукайте чистоти, уникаючи спокуси.

«Але визволи нас від лукавого». Благайте про перемогу 
над гріхом.

Якщо ми віримо, що молитва Господня дає нам лише ті 
слова, які потрібно говорити, щоби Бог почув нас, то нам не 
вистачатиме взаємовідносин з Господом, які будуються на ос-
нові відкритого спілкування. «У молитві ми відкриваємо сер-
ця Богу як Другу» (Е. Уайт. Дорога до Христа, с. 93).

Практичні уроки особистої молитви
Разом з молитвою Господньою Ісус залишив нам інші прак-

тичні настанови та приклади:
Моліться в тихому місці щоранку. Ісус не тільки навчав 

про важливість проведення часу з Богом, Він Сам високо ціну-
вав цей час спілкування: «А вставши вранці, ще вдосвіта, Він 
вийшов і попрямував у пустинне місце й там молився» (Марка 
1:35). Найкраще молитися ще до того часу, як починається ваш 
робочий день, і в місці, де ви зможете знаходитися в спокої 
і вас нічого не відволікатиме. Ми повинні робити це щодня. 
«Зневажайте вправлянням у молитві або моліться метушливо 
зараз і потім, як вдасться, і ви втратите вашу надію на Бога» 
(Е. Уайт. Молитва, с. 12). 



32

Під час особистої молитви станьте на коліна, якщо вам 
дозволяють фізичні можливості. Христос «упав на коліна й 
молився» (Луки 22:41). Молитва на колінах глибше торкається 
вашого серця, дає краще розуміння смирення перед Богом.

Моліться вголос. «Учні Христа… знайшли Його заглибле-
ним у молитву. Здавалося, Він не усвідомлював їхньої присут-
ності, продовжуючи молитися вголос» (Е. Уайт. Наочні уроки 
Христа, с. 140). Молитва вголос, нехай навіть і пошепки, 
укріпляє вашу віру й допомагає зосередити розум на спілку-
ванні з Богом.

Моліться щиро. «Перебуваючи у великій тривозі, Він ще 
ревніше молився» (Луки 22:44). Ми не можемо припустити, 
що Господь відповість на формальні молитви. Еллен Уайт за-
стерігає: «Наші мляві, позбавлені життя молитви залишаться 
без відповіді. Нам потрібно наполегливо молитися про наші 
потреби. Будьте щирі. Шукайте Бога всім серцем» (Молитва, 
с. 75). У нас є впевненість у тому, що «має велику силу ревна 
молитва праведного» (Якова 5:16).

Моліться постійно. «Просіть ‒ і дасться вам; шукайте ‒ і 
знайдете; стукайте ‒ і відчинять вам» (Матв. 7:7). Коментую-
чи цей текст, Еллен Уайт пише: «Моліться, не переставайте 
молитися, вірте, що вже отримали те, що просите, і ви отри-
маєте це. Я дам вам відповідь» (Молитва, с. 71). Проявляти на-
полегливість у молитві не означає заспокоїти або переконати 
Бога, але підготувати свої серця для відповіді. Переконлива, 
наполеглива молитва змінює ваше серце.

Моліться з вірою. Коли ми молимося, то повинні вірити, що 
Бог чує й відповідає на молитви, бо Він люблячий і мудрий. 
«Тому Я кажу вам: Усе, про що молитесь і просите, ‒ вірте, що 
одержите, і сповниться вам» (Марка 11:24). З вірою ми можемо 
представити перед Богом обітниці Його Слова. «Кожна обіт-
ниця в Слові Божому повинна стати предметом для наших мо-
литов» (Е. Уайт. Нагірна проповідь Христа, с. 133).



33

Моліться за чистоту душі. «У ревній гарячій молитві по-
кликуйте про чистоту душі» (Е. Уайт. Молитва, с. 13). Ми мо-
жемо силою волі змінити свою поведінку, але тільки спілку-
вання з Богом може очистити думки та мотиви серця.

Моліться про керівництво Святого Духа. Моліться, щоб 
Господь навертав вашу душу кожного дня. Особливо просіть 
Святого Духа. «Як ніколи раніше, ми повинні молитися про те, 
щоб Дух Святий ще більшою мірою зливався на нас» (Е. Уайт. 
Служителі Євангелія, с. 288). Ми можемо покладатися на обіт-
ницю Ісуса: «Отже, якщо ви, будучи злими, умієте добрі дари 
давати вашим дітям, то наскільки більше Небесний Отець 
дасть Святого Духа тим, які в Нього просять?» (Луки 11:13). 
Дух Святий може нагадати нам про що ще потрібно молитися. 
«Отак і Дух допомагає нам у наших немочах, адже не знаємо, 
за що і як маємо молитися, але сам Дух заступається [за нас] 
невимовними зітханнями» (Римл. 8:26).

Моліться за інших. Ісус сказав Петру: «Я ж благав за тебе, 
щоб не забракло тобі віри; і ти, коли навернешся, зміцни 
своїх братів!» (Луки 22:32). Ми повинні молитися за наші сім’ї, 
друзів, членів Церкви, її керівників, за тих, з ким ми ділимося 
Словом Божим. Зверніть увагу на ту впевненість, з якою Пав-
ло міг писати віруючим у Римі: «І свідком мені є Бог, Якому 
служу своїм духом у Євангелії Його Сина, що завжди про вас 
пам’ятаю» (Римл. 1:9).

Знайдіть час, щоб помолитися. «А вставши вранці, ще 
вдосвіта, Він вийшов і попрямував у пустинне місце й там мо-
лився» (Марка 1:35). Ми повинні присвятити достатньо часу 
для молитви, щоб випробувати її силу та здатність змінювати 
життя. «Працівник не зможе досягнути успіху, якщо він по-
спішно виголошує свої молитви і біжить на роботу, пережи-
ваючи, щоб співробітники нічого не забули і не пропустили» 
(Свідчення для Церкви, т. 7, с. 243). Якщо ми відведемо більше 
часу молитві, це допоможе вийти за межі простого перерахо-
вування потреб і відкриє наші серця Богу.



34

Продумуйте ваші молитви. Ми не тільки повинні моли-
тися, але й жити, очікуючи відповіді від Бога. «Напрацюйте 
свої особисті молитви, і ви зрозумієте, що співпрацюєте з Хри-
стом» (Ознаки часу, 6 листопада 1901 р.). Життя Ісуса минало 
між усамітненням на горі та спілкуванням з великою кількістю 
людей, між молитвою і служінням людям. «Однак хто нічого 
не робить, а лише молиться, незабаром перестане молити-
ся або ж його молитва перетвориться на формальність. Коли 
люди ухиляються від громадського життя, відмовляються ви-
конувати свої християнські обов’язки і нести свій хрест; коли 
вони перестають старанно працювати для Господа, Який не-
втомно трудився для них, – то вони вже не матимуть про що 
молитись; у них зникне будь-яке бажання до святого життя» 
(Е. Уайт. Дорога до Христа, с. 101).

 Моліться, навіть якщо ви не відчуваєте, що вам це по-
добається. Ісус навчав «завжди молитися і не занепадати ду-
хом» (Луки 18:1). Бути непостійними в молитві – це фатальна 
помилка, як і молитися тоді, коли ми відчуваємо близькість 
з Богом чи особливу потребу. Навпаки, «коли ми відчуває-
мо, що згрішили, і не можемо молитися, саме тоді настає час 
для молитви» (Е. Уайт. Молитва, с. 298). Регулярне молитовне 
життя не приходить само собою. Воно потребує віри, часу і 
посвячення. Якщо ми розчаруємося і станемо непостійними 
в молитвах, то відкриємо двері ворогу. «Людей, які нехтують 
молитвою, огортає темрява диявола» (Е. Уайт. Дорога до Хри-
ста, с. 94). Відповідальність дуже велика, і ми не можемо до-
зволити собі нехтувати особистою молитвою.

Практичне застосування
Другий і третій розділи Довідника пропонують вам про-

водити принаймні тридцять хвилин кожного дня в живому 
спілкуванні з Богом. Потрібно привчити себе хоч би ще п'ят-
надцять хвилин виділяти для особистої молитви, у якій ви за-



35

стосуєте на практиці уроки, описані в цьому розділі. Складіть 
молитовний список, укажіть імена тих людей, про кого ви хо-
чете молитися щодня. Тримайте цей список у своїй Біблії.

Спілкування з Богом – це необхідність і перевага. Хоч це 
вимагає зусиль і дисципліни, воно підкріплене дорогоцінною 
обітницею: «Хто живе під покровом Всевишнього, хто в тіні 
Всемогутнього мешкає» (Псал. 91:1).



36

РОЗДІЛ 5. ДИВЛЯЧИСЬ НА ГОСПОДА

Сила духовного життя полягає в тому, що ми стаємо схожи-
ми на Ісуса, коли проводимо з Ним час. «Ми ж усі з відкритим 
обличчям, мов у дзеркалі, оглядаємо Господню славу і пере-
творюємося в той самий образ від слави в славу, як від Господ-
нього Духа» (2 Кор. 3:18). Ми стаємо схожими на того, на кого 
дивимося. Якщо споглядаємо славу Господа – Його характер, 
ми будемо «перетворюватися в той самий образ».

Для цього потрібно значно більше, ніж просто мимовільний 
погляд. Квапливі, формальні молитви і читання Біблії на ходу, 
духовні обов’язки, виконані просто як пункти в нашому що-
деннику, – усе це не викличе перетворення, яке приходить 
від споглядання. Мета посвяченого життя – не просто задо-
вольнити вимоги Бога, прочитати цікаві історії в Біблії. Вона 
полягає у зміні нашого серця, щоб наш характер відображав 
характер Ісуса. Нам потрібно більше, ніж просто інформація. 
Ми потребуємо перетворення!

Вплив христоподібного характеру
Христоподібний характер дає силу вістці, яку ми пропові-

дуємо. «Якби ми упокорили себе перед Богом, були добрі, 
чемні, ніжні та співчутливі одне до одного, то там, де сьогодні 
навертається та приймає істину одна людина, наверталися б 
сотні» (Е. Уайт. Служінння благодійності, с. 86). Занадто бага-
то християн на ділі є перешкодою для поширення Євангелія, 
тому що, сповідуючи віру в Ісуса, вони не живуть так, як Він. 
Замість того щоб бути добрими та ввічливими, вони холод-
ні, байдужі й люблять сперечатися. Така поведінка буде від-
штовхувати, а не приваблювати інших. «Нікому ще не вдава-
лося докорами й осудом переконати людей відмовитися від 
омани, але багато хто через це зовсім відходив від Христа і 



37

назавжди закривав серце для Святого Духа» (Е. Уайт. Нагірна 
проповідь Христа, с. 128).

Наскільки ж краще мати христоподібний характер! Покора 
і любов повинні бути очевидними у всіх наших відносинах з 
іншими людьми. Сказано, що «Ісус ніколи не вагався сказати 
правду, однак висловлював її завжди з любов’ю. У спілку-
ванні з людьми Він був надзвичайно тактовним, уважним і 
люб’язним. Він ніколи не був грубим, без потреби не докоряв, 
не завдавав зайвого болю чутливим душам. Спаситель не за-
суджував людські слабості» (Е. Уайт. Дорога до Христа, с.12).

Коли ми потребуємо доброти, лагідності й терпіння, також 
не слід нехтувати такими чеснотами, як мужність і наполег-
ливість. Ісус не був пасивним у ділі спасіння. Керуючись  лю-
бов'ю, Він був активним і діяльним. Наш Спаситель прожив 
життя неухильної чесності, чистоти й вірності істині. Маючи 
лагідність ягняти, Він також володів мужністю лева. Він не бо-
явся говорити істину, навіть коли вона була непопулярною, 
однак промовляв її завжди з любов'ю.

Якщо істина, яку ми сповідуємо, не робить нас схожими на 
Ісуса, вона втратить свою привабливість незалежно від того, 
якою б логічною вона не була. З іншого боку, «відкриття Хри-
ста у вашому характері буде перетворюючою дією на всіх, хто 
поряд з вами» (Е. Уайт. Нагірна проповідь Христа, с. 128).

Сила для боротьби
Перетворення характеру може бути здійснене тільки Духом 

Господа (2 Кор. 3:18). Тут міститься важливий аспект духовно-
го життя. Спілкування з Богом дає нам силу, щоб протистояти 
спокусам ворога. «Хоч би ворог, як ріка, наступив, – прожене 
його подих Господень» (Ісаї 59:19 ‒ переклад І. Пулюя). О, як 
ми потребуємо Духа Божого! Тільки тоді плід Духа ‒ «любов, 
радість, мир, довготерпіння, ласкавість, доброта, віра, лагід-
ність, стриманість. На таких немає Закону!» (Гал. 5:22, 23) ‒ 
буде проявлятися в нашому житті й характері.



38

У той час як Святий Дух буде викликати в нас «за Своєю 
доброю волею… і бажання, і дію» (Фил. 2:13), нам потрібно 
усвідомлювати, що перетворення характеру є досвідом, що 
вимагає зусиль. «Шляхетний, всебічно розвинутий харак-
тер не успадковується. Він не приходить до нас випадково. 
Шляхетний характер виховується особистими зусиллями, 
завдяки заслугам і благодаті Христа. Бог дає нам таланти 
і розумові здібності, а ми формуємо характер. Він здобу-
вається у тяжкій, суворій боротьбі з власним „я“» (Е. Уайт. 
Наочні уроки Христа, с. 331).  

«Навіть Бог не може облагородити наш характер або зро-
бити корисним наше життя, якщо ми не станемо Його спів-
робітниками. Усі, що уникають боротьби, як правило, втрача-
ють сили і радість перемоги» (Е. Уайт. Служіння зцілення, 
с. 487). З допомогою Святого Духа ми можемо здобути пере-
могу, але ми не повинні опускати руки. 

Думки і почуття
Характер визначається не тільки нашою поведінкою, але 

«думки і почуття у їхньому взаємозв'язку формують характер 
і звички людини» (Е. Уайт. Свідчення для Церкви, т. 5, с. 310). 
Для того щоб наше життя було по-справжньому приємним 
Богу, ми повинні очистити наші думки і вчинки. Давид писав: 
«Ото, полюбив єси правду в глибинах» (Псал. 51:8). Розвиток 
справжнього характеру потребує зусиль, благословенних Ду-
хом, щоб змінити наші думки, коли в нас буде спокуса ступи-
ти на заборонені  шляхи. «Уява дана вам не для того, щоб до-
зволяти їй переступати всі межі та виходити з-під контролю; 
ви не маєте права бути бездіяльними, при цьому не доклада-
ючи жодних зусиль, щоб стримувати і дисциплінувати себе» 
(Е. Уайт. Свідчення для Церкви, т. 5, с. 310).

Те, що ми не чинимо зла під впливом неправильних думок, 
не робить нас кращими в очах Божих. Ісус навчав, що гнів 
(Матв. 5:22) проти нашого брата може засудити нас. А «хто 
погляне на жінку, щоби пожадати її» (Матв. 5:28), – це пере-



39

люб у серці. Якщо ми потураємо гріховним думкам, вони в 
результаті знищать нас. Тому Ісус робить, здавалося б, ради-
кальну заяву: «Якщо ж твоє праве око спокушає тебе, ‒ вий-
ми його і кинь геть від себе, бо краще для тебе, щоби пропав 
один із твоїх членів, аніж щоб усе твоє тіло було вкинуте до 
геєни [вогняної]» (Матв. 5:29).

Ми не повинні сприймати ці слова Ісуса буквально, проте 
вони закликають нас докладати зусиль, щоб захиститися від 
потурання спокусам. Якщо рекламна листівка, отримана в 
універмазі, наповнює ваші думки користолюбством, викинь-
те її. Якщо соціальні мережі пробуджують у вас заздрість, то 
видаліть свій аккаунт. Якщо телевізор та Інтернет ведуть вас 
у вир аморального вмісту, відключіть їх. 

Важливо пам'ятати, що сказати гріху «ні» – це лише 
півсправи. Ми повинні щодня наповнюватися спілкуванням з 
Богом, для того щоб отримати перемогу над гріховними дум-
ками. Дивлячись на Христа, ми змінюємося. Апостол Павло 
радить: «Думайте про горішнє, ‒ не про земне» (Колос. 3:2). 
«Тому що ті, котрі за тілом, думають про тілесне, а ті, які за 
Духом, ‒ про духовне» (Римл. 8:5).

Практичне застосування
Будьте чесні з Богом. Скажіть у молитві: «Випробуй, Боже, 

мене, – і пізнай моє серце, досліди Ти мене, – і пізнай мої 
задуми, і побач, чи не йду я дорогою злою, і на вічну дорогу 
мене попровадь!» (Псал. 139:23, 24). Відмовтеся від усього, 
що може перешкодити вашим відносинам з Господом. «Від-
даючи себе Богові, ми неодмінно повинні відмовитися від 
усього, що могло б розділити нас із Ним» (Е. Уайт. Дорога до 
Христа, с. 44).

Під час молитви та дослідження Слова Божого реагуйте 
на спонукання Святого Духа. «Будьте виконавцями Слова, а 
не лише слухачами, які обманюють самих себе» (Якова 1:22). 
Якщо ви читаєте Божі обітниці про прощення, прийміть їх, 
прощаючи інших. Якщо ви читаєте про Божу доброту і спів-



40

чуття, відгукніться на це, змінивши своє власне ставлення і 
вчинки. Якщо ви читали, що жадібність – це ідолопоклонство, 
позбудьтеся цього ідола. Кожний день Святий Дух буде по-
казувати вам шляхи, як краще відображати життя й характер 
Ісуса. Ідіть за Ним, куди б Він не повів вас.

Пам'ятайте, що розвиток характеру, «освячення – це спра-
ва не однієї миті, години чи дня, а всього життя» (Е. Уайт. Дії 
апостолів, с. 560). 

Не засмучуйтеся, якщо ви будете продовжувати бачити 
недоліки у своєму характері. Насправді це доказ того, що 
Святий Дух працює у вашому житті. «Чим ближче ви до 
Ісуса, тим більше недоліків ви помічатимете у власному ха-
рактері, адже ваш духовний зір загострюється. Порівняно 
з Його досконалістю ваші хиби стають помітнішими. Це є 
доказом того, що підступи сатани втратили силу, натомість 
животворний вплив Божого Духа пробуджує вас» (Е. Уайт. 
Дорога до Христа, с. 64).

Знати Ісуса й розвинути христоподібний характер – це не 
тільки мета учнівства, але й наша підготовка до Небес. Єди-
ний спосіб стати схожими на Ісуса – це проводити час з Ним. 
Дивлячись на Його славу, ми змінюємося від «слави в славу», 
від одного ступеня розвитку христоподібного характеру до 
іншого. Одного разу ми будемо відображати Його повністю. 
«Улюблені! Тепер ми ‒ Божі діти, але ще не виявилося, що 
будемо. Знаємо, що коли Він з’явиться, ми будемо подібні до 
Нього, адже побачимо Його таким, який Він є» (1 Івана 3:2). 
Яка чудова обітниця!



41

РОЗДІЛ 6. СІМЕЙНИЙ ВІВТАР

«Для цього я схиляюсь на свої коліна перед Отцем [Госпо-
да нашого Ісуса Христа], від Якого має ім’я кожна родина на 
небесах і на землі» (Ефес. 3:14, 15). Християни є частиною 
«кожної родини на небесах і на землі» – великої родини, яка 
включає чоловіків, жінок, ангелів небесних, які схилилися пе-
ред нашим Творцем. Яка неймовірна думка! Церква є Божою 
родиною на Землі та чекає дня, коли ми будемо возз'єднані з 
нашою Небесною сім'єю. Бог, наш Отець, створив Усесвіт на 
основі концепції люблячої сім'ї.

З того часу як гріх увійшов у світ, диявол намагався зруйну-
вати сім'ї. Не можна сказати, що ми не цінуємо своїх батьків і 
домівку, де виросли, але сьогодні неблагополучні сім'ї стали 
швидше нормою, аніж винятком. І вихід із цього становища 
тільки один – ми потребуємо миру Христового в наших сім'ях.

Союз із Христом
«Причиною незгоди й відсутності єдності в родинах і в 

Церкві є розділення з Христом. Наблизитися до Христа ‒ оз-
начає наблизитися одне до одного. Таємниця справжньої єд-
ності в Церкві й сім’ї полягає не в дипломатії, не в управлінні, 
не в надлюдських зусиллях, спрямованих на подолання труд-
нощів, якими б великими вони не були, а в єдності з Христом» 
(Е. Уайт. Християнська родина, с. 179). 

Як члени сім'ї наближаються до Христа через особисте 
спілкування з Ним, так само вони будуть наближатися одне 
до одного. Тільки союз із Христом може дати нам смирення 
та благодать, які нам потрібні для того, щоб жити в гармонії 
з іншими людьми! Завдяки цьому союзу ми можемо створити 
атмосферу любові й гармонії в родині.



42

Сімейні богослужіння
Одним з найкращих способів відновлення союзу з Христом 

у наших сім'ях є проведення сімейного богослужіння. Біблія 
наводить нам приклад патріарха Авраама. «Бо вибрав Я його, 
щоб він наказав синам своїм і домові своєму по собі. І будуть 
вони дотримуватися дороги Господньої, щоб чинити справед-
ливість та право, а то для того, щоб Господь здійснив на Авра-
амові, що сказав був про нього» (Бут. 18:19). Це слова схвален-
ня, висловлені Самим Господом щодо сімейного керівництва 
Його слуги Авраама.

Він і його сім'я подорожували з місця на місце, і Авраам не 
нехтував правилом будувати жертівник Господу скрізь, де він 
бував (Бут. 12:7, 8; 13:18). На цьому вівтарі Авраам і його рідні 
здійснювали жертвоприношення Господу двічі на день. «Де б 
він не розкидав свого намета, поруч споруджував жертівника 
і прикликав ім’я Господнє. Його життя було життям молитви» 
(Е. Уайт. Патріархи і пророки, с. 128).

Як ранкові й вечірні жертви мали приноситися в старо-
завітні часи, так і час сімейного богослужіння повинен бути 
часом благословення нашої домівки щоранку і щовечора. 
«Якщо мав би прийти той час, коли кожний дім стане домом 
молитви, то цей час настав. Батьки і матері, якнайчастіше 
підносьте свої серця до Бога в покірних молитвах за себе та 
своїх дітей. Нехай батько як священик родини приносить на 
жертівник Божий поранню і вечірню жертву, а дружина й діти 
приєднуються до нього в молитві та славослів’ї. У такому домі 
перебуватиме Ісус» (Е. Уайт. Патріархи і пророки, с.144). 

«Надто багато родин нехтують молитвою. Батьки не ма-
ють часу для вранішнього і вечірнього богослужінь. Вони не 
можуть приділити навіть декілька хвилин, щоб подякувати 
Богові за Його велике милосердя; за благословенні промені 
сонця та краплі дощу, завдяки яким усе пишно зростає; за 
охорону святих ангелів. Вони не знаходять часу попросити в 
молитві Божественної допомоги і керівництва, постійної при-



43

сутності Ісуса в їхній родині. Вони беруться за роботу, як це 
зробив би віл або кінь, – без єдиної думки про Бога, про Не-
беса» (Е. Уайт. Патріархи і пророки, с. 143).

Сімейне поклоніння є таким самим важливим для сім'ї, як 
і особисте спілкування з Богом для людини. Час сімейного 
поклоніння є можливістю виразити подяку за отримані бла-
гословення та спонуканням для кожного члена сім'ї «шукати 
перш за все Царства Божого і Його праведності» (Матв. 6:33).

Якщо члени сім'ї об'єднані Христом, то вони наближати-
муться й одне до одного. Регулярне сімейне поклоніння за-
прошує святих ангелів охороняти будинок, створює духовну 
атмосферу й об’єднує сім'ю. Наступні поради, взяті з книги 
«Керівництво з виховання дитини» (с. 519-521), допоможуть 
зміцнити ваш намір проводити сімейні богослужіння:

Відокремлений час для поклоніння. «У кожній сім'ї 
має бути чітко визначений час для ранкового і вечірнього 
поклоніння». 

Час вранці та ввечері. «У кожній родині нехай звершуєть-
ся молитва і вранці, і в час заходу... Уранці та ввечері Небо от-
римує повідомлення про кожну сім'ю, що молиться».

Молитва за сім’ю. «Перед тим як піти з дому на роботу, вся 
сім'я має зібратися разом; і батько або мати (у разі відсутності 
батька) повинні гаряче благати Бога, щоб Він захищав їх про-
тягом дня». 

Забезпечте захист ангелів. «Приходьте в смиренні, з сер-
цем, повним ніжності, і з почуттям усвідомлення випробувань 
і небезпек для себе та своїх дітей; з вірою, що просіть Господа 
захистити вас. Ангели охоронятимуть дітей, які таким чином 
посвячені Богу».

Проводьте коротко й цікаво. «Нехай час сімейного по-
клоніння буде коротким і динамічним. Нехай члени вашої 
сім'ї не бояться нудних служінь. Коли читається довгий розділ 
і підноситься довга молитва, служіння втомлює, а коли воно 
закінчується, люди відчувають полегшення». 



44

Складові сімейного поклоніння. «Нехай батько вибере 
частину Біблії, яка цікава й легка для розуміння; декількох 
віршів буде досить, щоб засвоїти урок, який можна застосу-
вати на практиці протягом дня. Можна поставити запитання, 
зробити кілька цікавих зауважень, проілюструвати біблійний 
уривок випадком із життя. Можна заспівати будь-який гімн, а 
молитва має бути короткою і конкретною. Той, хто молиться, 
не повинен перераховувати все, а виражати свої потреби в 
простих словах і славити Бога».

Незалежно від обставин. «Сімейне богослужіння не ма-
ють регулювати обставини. Ви не повинні молитися іноді, а 
коли у вас великий обсяг роботи, нехтувати служінням. Чи-
нячи так, ви спонукаєте своїх дітей вважати молитву не дуже 
важливою».

Не нехтуйте служінням через компанії. «Намагаючись 
задовольнити гостей, давайте не будемо забувати наші зо-
бов'язання перед Богом. Не слід нехтувати часом молитви. 
Не чекайте, поки всі дуже втомляться, насолодіться часом по-
клоніння. У вечірній час, коли можемо молитися не поспішаю-
чи і з розумінням, ми повинні піднести наші голоси у вдячній 
хвалі... Нехай усі, хто гостює у християн, побачать, що година 
молитви є найціннішим, найсвятішим і найщасливішим часом 
протягом дня».

Практичне застосування
Цього тижня практикуйте ранкове й вечірнє сімейні бо-

гослужіння у вашому домі. Якщо ви самотні, робіть спільне 
служіння, коли у вас є гості. Якщо ви перебуваєте в шлюбі, але 
без дітей, то можете насолоджуватися сімейним поклонінням 
разом з вашою другою половинкою. Зробіть ранкове й вечір-
нє сімейні богослужіння духовною звичкою у вашому житті. 
Ось модель для сімейного поклоніння, у тому числі ідеї для 
духовного читання:



45

1. Молитва на початок (1-2 хвилини). 
2. Духовне читання (5-7 хвилин).
•	 Прочитайте біблійну історію або уривок з неї. 
•	 Прочитайте чийсь духовний досвід. 
•	 Прочитайте уривок з книги Е. Уайт або іншої духовної 

книги. 
•	 Прочитайте урок дитячої Суботньої школи і повторіть 

щотижневий пам'ятний вірш. 
3. Заспівайте гімн прославлення (3 хвилини). 
4. Молитва на закінчення (2 хвилини). 

Ви також можете розглянути наступні джерела, якими ко-
ристувалися діти і сім'ї протягом багатьох років:

•	 Етта Дегерінг «Мои библейские друзья» ‒ 4 томи, для 
дітей 1–8 років;

•	 Артур Максвелл «Библейские истории» ‒ 10 томів, для 
дітей восьми років;

•	 «Песни радости», «Радуга завета» ‒ християнські пісні 
для малюків;

•	 «Он есть наша песня» ‒ музична колекція для молоді.
Інші ресурси для проведення сімейних богослужінь мож-

на отримати за адресою: www.adventistbookcenter.com, 
www.7knig.org

«Виберіть собі сьогодні, кому будете служити… А я та дім 
мій будемо служити Господеві» (І. Нав. 24:15).



46



47

РОЗДІЛ 3.  
ОСОБИСТЕ СВІДЧЕННЯ



48

РОЗДІЛ 7. НАША МІСІЯ

Церкву АСД часто називають «пророчим рухом». І це не 
випадково, оскільки адвентисти чимало уваги приділя-
ють вивченню біблійних пророцтв, дослідженню того, 
як вони виконалися. Але термін «пророчий рух» означає 
значно більше. Це не опис того, що Церква вивчає біблійні 
пророцтва. Це констатація факту, що Церква сама виник-
ла згідно з пророцтвом. Біблія передбачила появу та вплив 
Церкви АСД. У Святому Письмі згадана історія виникнен-
ня Церкви, а також визначення нашої ідентичності й місії, 
довіреної Богом.

Запечатане пророцтво Даниїла
Щоб зрозуміти слова пророцтва про Церкву Останку, 

ми почнемо з останнього розділу книги пророка Даниїла. 
Йому було сказано «запечатати книгу» до «часу кінця» 
(Дан. 12:4). Іншими словами, пророчі слова книги Даниїла 
не могли бути повною мірою зрозумілі до заключного 
періоду історії Землі. Пророк дізнався, як довго ще зали-
шилося до «часу кінця». «І почув я того мужа, одягненого 
в льняну одіж, що був над водою річки. І звів він до неба 
свою правицю та свою лівицю, і присягнув вічно Живим: 
це буде за час, за часи і за пів часу, і коли скінчиться роз-
бивання сили святого народу, все це сповниться» (Дан. 
12:7).  Ті, хто вивчав біблійні пророцтва, розуміють, що цей 
період є періодом папського переслідування, який почався 
538 року і тривав 1260 років до 1798 року. Після цього часу 
інтерес до книги Даниїла знову зростатиме. 

Об’явлення книги Даниїла
Пророцтво, викладене у 12-му розділі книги пророка Да-

ниїла, перегукується з уривком з 10-го розділу Об'явлення. 
Старозавітне пророцтво повідомляло, що «запечатані ці 



49

слова аж до часу кінця». І, як ми вже зазначили, 1798 року 
завершився пророчий період гонінь. Новозавітний текст 
з Об'явлення показує нам, що станеться після 1798 року. У 
віршах 1 і 2 небесний посланець представлений з відкри-
тою книгою в руці. Ця книга символізує книгу Даниїла, яка 
колись була запечатана. Існують також інші сполучні лан-
ки між цими двома уривками Біблії. Небесний посланець 
у Дан. 12 описаний як «муж, одягнений в льняну одіж». У 
Дан. 10:6 міститься такий опис: «Обличчя його – як вид 
блискавки… та ноги його – ніби блискуча мідь». Посла-
нець в Об'явл. 10:1 описаний так: «Обличчя Його ‒ мов сон-
це, і Його ноги ‒ як вогняні стовпи». Ангел в Дан. 12:7 «звів… 
до неба свою правицю та свою лівицю, і присягнув вічно 
Живим». Вісник в Об'явл. 10:5, 6 «підняв Свою праву руку 
до неба і поклявся Тим, Який живе віки віків». Крім того, у 
першому випадку посланець оголошує, що книга запеча-
тана до «часу кінця», а в Об'явл. 10 оголошується, що книга 
відкрита.

Рух тих, хто очікує Приходу Христа
На початку XIX століття багато людей почало вивчати 

пророцтва Даниїла. Основний текст, який привернув до 
себе увагу, ‒ Дан. 8:14, де говорилося, що «буде визнана 
очищеною святиня». Ця подія мала відбутися в кінці 2300 
пророчих днів, що дорівнює 2300 рокам (принцип тлума-
чення пророчого часу «день за рік» викладено в Єзек. 4:4-
6). Серйозно і довго досліджуючи Біблію, фермер Вільям 
Міллер зробив приголомшливе відкриття. Він знайшов 
точку відліку цього пророчого періоду, зрозумівши, що 
вона та сама, що і в пророцтві про 70 тижнів, викладено-
му в Дан. 9. Початком відліку служив указ Артаксеркса про 
відбудування Єрусалима. Ця дата була відома ‒ 457 р. до Р. Х. 
Використовуючи це як початок відліку, Міллер, а потім й 
інші дослідники дійшли висновку, що очищення святині 



50

відбудеться 1844 року, навіть була встановлена дата ‒ 22 жовт-
ня 1844 року.

Їхній пророчий розрахунок був точним, однак вони до-
пустили одну помилку, яка виявилася критичною. Згідно 
з уявленнями того часу, дослідники вважали святилищем  
Землю. Очищення святилища тлумачилося так: Ісус очи-
стить Землю вогнем при Його Другому приході. Тисячі лю-
дей, які вірили, що Ісус незабаром прийде, приєдналися до 
великого руху тих, хто очікував Другого приходу.

Солодкість змінилася гіркотою
Для народу Божого відкрилося нове розуміння книги 

Даниїла. Це саме те, що пророкувало Слово Боже. Проте й 
помилка в тлумаченні також була передбачена. В Об'явл. 10 
апостол Іван мав прийняти відкриту книгу з рук небесного 
посланця і з'їсти її. «І я взяв книгу з руки Ангела, і з’їв її, і 
була в моїх устах, наче солодкий мед, а коли з’їв її, була гір-
кою у моєму череві» (вірш 10). Поїдання книги символізує 
глибоке вивчення і щиру віру в пророцтва Даниїла. Тисячі 
людей були в захопленні від думки, що найближчим часом 
вони побачать Ісуса, що йтиме на хмарах небесних! У їхніх 
вустах справді був «наче солодкий мед». Однак було і про-
довження: «А коли з’їв її, була гіркою у моєму череві» (вірш 
10). Божественне натхнення не могло точніше описати гір-
ке розчарування, що спіткало тих, хто очікував Приходу 
Ісуса. Після великого розчарування тисячі людей залиши-
ли рух.

Ти мусиш знову пророкувати
Образ солодкої та гіркої книги описує майбутнє Вели-

ке розчарування. Однак історія продовжується, і благо-
словення отримають ті, хто хоч і пережив розчарування, 
але не відмовився від своєї віри. «Треба тобі знову проро-
кувати», ‒ говорить вірш 11. Істина має поширитися далі. 



51

Суть місії віруючих полягає в проповіді всьому світу «про 
народи, про язичників, про племена і про багатьох царів» 
(Об'явл. 10:11).

В Об'явл. 14 міститься вістка, що повинна була стати 
серцем їхньої місії. Церква символізує трьох ангелів, які 
проголошують «усякому народові, поколінню, племені й 
народності», готуючи світ до повернення Ісуса. Всесвітня 
вістка з Об'явл. 14:6-14 є Божим посланням миру ‒ це вістка 
Церкви адвентистів сьомого дня. 

«Вічне Євангеліє». Спасіння стало можливим завдяки 
життю, смерті й воскресінню Ісуса Христа. Кожна людина 
може спастися завдяки благодаті через віру. 

«Побійтеся Бога й віддайте Йому славу». Це заклик до 
посвячення нашого життя Богові та підготовки до Приходу 
Ісуса.

«Бо прийшла година Його суду». Біблійні дослідники 
після Великого розчарування дійшли висновку, що 1844  
рік ознаменував початок Небесного суду. Адвентистсь-
ка церква вірить і проголошує: «Бо прийшла година Його 
суду». 

«Поклоніться Тому, Хто створив небо, і землю...». Це 
пряме посилання на четверту заповідь. Остання вістка по-
винна включати в себе заклик дотримуватися Божих За-
повідей, у тому числі й повеління святкувати суботу.

«Упав, упав великий Вавилон». Образи Вавилона і його 
дочок символізують релігійні системи, які несуть оману. 
Божа Церква в кінці часу відновить істину, яка кинута на 
землю (Дан. 8:12). Це включає проповідь біблійного погля-
ду на спасіння, Другий прихід, смерть, відсутність пекла та 
багато іншого. Коли істина була відновлена, Вавилон упав. 

«Якщо хто поклоняється звірові… й приймає знак…, 
то питиме вино Божого гніву». Божий народ повинен за-
стерегти світ від відкидання Закону Божого. Це останнє 
Боже застереження милості. Ті, хто прямує цим шляхом, 



52

відрізняються від святих, про яких говорить вірш 12. Вірні 
Богу люди «бережуть Божі заповіді та віру Ісуса!».

У Матв. 24:14 Христос сказав, що «Євангеліє Царства 
буде проповідуватися по всьому світі на свідчення всім на-
родам, ‒ і тоді прийде кінець». Це пророцтво повторене в 
Об'явл. 14. Після опису євангельської вістки Церкви АСД, 
проголошеної по всьому світу, Об’явл. 14:14-16 описує Ісуса, 
що йтиме на хмарах під час Його Другого приходу.

Практичне застосування
Наш Спаситель веде Свій народ як люблячий добрий Па-

стир. Він залишив біблійні пророцтва як вказівні знаки в 
історії. У Біблії було передбачене зростання інтересу до 
пророцтв Даниїла, глибоке розуміння істин, релігійне про-
будження в усьому світі, очікування повернення Христа і 
велике розчарування. Святе Письмо відкриває нам істи-
ну, що на Небі йде суд, а на Землі буде знову проголошена 
біблійна істина у всій повноті, буде знову даний Дар про-
роцтва Церкві, що дотримується Божих Заповідей. Церква 
АСД справді є пророчим рухом. Бог вписав нашу історію у 
священні сторінки Біблії, тому ми можемо бути впевнени-
ми, що Він веде нас сьогодні. 

Однак світ ще не готовий зустрітися з Ісусом. І хрис-
тиянам Бог доручив поділитися вісткою зі світом. «Треба 
тобі знову пророкувати», ‒ було наказано Івану в Об'явл. 
10. Ці слова адресовані й нам. «Світ повинен бути поперед-
жений проголошенням цієї вістки. Якщо ми приховуємо 
її, якщо ми ховаємо світло... ми відповідальні перед Богом 
за нашу нездатність попередити світ» (Е. Уайт. Рукописи, 
т. 19, с. 41). 

Місія Церкви АСД ‒ зробити учнями всі народи, пропові-
дуючи вічне Євангеліє в контексті Трьохангельської вістки 
(Об'явл. 14:6-12), ведучи людей до прийняття Ісуса як осо-



53

бистого Спасителя й об'єднання з Його Церквою Останку, 
навчаючи їх служити Йому як Господу і готуючи до Його 
швидкого повернення. 

Це місія Церкви адвентистів сьомого дня. Це ваша місія.



54

РОЗДІЛ 8. ПОКЛИКАНІ                
СВІДЧИТИ

Свідчення про Христа ‒ це не духовний дар. Мабуть, ніщо 
так не паралізує діяльність Церкви, як ідея про те, що діли-
тися біблійною істиною з іншими ‒ це робота служителів, 
яким платять за це, або лише деяких «обдарованих» членів 
Церкви. Заклик ділитися Божим Словом був адресований 
кожному учневі Христа. Спаситель запевнив Своїх учнів: 
«Ідіть за Мною, і Я зроблю вас ловцями людей» (Марка 1:17). 
Якщо ми вирішили стати Його учнями, то ми маємо бути 
ловцями людей. У книзі «Християнське служіння» написа-
но: «Поширення Божої істини не обмежується декількома 
рукопокладеними служителями. Істину повинні поширю-
вати ті, хто претендує бути учнями Христа» (с. 68).

Поділяючи радість спасіння
В уривку Івана 4:10-14 сказано про те, що Ісус запропо-

нував «живу воду» жінці із Самарії. Він сказав, що ця вода 
стане «джерелом води, що тече в життя вічне». Коли ми п'є-
мо воду спасіння, то самі стаємо «джерелом води», ділячись 
Євангелієм з іншими.

«Як тільки людина навертається, у неї виникає бажан-
ня розповісти іншим, якого дорогого Друга вона знайшла в 
Ісусі. Істину, яка спасає й освячує, неможливо приховати в 
серці» (Е. Уайт. Христос – надія світу, с. 141). 

Давид висловив ту саму істину в Псал. 51:14, 15: «Верни 
мені радість спасіння Твого… Я буду навчати беззаконців 
доріг Твоїх, і навернуться грішні до Тебе». Ця неймовірна 
радість спасіння спонукає нас розповідати про ту істину, 
яка змінила наше життя.



55

Ви будете свідками
Ісус сказав Своїм учням, що коли Святий Дух обдарує їх 

Своєю силою, вони стануть Його свідками (Дії 1:8). Свідки 
повинні бути такими, що заслуговують довіри, щоб їхні 
слова сприймали серйозно. Важливо, щоб у них була репу-
тація чесних, доброзичливих і люб'язних людей. Та якщо 
вони насправді ніколи не говорили, не свідчили про свою 
віру, то їхні благородні характери не принесуть великої ко-
ристі! І це стосується нас. Благочестиве життя є важливим 
свідченням, але для того щоб інші спаслися завдяки Єван-
гелію, ми повинні розповісти про нього. «Хай так скажуть ті 
всі, що Господь урятував їх, що визволив їх з руки ворога» 
(Псал. 107:2).

Свідки розповідають, що вони особисто пережили, що 
бачили й чули. І про те, що бачили і чули учні Христа, ми 
можемо прочитати на сторінках Біблії. Свідчення сьогодні 
включає в себе проповідь біблійної істини, яка підкорила 
наше серце! 

Ісус наказав Своїм учням «проповідувати Євангеліє» 
(див. Марка 16:15). Це доручення передав ангел, що летів се-
ред неба, який «мав вічне Євангеліє, щоби звіщати» (Об'явл. 
14:6). «Проповідувати Євангеліє» означає не тільки прого-
лошення за кафедрою в суботу, але й особисте благовістя. 
У Ранній церкві проповідь не була справою лише апостолів, 
цим займалися і члени Церкви, які «ходили й благовісти-
ли Слово» (Дії 8:4). Біблійна модель Церкви включає в себе 
кожного члена, який активно ділиться істиною Слова Бо-
жого, яку вони «бачили та чули» (Дії 4:20; 22:15). 

Проте багато християн вважає, що обов'язок свідчити 
стосується їхніх друзів, але тільки не їх самих. «У мене не-
має досвіду», «у мене погана пам'ять», «я не можу спілку-
ватися з людьми», «я боюся невдачі» ‒ ці слова наводять-
ся як аргументи того, що свідчення неможливе. Однак ми 
часто забуваємо, що й учням було часом нелегко ділитися 



56

Євангелієм. Це були в основному рибалки, люди, які не на-
вчалися в університетах або семінаріях. Тому вони молили-
ся, щоб «з усією сміливістю» (Дії 4:29) говорити Його Сло-
во. Апостоли так само долали страх, як і ми. Якби вони не 
були готові вийти зі своєї зони комфорту, Церкви сьогодні 
не було б і ми ніколи не дізналися б істини Євангелія, що 
спасає. Це священне покликання кожного учня. 

Ісус змилосердився
Для того щоб подолати наші сумніви щодо свідчення, нам 

потрібна мотивація. І нас може надихнути місіонерський 
приклад Христа. «Побачивши ж юрби, Він змилосердив-
ся над ними, оскільки були втомлені та розпорошені, наче 
вівці, які не мають пастуха» (Матв. 9:36). Співчуття і любов 
спонукали Ісуса працювати для загублених душ; Його за-
смучувало, що у них немає нікого, хто б вів їх. «Жнива ве-
ликі, а женців мало. Тож благайте Господаря жнив, щоби 
послав робітників на Свої жнива» (Матв. 9:37, 38).

Сьогодні Ісус все ще шукає справжніх учнів, яких спону-
катиме до дії співчуття, щоб працювати для тих, хто «не має 
пастуха», для тих, яких нікому привести до істини. У книзі 
«Християнське служіння» (с. 69) згадується про «тягар ве-
дення душ до істини» як про відповідальність, покладену 
Господом на кожного члена Церкви. Якщо ми християни, то 
тягар Христа стає нашим тягарем. Ісус заплатив високу ціну 
і цінність кожної душі занадто висока, щоб дозволити нез-
ручностям і страху перешкоджати нам відкривати людям 
біблійну істину.

Цей місіонерський дух спонукав вірних учнів протягом 
століть ділитися Словом Божим. Павло вважав себе борж-
ником «перед греками і варварами, мудрими і немудри-
ми» (Римл. 1:14). Єремія не зміг позбутися нездоланного 
прагнення ділитися Словом Божим: «І стало це в серці моїм, 
як огонь той палючий, замкнений у костях моїх, і я зму-
чивсь тримати його й більш не можу!» (Єрем. 20:9). Коли 



57

Петру й Івану погрожували, вимагаючи припинити про-
повідь Євангелія, вони відповіли: «Адже ми не можемо не 
розповідати про те, що бачили і чули!» (Дії 4:20).

Деякі причини значно більші, ніж наші страхи. Справа 
Божа ‒ спасіння людей ‒ така причина. Адвентистський 
проповідник Стефан Хаскелл якось сказав: «Якщо спра-
ва, якою ми займаємося, щось означає, то це означає все» 
(Джеймс Р. Нікс. Дух жертовності і посвяти, 2000, с. 129).

Вагомі переваги
Коли ми працюємо для спасіння інших, Бог використовує 

цей досвід і для нашого спасіння. Тому така праця є необ-
хідною частиною нашої підготовки до Небес. Розглянемо ці 
неймовірні переваги, які не можна отримати жодним іншим 
способом.

Радість бачити людей спасенними. «Щоб радіти разом 
з Ним за кожну викуплену душу завдяки Його Жертві, ми 
повинні брати участь у праці нашого Спасителя» (Е. Уайт. 
Христос – надія світу, с. 142).  

Духовне зростання. «Працівники Церкви, які актив-
но і правильно служать справі приведення душ до Ісуса 
Христа, краще розвинені духовно і виявляють благочес-
тя» (Е. Уайт. Євангелізм, с. 356). «Служителям необхідно 
навчати членів Церкви, що для свого духовного зростан-
ня вони повинні нести той тягар, який поклав на них 
Господь, ‒ тягар вести людей до істини» (Е. Уайт. Христи-
янське служіння, с. 69). 

Краще пізнання істини. «Чим більше намагаємося по-
яснити Боже Слово людям, спонукані любов’ю до них, тим 
зрозумілішим воно стає для вас. Чим більше використовує-
мо наші знання та вправляємо наші сили, тим більше ма-
тимемо знань і сили» (Е. Уайт. Наочні уроки Христа, с. 354).  

Сила протистояти злу. «Силу протидіяти злу можна 
найкращим чином здобути в активному служінні» (Е. Уайт. 
Дії апостолів, с. 105).  



58

Розвиток христоподібного характеру. «Бог міг би спа-
сати грішників і без нашої допомоги, але щоб сформувати 
христоподібний характер, нам необхідно співпрацювати з 
Ним» (Е. Уайт. Христос – надія світу, с. 142). 

 Придатність для Небес. «Хто відкидає перевагу участі 
з Христом у служінні, відкидають єдине виховання, яке 
робить людину придатною бути Його причасником у Його 
славі» (Е. Уайт. Виховання та освіта, с. 264). 

Чи варто дивуватися, що сатана щосили намагається 
перешкодити нам поширювати Слово Боже? Він сподіваєть-
ся не тільки залишити інших у темряві, а й не дозволити 
нам знайти спасіння. «Сатана зараз намагається утримува-
ти дітей Божих в пасивному стані, щоб вони не виконували 
своїх обов'язків, поширюючи істину, і щоб у результаті вони 
були зважені на терезах і знайдені дуже легкими» (Е. Уайт. 
Християнське служіння, с. 37).

Практичне застосування 
Участь у богослужіннях у своїй громаді, звершення ін-

шого служіння не є заміною нашого особистого благовістя. 
На цьому тижні внесіть у свій розклад один або більше з 
цих простих та ефективних методів поширення істини: 

•	 Поділіться свідченням того, що Бог зробив для вас. 
•	 Поділіться з кимось біблійними буклетами або 

літературою. 
•	 Подаруйте комусь DVD-диски з уроками з біблійних 

пророцтв.
•	 Вивчіть щотижневі біблійні уроки з кимось. Організуй-

те у вашій домівці щотижневу Малу групу для вив-
чення Біблії або перегляду DVD-програм про біблійні 
пророцтва. 

Ділячись істиною з іншими, пам'ятайте слова Ісуса: «Ще 
багато чого Я маю сказати вам, але тепер ви не можете зне-
сти» (Івана 16:12). Подарунок у вигляді книги або інтенсив-



59

ні біблійні курси можуть бути хорошою дією, але потрібно 
пам'ятати, що все це може призвести до духовного «пере-
вантаження» людини, якій ви все це говорите. Діліться 
біблійною істиною поступово, однією головною темою за 
одну зустріч. 

У праці для спасіння інших ми ніколи не залишаємося 
самотніми. «Ми повинні стати співпрацівниками небесних 
ангелів, представляючи світові Ісуса. З нетерпінням ангели 
чекають нашої співпраці з ними, тому що засобом спілку-
вання з людьми має стати людина. І коли ми повністю від-
даємо себе Христові, ангели радіють, що з нашою допомо-
гою зможуть явити Божу любов» (Е. Уайт. Христос – надія 
світу, с. 297). Ми не тільки співпрацюємо з ангелами, але, 
несучи тягар Христа, можемо стати ближчими до Спасите-
ля. Його обіцянка дана всім, хто несе Євангеліє світу: «І ось 
Я з вами по всі дні аж до кінця віку!» (Матв. 28:20).



60



61

РОЗДІЛ 4.  
ЦЕРКОВНЕ ЖИТТЯ



62

РОЗДІЛ 9. СВЯТІ ЗІБРАННЯ

Біблія називає Церкву «тілом Христа» (1 Кор. 12:27). Цей 
символ допомагає нам зрозуміти, яке важливе єднання з 
церковною сім'єю. Порівнюючи членів Церкви з різними ча-
стинами тіла, апостол Павло пише, що «не може око сказати 
руці: Ти мені не потрібна. Або знову ‒ голова ногам: Ви мені 
не потрібні» (1 Кор. 12:21). Ми потрібні одне одному! Церква 
потребує кожного її члена, і кожен член потребує Церкви. 
Спроби жити незалежно від Церкви можуть призвести до 
фатального результату для духовного життя будь-якого 
християнина.

«Ще один обов’язок, до котрого надто часто ставляться 
легковажно і котрий необхідно роз’яснити молодим людям, 
що усвідомлюють вимоги Христа, ‒ це  обов’язок підтриму-
вати церковні взаємовідносини. Відносини між Христом і 
Його Церквою дуже тісні та священні: Він – Наречений, а 
Церква ‒ наречена, Він ‒ Голова, а Церква ‒ тіло. Отже, зв'я-
зок із Христом включає в себе зв'язок з Його Церквою. Церк-
ва організована для служіння, і в житті служіння Христові 
зв'язок із Церквою – один з перших кроків. Вірність Хри-
стові вимагає сумлінного виконання церковних  обов'язків» 
(Е. Уайт. Виховання та освіта, с. 268).

Відвідування церковних богослужінь
Одним із найпростіших церковних обов'язків, яким най-

частіше нехтують, є відвідування церкви. Неможливо бути 
по-справжньому близьким з людиною без спільного про-
ведення часу. Коли чоловік і жінка разом проводять багато 
часу, то можна говорити, що вони захоплені одне одним. 
Так само і залучення до життя Церкви починається не з 
управління відділами, не з проведення церковних рад або 
виконання будь-яких обов'язків на ранковому богослужін-



63

ні. Воно починається з простої звички регулярно відвідува-
ти церкву, керуючись любов'ю до Христа, Його Слова і Його 
народу.

Ця добровільна жертва особистого часу яскраво де-
монструє інтерес до справи Божої, підсилює його, забезпе-
чуючи необхідну підготовку для служіння в майбутньому. 
Наше життя сильніше переплітається з життям церкви, по-
чуття й інтереси стають єдиними. Тільки в цьому випадку 
може бути реалізований прекрасний досвід, описаний апо-
столом Павлом: «І якщо страждає один член, з ним страж-
дають усі члени; якщо в пошані один член, з ним радіють усі 
члени» (1 Кор. 12:26). Павло радить: «Будьмо уважні одне до 
одного, заохочуймо до любові та добрих діл; не залишай-
мо своїх зібрань, як то деякі ввели у звичку, але заохочуймо 
один одного, і тим більше, чим більше бачите, що набли-
жається день» (Євр. 10:24, 25). 

Для нашого власного духовного зростання важливо 
не тільки приєднатися до зібрання, але й умовляти «бути 
уважними одне до одного». У церкві панує невимовне роз-
чарування, коли тільки невеликий відсоток членів відвідує 
богослужіння. І ті, хто відвідує, усе частіше ставлять перед 
собою  запитання, чи справді це потрібно, адже так мало 
людей цінує Церкву, її значення та місію. З іншого боку, 
регулярне відвідування надихає інших продовжувати ру-
хатися вперед і жити для Христа. Апостол Павло доходить 
висновку, що все це стає ще важливішим, коли ми «бачимо, 
що наближається день» Приходу Христа. 

Багато людей часом не розуміє, що Церква залежить від 
регулярного відвідування й участі членів у її житті. Потріб-
но пам'ятати, що ми не повинні бути споживачами, відвіду-
ючи зібрання, тільки коли відчуваємо потребу в особистому 
благословенні або коли проповідник, який  нам подобаєть-
ся, звертається до нас. Коли ми стаємо членами Церкви, 



64

то беремо на себе відповідальність бути подателями, що 
прагнуть благословляти і зміцнювати інших у церкві.

Розвивайте звичку регулярно відвідувати церкву, і ви бу-
дете безцінним благословенням для вашої громади. Навіть 
якщо інші не відвідують, то це має лише збільшити нашу 
посвяченість місії Церкви. «З серцем, пом'якшеним любов'ю 
Ісуса, ідіть на служіння, відчуваючи особисту відповідаль-
ність за його успіх. Якщо ж присутніх мало, то ви повинні 
відчувати подвійну відповідальність. Ви на служінні Божо-
му, і своїми талантами, тактом і умінням  повинні зробити 
все можливе, щоб богослужіння було цікавим» (Е. Уайт. 
Пасторське служіння, с. 184). Три щотижневих священних 
служіння повинні стати частиною життя кожного адвен-
тиста сьомого дня: Суботня школа, суботнє богослужіння і 
молитовне зібрання або Мала група з вивчення Біблії. 

Суботня школа
Кожна громада адвентистів сьомого дня приділяє час для 

вивчення Біблії безпосередньо до або після богослужіння ‒ 
цей час називається уроком Суботньої школи. Це служіння 
має чотири цілі: 

1. Вивчення Біблії. 
2. Спілкування. 
3. Досягти суспільство істиною. 
4. Акцент на всесвітню місію Церкви.
Цей час вивчення та спілкування, час місіонерських 

історій і пошуку можливостей для служіння дуже важли-
вий для життя церкви. Кожен член Церкви повинен бути 
членом певного класу Суботньої школи.

Однак деякі члени пропускають Суботню школу, відві-
дуючи лише проповідь. Причинами називають страх взає-
модії з іншими, бажання поспати, відсутність часу для під-
готовки уроку, неприйняття цінностей Суботньої школи. 
Проте ми не повинні дозволити жодній з наведених причин 
позбавити нас благословень цього часу. Бог бажає, щоб 



65

ми взаємодіяли з іншими християнами не тільки для під-
тримки одне одного тут, на Землі, а й тому, що разом будемо 
жити у вічності! 

Бог допоможе нам упорядкувати наш день, щоб ми могли 
раніше лягти спати, виспатися та знайти час для підготов-
ки до уроку Суботньої школи.

Якщо ми не зауважуємо цінності Суботньої школи, то 
можемо просити в Бога зробити її цікавішою для нас, від-
чуваючи, що кожен із нас особисто відповідальний за її 
успіх. Ми не повинні дозволити, щоб щось перешкодило 
нам отримати благословення Суботньої школи, а потім ді-
литися ними.

Суботнє богослужіння
Суботнє поклоніння Богові є центром кожного тижня для 

християнина. Описуючи життя Ісуса, Лука писав: «Увій-
шов за Своєю звичкою в день суботній до синагоги та встав, 
щоби читати» (Луки 4:16). Для Ісуса було звичною справою 
відвідувати богослужіння щосуботи. У книзі Левит субо-
та названа днем повного відпочинку, святих зборів (Левит 
23:3). Існує час для особистого поклоніння, але субота є та-
кож часом для загального поклоніння. Навіть на новій зем-
лі, як каже Господь через пророка Ісаю, щосуботи «кожне 
тіло приходитиме, щоб вклонятися перед обличчям Моїм» 
(Ісаї 66:23). 

Звичайно, це не означає, що нам не можна провести субо-
ту на самоті, але щотижневе відвідування церкви має бути 
нашою звичкою. Навіть подорожуючи, ми можемо залиши-
тися вірними звичці відвідувати богослужіння, відвідавши 
найближчий Дім молитви Церкви АСД. Це чудова нагода 
познайомитися з іншими віруючими. Нам не варто зміню-
вати громади щосуботи, щоб знайти найцікавішу програ-
му. Нам необхідно присвятити себе діяльності в місцевій 
церкві. Ми повинні бути «не тільки споживачами, але й ви-
робниками» (Е. Уайт. Дії апостолів, с. 353). 



66

Молитовне служіння або вивчення Біблії посеред тижня
Ще одне служіння, яке може стати щотижневою звичай-

ною справою для учня Христа, ‒ це молитовне зібрання по-
серед тижня. Більшість церков проводить таке служіння в 
Малих групах з вивчення Біблії, щоб підтримати духовне 
зростання своїх членів. Ті, хто нерегулярно відвідує такі 
зустрічі, наражаються на величезну небезпеку спокуси. 
Молитва й вивчення Божого Слова є джерелом нашої сили, і 
об'єднання для цієї мети протягом тижня є життєво важли-
вим для духовного зростання.

Про важливість таких зустрічей писала і Еллен Уайт: 
«Молитовне зібрання обов'язково виявить, наскільки за-
цікавлені члени Церкви в духовному і вічному. Воно ‒ як 
пульс для тіла, оскільки вказує на справжній духовний 
стан церкви» (Пасторське служіння, с. 183). 

Відвідуваність молитовних зустрічей указує на духов-
ний стан церкви, і також вона відображає наш духовний 
стан. «Ті, хто справді шукає спілкування з Богом, будуть 
відвідувати молитовні зібрання і старанно виконувати свої 
обов’язки. Вони прагнутимуть отримати нові благословен-
ня, котрі можуть дати такі зібрання, і використовуватимуть 
кожну можливість бути там, де відчують на собі промені 
небесного світла» (В небесних оселях, с. 91).

Практичне застосування
Якщо ви це ще не практикували, то почніть із цього тиж-

ня регулярно відвідувати уроки Суботньої школи, суботнє 
богослужіння, зустрічі Малої групи для вивчення Біблії по-
серед тижня. Хоч важливо бути задіяним і в інших видах 
служіння, регулярність відвідування цих трьох щотижне-
вих служінь становитиме основу вашого життя в церкві до 
Приходу Ісуса. Ваша вірність сприятиме на добро не тільки 
для вас, але і для безлічі інших людей. 



67

«Адже де є скарб ваш, там буде й ваше серце» (Луки 12:34). 
Не чекайте, доки вам захочеться відвідувати церкву. Прий-
міть рішення виділити час для регулярного відвідування 
богослужінь місцевої церкви, і Бог буде використовувати 
ваше служіння, щоб збільшити вашу любов до Нього, Його 
справи і Його дітей.



68

РОЗДІЛ 10. ОСОБЛИВІ ВИДИ СЛУЖІННЯ

Наша церковна сім'я розділяє з нами і радість, і смуток. 
Апостол Павло радить: «Щоб не було поділу в тілі, але щоби 
члени одні про одних дбали» (1 Кор. 12:25). Особливі види 
служіння дають нам можливості для духовних роздумів 
і кращого усвідомлення своєї залежності від Бога під час 
важливих подій життя. До таких видів служіння можна від-
нести хрещення, служіння Вечері Господньої, шлюб, бла-
гословення дітей, рукопокладення, єлеєпомазання хворого 
і похорон.

Хрещення
Ісус сказав: «Хто повірить і охреститься, буде спасен-

ний» (Марка 16:16). Христос велить усім, хто сповідує віру 
в Нього, хреститися. Ми «поховані з Ним через хрещення 
в смерть» (Римл. 6:4). Хрещення символізує смерть наших 
старих гріховних шляхів і відродження до нового життя по-
слуху в Христі. Саме тому тільки повне занурення у воду є 
біблійним способом хрещення.

Служіння хрещення є одним з найвизначніших моментів 
у житті церкви і служить дверима в церковне членство. До 
цього бажаючі укласти заповіт з Господом вивчають біблій-
ні істини, доктрини Церкви АСД. Це гарантує, що вони го-
тові до посвячення Христу і членства в Його Тілі ‒ Церкві 
(1 Кор. 12:13). Дітей не хрестять, доки вони не стануть здатні 
зрозуміти духовне значення цього важливого кроку.

У деяких випадках люди, які вже були хрещені через 
повне занурення в іншій конфесії, приймаються в членство 
Церкви АСД на підставі сповідання віри. Єдина відмінність 
між хрещенням і сповіданням віри полягає в тому, що перше 
включає в себе занурення людини у воду.



69

Як правило, служіння хрещення починається, коли пас-
тор або пресвітер читає вголос з «Керівництва Церкви 
адвентистів сьомого дня» обітниці хрещення, які підсумо-
вують віровчення Церкви. У присутності громади кандидат 
(або група кандидатів) підтверджує їх. Далі відбуваєть-
ся офіційне голосування громади, коли вона свідчить, що 
приймає охрещених у місцеву церкву.

Служіння хрещення може також включати в себе спів, 
привітання й подарунки для тих, хто уклав заповіт з Госпо-
дом. Після закінчення служіння новим членам видається 
свідоцтво про хрещення. 

Хрещення може проводитися в церковних баптистеріях, 
озерах, басейнах або в інших місцях, де є достатня кіль-
кість води для повного занурення. Служіння хрещення 
може бути проведене в місцевій церкві під час ранкового 
суботнього богослужіння або в інший час та в різноманіт-
них умовах.

Служіння Вечері Господньої 
Служіння Вечері Господньої встановив Ісус (1 Кор. 11:23-

26). Беручи прісний хліб і чистий виноградний сік як сим-
воли тіла і крові Христа, ми згадуємо Його жертву та про-
щення, яке Він пропонує. Вечеря Господня ‒ це Євангеліє в 
символах і радісне урочисте служіння в церкві. 

Безпосередньо перед прийняттям символів адвентисти 
наслідують приклад Ісуса, беручи участь в ногообмиван-
ні (Івана 13:1-17). Це служіння символізує обмивання гріха, 
смирення.

Для обмивання ніг чоловіки і жінки йдуть в окремі кім-
нати, за винятком випадків, коли в цьому служінні беруть 
участь сімейні пари. У приміщеннях диякони і диякони-
си вже підготували рушники, миски і воду для проведен-
ня служіння. Кожен член знаходить партнера, щоб узяти 
участь в обряді. Люди моляться разом, часто виконують 



70

духовні гімни, обмивають одне одному ноги. Це час сми-
рення та примирення, час дослідження серця. Це служіння 
готує людину до радості прийняття прощення, подарова-
ного Христом, яке буде представлене в символах на Вечері.

Адвентисти практикують відкрите служіння Вечері 
Господньої, і це означає, що християни будь-якої конфесії 
можуть взяти в ньому участь. Оскільки служіння є обрядом 
віруючого, діти, як правило, не беруть участі в ньому, доки 
не укладуть заповіт із Господом і не зможуть зрозуміти ду-
ховного значення цього служіння. 

Церква адвентистів сьомого дня проводить служіння Ве-
чері Господньої один раз на квартал. Почуття власної негід-
ності може стати виправданням для деяких членів Церкви, 
відсутніх на служінні. Але саме тому, що ми грішні, нам не-
обхідні смирення та Христове прощення, необхідна участь 
у служінні ногообмивання і Вечері Господньої.

Схильність спостерігати за богослужіннями, а не брати 
в них участь, також не привід, щоб пропустити служіння 
Вечері. Сам Ісус доручив нам приймати Вечерю Господню, 
коли сказав: «Якщо це знаєте, то ви блаженні, коли це вико-
нуєте» (Івана 13:17). 

Шлюб
Бог благословив шлюб як священний союз між чоловіком 

і жінкою. Тому служіння шлюбу має бути радісною і ду-
ховною подією, коли двоє людей перед Богом і свідками 
поєднуються на все життя. Перед проведенням весільної 
церемонії пара, як правило, проходить дошлюбне консуль-
тування, що допомагає підготувати їх до подружнього жит-
тя. Ґрунтуючись на біблійному принципі, що пара повинна 
розділяти духовні цінності, служителі рекомендують всту-
пати в шлюб тільки з тими, хто має такі самі релігійні по-
гляди (2 Кор. 6:14).



71

Приміщення місцевих церков адвентистів сьомого дня 
часто доступні для весіль, але є різні аспекти, які слід 
врахувати: 

•	 Весілля, репетиції та святкування повинні бути при-
значені на будь-який час, крім суботи, якщо передба-
чаються дії, несумісні зі святим днем спокою. Для того 
щоб уникнути значної підготовки, прикрашання церк-
ви, прибирання приміщення, роботи фотографів і на-
дання інших послуг у суботу, багато адвентистів сьомо-
го дня проводить весілля по неділях. 

•	 Необхідно одягатися згідно з біблійними принципами 
скромності.

•	 Потрібно уникати використання світської музики й 
танців. 

•	 На адвентистському святкуванні не має бути алкоголю, 
напоїв, що містять кофеїн, і нечистої їжі. 

•	 Слід бути обережними у витратах, щоб після церемонії 
не опинитися в боргах. 

Головним Гостем, Якому ми повинні прагнути догодити 
на кожному весіллі, є Ісус Христос. Він Той, Хто поєднує чо-
ловіка та дружину в шлюбі й дарує благословення, яке вони 
шукають. Весілля адвентистів сьомого дня повинні свідчи-
ти нашим сім'ям і друзям, що Ісус займає перше місце в на-
шому житті.

Благословення дітей 
Хоч адвентисти не хрестять немовлят, ми керуємося 

біблійною практикою посвячення дітей Господу. Марія та 
Йосип принесли Ісуса в храм (Луки 2:22); Анна молилася за 
Самуїла Господу (1 Сам. 1:27, 28); Ісус обіймав маленьких ді-
тей «і, поклавши на них руки, благословив» (Марка 10:16). 
Служіння благословення зазвичай проводиться під час су-
ботнього богослужіння пастором або пресвітером місцевої 
церкви. Це коротке служіння містить наступні елементи:



72

•	 Подяка Богу за дар нового життя. 
•	 Батьки укладають заповіт з Богом, щоб виховати дити-

ну в Господньому вченні та настановах (Ефес. 6:4). 
•	 Громада бере на себе зобов'язання підтримувати 

батьків. 
•	 Звершується молитва про особливе благословення в 

житті дитини.
Хоч благословення дитини не має вікових обмежень, 

діти, старші одного або двох років, посвячуються рідше, 
тому служіння іноді називається благословенням немов-
лят. Пастор або пресвітер говорить коротку проповідь про 
важливість виховання дитини згідно з біблійними постано-
вами. Після цього звершується молитва про Божу допомогу 
і Його благословення. У цей час один зі служителів може 
тримати дитину або покласти руку на її голову. Наприкінці 
богослужіння батькам видається спеціальне свідоцтво на 
пам'ять про цю подію.

Рукопокладення
Усіх християн Бог покликав звершувати служіння церкві 

й суспільству. Однак Новий Завіт указує, що деякі люди по-
винні бути особливо посвячені за допомогою покладання 
рук для особливого виду служіння, ‒ це проповідники, міс-
цеві пресвітери й диякони.

Служителі або пастори рукопокладаються тільки після 
певного періоду служіння (зазвичай п'ять років), щоб усі 
могли побачити свідчення їхнього покликання. Потім Ви-
конавчий комітет місцевої конференції або уніону обгово-
рює кандидата для рукопокладення. У разі позитивного 
рішення звершується служіння рукопокладення. Зазвичай 
це відбувається на братських зустрічах служителів міс-
цевої конференції. Церемонія включає в себе покладання 
рук керівниками конференції та іншими рукопокладени-
ми пасторами, а також особливу молитву рукопокладення. 
Рукопокладених пасторів Церква адвентистів сьомого дня 



73

визнає у всьому світі такими, що отримали дозвіл на звер-
шення всіх обрядів та організацію церков.

Місцевих пресвітерів і дияконів також публічно руко-
покладають, як правило, під час ранкового суботнього 
богослужіння. Уже рукопокладені місцеві пресвітери за-
прошуються до молитви за тих, кого рукопокладають, по-
кладаючи на них руки, у той час коли рукопокладений слу-
житель молиться. Диякониси також можуть бути посвячені 
через покладання рук під час цього служіння. Місцеві пре-
світери й диякони не можуть допомагати або здійснювати 
особливі служіння, доки вони не рукопокладені.

Єлеєпомазання хворих
Апостол Яків у своєму Посланні пише: «Як хтось між вами 

хворіє, нехай покличе пресвітерів Церкви, і хай помоляться 
над ним, намастивши його олією в Ім’я Господнє. І молитва 
віри спасе хворого, і Господь підійме його, а коли він учи-
нив гріхи, вони йому будуть прощені» (Якова 5:14, 15). На 
підставі цього члени Церкви адвентистів сьомого дня, що 
зіткнулися із серйозною хворобою або травмою, можуть 
попросити пресвітерів провести для них служіння єлеєпо-
мазання. Якщо хтось перебуває у важкому стані й не може 
особисто зробити це, то прохання можна передати через 
друзів або членів сім'ї.

Служіння єлеєпомазання звертає увагу людей не тільки 
на фізичне зцілення, а й на прощення гріхів. Це час роз-
думів, самоаналізу й посвячення, що приносить мир тому, 
хто покладає всі свої турботи на Бога. Рекомендується про-
читати розділ «Молитва за хворих» з книги Е. Уайт «Служін-
ня зцілення», щоб допомогти тому, хто приймає єлеєпома-
зання, підготуватися до нього.

Помазання слід сприймати не як останнє служіння над 
помираючим, а як свідчення віри в силу Христа, що може 
зцілити, і як довіру Богу в прийнятті Його волі. Олія, що 
використовується в служінні, не має магічної сили. Вона є 



74

символом цілющої сили Святого Духа. Помазання й моли-
товне служіння вказують на смирення та прийняття волі 
Божої, хоч це не завжди може включати в себе негайне фі-
зичне зцілення. 

Служіння єлеєпомазання, як правило, проводиться пас-
тором з допомогою місцевих пресвітерів. Місцевий пресві-
тер також може сам провести його. Можуть бути запрошені 
сім'я, друзі або інші члени Церкви. Служіння включає в себе 
коротку проповідь про мету й обставини єлеєпомазання, 
читання зі Святого Письма й слова надії, сказані присутнім.

Учасники служіння стають навколо того, над ким звер-
шується єлеєпомазання, і моляться. Після того як усі помо-
лилися, пастор або пресвітер молиться і помазує олією лоб 
того, хто приймає єлеєпомазання. Ця дія символізує цілю-
щий дотик Святого Духа. Служіння єлеєпомазання не при-
значене для масової аудиторії. Це особисте служіння, пов'я-
зане з певними потребами конкретної людини.

Похорон
Похорон в адвентистів сьомого дня багато в чому схожий 

на похорон, який проводять інші християни. Одна з важ-
ливих відмінностей полягає в тому, що близькі втішаються 
обіцянкою воскресіння, а не вдаваною впевненістю, що по-
мерлий вирушить на Небеса (1 Сол. 4:16-18). Смерть є сном, 
перебуваючи в якому, ми очікуємо воскресіння під час Дру-
гого приходу Христа (Псал. 14:3; Екл. 9:5, 6). Біблія не навчає, 
що мертві вже піднялися на Небо (Дії 2:34).

Одним з найпоширеніших запитань є таке: чи допускає 
Біблія кремацію померлого? Ми не знаходимо передбачено-
го Словом Божим методу догляду за тілом покійного. Люди 
можуть турбуватися про те, як Бог буде воскрешати тих, 
кого піддали кремації. Однак для Господа немає нічого не-
можливого, і Біблія навчає, що мертві воскреснуть. 

Адвентисти сьомого дня не вірять, що необхідні дорогі 
церемонії, щоб ушанувати покійних. Їхній похорон харак-



75

теризується простотою й повагою. Похованню часто пере-
дує ‒ або раніше, або в день похорону ‒ відвідування рідних 
померлого.

Саме служіння зазвичай проводиться в будинку покійно-
го або в місцевій церкві. Воно може складатися з молитви, 
читання Святого Письма, некролога, невеликих промов 
друзів і членів сім'ї, щоб вони могли поділитися спогадами 
про померлого, співу й короткої проповіді. На кладовищі 
часто також проводиться коротке служіння. Потім на про-
хання родини диякониси церкви іноді організовують по-
минальний обід. 

Практичне застосування
Протягом свого життя ви як адвентист сьомого дня не-

одмінно побачите (або навіть візьмете участь у них) бага-
то, якщо не всі особливі служіння, згадані в цьому розділі. 
Ви стали членом церковної сім'ї та повинні мати краще ро-
зуміння різних богослужінь. Ці події є важливими момен-
тами не тільки в житті кожного члена Церкви, але і в житті 
всієї громади.



76

РОЗДІЛ 11. БОГ ПОРЯДКУ

На прикладах дивовижно злагодженої роботи органів 
людського тіла, чудової гармонії, що панує у Всесвіті, 
можна побачити, що «Бог є Богом порядку» (Патріархи 
і пророки, с. 376). Кожного разу, коли ми покладаємося 
на себе й витрачаємо час, шукаючи абстрактні концеп-
ції, ми зазнаємо невдачі. Якщо ми працюємо над чимось, 
не маючи чіткого плану і напряму, то теж приречені на 
невдачу. Біблія нам нагадує про важливість організації 
для ефективності справи й душевного спокою. Апостол 
Павло пише: «Бог не є Богом безладу, але миру» (1 Кор. 
14:33). Усе, чим Бог керує, добре організоване. «На Небе-
сах панує досконалий лад; діяльність небесних ангелів 
відзначається суворою дисципліною і послухом» (Е. Уайт. 
Патріархи і пророки, с. 376). 

Церква в пустелі
Коли Бог явив Свій характер древньому Ізраїлю, Він 

почав з організації Свого народу. Він дав докладні й чіткі 
розпорядження, щоб усі могли  знати свої обов'язки. Бог 
вів Свій народ, Мойсей був видимим лідером, сімдесят 
старійшин допомагали Мойсеєві, священикам і левитам 
були дані особливі доручення щодо організації служін-
ня у святилищі. Начальники або князі керували коліна-
ми, під їхнім керівництвом були тисячники, сотники, 
п'ятдесятники і десятники. Особливі вказівки були дані 
для будівництва скинії та всіх її предметів (Вих. 25-40). 
Також Бог роз'яснив про жертви і служіння в святині 
(Левит 1-7). Кожному коліну було відведене своє міс-
це в таборі навколо скинії, і певний порядок був даний 
для кожного коліна, щоб розбити свій табір (Числ. 2). 
Сім'ям трьох синів Левія були доручені окремі обов'язки 



77

з догляду і транспортування предметів скинії (Числ. 3). 
Специфічні звуки труб видавали священики, щоб указа-
ти на кожен рух народу (Числ. 10).

Організація Ізраїлю вселяла страх навколишнім наро-
дам. «Дивлячись на табір Ізраїля, Валаам з подивом від-
значив їхнє процвітання. Йому розповідали, що це був 
народ відсталий і неорганізований , від розбійницьких 
банд якого кишів край; що ізраїльтяни були лихом і жа-
хом для навколишніх народів, але побачена ними карти-
на суперечила цим твердженням. З усього було видно, 
що численний та ідеально організований табір харак-
теризувався належною дисципліною та порядком» (Е. 
Уайт. Патріархи і пророки, с. 447).

Церква Нового Завіту
Як давній Ізраїль Бог організував для певної мети, так 

і «церква... була створена для служіння» (Е. Уайт. Дії 
апостолів, с. 9). Ісус призначив дванадцятьох апостолів, 
яких Він навчив, на чолі нової організації (Марка 3:14). 
Сім дияконів пізніше були обрані для задоволення особ-
ливих потреб зростаючої Церкви (Дії 6:1-6). Цей перший 
крок до церковної організації благословив Бог. Лука 
пише: «А Боже Слово росло; кількість учнів у Єрусалимі 
дуже множилася» (Дії 6:7). Коли в різних місцях після 
поширення Євангелія почали виникати церкви, вони та-
кож настановили «пресвітерів для всіх Церков» (Дії 14:23; 
див. також Тита 1:5), щоб керувати служінням місцевих 
громад.

Рання церква вражаюче зростала, тисячі людей приєд-
налися до неї. «Отже, вони, прийнявши [з любов’ю] його 
слово, охрестилися; і приєдналися до них того дня зо три 
тисячі душ» (Дії 2:41). «Господь же додавав до них щодня 
тих, які спасалися» (Дії 2:47). Кожне хрещення приводи-



78

ло людей до єдності в Тілі Христовому. «Адже всі ми хре-
щені одним Духом в одне тіло» (1 Кор. 12:13).

Деякі люди не хочуть бути частиною організації. Вони 
стверджують, що є членами невидимої частини Тіла 
Христового, не бачачи необхідності ставати членом міс-
цевої громади. Однак це суперечить Слову Божому. Саме 
слово «тіло», яке використовується для опису Церкви, 
указує на необхідність тісної взаємодії та взаємозалеж-
ності з іншими віруючими. Біблія показує, що хрещені 
віруючі були інтегровані в місцеву громаду з чіткою систе-
мою організації. Кожна місцева церква забезпечувала 
підтримку, нагляд і керівництво, у якому мали потребу 
нові члени.

«Важливим фактором у справі духовного зростання 
новонавернених було, на думку апостолів, підтриман-
ня відповідного порядку в громадах… У кожній громаді 
призначали служителів, а для звершення діяльності, яка 
сприяла б духовному добробуту віруючих, створювала-
ся належна організація та запроваджувався порядок. Це 
було зроблено згідно з євангельським планом об’єднання 
всіх в одному Тілі Христа» (Е. Уайт. Дії апостолів, с. 185).

Організація та єдність
Одним з найбільших благословень організації Ранньої 

церкви було те, що вона допомогла зберегти єдність. В 
одному випадку доктринальні суперечки виникли через 
необхідність обрізання. Щоб кожна окрема громада не 
слідувала власним уявленням у цьому питанні, ризику-
ючи розколоти церкву, апостоли та пресвітери зібралися 
в Єрусалимі, щоб помолитися, вивчити питання і прийти 
до єдиного рішення, яке ґрунтується на Святому Письмі 
(Дії 15). Святий Дух дав мудрість різним представникам 
церкви, і рада досягла правильного розуміння Слова Бо-
жого з цього питання. Посланці передали рішення зу-



79

стрічі в Єрусалимі кожній окремій громаді, щоб усі могли 
прийняти колективне рішення. Таким чином була збе-
режена єдність серед віруючих. Христос, Голова Церкви, 
працював через керівників і представників, щоб підтри-
мувати гармонію і біблійну єдність у Церкві.

Організація Церкви адвентистів сьомого дня 
Багато перших адвентистів боялися, що утворення 

церковної організації неминуче призведе до стагна-
ції. Однак свідчення Біблії з цього питання і пророче 
керівництво, дане через Еллен Уайт, привели до ство-
рення Церкви адвентистів сьомого дня. Про причини та-
кого кроку ми читаємо: «Коли ми кількісно зросли, стало 
зрозуміло, що без організації нас чекає хаос і робота не 
зможе успішно просуватися вперед. 

Організація була необхідна для підтримки роботи 
служителів, для звершення служіння на нових полях, 
для захисту церков і служителів від недостойних членів, 
для утримання церковної власності, для публікації істи-
ни у пресі та для багатьох інших цілей» (Події останніх 
днів, с. 46).

Церква адвентистів сьомого дня організована з пред-
ставницькою формою церковного управління. Це оз-
начає, що влада в Церкві є делегованою і походить від 
членів місцевої громади. Виконавча відповідальність 
дається представницьким органам і посадовим особам, 
щоб управляти Церквою. Чотирма основними рівнями 
організації в Церкві є:

1. Генеральна Конференція. 
2. Уніонні конференції. 
3. Місцеві конференції. 
4. Місцеві церкви. 
Генеральна Конференція адвентистів сьомого дня 

керує роботою Церкви в усьому світі. Кожні п'ять років 



80

делегати з усіх кінців світу прибувають на офіційні сесії 
Генеральної Конференції (за аналогією із зустріччю, 
описаною в Дії 15), де подаються звіти, обираються пре-
зидент й інші керівники Всесвітньої церкви, вносять-
ся через голосування зміни в «Церковне керівництво», 
вирішуються інші ділові питання. Між цими п'ятиріч-
ними сесіями Церквою керує Виконавчий комітет Гене-
ральної Конференції. Цей комітет збирається двічі на 
рік: на Весняну сесію і Річну нараду, а також додатково в 
міру потреби. 

Для ефективності роботи Генеральна Конферен-
ція поділяється на тринадцять світових підрозділів 
(дивізіонів). У кожному є своє керівництво та свій Вико-
навчий комітет. Ці підрозділи не є окремими рівнями ор-
ганізації, але виступають регіональними відділеннями 
для ефективного задоволення потреб різних географіч-
них районів. Ось тринадцять всесвітніх дивізіонів і два 
прикріплених поля:

1. Східний Центрально-Африканський дивізіон. 
2. Євро-Азійський дивізіон. 
3. Інтерамериканський дивізіон. 
4. Інтер'європейський дивізіон. 
5. Північно-Американський дивізіон. 
6. Північний Азійсько-Тихоокеанський дивізіон. 
7. Південний Африкансько-Індоокеанський дивізіон. 
8. Південно-Американський дивізіон. 
9. Південний Азійсько-Тихоокеанський дивізіон. 
10. Південно-Азійський дивізіон. 
11. Південно-Тихоокеанський дивізіон. 
12. Транс'європейський дивізіон. 
13. Західний Центрально-Африканський дивізіон. 
14. Ізраїльcьке поле. 
15. Уніон Близького Сходу і Північної Африки.



81

Другим рівнем церковної організації є уніонна конфе-
ренція чи уніоне поле / місія, яких налічується понад 
сто в усьому світі. Уніони володіють правами власності 
на церковні установи (наприклад, коледжі).

Третім рівнем організації в Церкві є місцева конферен-
ція або місцеве поле / місія. Території місцевої конфе-
ренції можуть включати в себе один або більше штатів 
чи провінцій. У всьому світі діє понад шістсот конферен-
цій. Місцеві конференції наймають пасторів, учителів, 
євангелістів, біблійних працівників і адміністраторів, 
які працюють на території конференції. Вони також во-
лодіють і управляють вишами адвентистів сьомого дня 
і молодіжними таборами, відповідають за роботу по-
чаткових шкіл, володіють правом власності. Конферен-
ції також організовують євангельські табірні зустрічі із 
семінарами та проповідями. 

Але найголовніший рівень організації – це місцева 
громада. Церква адвентистів сьомого дня складається з 
понад двадцяти мільйонів членів у всьому світі та про-
довжує зростати приблизно на три тисячі нових членів 
на день.

Щороку або раз на два роки місцеві громади обирають 
нових служителів. Їхні обов'язки та кваліфікація для 
церковного служіння, як і процес їхніх виборів, викла-
дені в «Церковному керівництві». Серед них особливе 
місце займають пресвітери, котрі допомагають пастору в 
керівництві церкви. Так само диякони й диякониси оби-
раються для служіння тим, хто потребує, допомагають 
у церковних служіннях і доглядають за будівлею церк-
ви. Обираються також служителі для Суботньої школи, 
керівники різних церковних відділів, таких як Відділ 
особистого служіння, громадських зв'язків, сімейного 
служіння, жіночого служіння, молодіжного служіння, 
клубів «Слідопит» і «Шукачі пригод» тощо.



82

Основні служителі, про яких ідеться в «Церковному 
керівництві», утворюють церковну раду, що є основним 
комітетом місцевої церкви. Найважливіша функція цер-
ковної ради – планування роботи для охоплення тери-
торії, де розташована церква. Рада збирається раз на 
місяць. Хоч тільки члени ради можуть голосувати щодо 
питань порядку денного, інші члени церкви часто запро-
шуються бути присутніми та спостерігати. Якщо в церк-
ві працює школа, окремий комітет, як правило, здійснює 
контроль за її діяльністю.

Принаймні чотири рази на рік скликається членське 
зібрання, де всі члени церкви можуть голосувати з тих 
чи інших питань. Членське зібрання є керівним органом 
і вищим авторитетом місцевої церкви. 

Якщо питання складне й вимагає додаткового розгля-
ду, воно може бути представлене у формі двох фаз об-
говорення. Спочатку подається інформація про питан-
ня і дається час членам церкви розглянути його, а вже 
в наступну суботу проводиться голосування. Обрання 
служителів, зміни в статусі церковного членства, дис-
циплінарні заходи, річний бюджет, кошторис витрат, 
різні євангельські ініціативи – усі ці питання потребу-
ють вирішення більшістю голосів від загальної кількості 
членів церкви.

Практичне застосування
На цьому тижні візьміть список служителів вашої гро-

мади. Подумайте, куди і як Господь може залучити до 
служіння. Обговоріть із пресвітером або пастором, як ви 
можете почати звершувати служіння у вашій церкві. 

Зверніться до пресвітера або пастора, якщо це можли-
во, із проханням відвідати наступну зустріч церковної 
ради, щоб краще зрозуміти, як працює громада. Також 
запитайте, коли відбудеться членське зібрання вашої 



83

громади. Прийміть рішення завжди бути присутнім на 
цих важливих церковних заходах. Прийдіть на ці зу-
стрічі в покорі та просіть Бога зробити вас корисним для 
вашої церкви.



84

РОЗДІЛ 12. БОЯТИСЯ ЛИШЕ ОДНОГО…

У розділі 7 «Наша місія» ми прочитали про пророче зро-
стання й місію Церкви адвентистів сьомого дня. Ми розгля-
нули, як виникненню нашої деномінації передувало про-
голошення Вільямом Міллером і багатьма іншими людьми 
швидкого повернення Ісуса. Але коли Спаситель не при-
йшов 22 жовтня 1844 року, віруючі адвентисти (ті, хто на 
підставі пророцтва про 2300 днів, записаного в Дан. 8:14, 
вірив, що Ісус повернеться в цей день) відчули те, що на-
звали Великим розчаруванням. 

Після нього з'явилася Церква адвентистів сьомого дня. 
У цьому розділі ми детальніше розглянемо основні події 
та обставини, які призвели до остаточного формування 
Церкви.

Чому так важливо це розуміти? Еллен Уайт зазначає: 
«Озираючись на нашу минулу історію, на кожен пройде-
ний нами до теперішнього часу крок, я можу сказати: слава 
Богу! Коли я бачу, що Бог для нас зробив, то наповнююсь 
подивом і довірою до Христа як нашого Вождя. Нам нічого 
боятися майбутнього, якщо тільки ми не забудемо шлях, 
яким Господь вів нас» (Вибрані вісті, т. 3, с. 162). 

Нам нічого боятися, якщо ми продовжуємо пам'ятати. Да-
вайте знайдемо час, щоб згадати, як Бог нас вів.

Після розчарування 
Наступного ранку після Великого розчарування, 23 жовт-

ня, Хірам Едсон, що жив у порту Гібсон, Нью-Йорк, зустрів-
ся з іншими віруючими, щоб шукати Божого керівництва. 
Пізніше він написав: «Ми продовжували невпинно молити-
ся доти, доки Дух Святий не зійшов у наші серця як свід-
чення того, що наші молитви почуті, і як запевнення в тому, 
що прийде пояснення розчаруванню і все стане ясним і зро-



85

зумілим» (С. Мервін Максвелл. Скажи про це світу, Заоксь-
кий, 2003, с. 66).

Пізніше того самого ранку Едсон і його друг вируши-
ли в дорогу, щоб відвідати і надихнути деяких зі своїх 
сусідів-адвентистів. Едсон пише про свій досвід: «Мене зу-
пинили приблизно на половині поля. Небо здавалося від-
критим моєму погляду, і я чітко бачив, що замість виходу 
зі святого Небесного святилища та Приходу на Землю наш 
Первосвященик... спочатку ввійшов у той же день у друге 
відділення Святилища, і Він мав здійснити роботу в Свято-
му святих до Приходу на Землю... І мій розум був звернений 
до 10-го розділу Об'явлення» (Рев'ю енд Геральд, 23 червня 
1921 р., с. 5).

Господь відповів на їхню ранкову молитву. Тепер вони 
могли бачити, що пройшли через «солодкий», а потім «гір-
кий досвід», описаний в Об'явл. 10. Святилище, яке має бути 
очищене – не Земля, а Святилище на Небесах (Євр. 8:1, 2, 
5). Ісус увійшов у Святе святих Небесного святилища для 
завершальної роботи як нашого Первосвященика!

Через два місяці, у грудні 1844 року, 17-річна Еллен Гар-
мон (у заміжжі ‒ Еллен Уайт) отримала своє перше видін-
ня під час молитви з невеликою групою жінок. Вона пише: 
«Коли я молилася біля сімейного вівтаря, Дух Святий зій-
шов на мене, і мені здалося, що я піднімаюся все вище і 
вище – значно вище цього похмурого світу. Я повернулася, 
намагаючись поглядом відшукати на землі адвентистський 
народ, але не могла нікого знайти. Тоді голос сказав мені: 
"Поглянь знову, але трохи вище". Я підняла очі й побачила 
прямий і вузький шлях, який пролягав над землею. Цим 
шляхом у напрямку до міста, яке перебувало на дальньому 
кінці шляху, ішов адвентистський народ. 

Позаду нього на початку шляху горіло яскраве світло, 
яке, за словами ангела, було "північним криком". Сяйво 
світла освітлювало всю дорогу, щоб люди не спотикалися. 



86

Поки їхні погляди були зосереджені на Ісусі, що знаходив-
ся прямо перед ними і вів їх до міста, вони були в безпеці. 
Але незабаром деякі втомилися і почали говорити, що місто 
дуже далеко, а вони розраховували ввійти в нього раніше. 
Тоді Ісус підбадьорив їх, піднявши Свою славну правицю; 
від Його руки лилося світло, освітивши групу адвентистів, і 
вони вигукнули: "Алілуя!"» (Е. Уайт. Ранні твори, с. 14).

Це видіння вселило впевненість у невелику групу віру-
ючих, що Ісус прийде. Воно показало, що Божа рука керу-
вала всім в адвентистському русі, і Він направлятиме їх на 
шляху додому, якщо вони зосередять свій погляд на Хри-
сті. Це було початком 70-річного служіння Еллен Гармон як 
вісниці Божої. Спочатку її лякало це служіння, тому що її 
здоров'я було слабким, вона боялася протистояння, із яким 
могла зіткнутися, але Бог обіцяв підтримувати її. Допомога 
прийшла в особі Джеймса Уайта, 23-річного адвентистсь-
кого проповідника, який незабаром почав працювати ра-
зом з Еллен. У серпні 1846 року вони одружилися.

Утверджені у вченні про святилище
Повернувшись до Гібсона, Хірам Едсон, О. Крозьє, Ф. Б. 

Хан серйозно досліджували Біблію, щоб краще зрозуміти 
світло, відкрите Едсону. Вони вивчали пророцтва Даниїла, 
досліджували тему служіння у святилищі, Дня викуплення 
та служіння первосвященика. Завдяки цим дослідженням 
ставало дедалі зрозуміліше, що 22 жовтня 1844 року Ісус 
розпочав служіння очищення, яке підготує народ Божий 
до Його повернення.

Крозьє опублікував свої висновки в газеті Day-Star Extra і 
послав їх віруючим адвентистам по всьому Східному узбе-
режжю. Коли Еллен Уайт отримала одну з цих газет, вона 
була в захопленні, що Бог відкрив їм саме те, що Він показу-
вав їй! Учення про святилище затвердили як один з основ-
них стовпів нашої віри.



87

Досконала система істини
Відкриття значення слів про очищення святилища (Дан. 

8:14) стало ключовим моментом, за допомогою якого пре-
красний ланцюг істини був відкритий першим адвенти-
стам. Такі поняття, як суд, Закон Божий, субота, а потім і 
стан людини після смерті, були визначені через належне 
розуміння служіння Христа в Небесному святилищі.

Еллен Уайт пояснює: «Питання про святиню стало клю-
чем, котрий допоміг зрозуміти таємниці розчарування 1844 
року. Воно відкрило струнку та послідовну систему істини 
і довело, що рука Божа керувала великим адвентистським 
рухом. Воно висвітлило становище і роботу народу Божого, 
відкрило йому його обов’язки» (Велика боротьба, с. 423).

Відкриття істини про суботу
На початку 1844 року у Вашингтоні, Нью-Гемпшир, адвен-

тистський проповідник Фредерік Уілер вирішив відвідати 
декого зі своїх парафіян. Він зупинився в домі вдови Рей-
чел Оукс, баптистки сьомого дня, яка відвідувала служіння 
у своїй церкві. Вона розмовляла з ним про його проповідь 
у минулу неділю, де він сказав, що ми повинні виконувати 
всі Десять Заповідей. Оукс запитала його, чому ж він пору-
шив четверту заповідь. Це спонукало його досліджувати 
Біблію. І незабаром пастор Уілер прийняв суботу, ставши 
першим адвентистським служителем у Північній Амери-
ці, який дотримувався сьомого дня тижня. Він поділився 
істиною з вільним баптистським служителем Томасом М. 
Преблом, який потім написав і опублікував статтю під на-
звою «Трактат, який показує, що сьомий день повинен до-
тримуватися як субота». Копія цієї статті була зроблена у 
Ферхейвені, штат Массачусетс, у будинку одного з вірую-
чих адвентистів на ім'я Джозеф Бейтс.

Народжений у 1792 році, Джозеф Бейтс, відставний мор-
ський капітан, був набагато старшим, ніж більшість пер-



88

ших адвентистів. Він віддав усе своє майно, щоб звіщати 
про швидке повернення Ісуса 1844 року. Після прочитання 
трактату Пребла Бейтс поїхав до Вашингтона, Нью-Гемп-
шир, щоб зустрітися з пастором Вілером. Двоє чоловіків ра-
зом продовжили дослідження і переконалися, що висновки 
правильні.

Переконаний, що субота є біблійним святим днем, Бейтс 
повернувся додому, сповнений рішучості поділитися цією 
істиною з іншими. Після прочитання статті про святилище, 
яку написав Крозьє, і переконавшись у її істинності, він ви-
рушив до північної частини штату Нью-Йорк, щоб поділи-
тися своїми відкриттями про суботу з Едсоном, Крозьє й ін-
шими. Усі вони прийняли їх. Бейтс незабаром написав свій 
відомий трактат «Cьомий день ‒ субота: вічний знак», який 
прочитали і вивчили Джеймс і Еллен Уайт. Вони теж почали 
дотримуватися суботи.

Через шість місяців, третього квітня 1847 року, Еллен 
Уайт отримала видіння Закону Божого в Небесному святи-
лищі з особливим світлом навколо четвертої заповіді. Це 
дало чіткіше розуміння важливості доктрини про суботу й 
утвердило молодих адвентистів у їхньому розумінні Біблії. 
Доктрина про очищення Небесного святилища привела 
до кращого розуміння істини про Закон Божий і сьомий 
день – суботу.

Вістка третього ангела
Значимість сьомого дня стала очевидною, коли перші 

адвентисти отримали ще глибше розуміння біблійних про-
роцтв. «Оскільки "знак звіра" ляже на тих, хто не дотри-
мується заповідей, адвентисти дійшли висновку, що "пе-
чатка Божа" для тих, хто, навпаки, дотримується їх, у тому 
числі й святкує суботу. Вони виявили, що печатка Божа є не 
що інше, як субота, якої можна належним чином дотриму-
ватися через віру в Ісуса. У такому розумінні їх запевнило 
всебічне вивчення Біблії та одне або кілька видінь, даних 



89

Еллен Уайт» (C. Мервін Максвелл. Скажи про це світу, За-
окський, 2003, с. 131, 132).

Коли перші адвентисти виявили, що печать Бога сто-
сується сьомого дня, суботи, вони також дійшли висновку, 
що знак звіра мав бути підробкою суботи, запропонованою 
папством. А це було не що інше, як неділя. Тепер було зро-
зуміло, чому Бог відкрив світло щодо суботи і знаку звіра, – 
Господь бажав застерегти людей від останнього. Люди в 
усьому світі повинні були почути Трьохангельську вістку 
з Об’явл. 14:9-12.

Суботні конференції
У 1848 році були проведені суботні конференції. Адвенти-

сти, які прийняли істину про суботу, святилище і Дух про-
роцтва, приїхали з усієї Нової Англії, молячись і вивчаючи 
Біблію. Ці зустрічі допомогли осягнути біблійні істини, які 
пізніше стануть основою віровчення Церкви адвентистів 
сьомого дня. Протягом цього часу Бог знову використав Дар 
пророцтва, щоб вести Свій народ, даючи Еллен Уайт видін-
ня на кожній з конференцій.

Але ці видіння не були заміною вивчення Біблії. Еллен 
Уайт описала один з досвідів: «Найчастіше наші зустрічі 
тривали до глибокої ночі, а іноді й усю ніч ми молилися про 
набуття світла згори і вникали в Слово Боже. Знову і знову 
ці брати, збираючись разом, вивчали Біблію, щоб глибше 
пізнати її та приготуватися до проповіді її істин. Коли бра-
ти доходили до місця, сенс якого їм не вдавалося осягнути, 
і говорили: "Ми вичерпалися", тоді Дух Господній сходив на 
мене, я підносилася у видінні й отримувала чітке пояснен-
ня текстів, які ми досліджували, а також повчання про те, 
як успішно працювати й навчати інших. Так ми знаходили 
світло, яке допомагало нам зрозуміти, що говорить Біблія 
про Христа, Його місію і Його служіння як Первосвященика. 
Шлях істини, що тягнеться від цього часу до того моменту, 
коли ми ввійдемо в місто Боже, був показаний мені з усією 



90

ясністю, і я передавала іншим ті настанови, які Господь да-
вав мені.

Протягом усього того часу я не могла зрозуміти мірку-
вання братів. Мій розум був ніби замкнений, і я не могла 
збагнути сенс істин Святого Письма, які ми вивчали. Це 
занурювало мене в стан невимовної печалі. Так тривало 
доти, доки всі основні положення нашої віри не проясни-
лися в нашій свідомості, узгоджуючись зі Словом Божим. 
Брати знали: якщо я не перебуваю в стані видіння, то не 
можу усвідомити ці питання, і вони приймали дані мені 
одкровення як світло, що походить з Небес» (Вибрані вісті, 
т. 1, с. 206, 207).

Згідно з планом Божим, доктринальні стовпи віри опи-
ратимуться на Святе Письмо, а видіння Еллен Уайт будуть 
служити лише для уточнення. З тих перших днів доскона-
лого вивчення Біблії люди докладали зусиль, щоб внести 
зміни в доктринальні засади Церкви. Еллен Уайт застеріга-
ла щодо таких спроб: «Які ж сили змушують людей на цьо-
му етапі нашої історії таємно й підступно підривати осно-
ву нашої віри, закладену на початку нашої роботи завдяки 
молитовному вивченню Слова та свідченню згори? Саме 
на цьому фундаменті ми будували минулі п'ятдесят років» 
(Вибрані вісті, т. 1, с. 207).

Видавнича робота
Для того щоб вістка третього ангела була представлена 

всьому світу «гучним голосом», виникла  потреба в регу-
лярному виданні. У листопаді 1848 року Бог дав Еллен Уайт 
вістку для її чоловіка. Вона сказала: «Тобі необхідно вида-
вати невелику газету і розсилати її людям. Нехай вона буде 
невеликою, але коли люди прочитають її, вони стануть по-
силати кошти для її видання, і успіх буде забезпечений. Бог 
показав мені, що цей скромний початок, як маленькі про-
мені світла, зможе змінити весь світ» (Е. Уайт. Нариси життя 
Еллен Уайт, с. 125).



91

Так почали випускати Adventist Review and Sabbath Herald 
(сьогодні Adventist Review), видання, яке пізніше стане офі-
ційним для Церкви АСД. Видавнича робота почалася в Ро-
честері, штат Нью-Йорк, де посвячена група молодих лю-
дей працювала над виданням журналів і брошур. Серед 
них був Урія Сміт, який став редактором у віці 23 років. Він 
обіймав цю посаду з невеликими перервами протягом 50 
років. Пізніше до роботи приєднався і Джон Н. Ендрюс, ім'ям 
якого названий Університет Ендрюса. Уважний дослідник 
Біблії, Ендрюс був також письменником, проповідником, а 
пізніше – першим офіційним адвентистським місіонером 
за кордоном.

Випуск Adventist Review вимагав чималих зусиль і жертв. 
Фінансова нестабільність, виснажливі години роботи, за-
непокоєння за подальшу долю видання – усе це підрива-
ло здоров'я співробітників. Та незважаючи на це, невелика 
група віруючих продовжувала публікувати журнал. Саме 
видавниче служіння допомогло у справі об'єднання вірую-
чих, яке незабаром трансформувалося в офіційну організа-
цію – Церкву адвентистів сьомого дня.

Формальна організація
У 1852 році Джозеф Бейтс подорожував на заході, діля-

чись вісткою про святилище й істиною про суботу. Бог 
привів його в Батл Крік, Мічиган, де він шукав «найблаго-
роднішу людину в місті». Прийшовши в дім Девіда Хьюїта, 
він почав ділитися істиною про пророцтва книг Даниїла й 
Об'явлення. Будучи чесним і щирим, Девід Хьюїт прийняв 
біблійне вчення і став першим адвентистом у Батл Крік, 
який дотримувався суботи.

Через кілька років віруючі в Мічигані запросили Джейм-
са і Еллен Уайт переїхати з Рочестера до Батл Кріку. У ли-
стопаді 1855 року видавнича асоціація «Рев'ю енд Геральд» 
переїхала в адміністративну будівлю до Батл Кріку. Сюди 



92

також перемістили друкарське обладнання. Усе це стало 
можливим завдяки щедрим пожертвам вірних адвентистів.

Необхідність організаційної єдності й поділу від-
повідальності стала очевидною, коли кількість адвен-
тистів, що дотримувалися суботи, значно збільшилася. 
У відповідь на опубліковані запрошення служителі п'яти 
штатів зустрілися в Батл Крік на Генеральній Конферен-
ції, яка проходила з 28 вересня по 1 жовтня 1860 року. Тут 
Джеймс Уайт закликав до створення організації, яка могла 
б законно володіти видавництвом. 

Для того щоб отримати право власності, новій організа-
ції потрібно було вибрати назву. Деякі були проти цього, 
відчуваючи, що таким чином адвентисти стануть «просто 
ще однією конфесією». Інші боялися, що Церква стане час-
тиною «Вавилону», створивши організацію. Але в резуль-
таті делегати погодилися, що назва була необхідна. Девід 
Хьюїт запропонував назву «адвентисти сьомого дня», і її 
прийняли. Про це рішення Еллен Уайт написала: «Ім'я ад-
вентист сьомого дня висуває на перший план справжні 
особливості нашої віри, тому воно здатне переконувати тих 
людей, що шукають» (Свідчення для Церкви, т. 1, с. 224).

У 1861 році була організована Мічиганська конференція 
адвентистів сьомого дня, а 1863 року – Генеральна Конфе-
ренція, яка включала в себе 3 500 членів. Джону Байінгто-
ну запропонували взяти на себе служіння першого прези-
дента. У наступні роки були засновані коледж і санаторій у 
Батл Кріку. Так почалося наше всесвітнє служіння у сферах 
освіти і здоров'я.

Практичне застосування
Досліджуючи історію Церкви АСД, ми можемо побачити 

Божу руку, котра спрямовувала цей рух і утверджувала 
його на міцному фундаменті Святого Письма. Перші адвен-
тисти були сповнені рішучості коритися істині й ділитися 
нею з іншими. Їхня відданість повинна спонукати нас до 



93

такого самого посвячення й жертовності. Пам'ятайте: «Нам 
нічого боятися майбутнього, якщо тільки ми не забудемо 
шлях, яким Господь вів нас» (Е. Уайт. Вибрані вісті, т. 3, 
с. 162). Виберіть книгу або відео, завдяки яким ви зможе-
те продовжити вивчення історії Церкви. Це допоможе вам 
отримати Боже керівництво й довіряти Йому. Давайте ніко-
ли не будемо забувати про це!



94

РОЗДІЛ 13. РОЗКАЖИ ПРО ЦЕ СВІТУ

Ісус обіцяв: «І це Євангеліє Царства буде проповідувати-
ся по всьому світі на свідчення всім народам, ‒ і тоді прийде 
кінець» (Матв. 24:14). Християни знають, що Євангеліє має 
бути проголошене всьому світу, але в книзі Об’явлення є 
уточнення, що Блага вістка повинна бути поширена, перш 
ніж Ісус повернеться.

Трьохангельска вістка і вічне Євангеліє
У тексті Об'явл. 14:6 вічне Євангеліє проповідується всьо-

му світу так само, як це було написано в євангеліста Матвія. 
У вірші 14 ми бачимо, як «подібний до Сина Людського» 
приходить на Землю на хмарі, – це Другий прихід Христа і 
кінець світу. З текстів Об'явл. 14:6 (Євангеліє миру) і Об'явл. 
14:14 (закінчення історії Землі) ми дізнаємося, що є важливі 
складові у вістці, яка сповіщатиметься перед Приходом 
Христа:

«Прийшла година Його суду» (Об'явл. 14:7). Цей суд почався 
1844 року, коли Христос увійшов до Святого святих для очи-
щення Небесного святилища (Дан. 8:14). 

«Хто створив небо, і землю, і море, і джерела вод» (Об'явл. 
14:7). Це посилання на четверту заповідь Закону Божого 
(Вих. 20:8-11) і важливість дотримання сьомого дня ‒ суботи.

«Упав, упав великий Вавилон» (Об'явл. 14:8). Обман помил-
кових учень про стан мертвих, про пекло, яке вічно горить, 
про таємне підхоплення та Прихід Христа повинен бути 
відкритий перед людьми. Усі люди мають отримати запро-
шення вийти з Вавилону духовної омани (Об'явл. 18:4). 

«Якщо хтось поклоняється звірові та його образові й прий-
має знак» (Об'явл. 14:9; див. також Об'явл. 14:10, 11). Остан-
нє застереження адресоване світу, який має вибрати, чому 



95

підкорятися ‒ Закону Божому чи заповідям людським, які 
суперечать цьому Закону.

«Бережуть Божі заповіді та віру Ісуса» (Об'явл. 14:12). За-
повідям Божим важливо коритися, вірячи в Ісуса (Римл. 
3:31). Закон і благодать, віра і діла не протистоять, а до-
повнюють одне одного. 

Це унікальні деталі, які ще глибше відкривають Єван-
геліє. Вістка з 14-го розділу книги Об’явлення – це те, що 
проголошувала раніше та проголошує зараз Церква адвен-
тистів сьомого дня. Ми не можемо надіятися тільки на місіо-
нерські зусилля інших конфесій, які не діляться цими важ-
ливими істинами. Ми повинні нести цю вістку світу.

Зверніть увагу, що Еллен Уайт доходить такого самого 
висновку: «Особливою місією адвентистів сьомого дня є 
нести світло світу і стояти на сторожі істини. Їм довірене 
останнє застереження для світу, який гине. Слово Боже 
освічує адвентистів своїм чудовим світлом. Господь дору-
чив їм найпочеснішу місію – донести світу вістки першого, 
другого і третього ангелів. І немає важливішої роботи, ніж 
ця. Адвентисти не мають права займати свою увагу чимось 
іншим» (Євангелізм, с. 119).

«Звичайні теми для проповідей, на яких ґрунтуються 
служителі майже всіх інших конфесій, не спонукають їх 
рухатися вперед. Ми повинні проголосити їм нашу Богом 
дану вістку. Світ необхідно попередити проголошенням 
цієї вістки. Якщо ми приховуємо її, якщо ховаємо наше світ-
ло під посудину, якщо виправдовуємо себе тим, що не мо-
жемо досягти людей, ми відповідальні перед Богом за нашу 
нездатність застерегти світ» (Рукописи, т. 19, с. 41).

Місіонерський рух
Церква несе особливу відповідальність за проголошення 

Трьохангельської вістки для світу. Ми вважаємо нашу де-
номінацію рухом, і ця характеристика точно описує нашу 



96

роботу. Зволікання або зупинка в ній неприпустимі. Люди 
в усьому світі бажають почути вістку спасіння. 

Це глибоке переконання спонукало Церкву до активної 
проповіді, до розвитку різних напрямків служіння: ви-
давничої справи, охорони здоров'я, соціального служіння, 
всесвітньої місії, християнських ЗМІ. Це лише деякі види 
служіння, які допомагають у виконанні особливої місії 
Церкви адвентистів сьомого дня.

Видавнича справа
З перших років історії Церкви видавничій роботі надава-

ли особливого значення. Вона почалася з малого, але Еллен 
Уайт побачила у видінні, що ці публікації стануть «схожи-
ми на маленькі промені світла, що зможуть змінити весь 
світ» (Е. Уайт. Нариси життя Еллен Уайт, с. 125).

Те видіння Еллен Уайт виявилося точним описом цієї 
важливої роботи. Публікації невеликих трактатів, виданих 
малим накладом, які містили істину для того часу, пере-
творилися на багатотисячні видання, що перекладаються 
на мови сотень народів світу і розповсюджуються в різних 
країнах. Тисячі місіонерських брошур, журналів і книг, які 
несуть біблійну істину, видаються щороку і передаються 
людям для розповсюдження.

Наголошуючи на важливості цієї роботи, Еллен Уайт 
говорила: «Більше тисячі душ щодня будуть звертати-
ся до віри, і більшість з них буде вважати читання наших 
публікацій першим моментом їхнього прозріння» (Єван-
гелізм, с. 693). Із цієї причини членам Церкви рекомен-
дується регулярно ділитися літературою, що містить істи-
ну. «Сьогодні не можна заглушати істину. Необхідно ясно 
свідчити про неї. Неприкрашена істина повинна дійти до 
людей через маленькі брошури та памфлети, які потрібно 
розповсюджувати так само широко, як розлітається осіннє 
листя» (Е. Уайт. Християнське служіння, с. 147).



97

У 1883 році разом з брошурами, журналами та книгами 
почали розсилати так званий план вивчення Біблії. Це були 
прості уроки, написані у форматі запитань і відповідей так, 
що на кожне запитання можна було відповісти біблійним 
текстом. Як показала практика, це був простий і ефектив-
ний спосіб для членів Церкви ділитися своїми переконан-
нями з іншими. Еллен Уайт бачила, як тисячі адвентистів 
діляться істиною в такий спосіб. Сьогодні Церква видає 
безліч гарно оформлених посібників з вивчення Біблії, що 
містять позицію Святого Письма щодо багатьох актуальних 
питань. Членам Церкви слід регулярно вивчати ці уроки з 
тими, хто шукає істину.

Ще одна форма видавничого служіння – це літературний 
євангелізм (продаж книг з дому в дім), робота біблійних 
шкіл і адвентистських книжкових центрів. 

Вістка про здоровий спосіб життя
П’ятого червня 1863 року Еллен Уайт отримала видіння 

про різні аспекти здорового способу життя, які вона пере-
дала церкві. Це було початком реформи здоров’я, яка стане 
одним з найбільших благословень, подарованих світу че-
рез Церкву адвентистів сьомого дня.

У 1866 році почав свою роботу Західний інститут рефор-
ми здоров'я, пізніше відомий як Батл-Крікський санаторій. 
Цей всесвітньо відомий курорт протягом багатьох років 
очолював лікар-адвентист сьомого дня Джон Харві Келлог. 
Тут доктор Келлог і його співробітники лікували, викори-
стовуючи природні засоби, і навчали людей здорового спо-
собу життя.

Адвентисти практикували такий спосіб життя, що вклю-
чає в себе вегетаріанське харчування, регулярні фізичні 
вправи, використання чистої води, сонячне світло, відпо-
чинок, свіже повітря, довіру Богу й стриманість від речо-
вин, що викликають звикання, таких як алкоголь, тютюн 
і кофеїн. Дослідження показали, що ті, хто дотримується 



98

цих порад, живуть в середньому майже на десять років дов-
ше і краще, ніж інша частина населення.

Бог наказав Еллен Уайт, щоб поради щодо здорового 
способу життя проповідували разом з Трьохангельсь-
кою вісткою, оскільки «література про здоров'я – це права 
рука Євангелія, яка відкриває істинний шлях, дозволяючи 
їй увійти і спасти багато душ» (Вісники надії, с. 132). Віст-
ка про здоров'я не має домінувати над вічним Євангелієм і 
Трьохангельською вісткою, але вона не повинна також бути 
відділена від них. Як служіння зцілення Ісуса вело до ду-
ховного зцілення, допомагаючи людям бути фізично здоро-
вими, так і сьогодні духовне здоров'я є засобом відкриття 
дверей серця для доступу Євангелія. «При правильному ве-
денні цього виду служіння вона [вістка про здоров'я] може 
служити клином, який прокладає шлях для інших істин до 
сердець людей» (Вісники надії, с. 132). 

Сьогодні вивчення питань здоров'я продовжує залишати-
ся важливою частиною місії Церкви. У розпорядженні Церк-
ви АСД майже двісті лікарень і санаторіїв, близько трьохсот 
клінік, центри здоров'я. Також видаються спеціалізовані 
друковані видання, проводяться вегетаріанські кулінарні 
курси, семінари, які допомагають позбутися нікотинової 
залежності, і багато інших заходів.

Суспільне служіння і гуманітарна допомога
Ісус навчав, що важливо проявляти турботу до тих, хто 

цього потребує. «Цар у відповідь скаже їм: Запевняю вас: те, 
що зробили одному з Моїх найменших братів, ви зробили 
Мені» (Матв. 25:40). Церква адвентистів сьомого дня здійс-
нює широке соціальне служіння, допомагаючи нужденним.

У Дії 9:36 розказана історія про жінку, яку звали Тавита, 
або Сарна. «Вона була сповнена добрих діл та милостинь, 
які чинила». Натхнена її прикладом, Церква заснувала 1874 
року Відділ Тавити як програму допомоги суспільству. 
Пізніше він був перетворений на програму Адвентистсь-



99

кого суспільного служіння (ACS), яка працювала в Північ-
ній Америці, а ще через деякий час ‒ в Агентство допомоги 
і розвитку (АДРА), сферою діяльності якого став увесь світ.

Програма ACS складається з понад 1100 центрів, що зна-
ходяться в управлінні місцевих громад. Ці центри роздають 
їжу й одяг нужденним, надають допомогу під час стихій-
них лих, доглядають за людьми похилого віку, пропону-
ють навчальні програми, допомагають місту, у якому зна-
ходиться центр.

АДРА є всесвітнім агентством, діючим у Церкві АСД. Воно 
організоване для конкретних цілей розвитку регіонів, а та-
кож для міжнародної допомоги в стихійних лихах, агент-
ство служить потребам людей незалежно від раси, статі, 
політичної або релігійної приналежності. АДРА є в понад 
120 країнах і працює в шести основних сферах: це забез-
печення їжею і водою, пошук коштів для певних потреб, 
зміцнення здоров'я, реагування на надзвичайні ситуації, 
підтримка сімей і захист вразливих верств суспільства.

Освіта
Підхід адвентистів сьомого дня до питання освіти роз-

глядається як засіб відновлення образу Божого в людстві. 
«Відновлення в людині образу її Творця, повернення її до 
досконалості, у якій вона була створена, сприяння розвит-
кові тіла, розуму й душі з метою здійснити Божественний 
задум її створення – у цьому мала полягати справа викуплен-
ня. Це – мета виховання й освіти, велика мета життя» (Е. Уайт. 
Виховання та освіта, с. 15).

Ця філософія освіти, заснована на Біблії та працях Еллен 
Уайт, виходить за межі простого розвитку земної кар'єри. 
«Справжня освіта означає більше, ніж вивчення певних 
навчальних дисциплін. Вона означає більше, ніж приготу-
вання до теперішнього життя. Вона повинна охоплювати 
все єство й увесь можливий для людини період існування. 
Освіта – це гармонійний розвиток фізичних, розумових 



100

і духовних сил. Вона готує людину до радості служіння в 
цьому світі та ще вищої радості досконалого служіння у 
світі прийдешньому» (Е. Уайт. Виховання та освіта, с. 13).

Першим і основним джерелом освіти є домівка. Церква 
адвентистів сьомого дня також розробила систему освіти, 
яка містить певні характеристики:

Біблія ‒ наш основний підручник. «Святе Письмо – 
досконале мірило істини, тому йому слід відводити найви-
ще місце у вихованні й освіті» (Е. Уайт. Виховання та освіта, 
с. 17). Учні повинні розуміти, що Біблія є Словом Божим і 
буде надійним авторитетом у їхньому житті. Вони осяга-
ють біблійне вчення, дізнаються про обов’язок і перевагу 
ділитися вісткою Божою з іншими.

Фізична підготовка. Практичне навчання для отриман-
ня професії та фізична праця є життєво важливими компо-
нентами добре збалансованої освіти. Така праця необхідна 
для загартування характеру й підготовки учнів до прак-
тичного життя. 

Розвиток мислення. Замість того щоб просто механіч-
но запам'ятовувати матеріал, учнів в адвентистських 
навчальних закладах заохочують використовувати свої 
розумові здібності, дані їм Богом, щоб мислити, приймати 
рішення і діяти у згоді з волею Божою. «Справжні освіта й 
виховання полягають у тому, щоб навчати молодь мислити, 
а не просто відображати думку інших людей» (Е. Уайт. Ви-
ховання та освіта, с. 17).

Навчання місіонерів. У межах духовного розвитку уч-
нів справжня освіта навчає важливості праці для спасіння 
інших. Вона готуватиме їх до того, щоб ділитися вічним 
Євангелієм і Трьохангельською вісткою. Навчені молоді 
люди знатимуть, як активно служити і бути залученими до 
життя Церкви.

За допомогою цієї моделі освіти Церква адвентистів сьо-
мого дня розробила систему, яка сьогодні працює майже у 



101

восьми тисячах шкіл по всьому світі (початкових, середніх 
школах, коледжах і університетах). Ці навчальні заклади 
сприяють досягненню однієї з найвищих цілей Церкви – 
спасіння, розвитку характеру й місіонерської підготовки 
нашої молоді. Поряд з програмами клубів «Слідопит» і «Шу-
качі пригод», літніми таборами, молодіжним літератур-
ним євангелізмом, щорічними конференціями наші школи 
підтримують молодих людей, які допоможуть формувати 
Церкву, поки не прийде Ісус.

Зарубіжні місії
У 1860-ті роки вістка про адвентистське вчення досягла 

Європи. У Старому світі теж організовувалися громади, і їм 
було потрібне керівництво. Інтерес до біблійної істини в єв-
ропейських країнах зростав. У 1869 році Церква відповіла 
на цей інтерес і організувала зарубіжні місії. Через два роки 
Еллен Уайт побачила у видінні, що «молоді люди, які во-
лодіють іншими мовами, повинні бути підготовленими для 
служіння, щоб Бог міг використовувати їх як вісників, через 
яких Він повідомить Свою істину спасіння іншим народам» 
(Нариси життя Еллен Уайт, с. 204).

Видіння, дане 1871 року, привело до значних змін. Був 
створений Батл-Крікський коледж, перший коледж для 
навчання місіонерів. Джеймс Уайт опублікував статтю про 
місіонерську діяльність, закликаючи людей до служіння. 
Еллен Уайт у цей час отримала видіння, у якому повідомля-
лося: «У вас дуже обмежені уявлення про роботу в цей час. 
Ви намагаєтеся планувати роботу таким чином, щоб три-
мати її у своїх руках. Ви повинні прийняти ширші погляди... 
Ця вістка досягне всіх частин світу, у тому числі й Орегону, 
Європи, Австралії, островів у морі, її будуть проповідува-
ти всім націям і народам... Ця робота розростеться. Багато 
країн очікує на світло, яке Господь приготував для них; а 
віра ваша обмежена, вона дуже мала. Ваше бачення роботи 
має бути ширшим» (Нариси життя Еллен Уайт, с. 208, 209). 



102

У вересні 1874 року Джон Невінс Андрюс разом із сім'єю 
вирушив до Швейцарії як перший адвентистський зарубіж-
ний місіонер. Еллен Уайт сказала, що ми послали «найздіб-
нішу людину в наших рядах» (Рукописи, т. 5, с. 436). Андрюс 
заснував адвентистську друкарню в Базелі та пропрацю-
вав у Європі дев'ять років, померши 1883 року у віці 54 років.

У наступні роки робота в Європі, Австралії, Новій Зеландії 
та Південній Африці розвивалася. Були побудовані церкви, 
розповсюджувалося багато публікацій різними мовами. До 
кінця 1890-х років адвентисти з’явилися на кожному кон-
тиненті й на багатьох островах. Виникнувши в Північній 
Америці, Церква АСД сьогодні – це всесвітній рух, члени 
якого живуть у понад 200 країнах світу. Близько 95 % членів 
Церкви нині живе за межами Північної Америки. Багато 
частин світу все ще важко досягти, але Церква продовжує 
працювати, щоб сповістити Євангеліє і в цих країнах.

Розвиток медіаслужіння
Церква адвентистів сьомого дня протягом багатьох років 

здійснює і медіаслужіння. Через засоби масової інформації, 
телебачення, радіо та Інтернет-сайти вона звертається до 
людей з вісткою Євангелія.

Телеканал «Надія» є офіційним каналом Церкви АСД, 
його програми виходять на багатьох мовах і адресовані ши-
рокій аудиторії. Телевізійна мережа «Три Ангела» (3ABN) 
є другою за величиною християнською телемережею в 
Північній Америці. Адвентистське всесвітнє радіо, що ста-
ло відомим завдяки програмам «Голос пророцтва», «Так на-
писано», «Подих життя» і «Дивовижні факти», знаходить 
своїх слухачів у всьому світі, часто там, куди не можуть 
дістатися місіонери. Трансляції програм ідуть також че-
рез Інтернет-сайти, певні веб-сторінки пропонують людям 
біблійні курси. Церква всіма силами прагне проголошува-
ти Трьохангельську вістку для сучасного світу.



103

Практичне застосування
У 1820 році, задовго до утвореної 1863 року офіційної ор-

ганізації Церкви адвентистів сьомого дня, баптистський 
фермер на ім'я Вільям Міллер завдяки пророцтвам Біблії 
був переконаний, що Прихід Ісуса близько. Він відчував, 
що його обов'язок – поділитися цим відкриттям з іншими. 
Але він дуже боявся реакції людей. Дев'ять довгих років він 
сумнівався, боровся з Богом, але переконання лише поси-
лювалося. Увесь цей час його турбувала одна думка: «Іди і 
розкажи про це світу».

Тягар, що ліг на плечі Вільяма Міллера, лежить на кож-
ному адвентистові сьомого дня сьогодні. Ніхто інший не 
виконає цю роботу за нас. «Ваші обов'язки не можуть бути 
покладені на інших. Ніхто, крім вас, не зробить цієї роботи» 
(Е. Уайт. Християнське служіння, с. 100). Моліться на цьому 
тижні, щоб Бог дав вам силу йти та розповісти світу істину.



104



105

РОЗДІЛ 5.  
ХРИСТИЯНСЬКИЙ СПОСІБ 

ЖИТТЯ



106

РОЗДІЛ 14. ДЕЩО КРАЩЕ

Наступні кілька розділів «Довідника з учнівства» будуть 
зосереджені на характеристиках християнського життя. 
Ми будемо досліджувати, чого навчає Біблія про прак-
тичні аспекти дотримання суботи, благоговіння, фінан-
сове управління, здоров'я, скромність, розваги і сімейні 
відносини. 

Поведінкою ми не можемо заслужити спасіння
Для кожного учня Христа важливо зрозуміти, що своєю 

поведінкою ми ніколи не зможемо заслужити спасіння. 
Воно подароване нам Богом завдяки жертві Христа. Ми не 
можемо своїми вчинками заслужити прихильність Бога. В 
одному з гімнів є такі рядки: «Не праця моїх рук може ви-
конати вимоги Закону Твого; не міг цього мій запал навіть 
без перепочинку, не могли цього мої сльози, які постійно 
проливалися, ніщо від гріха не могло викупити; Ти повинен 
врятувати, тільки Ти».

Кров Ісуса справді є нашою єдиною надією на прощення 
та спасіння. Але важливо зазначити: спасіння завдяки Хри-
сту не означає, що не потрібно підкорятися Божому Слову. 
Навпаки, коли вірою ми приймаємо жертву Ісуса для нашо-
го прощення, у серці з’являється любов до Господа, і вона 
дає нам силу коритися Йому! Прийняття Христа як нашо-
го особистого Спасителя завжди породжує прагнення до 
святості, бажання бути схожими на Христа. Ми не можемо 
прийняти Ісуса як нашого Спасителя, якщо не приймемо 
Його як нашого Господа і Вчителя.

Отже, оскільки ми не можемо заслужити спасіння ділами, 
багатьох людей хвилює запитання, чи справді наші справи 
важливі для Бога. Люди часто запитують: «Чи не повинні 
ми концентруватися на відносинах з Богом замість правил 



107

поведінки?»; «Чи важливі такі дрібниці для Бога?»; «Чи є це 
справді питанням спасіння?». Це важливі запитання, що за-
слуговують відповідей.

Правила чи відносини?
Ми повинні бути обережними, щоб не створити кон-

флікту між правилами і відносинами. Розглянемо сімейне 
життя. Якщо чоловік прагне покращити свої відносини з 
дружиною, він буде вносити позитивні зміни у свою по-
ведінку. Він перестане робити речі, які провокують кон-
флікт, і намагатиметься радувати свою кохану. Зміни в по-
ведінці переконають дружину, що він любить її. Так само 
і в наших стосунках з Ісусом. Коли Святий Дух відкриває 
нам, що наша поведінка відділяє нас від Христа, ми повин-
ні покаятися і змінити наші шляхи, для того щоб зміцнити 
відносини. 

Чинячи так, ми показуємо, що любимо Бога і довіряємо 
Йому. Як сказав Ісус: «Якщо любите Мене, ви будете дотри-
муватися Моїх заповідей»; «Якщо будете зберігати Мої за-
повіді, то перебуватимете в любові Моїй» (Івана 14:15; 15:10). 
Ми можемо підтримувати відносини з Ним («перебувати-
мете в любові Моїй»), тільки коли підкоримо нашу поведін-
ку Його волі («дотримуватися Моїх заповідей»).

Дехто говорить, що відносини з Христом – це все, що має 
значення. Але істина полягає в тому, що ті, хто применшує 
значення християнського способу життя й поведінки, пе-
решкоджають своїм відносинам із Христом. Поведінка в 
повсякденному житті й наші відносини з Ісусом не можна 
розділяти, адже вони взаємопов'язані. Акцент на поведін-
ці без відносин може призвести до формалізму, а акцент на 
відносинах без поведінки може призвести до нездатності 
визнати виплеканий гріх.



108

Питання спасіння
Як же нам відповісти на запитання: «Чи це справді є пи-

танням спасіння?». Хоч Слово Боже описує деякі гріхи як 
вагоміші, ніж інші (Матв. 23:23), ми ніколи не повинні роби-
ти висновок, що порушення будь-якого біблійного припи-
су Бог може проігнорувати. «Бог не до всіх гріхів ставиться 
однаково: у Його очах, так само як і в розумінні людей, іс-
нує більша і менша провина. Але яким би дріб’язковим не 
здавався той чи інший учинок людини в очах Божих, жо-
ден гріх не буває малим. Людська оцінка є недосконалою 
та упередженою; Бог же судить про все так, як воно є на-
справді» (Е. Уайт. Дорога до Христа, с. 30). Оскільки наше 
людське єство недосконале, було б самовпевнено претен-
дувати на здатність визначати, які частини Божого Слова 
важливі для Господа, а які ні. 

Багато неправильних учинків, про які йдеться в Біблії, 
часто розглядаються сьогодні як такі, у яких немає «нічого 
особливого». Адам і Єва були покарані за те, що з'їли один 
фрукт. Каїн не був прийнятий через зміни в поклонінні. Уза 
був покараний за те, що простяг руку до Божого ковчегу. 
Людина може сприймати те, що трапилося, як невеликий 
гріх, але реальність зовсім інша. Проблема не в тому, що 
їхні вчинки були поганими самі собою, а в тому, що люди 
проявили недовіру до Бога, не підкоряючись Його чітким 
наказам. Ми повинні бути обережними, щоб не вважати 
певні звички або поведінку дрібницями, намагаючись ви-
правдати непокору. Часто такі вчинки впливають на наше 
життя. Щоб наші відносини з Христом справді розвивалися, 
ми повинні прийняти Божу волю для нашого повсякденно-
го життя.

Нерідко люди ставлять ще одне запитання: «Чи розді-
лить це (будь-яка звичка або вчинок) мене з Небом?». Однак 
народжені згори християни не запитують, що найменше їм 



109

потрібно зробити, щоб бути прийнятими на Небі; вони за-
питують, як можуть догодити Богові згідно з Його волею.

«Слово Боже говорить ясно і недвозначно. Його вчення 
неможливо зрозуміти неправильно. То чи залишимося ми 
покірні вченню в тому вигляді, у якому Бог дав його нам, 
або ж будемо намагатися визначити, наскільки можна ухи-
литися від вимог Слова і при цьому бути спасенними?» (Е. 
Уайт. Євангелізм, с. 271). «Ті, що перебувають під впливом 
любові Божої, котра привертає їх до себе, не думають, як їм 
задовольнити вимоги Божі ціною найменших жертв. Вони 
прагнуть жити в повній згоді з волею свого Викупителя, го-
тові з радістю залишити все і повністю посвятити себе до-
сягненню обраної мети. Визнавати Христа, не маючи глибо-
кої любові до Нього, – це пусті слова, звичайний формалізм 
і тяжке ярмо» (Е. Уайт. Дорога до Христа, с. 45).

Дещо значно краще 
Часом, коли ми дізнаємося, що наш спосіб життя супе-

речить Слову Божому, ми вважаємо, що Бог забирає нашу 
радість. Але істина ‒ у протилежному. Хоч наша гріховна 
природа робить зміну звичок і способу життя складним 
завданням, викриття Слова Божого дані для нашого добра, 
а не шкоди. «Бог не вимагає, щоб ми відмовилися від того, 
що приносить нам користь. У всіх діях Він дбає лише про 
щастя Своїх дітей» (Е. Уайт. Дорога до Христа, с. 46).

Бог просить нас бути вірними в поверненні десятини і в 
наших пожертвах, щоб розвивати нашу віру і щедрість, а та-
кож урятувати нас від руйнівних рис егоїзму й жадібності. 
Він дає поради щодо здоров'я, щоб подарувати нам ясність 
розуму і високу якість життя, позбавити нас страждань, 
хвороб і згубних звичок. Бог навчає Свій народ скромності 
в одязі для розвитку лагідності та смирення, щоб звільнити 
нас від рабства гордості. Господь заохочує нас до здорово-



110

го відпочинку і забороняє гріховні розваги, щоб захистити 
наш розум від морального розбещення. «Якби ті, котрі ще 
не прийняли Христа, зрозуміли, що Він прагне дати їм знач-
но більше того, чого вони самі шукають для себе» (Е. Уайт. 
Дорога до Христа, с. 46).

Практичне застосування
Якщо слідування за Ісусом у практичних сферах жит-

тя є складним для вас, не впадайте у відчай, не сумуйте. 
Пам'ятайте, що у вас є співчутливий Спаситель, Який про-
щає.  «Ісус бажає, щоб ми прийшли до нього такими, якими 
є: безпорадними, з усіма своїми гріхами та недоліками. Ми 
можемо прийти до Нього зі своїми провинами та хибами. 
Ми можемо прийти до Нього зі своїми немочами, вадами, 
безглуздою поведінкою і впасти до Його ніг у покаянні. По 
великій милості Своїй Бог візьме нас в обійми Своєї любові, 
перев’яже наші рани й очистить від усякої скверни» (Е. 
Уайт. Дорога до Христа, с. 52).

Метою навчання біблійного способу життя є наше ба-
жання відображати характер Ісуса та зміцнення наших від-
носин з Ним. Так ми зможемо захистити себе від небезпек і 
спокус світу, від нашої власної гріховної природи.

Перед читанням наступних розділів просіть Бога дати 
вам смиренний дух і щире бажання слідувати за істиною. 
І тоді Господь рясно благословить вас. «І прийдуть на тебе 
всі оці благословення, і досягнуть тебе, коли ти слухати-
мешся голосу Господа, Бога свого» (П. Зак. 28:2).



111

РОЗДІЛ 15. ДЕНЬ РАДОСТІ

Субота була створена, щоб стати благословенням для 
людства. Це не день печалі, а час радості й тріумфу в Господі. 
Ісус підтвердив благословення суботи, коли сказав: «Су-
боту встановлено для людини, а не людину для суботи» 
(Марка 2:27). Заповідь про суботу включає в себе певні 
правила її дотриманням, але вони дані для зміцнення на-
ших відносин з Ісусом. Для того, хто бажає бути з Богом, 
шукати насамперед Царства Божого і приготуватися до 
вічності, субота є прекрасним подарунком Неба.

Святіть суботу
Господь у Своєму Законі говорить нам святити суботу 

(Вих. 20:8). У Бут. 2:3 сказано, що Бог «поблагословив… 
день сьомий, і його освятив». Сьомий день – це єдиний 
день тижня, який Бог освятив. Тому тільки цей день є 
істинною біблійною суботою. Ми можемо лише зберігати 
святість цього дня, оскільки він уже освячений Господом.

Коли Бог явився Мойсею в палаючому кущі, то звелів 
йому: «Здійми взуття своє з ніг своїх, бо те місце, на яко-
му стоїш ти, – земля це свята!» (Вих. 3:5). Земля раніше не 
була святою, але присутність Бога зробила її такою. Так 
само субота є святою, тому що слова Божі і Його особлива 
увага роблять її такою. Ми дотримуємося сьомого дня як 
святого, коли запрошуємо Святого Духа в наше життя. Ми 
можемо бути в правильному місці, робити правильні речі 
в правильний день і в той же час не розуміти цілі суботи, 
якщо наші серця далекі від Бога. У нашому серці повинен 
жити Ісус (Ефес. 3:17), якщо ми хочемо відчути радість су-
ботнього дня.



112

Від вечора до вечора
Для того щоб святити сьомий день, важливо знати, 

коли він починається і закінчується. Згідно з Бут. 1, ко-
жен день творіння складався з «вечора і ранку». Вечір 
був згаданий як початок 24-годинного дня. Інші уривки з 
Біблії підтверджують цю точку зору. Неемія дав повелін-
ня зачиняти брами Єрусалима, «як падала вечерова тінь… 
перед суботою» (Неем. 13:19). Адже субота починалася, 
коли заходило сонце. У Лев. 23:32 при описі дотримання 
щорічної суботи, пов'язаної з Днем викуплення, сказано: 
«Від вечора аж до вечора будете святкувати вашу субо-
ту».  Біблія навчає, що субота починається під час захо-
ду сонця в п'ятницю ввечері та закінчується на заході в 
суботу ввечері. Краса цього плану в тому, що ми можемо 
зустрічати суботні години, поки ще не спимо в п'ятни-
цю ввечері. Це дає чудову можливість для сімей або груп 
віруючих разом зустріти суботу, а також проводити її з 
молитвою, співом, читанням Слова Божого.

День відпочинку
Без повеління про відпочинок у багатьох була би вели-

ка спокуса зайнятися в цей день звичайними справами, і 
це завадило б їм проводити достатньо часу з Богом. Але 
четверта заповідь недвозначно говорить: «Шість день 
працюй і роби всю працю свою, а день сьомий – субота 
для Господа, Бога твого: не роби жодної праці ти й син 
твій, та дочка твоя, раб твій та невільниця твоя, і худоба 
твоя, і приходько твій, що в брамах твоїх» (Вих. 20:9, 10). Це 
повеління поширюється на будь-яку повсякденну працю 
між заходом сонця в п'ятницю і заходом сонця в суботу.

Існують види діяльності (наприклад, чергування 
лікарів, медсестер), які можуть вимагати догляду за 
тими, хто страждає, в суботу. Ця праця узгоджується з 
твердженням Ісуса: «Тому годиться і в суботу робити 



113

добро» (Матв. 12:12). Оскільки це робота для задоволення 
потреб людства, а не зайнятість для отримання доходу, 
рекомендується, щоб заробітна плата за ці дні була доб-
ровільними пожертвами.

Четверта заповідь також забороняє працю будь-кого, 
хто знаходиться в нашій сфері впливу. Якщо ми наймає-
мо когось працювати для покращення житлових умов, то 
повинні передбачити, щоб робота не виконувалася з п'ят-
ниці від заходу сонця і в суботу до заходу сонця. Якщо ми 
ведемо бізнес з працівниками, чий робочий час ми конт-
ролюємо, то ми винні, якщо самі утримуємося від роботи 
в суботу, але вимагаємо, щоб наші працівники трудилися 
в цей день.

Це також стосується загальної торгівлі й ділових угод. 
Згідно зі Святим Письмом, купівля та продаж в суботу та-
кож є порушенням святості цього дня. Коли Неемія виявив 
юдеїв, які торгували в суботу, він «при свідках остеріг їх 
того дня, коли вони продавали живність» (Неем. 13:15). Він 
також побачив, що вони купують у тирян, які привозили 
свої товари до Єрусалима в суботній день. Неемія «доко-
ряв… Юдиним шляхетним та й сказав їм: Що це за річ, яку 
ви робите, і безчестите суботній день?» (Неем. 13:17).  Він 
заявив, що їхня практика купівлі та продажу в суботу 
збільшувала «жар гніву на Ізраїля» (Неем. 13:18). Ці вірші 
показують, що обід в ресторані або покупки в продукто-
вому магазині є порушенням заповіді про суботу.

Оскільки Бог просить нас займатися в суботу тільки ду-
ховною діяльністю, ми повинні складати розклад на тиж-
день, відклавши справи на інші дні. Ось чому Бог сказав: 
«Пам'ятай день суботній» (Вих. 20:8). Нам необхідно до-
тримуватися суботи, пам'ятаючи про неї протягом усього 
тижня, щоб не виявитися непідготовленими, коли вона 
прийде.



114

Біблія називає п'ятницю днем приготування. Тому в 
цей день треба зробити всі потрібні справи, щоб зустріти 
суботу з радістю. Необхідно заправити автомобіль, при-
готувати їжу, прибрати в будинку, щоб не відволікатися в 
суботу на суєту, а зосередитися на Ісусі.

День поклоніння Творцю
Часто можна почути про тих, хто прагне дотримуватися 

суботи, просто відпочиваючи вдома на самоті, утримую-
чись від роботи. Незважаючи на те, що це непогано, однак 
не повною мірою відповідає задумам Божим у дотриманні 
суботи. У Левит 23:3 субота згадується як «святі збори». Ці 
слова показують, що благословення суботи полягають у 
спільному поклонінні з іншими віруючими.

Сам Ісус наголошував на цьому важливому аспекті до-
тримання суботи і показував приклад власним життям. 
«Увійшов за Своєю звичкою в день суботній до синагоги» 
(Луки 4:16). Христос не залишався на самоті, а зазвичай 
відвідував богослужіння в суботу. У Посланні до євреїв 
ми знаходимо, що потреба в спілкуванні стає важливішою 
в міру нашого наближення до Другого приходу Христа: 
«Будьмо уважні один до одного, заохочуймо до любові та 
добрих діл; не залишаймо своїх зібрань, як то деякі ввели 
у звичку, але заохочуймо один одного, і тим більше, чим 
більше бачите, що наближається день» (10:24, 25). Навіть 
на «небі новому та новій землі… щосуботи за часу її кожне 
тіло приходитиме, щоб вклонятися перед обличчям Моїм» 
(Ісаї 66:22, 23). Протягом усієї вічності субота буде для на-
роду Божого днем об'єднання в поклонінні Творцеві.

«Достойний Ти, Господи і Боже наш, прийняти славу, 
честь і силу, адже Ти створив усе, і завдяки Твоїй волі все 
постало і було створене!» (Об'явл. 4:11). Бог гідний нашого 
поклоніння, адже Він наш Творець. Субота є щотижневим 
нагадуванням про цей важливий взаємозв'язок. Четвер-
та заповідь завершується наступними словами: «Бо шість 



115

день творив Господь небо та землю, море та все, що в них, 
а дня сьомого спочив, тому поблагословив Господь день 
суботній і освятив його» (Вих. 20:11). Субота як пам'ятник 
творіння є також прекрасним днем, щоб проводити час 
на природі. Прогулянка в лісі, спостереження за океаном, 
слухання співу птахів або вдихання аромату квітів мо-
жуть указати нам на Того, Хто в безмежній любові створив 
усе це для нашого щастя.

Божий день
«Якщо ради суботи ти стримаєш ногу свою, щоб не чи-

нити своїх забаганок у день Мій святий, і будеш звати су-
боту приємністю, днем Господнім святим та шанованим, 
і її пошануєш, – не підеш своїми дорогами, діла свого не 
шукатимеш та не будеш казати даремні слова, – тоді в 
Господі розкошувати ти будеш, і Він посадовить тебе на 
висотах землі, та зробить, що будеш ти споживати спад-
щину Якова, батька твого, – бо уста Господні сказали 
оце!» (Ісаї 58:13, 14).

Цей текст дає прекрасний опис того, як по-справжньо-
му дотримуватися суботи. Заборони проти наших влас-
них шляхів, пошуку егоїстичного задоволення дані не 
для того, щоб позбавити нас радості суботи. Вони запро-
шують нас знайти радість у присутності Бога, побачити 
благословення Його шляху. Субота ‒ не день для нашого 
хобі, для читання світових новин або походу на світські 
заходи. Це можливість поглибити наші відносини з Богом 
і провести дорогоцінний час з нашими дітьми, сім'єю, по-
спілкуватися з братами та сестрами по вірі.

Один зі способів наблизитися до Бога – це служити фі-
зичним і духовним потребам людства в суботу. Тому при-
клад Христа є дуже повчальним: «Кожне чудо, здійснене 
Христом, було обумовлене необхідністю. Мета Його чудес 
полягала в тому, щоб показати світу, що субота призначе-
на для великих справ, покликаних полегшити страждан-



116

ня людей; звичайну ж роботу в цей день не слід робити» 
(Вибрані вісті, т. 3, с. 258).

Пророк Ісая пише про необхідність «розв'язати кайда-
ни безбожности, пута ярма розв'язати й пустити на волю 
утиснених, і всяке ярмо розірвати» (Ісаї 58:6). Він гово-
рить: «І будеш давати голодному хліб свій, і знедолену 
душу наситиш, – тоді-то засвітить у темряві світло твоє, і 
твоя темрява ніби як полудень стане» (Ісаї 58:10).

Субота, приклад дотримання якої показав Своїм жит-
тям Ісус, – це прекрасний час, щоб служити іншим. Вона 
може включати в себе: 

•	 Підбадьорення й молитву за тих, хто переживає 
складні часи. 

•	 Відвідування тих, хто тяжкохворий, хто лежить 
удома або в лікарні, літніх людей. 

•	 Відвідування тих, хто бажає вивчати Біблію або 
отримати духовне керівництво. 

•	 Участь у заходах, організованих Церквою.

Практичне застосування
Немає потреби складати список правил для суботи, 

адже Бог дав нам принципи, яких нам слід дотримувати-
ся. Давайте застосуємо ці принципи до деяких складних 
ситуацій суботнього дня.

Допомога сусідові побудувати опалубку. Коли Ісус ска-
зав: «Тому годиться і в суботу робити добро» (Матв. 12:12), 
контекстом цього була надзвичайна ситуація падіння 
вівці в яму. Добрі справи, які вимагають ручної або спіль-
ної праці та які не є вирішенням надзвичайної ситуації, 
будуть порушенням заповіді.

Робота в п'ятницю ввечері лише раз на рік. Праця в субо-
ту один раз або двічі на рік може здатися безпечною, але 
щоразу, коли ми свідомо не підкоряємося Божому Зако-
нові, ми послаблюємо наш характер, збільшуючи ризик 
згрішити в майбутньому. Навіть випадковий непослух 



117

тільки підготує нас до невдач, коли прийдуть великі ви-
пробування. Значно краще бути чесним з вашим робото-
давцем і відстоювати свою позицію. Бог вшанує тих, хто 
шанує Його.

Участь у світських заходах. Це можуть бути робочі за-
ходи (пікніки роботодавців, екскурсії і т. д.) або розваги 
(спортивні ігри, мисливські змагання). Господь говорить: 
«Стримай ногу свою, щоб не чинити своїх забаганок у 
день Мій святий» (Ісаї 58:13). Інші не можуть зрозуміти, 
чому ми вважаємо цю діяльність неприйнятною в суботу, 
але ми повинні святкувати святий день Божий. Це збіль-
шить наш духовний вплив на ближніх.

Перебування в готелі. Подорож, яка застане нас у субо-
ту далеко від дому, іноді неминуча. У таких випадках їжу 
можна приготувати заздалегідь, готельні платежі можуть 
бути сплачені до суботи, а від послуг покоївки можна від-
мовитися. Залиште брошури про суботу або подаруйте 
якусь книгу разом із щедрими чайовими; це хороший спо-
сіб стати свідком Божим під час подорожі.

Відвідування весілля друга. Хоч весілля має бути духов-
ною подією, часто воно містить багато світського, а часом 
і те, що суперечить нормам моралі. Відвідайте духовну 
частину служіння, привітайте наречену й нареченого, 
вручіть їм подарунок, а потім поверніться додому.

Чоловік або дружина, які не дотримуються суботи. 
Часто буває так, що чоловік (дружина) може наполягати 
на перегляді телепрограм або ввімкне гучну музику, або 
по-іншому буде нехтувати святістю суботи. Як реагувати 
в такій ситуації?

Найчастіше з людиною можна домовитися, але ми по-
винні бути обережними, щоб не вимагати повної зміни 
способу життя наших рідних. Іноді нашим близьким по-
трібен час, щоб побачити позитивні зміни, які відбулися 
завдяки прийняттю біблійних істин. Проведення субот-



118

нього часу з одновірцями може бути чудовим способом 
насолодитися суботою, не заважаючи планам тих, хто 
знаходиться у вашому домі.

Запитайте себе: «Чи можу я підтримувати свій духов-
ний інтерес і чи чекаю благословень суботи?»; «Чи можу 
я починати і завершувати священні години суботи сімей-
ним богослужінням або поклонінням у церкві?»; «Чи був 
я чесним з моїм роботодавцем щодо свого наміру не пра-
цювати в цей день?»; «Чи є спільне поклоніння моєю звич-
кою?»; «Чи можу я підготуватися до суботи протягом тиж-
ня, щоб не працювати або робити покупки в цей день?»; 
«Чи можу я брати участь у служінні й задовольняти фі-
зичні або духовні потреби інших людей в суботу?»; і най-
головніше: «Чи прагну я побудувати особисті відносини з 
Богом в суботу?».

Коли ви роздумуєте про святість Божого дня, пам'я-
тайте, що його дотримання дасть вам можливість краще 
пізнати Бога, отримати від Нього радість і мир. «Знати 
Бога ‒ значить любити Його» (Е. Уайт. Христос – надія 
світу, с. 22). Коли ви зустрічаєтеся з Ісусом щосуботи, усі 
земні цінності здаються не такими значущими. Ваша лю-
бов до Бога буде рости, і Небо стане ближчим.



119

РОЗДІЛ 16. ПОБІЙТЕСЯ БОГА

Трьохангельська вістка починається зі слів: «Побійтеся 
Бога й віддайте Йому славу, бо прийшла година Його суду!» 
(Об'явл. 14:7). Це повеління не слід плутати зі страхом перед 
Богом. Навпаки, ми дізнаємося з Біблії, що «Бог є любов» 
(1 Івана 4:8, 16) і що «досконала любов проганяє страх» (1 Іва-
на 4:18). Повеління «не боятися» зустрічається в Біблії біль-
ше п'ятдесяти разів.

Про що ж говорять нам слова з Об'явлення? Який страх 
може співіснувати з любов'ю та прихильністю? Текст Євр. 
12:28 навчає нас служити Богу «з побожністю і страхом». 
Побожний страх асоціюється з благоговінням, яке виражає 
глибоку честь і величезну повагу. Це шанування Бога і є 
тим страхом, про який говорять автори Біблії.

Урочиста радість
Справжнє шанування – це не тільки благоговіння пе-

ред Божими могутністю, святістю та владою, але і перед 
Його любов'ю і милістю. Коли Ісая побачив Бога, він сказав: 
«Горе мені, бо я занапащений! Бо я чоловік нечистоустий, і 
сиджу посеред народу нечистоустого, а очі мої бачили 
Царя, Господа Саваота!» (Ісаї 6:5). Перебування в присут-
ності Бога наділило пророка глибоким смиренням, і він 
визнав велику Божу силу. Та це було також одкровенням 
Божої милості, яке надихнуло Ісаю присвятити своє життя 
жертовному служінню Господу (Ісаї 6:7, 8).

Божий характер є ідеальним поєднанням справедли-
вості й милосердя. 

Через пророка Єремію Бог відкрив, що коли Він прос-
тить і очистить Юдею та Ізраїль від їхніх гріхів, вони «по-
лякаються та затремтять через все те добро та ввесь спокій, 
який Я для нього вчинив!» (Єрем. 33:9). Зауважте, що страх 



120

і трепет, що описані тут, є «добром» і «спокоєм», які дарує 
Бог. Псалмист пише: «Служіть Господеві зі страхом, і радій-
те з тремтінням!» (Псал. 2:11). Біблійний страх і тремтіння 
не позбавляють нас радості. Вони не зображають вірую-
чого, який кам'яніє від страху суду. Навпаки, людина не-
вимовно вдячна за любов і прощення, яких не заслуговує! 
Коли Святий Дух відкриває нам величний Божий характер 
і ми відчуваємо, що перебуваємо в присутності Того, Хто не-
скінченний у святості й любові, це дивовижний і благосло-
венний досвід. Він повинен надихати нас великою надією і 
радістю. «Радість велика з Тобою» (Псал. 16:11).

Шанування Божого Імені
Третя заповідь говорить: «Не призивай Імення Господа, 

Бога твого, надаремно, бо не помилує Господь того, хто 
призиватиме Його Ймення надаремно» (Вих. 20:7). Оскіль-
ки Бог святий, необхідно ставитися до Його Імені з повагою. 
Ми не повинні використовувати Ім'я Боже в суєті дня, немов 
просте слово. Як говорить псалмист: «Святе та грізне Його 
Ймення!» (Псал. 111:9).

Хоч Бог наш Друг, Він не схожий на наших друзів серед 
людей. Господь є всемогутнім Вседержителем і Творцем 
Усесвіту. «Ти думав, що Я такий самий, як ти», – проголосив 
Господь в Псал. 50:21. Однак через Святе Письмо Він гово-
рить: «Бо ваші думки – не Мої це думки, а дороги Мої – то 
не ваші дороги, говорить Господь. Бо наскільки небо вище 
за землю, настільки вищі дороги Мої за ваші дороги, а дум-
ки Мої – за ваші думки» (Ісаї 55:8, 9). Ми робимо жахливу 
помилку, якщо зневажливо ставимося до Божого Ім'я. Тому 
Ісус навчав нас молитися: «Отче наш, Який на небесах, не-
хай святиться Ім'я Твоє» (Матв. 6:9).

Ми повинні пам'ятати, що Боже Ім'я святе і що воно по-
казує нам характер Господа. Ми не повинні бути легковаж-
ними, коли мова йде про будь-яке з багатьох імен Божих. 



121

Благоговіння в молитві
Коли ми молимося, положення і ставлення до молитви 

повинні відображати наше благоговіння до Бога. Якщо ми 
фізично в змозі стати на коліна під час особистої молитви, 
то це положення найкраще підійде в цьому випадку. Дея-
кі люди, стоячи на колінах, відчувають біль або їм складно 
потім встати. Бог з розумінням ставиться до цього. Однак 
Він бажає, щоб наше серце було смиренним перед Ним не-
залежно від нашого положення. Біблія закликає нас «не-
впинно молитися» (1 Сол. 5:17), і часом нам потрібно помо-
литися, коли ми стоїмо, сидимо чи йдемо. Бог чує кожну з 
цих молитов.

Існує багато біблійних прикладів молитви, яку звершу-
ють на колінах перед Богом. Це положення є знаком бла-
гоговіння, вираженням смирення в поклонінні. «Прийдіть, 
поклонімося, і припадім, на коліна впадім перед Господом, 
що нас учинив!» (Псал. 95:6).

Шанування Божого Слова
Апостол Павло радить нам: «Зі страхом і трепетом звер-

шуйте своє спасіння» (Филп. 2:12). Ми не повинні боятися 
Бога, але нам слід серйозно ставитися до Його Слова. Коли 
сини Ізраїлеві тремтіли від страху через присутність слави 
Божої на горі Сінай, Мойсей запевнив їх: «Не бійтеся, бо Бог 
прибув для випробування вас, і щоб страх Його був на ва-
ших обличчях, щоб ви не грішили» (Вих. 20:20). Він особли-
во підкреслив: «Не бійтеся». Однак Мойсей також побажав, 
щоб «Його страх» – благоговіння перед Божими повеління-
ми – захищав народ Ізраїлю від жахливих наслідків гріха.

Благоговіння – це довіра до Бога, яка проявляється в по-
слухові Божому Слову. «І при тому дивлюсь Я на вбогого та 
на розбитого духом, і на тремтячого над Моїм словом» (Ісаї 
66:2). Тремтіти перед Словом Божим означає приділяти час 
для його регулярного читання, плекати глибокий інтерес 



122

до його мудрості й повчань. Ми також з пошаною маємо ста-
витися до Біблії. Поводячись з Біблією шанобливо, ми по-
казуємо її значення для нас.

Благоговіння до дому Божого
«Бог дуже страшний у зібранні святих, і грізний Він на 

ціле довкілля Своє!» (Псал. 89:8). Ми повинні пам'ятати, що, 
приходячи в Дім молитви щосуботи, ми приходимо в при-
сутність Бога. «Субіт Моїх будете додержувати, а святиню 
Мою будете шанувати. Я – Господь!» (Левит 19:30). Усвідом-
лення того, що ми знаходимося в присутності Божій, приве-
де нас до необхідних змін у поведінці.

«Якщо, приходячи в Молитовний будинок, люди мають 
справжнє благоговіння перед Господом і пам'ятають, що 
вони знаходяться в Його присутності, то їхня безмовність 
буде красномовнішою за будь-які слова. Перешіптування, 
сміх і розмови, які виглядають цілком невинно у звичайно-
му робочому приміщенні, недоречні там, де люди поклоня-
ються Богу. Розум повинен бути приготований для прий-
няття Слова Божого, щоб воно належно подіяло на людину 
і справило сприятливе враження на серце» (Е. Уайт. Свід-
чення для Церкви, т. 5, с. 492).

Як ми можемо сприяти атмосфері благоговіння? Нам слід 
утриматися від зайвих розмов, вимикнути мобільні телефо-
ни, навчити наших дітей не гратися в Домі молитви, уваж-
но слухати тих, хто проводить богослужіння. Це включає 
в себе й увагу інших, яку ми можемо на щось відволікати. 
«Коли промовляється Слово... слухайте уважно. Не заси-
найте ні на мить, бо, дрімаючи, ви можете втратити саме ті 
слова, яких найбільше потребуєте» (Е. Уайт. Свідчення для 
Церкви, т. 5, с. 493).

Благоговіння під час богослужіння – це більше, ніж 
просто спокійне, а часом і зовсім нерухоме сидіння в залі. 
Воно включає в себе участь у служінні всім серцем, з усією 



123

зацікавленістю. Це спів, участь у молитві, читання Біблії та 
навіть щире проголошення: «Амінь!» або: «Хвала Господу!», 
коли проповідується Слово. «Байдуже ставлення тих, хто 
поклоняється в домі Божому, – одна з головних причин, з 
якої служіння не приносить великої користі» (Е. Уайт. Свід-
чення для Церкви, т. 5, с. 493). 

У той час як увага й участь в богослужінні є важливими 
аспектами благоговіння, ми повинні бути обережними, щоб 
уникнути штучних методів у поклонінні. Коли сценічне мис-
тецтво або легковажне ставлення до Святого Письма стають 
центром служіння з метою просто розважити натовп або 
викликати оплески, шанування втрачається. Атмосфера світ-
ського виконання заради публіки нівелює вплив Духа Божого. 
Наші богослужіння повинні бути сповненими радості, але не 
можна жертвувати при цьому порядком.

Ще одним аспектом благоговіння в спільному бого-
служінні є наш зовнішній вигляд. Останнім часом говорять, 
що Бог не звертає уваги на те, як ми одягнені, коли постаємо 
перед Ним для поклоніння. Це, звичайно, правильно, і ми 
ніколи не повинні дивитися зверхньо на людину через те, 
що вона не дуже добре одягнена. Проте в біблійні часи свя-
щеники отримали спеціальні настанови щодо свого одягу 
при служінні у святилищі (Вих. 28). Зауважте також, що 
Бог повелів людям «випрати одежу» перед зустріччю з Ним 
(Вих. 19:10, 14).

Ці приклади показують, що ми повинні бути уважними 
в питанні нашого зовнішнього вигляду перед Богом. Нам 
слід бути чистими та скромними. Одяг може відрізнятися 
через культурні особливості, але ми повинні постати перед 
Богом у своєму найкращому вигляді. 

Було би безглуздо одягати костюм на роботу, а у фуфай-
ці йти на богослужіння. Крім того, якщо ангели покрива-
ють себе своїми крилами в присутності Бога (Ісаї 6:1, 2), то 
наскільки пристойно та скромно маємо одягатися ми для 



124

богослужіння! Наш вибір одягу вплине на нас і на інших, 
оскільки ми таким чином демонструємо, як ставимося до 
цих питань.

Практичне застосування
Благоговіння відображає глибоку любов і повагу до Бога. 

Воно закликає нас ставитися особливо уважно до того, що 
Бог називає святим. Можливо, прочитавши цей розділ, ви 
побачили, що Бог відкрив вам для необхідних змін у вашо-
му житті. Ці зміни звеличать Бога і Його Слово у вашому 
серці та в серцях тих, хто вас оточує.

Ми ніколи не повинні плекати дух критики щодо інших 
людей через відсутність благоговіння у нашому житті. 
Істинне благоговіння приведе до того, що ми скажемо, як 
Ісая, у присутності Бога: «Горе мені, бо я занапащений!» 
(Ісаї 6:5). Саме це смирення робить побожних людей по-
блажливими і чуйними, коли йдеться про слабкості інших. 
Благоговіння може бути тим аспектом, який легко вислиз-
не з нашої уваги, якщо ми не пильнуємо, а плекаємо дух 
критики. Будьте добрими і чуйними, якщо ви бачите тих, 
хто, як вам здається, не відображає біблійного ідеалу бла-
гоговіння. Замість того щоб зосередитися на слабкостях 
інших, прагніть застосувати вістку Об'явл. 14:7 у власному 
житті: «Побійтеся Бога й віддайте Йому славу, бо прийшла го-
дина Його суду!». Тоді ви отримаєте благословення завдяки 
істинному шануванню Бога. «Блаженна людина, що завжди 
обачна» (Прип. 28:14).



125

РОЗДІЛ 17. СКАРБ НА НЕБЕСАХ

Бог є єдиним у Всесвіті, Хто має життя в Самому Собі. 
Усі інші істоти отримали своє життя від Бога, і Він постій-
но підтримує його. Коли змій прийшов до Єви в Едемсько-
му саду, він обманув її щодо походження життя. Зваблю-
ючи її ідеєю, що вона не помре (Бут. 3:4), змій мав на увазі, 
що людство не залежить від Творця в питанні отриман-
ня життя. Єва з'їла заборонений плід, адже повірила, що 
зможе жити своїм життям, незалежно від Бога.

Сьогодні омана продовжує панувати над людством. 
Замість того щоб вважати себе управителями всього, що 
належить Богу, – нашого життя, сім'ї, майна, ми думаємо, 
що все можна робити як заманеться. Однак Біблія гово-
рить: «Хіба ви не знаєте, що ваші тіла ‒ це храм Святого 
Духа, Який є у вас і Якого ви маєте від Бога, і що ви не на-
лежите самим собі? Адже ви викуплені за ціну. Тому про-
славляйте Бога у вашому тілі [та у вашому дусі, які нале-
жать Богові]» (1 Кор. 6:19, 20).

Підзвітність Богу
У 12-му розділі Євангелія від Луки Ісус розповідає прит-

чу, у якій багата людина стає ще багатшою, коли Господь 
благословляє її рясним врожаєм. Людині слід було подя-
кувати Богові. Однак замість того щоб розглядати Бога 
як Подателя всіх благ і використовувати отримані кош-
ти для допомоги тим, хто має в цьому потребу, чоловік 
вирішив побудувати велику комору та зберегти все це 
для себе, щоб жити легко і в достатку (Луки 12:18, 19). «А 
Бог до нього промовив: Нерозумний, цієї ночі душу твою 
зажадають від тебе! А те, що ти приготував, кому воно 
буде? Так буває з тим, хто збирає для себе, але не багатіє 
для Бога» (Луки 12:20, 21). Чоловік думав, що міг нікому не 



126

звітувати й жити «для себе», але помилився. Ми рано чи 
пізно дамо відповідь Богові за те, що Він довірив нам для 
управління.

Доглядати за майном когось іншого – це обов'язок 
управителя. Це слово описує нашу роль як створених 
Богом істот. Господь благословляє нас життям і майном, 
однак усе творіння все одно належить Йому (Псал. 50:10). 
Тому ми як розпорядники Божого майна повинні врахо-
вувати Його цілі, перш ніж вирішити, як використову-
вати гроші та майно. І перший крок до розуміння Божої 
волі у фінансових питаннях – це зрозуміти безкорисливу 
природу Бога.

Доброзичливе серце
Бог дає нам життя і щоденний хліб, покаяння, прощен-

ня, перемогу, благодать, любов, мудрість, Святого Духа, 
Царство і життя вічне. Він є також Тим, Хто «так… полю-
бив світ, що дав [Свого] Єдинородного Сина, щоб кожний, 
хто вірить у Нього, не загинув, але мав життя вічне» (Іва-
на 3:16). Серце Боже – це жертовне серце, тому що «Бог є 
любов» (1 Івана 4:8, 16). Віддавати – це риса Його харак-
теру. І якщо ми хочемо бути схожими на Ісуса, то повинні 
навчитися віддавати так само, як це робив Він. 

Безкорислива й жертовна віддача не є природним спо-
нуканням для людського серця. Для нас більш звично 
витрачати гроші на предмети розкоші. Диявол викори-
стовує цю слабкість і спокушає нас «оманою багатства» 
(Марка 4:19). Ми шукаємо достатку в речах, щоб зро-
зуміти, що ми менше задоволені, ніж будь-коли. Це веде 
до ще більших витрат, які часто виходять з-під контролю 
та призводять до важкого тягаря боргу (Прип. 22:7). Тому 
Ісус попереджає нас: «Глядіть і стережіться всякої зажер-
ливості, бо не від надміру багатства залежить життя лю-
дини!» (Луки 12:15).



127

Апостол Павло в Євр. 13:5 застерігає: «У поведінці будь-
те не грошолюбні, задоволені тим, що маєте. Бо Він ска-
зав: Я тебе не покину і не відступлю від тебе!». Цей уривок 
нагадує нам про те, що особисті відносини з Ісусом – Тим, 
Хто ніколи не залишить нас, – це єдине, що може прине-
сти справжнє задоволення (Євр. 13:5). Коли Спаситель 
перебуває в центрі нашого життя, фінансові рішення, які 
ми приймаємо, показують людям милостивий характер 
Бога. Ми стаємо настільки вдячними за наше спасіння, що 
відчуваємо спонукання вкладати кошти у вічне спасіння 
інших. Як це зробити? Щоб відповісти на це запитання, 
ми поговоримо про те, що Біблія повідомляє про десятину 
й пожертви.

Система десятини
Кожне з 12 колін Ізраїлю, окрім левитів, отримало наділ 

у Ханаанській землі. Левити були обрані для звершен-
ня служіння у святилищі. Для цього коліна існував ін-
ший план, який Бог пояснив у Числ. 18:21-24: «А Левієвим 
синам Я дав ось кожну десятину в Ізраїлі на спадщину, 
взамін за їхню службу, бо вони виконують службу скинії 
заповіту. І Ізраїлеві сини не приступлять уже до скинії 
заповіту, щоб не понести гріха, і не вмерти. І буде Левит 
сам виконувати службу скинії заповіту, і сам понесе вину 
свою. Це вічна постанова для ваших поколінь, а між Із-
раїлевими синами не будуть вони дідичити спадщину, 
бо десятину Ізраїлевих синів, що вони принесуть як при-
ношення для Господа, Я дав Левитам за спадщину. Тому 
Я сказав до них: Між Ізраїлевими синами не будуть вони 
дідичити спадщину». Замість наділу землі левитам була 
дана «кожна десятина в Ізраїлі» за те, що вони викону-
вали службу скинії заповіту. Слово «десятина» означає 
«десята частина». Кожному коліну потрібно було відда-
ти десяту частину від прибутку, дрібної та великої худо-
би; це було «спадщиною» Левитів для виконання їхнього 



128

служіння Богу. Тому десятина була Божим методом за-
безпечення тих, хто був посвячений на духовну роботу і 
не міг займатися прибутковою діяльністю.

Павло стверджує, що та сама система, створена для 
забезпечення священиків, які служили в храмі, сьогодні 
також необхідна для служителів Євангелія: «Хіба ви не 
знаєте, що ті, які працюють у святому, харчуються зі свя-
тилища? А ті, які служать при жертовнику, отримують 
частку з жертовника? Так само й Господь наказав тим, які 
проповідують Євангеліє, жити з Євангелія» (1 Кор. 9:13, 14). 
Апостол говорить про тих, хто «служить при жертовни-
ку», тобто про священиків, які жили з десятин і пожертв, 
що люди приносили в храм. Потім він заявляє: як свяще-
ники в старозавітні часи жили з десятин за повелінням 
Божим, так і тих, хто проповідує Євангеліє сьогодні, по-
трібно так само забезпечувати. Сумлінно повертаючи де-
сятину, ми підтримуємо поширення Євангелія та є пар-
тнерами Бога в місії зі спасіння душ.

Святиня Господня
Десятина належить Богові. «А всяка десятина з зем-

лі… Господеві воно, святощі для Господа!» (Левит 27:30). 
Сьогодні служителям Божим також потрібна підтримка. 
Оскільки це «святощі для Господа», ми не можемо робити 
з нею те, що нам заманеться. Отже, повернення Божої де-
сятини – це питання правдивості й чесності.

Розглянемо поради, наведені в книзі Малахії. Тут не 
тільки підкреслюється священна природа десятини, але 
й дані прекрасні обіцянки тим, хто сумлінно повертає її 
Богу. «Чи Бога людина обманить? Мене ж ви обманюєте, 
ще й говорите: “Чим ми Тебе обманили?” ‒ Десятиною та 
приносами! Прокляттям ви прокляті, а Мене обманили, 
о люде ти ввесь! Принесіть же ви всю десятину до дому 
скарбниці, щоб страва була в Моїм храмі, і тим Мене ви-
пробуйте, – промовляє Господь Саваот: чи небесних от-



129

ворів вам не відчиню, та не виллю вам благословення аж 
надмір?» (Мал. 3:8-10).

Загальні запитання, що стосуються десятини
Від якої суми я повинен рахувати десятину? У часи 

Ізраїлю і продукти, і дрібна та велика худоба представля-
ли собою доходи, з яких теж розраховувалася десятина. 
Сьогодні більшість людей просто віддає 10 % від заробіт-
ної плати або іншого доходу. Десятина обчислюється 
від отриманої суми після утримання податків. Це наш 
справжній дохід. Податкові компенсації та повернення 
коштів не враховуються при розрахунку десятини. 

Що робити, якщо в мене нічого не залишилося для 
десятини після оплати моїх рахунків? «Шануй Госпо-
да із маєтку свого, і з початку всіх плодів своїх» (Прип. 
3:9). Десяту частину нашого доходу слід відділяти ще 
до того, як ми оплачуємо наші рахунки. Вона належить 
Богу і має бути негайно повернена Йому. Пам'ятайте, 
що Бог обіцяє відкрити для вас «небесні отвори» (Мал. 
3:10), якщо ви сумлінно повертаєте десятину. Ми можемо 
вірити цій обітниці. Для того щоб правильно повертати 
десять відсотків нашого доходу разом з добровільними 
пожертвами, нам потрібно мудро управляти своїми 
фінансами. А коли ми зробимо все можливе, Бог обіцяє 
забезпечити нас. 

Чи можна віддавати менше десяти відсотків? Від-
давати менше 10 % не означає віддавати десятину. Бог 
у Мал. 3:10 закликає принести «всю десятину» до дому 
скарбниці. Якщо ми це зробимо, то отримаємо благосло-
вення «аж надмір». Це не обіцянка, що ми розбагатіємо, 
але це означає, що Бог забезпечить нас як духовно, так і 
фізично.

Куди я повинен повертати десятину? У старозавітні 
часи десятини ізраїлевих синів стікалися до «скарбниці» 
храму (Мал. 3:10). Бог дав суворі накази Своєму народу не 



130

брати десятину і пожертви на цілі, які «здаються спра-
ведливими» (П. Зак. 12:8), а приносити їх до місця, яке 
«вибере Господь, Бог ваш, щоб Ім'я Його перебувало там» 
(П. Зак. 12:11). Це було місце, де левити проводили служін-
ня Богу. Так само й ми повинні повертати нашу десятину 
в Церкву АСД, у якій трудяться служителі, євангелісти й 
інші працівники, які живуть з десятин. Кожний віруючий 
має повертати десятину у свою громаду, членом якої він 
є. Звідти її направляють у місцеву конференцію, з якої 
потім оплачують працівникам їхню працю. Частина цієї 
десятини також спрямовується на вищі рівні Церкви для 
підтримки всесвітньої роботи. 

Чи можу я виділити частину моєї десятини на інше 
важливе служіння? Десятина була відокремлена для 
забезпечення працівників, які трудяться на ниві Божій. 
«Бог дав спеціальні вказівки щодо того, як використову-
вати десятину. Ту частину коштів, яку Господь відділив 
для Себе, не можна направляти на жодні інші цілі, крім 
визначених Богом. Нехай ніхто не вважає себе вільним 
утримувати десятину й витрачати її на свій розсуд. Люди 
не мають права використовувати десятину для себе в 
якихось критичних ситуаціях або ж спрямовувати ці 
кошти туди, куди вони самі вважають за потрібне, навіть 
якщо вони вважають це справою Божою» (Е. Уайт. Свід-
чення для Церкви, т. 9, с. 247). 

Чи багатіють пастори великих церков, у той час 
як пастори малих церков перебувають у складному 
фінансовому становищі? У Церкві АСД всім пасторам 
платять однакову зарплату лише з незначними відмін-
ностями через вислугу років та рівень життя в тому чи 
іншому регіоні. Зарплата пастора не буде збільшуватися 
або зменшуватися через розмір десятини, яку повертає 
місцева церква.



131

Чи повинні ми повертати десятину, якщо пастор 
або керівництво конференції стали невірними у 
використанні цих коштів? Іноді ми можемо не погод-
жуватися з духовними лідерами, яким платять зарплату 
з десятини, однак слід пам'ятати, що ми повертаємо де-
сятину не служителям, а Богу. За днів Малахії, коли Бог 
повелів Своєму народові повертати «всю десятину» (Мал. 
3:10), священики, які жили з цієї десятини, були невірни-
ми в служінні (Мал. 2:7-9). Бог говорить, що люди обкра-
дають Його, якщо утримують від Нього десятину. Е. Уайт 
дає мудру пораду про те, як ставитися до такої ситуації: 
«Деякі висловлювали своє незадоволення і говорили: “Я 
не збираюся більше повертати десятину, тому що не впев-
нений, що справа ведеться належним чином”. Та чи буде-
те ви обкрадати Бога через те, що робота, на вашу думку, 
ведеться неправильно? Викладіть свої пропозиції щодо 
того, як би ви хотіли все впорядкувати. Але не відсторо-
нюйтеся від справи Божої на тій підставі, що інші чинять 
неправильно, інакше ви покажете свою невірність перед 
Господом» (Поради з управління ресурсами, с. 93, 94).

Добровільні пожертви
При ретельному розгляді тексту Мал. 3:8 ми виявляємо, 

що обкрадання Бога відбувається, коли ми утримуємо не 
тільки десятину, але й пожертви. Діти Ізраїлю приносили 
жертви з собою щоразу, коли приходили в храм, ‒ жертви за 
гріх, жертви провини, всеспалення, мирні жертви або хліб-
ні жертви. Вони також віддавали спеціальні пожертви для 
будівництва або ремонту храму, для жертовника і святили-
ща, а також для трьох щорічних паломницьких подорожей 
до Єрусалима. Пожертви разом з десятиною були регуляр-
ною частиною поклоніння Божого народу. «Кожен принесе 
дар руки своєї, за благословенням Господа, Бога свого, що 
дав Він тобі» (П. Зак. 16:17; див. також 1 Кор. 16:2).  



132

Фінансові потреби місцевої громади сьогодні все ще 
задовольняються за рахунок добровільних пожертв її 
членів. У Біблії немає фіксованої суми, яку необхідно від-
давати на добровільні пожертви. Почніть з одного-двох 
відсотків вашого доходу. Інші можуть мати кошти, щоб 
віддати десять-п'ятнадцять відсотків. У більшості гро-
мад Церкви АСД, як правило, жертвують від трьох до п'я-
ти відсотків від доходів. 

Даючи пожертви, визначте їхню мету – поповнити 
бюджет місцевої громади. Гроші, призначені для цього 
бюджету, будуть використовуватися для оплати літера-
тури й інших матеріалів, комунальних послуг, ремонту 
церковного майна, а також для інших необхідних ви-
трат. Ви можете також розглянути питання про пожерт-
ви вашій місцевій конференції, на всесвітнє місіонерське 
поле, на медіаслужіння, молодіжні програми та багато 
інших проектів.

   Біблія закликає християн бути щедрими, даючи віль-
но і радісно: «Втім, хто сіє скупо, той скупо і жатиме, а хто 
сіє щедро, той щедро і пожне.  Кожний нехай дає за велін-
ням серця, а не з жалем чи з примусу, адже Бог любить 
того, хто дає з радістю» (2 Кор. 9:6, 7). Існує тісний зв'язок 
між нашою фінансовою підтримкою Церкви і нашою лю-
бов'ю до неї. Ті, хто найбільше жертвує на справу Божу, як 
правило, більше і дбають про неї. 

Практичне застосування
Одного разу Ісус похвалив жінку за її виняткову добро-

зичливість. «Звівши очі, Він побачив тих, які кидали свої 
багаті дари до скарбниці. Помітив і одну бідну вдову, яка 
вкидала туди дві лепти, і сказав: Правду кажу вам, що ця 
бідна вдова більше від усіх кинула, бо всі ці зі свого до-
статку кидали в дар [Богові], а вона зі своєї вбогості вки-
нула все, що мала на прожиток» (Луки 21:1-4). 



133

Оцініть своє управління фінансами. Чи чесні ви з Бо-
гом у своїй десятині? Чи щедрі ви і жертовні у своїх доб-
ровільних пожертвах? Скільки ви жертвуєте на справу 
Господа? «Бо де ваш скарб, там й буде ваше серце» (Матв. 
6:21).



134

РОЗДІЛ 18. ВІСІМ ЗАКОНІВ ЗДОРОВ'Я

«Коли дійсно будеш ти слухати голосу Господа, Бога 
твого, і будеш робити слушне в очах Його, і будеш слухати-
ся заповідей Його, і будеш виконувати всі постанови Його, 
то всю хворобу, що Я поклав був на Єгипет, не покладу на 
тебе, бо Я ‒ Господь, Лікар твій!» (Вих. 15:26).

Бог створив нас, щоб ми жили в гармонії з Його Заповідя-
ми, що включають в себе не тільки моральні закони, котрі 
регулюють наше духовне здоров'я, але й ті, що стосуються 
нашого фізичного здоров'я. Дотримуючись Божих вказівок 
щодо фізичного здоров'я, ми можемо уникнути багатьох 
хвороб, які спричиняють багато страждань у нашому світі.

Прославляйте Бога у вашому тілі
Чистота серця й розуму не єдині важливі аспекти хри-

стиянського життя. Біблія навчає, що ми повинні дбати про 
наші тіла. «Хіба ви не знаєте, що ваші тіла ‒ це храм Святого 
Духа, Який є у вас і Якого ви маєте від Бога, і що ви не нале-
жите самим собі? Адже ви викуплені за ціну. Тому прослав-
ляйте Бога у вашому тілі [та у вашому дусі, які належать 
Богові]» (1 Кор. 6:19, 20).

Хоч «Царство Боже ‒ не їжа й не пиття» (Римл. 14:17), 
вибір, що впливає на наше фізичне здоров'я, важливий для 
Бога. «Отже, коли ви їсте, коли п’єте чи щось інше робите, 
усе робіть на славу Божу» (1 Кор. 10:31). Господь бажає для 
нас добра, і Він знає, що наше фізичне здоров'я впливає на 
те, як ми діємо в духовних питаннях. Здорове тіло робить 
ясним розум, який здатний краще осягати істину, проти-
стояти спокусі й зустрічати духовні битви життя. Хороше 
здоров'я допомагає нам почуватися краще, і Бог не хоче, 
щоб ми страждали. «Любий, молюся, щоб тобі добре вело-



135

ся в усьому і щоб ти був здоровий, як добре ведеться твоїй 
душі» (3 Івана 2).

Перебуваючи в пошуку нового старту
З того часу як наші прабатьки проявили непокору, 

скуштувавши заборонений плід, кожен з нас успадкував 
схильність робити нездоровий вибір. Ми їмо занадто ба-
гато того, чого не варто вживати, і недостатньо того, що 
повинні. Ми не тренуємося, не п'ємо достатньо води і має-
мо нездорові звички. У результаті збільшується кількість 
пов'язаних зі способом життя хвороб, і багато людей відчу-
ває через це провину і втрачає самоповагу.

Однак Ісус ‒ люблячий Спаситель, Який прийшов у наш 
світ не судити, а спасти (Івана 3:17). Він бажає допомогти 
звільнитися від звичок, які поневолили нас. Ми повинні 
пам'ятати, що зміна фізичних звичок ‒ це духовне питання, 
і воно потребує допомоги Бога. Приклад Ісуса навчає нас, 
що, тільки підтримуючи тісний зв'язок із Богом, ми можемо 
здобути перемогу над спокусою. Він був переможцем на-
віть у питанні апетиту (Луки 4:3, 4) і обов’язково допоможе 
нам здобути перемогу!

Для того щоб внести позитивні зміни в наше фізичне 
здоров'я, важливо мати правильний погляд на здоровий 
спосіб життя. Тому ми досліджуємо вісім важливих законів 
здоров'я, кожен із яких представлений літерою в абревіа-
турі NEW START (НОВИЙ ПОЧАТОК).

N — харчування
Один з найважливіших факторів у нашому фізичному 

здоров'ї ‒ це правильне харчування. Але як з’ясувати, що 
для нас краще? «І сказав Бог: “Оце дав Я вам усю ярину, що 
розсіває насіння, що на всій землі, і кожне дерево, що на 
ньому плід деревний, що воно розсіває насіння, ‒ нехай 
буде на їжу це вам! І земній усій звірині і всьому птаству 
небесному, і кожному, що плазує по землі, що душа в ньому 



136

жива, ‒ уся зелень яринна на їжу для них”. І сталося так» 
(Бут. 1:29, 30).

Із цих постанов ми бачимо, що людство ніколи не повин-
но було їсти тварин. Навіть коли Адам і Єва згрішили, Бог 
обмежив людину вегетаріанською дієтою (Бут. 3:18). Дозвіл 
їсти м'ясо чистих тварин був даний під час потопу, але це 
було насамперед через відсутність рослинності. Сьогодні, 
як і раніше, Бог бажає, щоб ми уникали вживання в їжу м'я-
са. Адже ми готуємося жити на новій землі, де не буде біль-
ше смерті (Об'явл. 21:4).

Вживання м'яса з високою концентрацією білка, холе-
стерину й жиру провокує підвищений кров'яний тиск, 
стає причиною серцево-судинних захворювань, раку та 
багатьох інших хвороб. Краще й корисніше, якщо ми хар-
чуємося рослинною їжею, коли в раціоні багато фруктів, 
горіхів, овочів, зернових і бобових культур. Якщо їсти м'я-
со, то слід виключити м'ясо нечистих тварин, яких Біблія 
вважає огидними (Левит 20:25). До них відносяться свині, 
раки, омари, краби, креветки та багато інших тварин (Ле-
вит 11).

Деякі люди стверджують, що Ісус скасував обмежен-
ня щодо вживання в їжу м'яса нечистих тварин, але немає 
жодних біблійних доказів такої точки зору. Христос спро-
стував тезу про те, що їжа була нечистою лише через це-
ремоніальні причини, такі як немиті руки (Марка 7:2), але 
Він ніколи не відміняв поділ на чистих і нечистих тварин. 
Ця різниця вперше згадується в Біблії тоді, коли до ковче-
га увійшло по сім пар чистих тварин, а нечистих ‒ по дві 
пари (Бут. 7:2). Ця подія відбулася значно раніше того часу, 
коли тимчасові церемоніальні закони були дані єврейсь-
кій нації. Навіть у Церкві Нового Завіту, коли Петро отри-
мав видіння про нечистих тварин, щоб «жодної людини 
не називати поганою або нечистою» (Дії 10:28), біблійну 



137

відмінність між м'ясом чистих і нечистих тварин не було 
скасовано.

Крім того, щоб повністю відмовитися від вживання м'яса 
і дотримуватися вегетаріанської дієти, адвентисти сьомо-
го дня також пропонують розвивати інші корисні звички в 
харчуванні. До них належать: намагатися не вживати за-
надто багато цукру або рафінованих продуктів, не переку-
шувати між прийомами їжі, для сніданку й обіду вибирати 
калорійніші продукти, ніж для вечері (можливо, прийняти 
рішення на користь дворазового харчування), і вживати 
їжу за кілька годин до сну для хорошого відпочинку.

E — фізичні вправи
Однією з найкорисніших звичок для здорового способу 

життя є регулярні вправи. Зручності й комфорт сучасного 
суспільства мають побічний ефект ‒ малорухливий спо-
сіб життя. Ми все більше сидимо на роботі, вдома, а потім 
лягаємо спати. Разом з неправильним харчуванням усе це 
призводить до ожиріння, яке вже стало проблемою націо-
нальних масштабів. 

Бог створив людей для активного життя. Адам і Єва от-
римали благословення праці, коли Творець повелів «по-
рати та доглядати» (Бут. 2:15) Еденський сад. Навіть коли 
гріх увійшов у світ, Бог сказав Адаму: «Проклята через тебе 
земля!» (Бут. 3:17). Благом для людства були робота й фі-
зична активність.

Регулярні фізичні вправи мають багато переваг: зро-
стає витривалість і зміцнюються м'язи, зменшується вплив 
стресу, знижується рівень холестерину, нормалізується 
тиск, покращуються сон і настрій. Також це допомагає під-
тримувати здорову вагу. Ви можете почати з малого, по-
ступово збільшуючи навантаження, але виконуйте фізич-
ні вправи щодня. Це змінить ваше життя!



138

W — вода
Тіло людини в середньому складається на 70 % з води. 

Вживання щонайменше семи або восьми склянок води 
щодня покращує обмін речовин і допомагає нашому ор-
ганізму позбавлятися токсинів. Не варто чекати, поки ви 
відчуєте спрагу, ‒ це не найкращий спосіб визначити, коли 
вам слід пити воду. Спрага, як правило, з'являється вже при 
зневодненні організму. Ні сік, ні газовані напої не можуть 
замінити воду. Завжди беріть із собою пляшку води, щоб 
пити протягом дня.

S — сонячне світло
Ми всі чули попередження про шкоду сонячних про-

менів. Проте часто, намагаючись уникнути цього, ми 
нехтуємо тими неймовірними перевагами, які дає сонце! 
Сонячне світло стимулює вироблення вітаміну D, оздоров-
лює шкіру, покращує роботу імунної системи і допомагає 
нервам розслабитися. Для більшості людей сонячний день 
підвищує настрій. Про це говорять результати проведених 
досліджень: у районах, де мало сонячного світла, частіше 
фіксуються випадки депресії.

Безумовно, надлишок сонця без належного захисту 
може бути шкідливим для шкіри. Проте ми не повинні 
відчувати нестачі в ньому. Необхідно щодня хоча б кілька 
хвилин перебувати на сонці; це дуже важливо для нашого 
загального фізичного здоров'я.

T — стриманість
Стриманість означає самоконтроль, відмову від шкідли-

вих звичок, помірне використання тільки корисних про-
дуктів. Адвентисти сьомого дня мають велику тривалість 
життя, і це стало можливим завдяки утриманню від ал-
коголю, тютюну, кофеїну й наркотиків. Усе, що змінює 



139

свідомість або веде до звикання, християнам необхідно 
повністю виключити.

Деякі люди вважають, що алкоголь в помірних дозах або 
чашка кави щоранку зовсім нешкідливі. Проте навіть не-
велика кількість алкоголю погіршує мислення і негатив-
но впливає на роботу мозку, у тому числі й на прийняття 
моральних рішень. Напої, насичені кофеїном, хоч і не на-
стільки сильні, як інші наркотики, є штучними стимуля-
торами, які врешті-решт знесилюють організм. Навіть ті, 
хто п'є лише одну чашку кави на день, незабаром почнуть 
вживати більше кофеїну, щоб підтримувати свою енергію 
на бажаному рівні.

Достатній відпочинок, хороше харчування, вживання 
достатньої кількості води і регулярні вправи забезпечу-
ють високу якість життя. А дія наркотиків є тимчасовою і 
завдає шкоди. Тому ми повинні бути обережними й утри-
муватися від речовин, що викликають залежність, як про 
це заявляв Павло: «Ніщо не повинно заволодіти мною» 
(1 Кор. 6:12).

Еллен Уайт стверджує: «У чаї, каві, тютюні й алкоголі 
люди повинні бачити гріховні надмірності. Нам не слід 
прирівнювати до них такі продукти, як м'ясо, масло, сир 
тощо. Питання вживання останніх не має висуватися на 
перший план і стати метою нашої роботи. Чай, каву, тютюн, 
пиво, вино та всі спиртні напої, навпаки, слід категорично 
відкинути» (Вибрані вісті, т. 3, с. 287).

А — повітря
Усім відомо, що нам потрібне повітря, щоб дихати і жити. 

Проте якість повітря, яким ми дихаємо, також важлива. 
Намагайтеся не проводити весь свій час у тісних примі-
щеннях або в місцях, наповнених тютюновим димом. Ре-
гулярно відкривайте вікна для хорошої вентиляції, щод-
ня проводьте час надворі, глибоко вдихаючи чисте, свіже 



140

повітря. Сто трильйонів клітин вашого тіла дуже потребу-
ють кисню.

R — відпочинок
Достатній відпочинок стає все менше доступними в су-

часному мінливому світі з його шаленим ритмом життя. 
Проте жодної заміни хорошому нічному сну немає. Дорос-
ла людина потребує принаймні сім-вісім годин сну щодня. 
Без цього наше тіло швидко втомлюється і його захисні 
функції слабнуть. Звичка лягати спати задовго до півночі 
та вставати рано-вранці довела свою ефективність. Якщо 
у вас проблеми з нічним відпочинком, зверніть увагу на 
можливі причини цього:

Вживання напоїв з кофеїном. Кофеїн, який потрапляє 
до вашого організму вранці, продовжує впливати навіть у 
нічний час і порушує ваш сон. 

Пізній прийом їжі. Навіть якщо ви засинаєте, ваше тіло 
все одно працюватиме, щоб завершити процес травлення, 
позбавляючи вас повноцінного відпочинку. 

Нестача вправ. Вправи стомлюють вас, і це веде до хоро-
шого відпочинку. 

Забагато стресу. Усунення непотрібних факторів стресу 
з вашого життя важливе для хорошого сну.

T — віра в Бога
З усіх аспектів духовного і фізичного здоров'я цей є 

найважливішим. «Думку, оперту на Тебе, збережеш Ти у 
повнім спокої, бо на Тебе надію вона покладає» (Ісаї 26:3). 
Коли наше життя присвячене Христу, це приносить душі 
спокій, а отже, благословення і в фізичному здоров'ї.

Ісус наповнює наше життя сенсом і надихає на служін-
ня нашим ближнім. Коли ми стаємо Його співпрацівни-
ками, напруга, викликана тиском і вимогами цього світу, 
зменшується. Тільки в Ісусі ми можемо знайти здоров'я та 
спасіння. Він обіцяє: «Прийдіть до Мене всі втомлені та об-



141

тяжені, ‒ і Я заспокою вас! Візьміть Моє ярмо на себе і на-
вчіться від Мене, бо Я лагідний і покірний серцем, ‒ і знай-
дете спокій своїм душам» (Матв. 11:28, 29).

Практичне застосування
Протягом усього Свого служіння Ісус дбав про фізичні 

потреби людства. Його служіння було служінням зцілен-
ня. Хоч чудеса зцілення трапляються і сьогодні, Бог бажає, 
щоб ми зрозуміли: покращення нашого здоров'я залежить 
від нашого власного вибору способу життя. 

«Не обманюйтеся, ‒ Бог осміяний бути не може. Бо що 
лише людина посіє, те й пожне» (Гал. 6:7). Шкідливі звич-
ки спричинять негативні наслідки. Та якщо ми намагаємося 
зберегти своє здоров'я, застосовуючи ці вісім принципів, то 
зможемо запобігти багатьом хворобам. Наш розум стане яс-
нішим і буде краще протистояти спокусам і служити Богу.

Оцініть свої власні звички та спосіб життя у світлі вось-
ми законів здоров'я. Почніть практикувати зміни на цьому 
тижні, щоб покращити принаймні одну з восьми складо-
вих здорового способу життя. Роблячи це, пам'ятайте, що 
у вас є Спаситель, Який бажає вам допомогти. Тіштеся і на-
дихайтеся словами апостола Павла: «Усе можу в Тому, Хто 
мене зміцнює, ‒ [в Ісусі Христі]» (Филп. 4:13).



142

РОЗДІЛ 19. КРАСА СКРОМНОСТІ

Ісус сказав Своїм учням про один із фундаментальних 
принципів, зазначивши: «За їхніми плодами впізнаєте їх» 
(Матв. 7:16). Те, що знаходиться в серці, буде проявлятися у 
всіх сферах нашого життя, включаючи наш зовнішній ви-
гляд. «Одяг ‒ це показник розуму і серця. Те, що одягнуто 
зовні, показує те, що знаходиться всередині» (Е. Уайт. Ро-
зум, характер, особистість, т. 1, с. 289).  

Що Біблія говорить про одяг і зовнішній вигляд? Це пи-
тання є важливим для більшості людей у цьому світі. Ми 
повинні пам'ятати, що наша цінність виявляється не в тому, 
який ми маємо вигляд або що носимо, а в тому, що ми ‒ діти 
Божі. Християнин знаходить безпеку в Тому, Хто говорить: 
«Я вічним коханням тебе покохав, тому милість тобі вияв-
ляю!» (Єрем. 31:3). 

Християнин повинен прагнути «зодягнутися» у Христа 
і «турботу про тіло не перетворювати на пожадливості» 
(Римл. 13:14), а не одягатися, щоб привернути увагу або 
отримати визнання світу.

Вбрання для Божої слави
Через свою гріховну природу ми схильні звертати на себе 

увагу за допомогою одягу. Однак Біблія навчає, що христи-
яни повинні «прикрашати себе… добрими ділами» (1 Тим. 
2:9, 10). Бути скромним означає одягатися і діяти так, щоб 
наш зовнішній вигляд не заважав іншим бачити характер 
Христа, який проявляється в нашому житті. Ми, християни, 
повинні завжди прагнути прославляти Бога та привертати 
увагу до Нього, а не до себе. Павло писав: «Адже ви ви-
куплені за ціну. Тому прославляйте Бога у вашому тілі [та у 
вашому дусі, які належать Богові]» (1 Кор. 6:20).



143

Скромність ‒ це чеснота, яка не принижує нашої гідності, 
а показує любов і повагу до тих, хто спокушається гордістю 
і хтивістю. Ісус навчав, що «кожний, хто погляне на жінку, 
щоби пожадати її, той уже вчинив перелюб з нею у своєму 
серці» (Матв. 5:28).  Незважаючи на суспільний тиск, хри-
стиянин буде прагнути жити безкорисливим життям, як 
пише апостол Павло в Римл. 14:13: «Так що вже не осуджуй-
мо один одного, але радше судімо про те, щоб не ставити 
братові перешкоди чи спокуси». Коли ми слідкуємо за своїм 
зовнішнім виглядом, ми захищаємо себе і разом з тим не 
стаємо спокусою для ближніх.

Принципи скромності повинні оберігати нас, але в той 
же час не має бути іншої крайності. Еллен Уайт мудро ра-
дить: «Християнам не слід привертати до себе загальну 
увагу дивним одягом, що відрізняється від одягу інших 
людей... Якщо у світі з'явиться скромний, зручний і здоро-
вий одяг, який узгоджується з біблійними принципами, то 
наше ставлення до Бога і до світу не зміниться, коли й ми 
перейдемо на цей стиль одягу» (Рев'ю енд Геральд, 30 січ-
ня 1900 р.). Немає нічого поганого в слідуванні зручному 
стилю одягу доти, доки він відображає біблійні принципи 
скромності.

При виборі одягу подумайте, як це вплине на ваше свід-
чення іншим. Запитайте себе: «Чи одягаюся я, намагаючись 
відповідати сучасній моді? Чи прагну привернути увагу до 
себе? Чи суперечитиме цей одяг моєму свідченню, змушу-
ючи людей звертати на мене увагу?» У питанні одягу, як і у 
всіх інших сферах нашого життя, ми повинні звертатися до 
Слова Божого як до нашого путівника.

Зовнішня і внутрішня прикраса
Апостол Павло закликає відмовитися від прикрас. Він 

радить у 1 Тим. 2:9, 10: «Так само й жінки хай одягаються 
скромно, із соромливістю та розсудливістю, хай прикраша-
ють себе не заплітанням волосся, не золотом, не перлами, 



144

не коштовним вбранням, а добрими ділами, як це й нале-
жить жінкам, котрі присвятили себе побожності». Перед 
тим як обговорити те, про що йдеться в цьому уривку щодо 
ювелірних прикрас, зазначимо таке:

•	 Наведений тут принцип скромності, даний жінкам, 
також стосується і чоловіків. 

•	 Заборонене тут «заплітання волосся» ‒ це не просто 
заплітання коси, а ретельно розроблений стиль, по-
кликаний привернути увагу. 

•	 Функціональні елементи, такі як годинник і затискачі 
для краватки, не забороняються, якщо надмірно не 
прикрашені.

У цьому біблійному вірші йдеться про заборону носи-
ти ювелірні прикраси. Ми повинні одягатися скромно. Зо-
лото і перли, а також інші прикраси порушують принцип 
скромності, привертаючи непотрібну увагу. Павло каже, 
що носіння ювелірних виробів не «належить жінкам, котрі 
присвятили себе побожності», проте варто прикрашати 
себе «добрими ділами». Біблія підкреслює важливий кон-
траст між штучним і справжнім, між зовнішнім виглядом і 
характером.

Апостол Петро також виступає проти складних зачісок, 
демонстрації ювелірних виробів і дорогого одягу. Замість 
цього він закликає, щоб нашою прикрасою була «прихова-
на сердечна людина, у нетлінності лагідного і мовчазного 
духа, що є дорогоцінним перед Богом» (1 Петра 3:4). У той 
час як ювелірні вироби розглядаються в очах світу як кош-
товності, скромність і смиренність є «дорогоцінними перед 
Богом». Ми знову бачимо контраст між зовнішньою прикра-
сою, яка приносить славу людському «я», і внутрішньою 
прикрасою, яка віддає славу Богу.

Послідовні настанови Павла й Петра ілюструються у 
видіннях, даних апостолові Івану в Об’явленні. Там зобра-
жені дві жінки, кожна з яких представляє церкву. Перша в 



145

Об'явл. 12 представляє Божу Церкву. Поява цієї жінки вра-
жає, адже вона зодягнена в природне світло «сонця», «міся-
ця» і «зірок» (Об'явл. 12:1). 

Ці символи представляють славу й характер Христа, 
відображений у Його істинній Церкві. Однак у її вбран-
ні були відсутні будь-які штучні прикраси. Інша жінка з 
книги Об’явлення ‒ це блудниця, описана в 17-му розділі. 
Вона уособлює невірну церкву і є повною протилежністю 
істинної Церкви. Вона «прикрашена золотом, і коштов-
ним камінням, і перлами» (Об'явл. 17:4), але не має у своєму 
розпорядженні природних прикрас Небес. У неї немає хри-
стоподібного характеру, тому вона здобуває прихильність 
світу, використовуючи штучні засоби. Чесна жінка одягне-
на в славу й характер Бога, а не в коштовності, блудниця 
ж одягнена в коштовності й позбавлена Божої слави. Яку з 
жінок ми повинні наслідувати? 

Одна відволікає увагу від Бога та прославляє себе, у 
той час як інша відкидає себе, щоб віддати хвалу Богові. 
«Самозречення в питаннях одягу є частиною нашого хри-
стиянського обов’язку. Одягатися просто, відмовитися від 
ювелірних виробів і різних прикрас ‒ це узгоджується з на-
шою вірою» (Євангелізм, с. 269).

Обручка
Часто запитують, чи є доречним носіння обручки. Ко-

ментуючи це, «Церковне керівництво адвентистів сьомого 
дня» констатує: «У деяких країнах і культурах звичай носи-
ти обручку вважається вкрай необхідним, ставши у свідо-
мості людей критерієм чесноти, тому вона не розглядається 
як прикраса. За таких обставин ми не засуджуємо цю прак-
тику». Різниця між обручкою й більшістю інших ювелірних 
виробів полягає в тому, що обручка може вважатися вкрай 
важливою, що робить її функціональною, а не декоратив-
ною. Чи правильно це в тій чи іншій культурі ‒ це питан-
ня, яке Церква залишила на совісті кожної людини, совісті, 



146

якою керує Біблія і поради Духа пророцтва (див. Е. Уайт. 
Свідчення для проповідників, с. 180). 

Багато адвентистів не носить обручок, однак є ті, які «не 
розглядають її як прикрасу». Таким чином, якщо ви носи-
те обручку, то вона повинна бути скромною і простою, а не 
прикрашеною дорогоцінним камінням. 

Дорогоцінні прикраси в Старому Завіті
Божі діти носили прикраси в часи Старого Завіту. Однак 

ми повинні бути обережними, щоб, читаючи опис біблій-
них героїв, не шукати для себе керівництва до дії. Приклади 
Старого Завіту треба зрозуміти у світлі Божого відкриття. 

Бог не залишив нас без прикладів зі Старого Завіту, які 
висловлюють Його волю щодо зовнішніх прикрас. Напри-
клад, коли Яків досліджував своє серце перед зустріччю 
з братом Ісавом, він наказав своїй родині позбутися як 
ідолів, так і дорогоцінних прикрас: «І вони віддали Якову 
всіх чужинних богів, що були в їх руках, і сережки, що в 
їхніх ушах, а Яків сховав їх під дубом, що перед Сихемом» 
(Бут. 35:4). Через багато років, коли діти Ізраїлю дізналися, 
що Бог не може перебувати серед них через їхній непослух, 
вони покаялися і «поздіймали… свої оздоби під горою Хо-
рив» (Вих. 33:6). Хоча Ізраїль у результаті повернувся до 
практики навколишніх народів, Бог відкрив Свою волю про 
те, як слід сприймати дорогоцінні прикраси, і згодом знову 
підтвердив її ясним вченням Нового Завіту.

Коли досвідчені заблукали
«Ідолопоклонство в одязі ‒ це моральна хвороба, її не 

можна брати з собою в нове життя. У більшості випадків 
підпорядкування євангельським умовам вимагає рішучої 
зміни в одязі» (Євангелізм, с. 312). Новохрещені адвенти-
сти сьомого дня змінили свій підхід до одягу, щоб жити в 
гармонії з Божим Словом. Однак, ставши частиною Церкви, 
вони дивуються, побачивши давніх членів Церкви, які не 



147

ставляться серйозно до біблійного вчення про скромність 
і прикраси. Ми не повинні розчаровуватися і виправдову-
ватися, самі повертаючись до світської моди тільки тому, 
що бачимо відсутність посвячення серед досвідчених 
віруючих.

Еллен Уайт розповідає історію про жінку, яка вела світсь-
ке життя, перш ніж прийняти Христа і стати членом Церк-
ви. Під час відвідування адвентистської установи ця жінка 
була розчарована, побачивши на співробітниках дорого-
цінні прикраси. Еллен Уайт пише: «Пані Д., що займає до-
сить високу посаду в цьому закладі, якось відвідала сестру 
Н., і та, вийнявши з валізи золоте намисто і ланцюжок, ска-
зала, що хоче продати ці коштовності заради поповнення 
скарбниці Господа. Пані Д. запитала її: "Навіщо їх продава-
ти? На вашому місці я б їх носила". "Як же так? ‒ здивува-
лася сестра Н. ‒ Коли я прийняла істину, мені сказали, що 
від цього потрібно відмовитися, адже носіння коштовно-
стей суперечить Слову Божому ". І вона процитувала слова 
апостолів Павла і Петра: "Так само й жінки хай одягаються 
скромно, із соромливістю та розсудливістю, хай прикраша-
ють себе не заплітанням волосся, не золотом, не перлами, 
не коштовним вбранням, а добрими ділами, як це й нале-
жить жінкам, котрі присвятили себе побожності". "Нехай 
окрасою для них буде не зовнішнє, не заплітання волосся 
та навішування золота чи прикрашання одягу, а прихова-
на сердечна людина, у нетлінності лагідного і мовчазного 
духа, що є дорогоцінним перед Богом".

У відповідь пані Д. показала золоту обручку, подарова-
ну їй невіруючим, і сказала, що не вважає гідним осуду но-
сити таку прикрасу. "Ми не настільки педантичні, як рані-
ше, ‒ пояснила вона. ‒ Наші люди були надто прискіпливі 
до одягу. Дами в цьому закладі носять золоті годинники й 
золоті ланцюжки і одягаються так само, як інші люди. Ми не 



148

вважаємо за потрібне виділятися своїм одягом, оскільки це 
знизило б наш авторитет "».

Відповідь Еллен Уайт пані Д. з її буденним ставленням 
до Слова Божого є досить повчальним: «Давайте запитає-
мо себе: чи відповідає все вищесказане вченню Христа? 
Ми повинні слідувати Слову Божому чи звичаям світу? 
Наша сестра Н. вирішила, що надійніше буде дотримува-
тися біблійного критерію. Чи залишаться пані Д. і всі, хто 
дотримується аналогічної думки, задоволені результатами 
свого впливу в той день, коли кожен отримає згідно з його 
ділами?

Слово Боже говорить ясно і недвозначно. Його вчення 
неможливо зрозуміти неправильно. То чи залишимося ми 
покірні вченню в тому вигляді, у якому Бог дав його нам, чи 
ж будемо намагатися визначити, наскільки можна відхили-
тися від вимог Слова і при цьому бути спасенним? Чи прий-
муть Божественне світло і чи підуть за ним люди, пов'язані 
з діяльністю наших установ, щоб мати здатність передава-
ти його людям, які все ще перебувають у темряві?

Слідування за світом є гріхом, який послаблює духов-
ність нашого народу і серйозно знижує ефективність його 
роботи. Марно проголошувати вістку застереження світу, 
відкидаючи її в своєму повсякденному житті» (Е. Уайт. 
Євангелізм, с. 270-272).

Милість до інших
Ми повинні бути обережними, щоб не засуджувати ін-

ших через їхній зовнішній вигляд. Багатьом щирим лю-
дям не повною мірою відома Божа воля в питаннях одягу, 
а може, вони все ще намагаються її зрозуміти. Інші можуть 
сумніватися в глибших питаннях, про які ми не обізнані 
повною мірою. У наших особистих рішеннях ми повинні 
бути обережними й розважливими, а до інших нам слід 
бути терплячими і сповненими милості.



149

Еллен Уайт мудро навчала: «Багато братів намагаєть-
ся змінити поведінку ближніх, спрямувавши критику на 
розпусні, на їхню думку, звички. Вони йдуть до тих, хто, 
як їм здається, помиляється, і вказують їм на їхні недоліки. 
Вони кажуть: "Ти одягаєшся не так, як потрібно". Вони на-
магаються зірвати з людини прикраси і все, що їм здається 
хибним, але не прагнуть при цьому утвердити їхній розум 
в істині. Ті, хто бажає змінювати інших, повинні показати 
їм привабливість Христа, говорити про Його любов і спів-
чуття, вказувати на Його приклад і жертву, відкривати їм 
Його Дух; і при цьому зовсім не слід торкатися питання одя-
гу. Немає необхідності робити одяг ключовим питанням ва-
шої релігії. Є щось значно важливіше. Говоріть про Христа, 
і коли серце людини звернеться до істини, усе, що не від-
повідає в ньому Слову Божому, відпаде само собою» (Е. Уайт. 
Євангелізм, с. 272).

Практичне застосування
Адвентисти сьомого дня, звичайно, не були єдиними, хто 

відстоював ясне вчення Святого Письма щодо скромності. 
Багато протестантських церков вірило і навчало істини 
Слова Божого щодо одягу та ювелірних виробів, перш ніж 
опинилися під впливом і тиском культури. Чудовими про-
повідниками серед них були Джон Уеслі ‒ один із засновників 
методизму, Чарльз Сперджен ‒ «король проповідників» і пре-
світеріанський служитель, Чарльз Фінней ‒ один із лідерів ве-
ликого релігійного пробудження в США.

Для учня, однак, Ісус є головним прикладом. Коли ки-
дали жереб про Його одяг, солдати біля підніжжя хреста 
не знайшли золотого ланцюжка або інших ювелірних ви-
робів. У Нього був тільки одяг. Без сумніву, Ісус уникав 
носіння ювелірних виробів, тому що Він не хотів, щоб щось 
відволікало увагу від краси та простоти Його характеру. Як 
сказано в Біблії: «Не мав Він принади й не мав пишноти… та 
краси не було, щоб Його пожадати!» (Ісаї 53:2).



150

Адвентисти сьомого дня не носять ювелірних прикрас 
тому, що наша мета полягає в прагненні бути схожими на 
Ісуса, на Того, Хто лагідний і покірний серцем. Він запро-
шує нас: «Прийдіть до Мене всі втомлені та обтяжені, ‒ і Я 
заспокою вас!» (Матв. 11:28). Ми покликані відкласти в бік 
бажання отримати схвалення світу і шукати спокій, безпе-
ку та прийняття в Христі. 

Цього тижня просіть Бога допомогти дізнатися: прослав-
ляє ваш зовнішній вигляд Його чи ганьбить. Коли ви нама-
гаєтеся бути вірними в усіх сферах життя, Бог обіцяє дати 
силу для перемоги і мир, який перевершує всяке розуміння.

 



151

РОЗДІЛ 20. ЧИСТІ СЕРЦЕМ

Ми, адвентисти сьомого дня, з нетерпінням очікуємо зу-
стрічі з Господом лицем до лиця. Сам Ісус обіцяв: «Блажен-
ні чисті серцем, бо вони Бога побачать» (Матв. 5:8). Ці слова 
додають впевненості всім, хто готує своє серце до Приходу 
Ісуса. Текст Євр. 12:14 також закликає нас: «Майте мир з усі-
ма і святість, без яких ніхто не побачить Господа». Знаю-
чи, що будь-який гріх одного дня буде знищений, апостол 
Петро запитує: «Коли все це таким чином буде знищене, 
то якими треба бути у святому житті й у побожності вам, 
котрі чекаєте й прагнете приходу Божого дня, під час якого 
небо, охоплене полум’ям, зникне, а розжарені стихії роз-
плавляться?» (2 Петра 3:11, 12)

Ми покликані до чистоти серця і життя, оскільки готує-
мося до швидкого Приходу нашого Спасителя. Проте ми 
живемо в грішному світі, оточені аморальністю і розбе-
щенням. Навіть те, що здається чистим, часто затьмаре-
не лицемірством, корисливими мотивами, гордістю та 
прагненням до людської похвали. Біблія відкриває основ-
ну причину цієї гріховності й розбещення, коли говорить: 
«Людське серце найлукавіше над все та невигойне, хто 
пізнає його?» (Єрем. 17:9).

Проблема нашого серця
Слова Єремії про те, що наше серце «невигойне», нага-

дують нам, що егоїзм і гордість стали долею людства, по-
чинаючи з падіння Адама та Єви. Тяжіння до гріха і зла 
згадується в Біблії як «пожадання тіла», «тілесні задуми», 
«тілесні вчинки» і «стара людина» (Гал. 5:16; Римл. 8:6, 7, 13; 
Колос. 3:9).

Зіпсутість нашого гріховного серця настільки велика, 
що апостол Павло говорить: «Адже знаю, що не живе в 



152

мені, тобто в моєму тілі, добро» (Римл. 7:18). Без Бога люди-
на не може бути праведною. «І стали всі ми, як нечистий, а 
вся праведність наша немов поплямована місячним одіж, 
і в'янемо всі ми, мов листя, а наша провина, як вітер, несе 
нас» (Ісаї 64:6). Наша природа настільки вороже налашто-
вана до Бога, що її неможливо вилікувати своїми силами. 
Павло пише: «Оскільки тілесні задуми ‒ ворожнеча проти 
Бога, тому що вони не коряться Божому Законові, та й не 
можуть. І ті, хто живе по-тілесному, догодити Богові не мо-
жуть» (Римл. 8:7, 8).

Нове серце
Чи може тілесний розум, з яким ми народжені, пере-

бувати в гармонії з Богом? Лише Бог може дати нам надію, 
що ми будемо перебувати серед чистих серцем, які одного 
чудового дня побачать Його лицем до лиця. Цар Давид, лю-
дина з гріховною природою, що властива всьому людству, 
говорив: «Серце чисте створи мені, Боже, і тривалого духа 
в моєму нутрі віднови» (Псал. 51:12).

Ця відчайдушна молитва – «серце чисте створи мені» – є 
нашою єдиною надією знайти чистоту, яку ми шукаємо. На-
родившись із гріховною природою, ми безпорадні, живучи 
без Бога (Ефес. 2:1-3). Ми повинні пережити перетворення, 
але не можемо змінити самі себе, нам потрібний Спаси-
тель. Ісус пропонує жити в наших серцях Своїм Духом, що 
робить нас «учасниками Божественної природи, уникнув-
ши морального розтління, яке є у світі» (2 Петра 1:4). Тільки 
таким чином ми можемо опинитися серед чистих серцем. 
Ісус ясно говорить: «Коли хто не народиться згори, то не 
може побачити Божого Царства!» (Івана 3:3).

Прохання до Бога дарувати нам чисте серце – це лише 
перший крок на шляху перетворення. Ми також повин-
ні досліджувати Біблію і вірити Божим обітницям. «Бо 
відроджені ви не з тлінного насіння, а з нетлінного, ‒ жи-
вим Божим Словом, що перебуває [вічно]» (1 Петра 1:23). 



153

Коли Дух Божий закарбовує Слово в нашому розумі, з'яв-
ляється бажання ще більше пізнавати Бога. Біблія і духов-
ні теми перестають бути нудними. Любов Ісуса, явлена на 
Голгофському хресті, План спасіння, запропонований як 
дар, стають головними темами для роздумів.

Дві природи
Апостол Павло говорить: «Отже, хто в Христі, той нове 

творіння; давнє минуло, ‒ ось постало [все] нове!» (2 Кор. 
5:17). Книга «Дорога до Христа» описує цю разючу зміну: 
«Ті, хто став новим творінням у Христі Ісусі… не будуть 
більше поступатися колишній хтивості, але вірою в Сина 
Божого йтимуть Його слідами, відтворюючи Божий харак-
тер і очищаючи себе, щоб бути чистими, як і Він. Їм буде 
подобатися те, що вони колись ненавиділи, а те, що колись 
любили, – зненавидять» (Е. Уайт. Дорога до Христа, с. 58)

Хоч народження згори включає в себе формування но-
вого творіння у Христі, важливо усвідомити, що існують 
дві природи, які борються за панування в серці: «Бо тіло 
бажає протилежного духові, а дух – протилежного тілу: 
вони протидіють одне одному, щоб ви не чинили того, чого 
бажаєте» (Гал. 5:17). Хоч любов до Ісуса і бажання чистоти 
народяться в серці завдяки Божій силі, колишня гріхов-
на природа (тіло) буде продовжувати боротьбу, поки не 
прийде Ісус.

Налаштуйте свій розум
Як нам здобути перемогу над тілом, щоб зберегти і прим-

ножити любов до Бога і Його Слова? Біблія говорить: «Кажу: 
живіть духом, і не чинитимете пожадань тіла» (Гал. 5:16). 
«Тому що ті, котрі за тілом, думають про тілесне, а ті, які за 
Духом, ‒ про духовне. Адже тілесні задуми ‒ то смерть, а 
задуми Духа ‒ то життя і мир» (Римл. 8:5, 6). «Думайте про 
горішнє, ‒ не про земне» (Кол. 3:2).



154

Святе Письмо навчає, що потрібно зосереджуватися на 
небесних цінностях, а не на земних. Коли ми читаємо, ди-
вимося, слухаємо і розмірковуємо про духовні речі, тоді 
«тілесні пожадливості, які воюють проти душі» (1 Петра 
2:11), втрачають свою силу, і ми перемагаємо спокусу. Ось 
чому так важливо, щоб ми оточили себе духовним впливом.

Соломон пише: «Над усе, що лише стережеться, серце 
своє стережи, бо з нього походить життя» (Прип. 4:23). Не-
достатньо просто отримати нове серце завдяки відноси-
нам з Ісусом. Ми повинні ретельно «стерегти» наші серця, 
щоб диявол не пробудив гріховних пристрастей тілесної 
природи. Тому апостол радить: «Наостанку, брати: те, що 
істинне, що чесне, що справедливе, що чисте, що любе, що 
гідне хвали, ‒ коли яка чеснота або коли яка похвала, ‒ про 
це роздумуйте» (Филп. 4:8).

Дивлячись на Христа
Еллен Уайт писала: «Розум людини не відразу деградує 

від чистоти і святості до порочності, розбещеності та зло-
чинності. Необхідний час, щоб надати людині Божествен-
ну подобу або перетворити тих, хто створений за образом 
Божим, на подобу сатани. Ми змінюємося через споглядан-
ня» (Християнська родина, с. 330) Ці слова показують, що 
споглядання гріховної поведінки змушує нас стати байду-
жими до такої поведінки в нашому житті (Матв. 6:22, 23; 
2 Кор. 3:18).

Замість того щоб насичувати душу духовною їжею, яка 
очищає серце, багато людей зміцнює гріховну природу 
тим, що вони бачать в кіно і по телебаченню. У той час як 
самі по собі ЗМІ не є злом, однак християни повинні утри-
муватися від споглядання будь-яких розваг, які прослав-
ляють насильство або гріх, сприяють безбожній поведінці, 
провокують заздрість або хтивість, використовують не-
нормативну лексику або будь-яким іншим способом без-
честять Бога.



155

«Ніщо в нашій країні не справляє такого сильного впли-
ву, що призводить до порочної уяви, позбавляє релігійних 
почуттів і відбиває охоту до спокійних задоволень і тве-
резих реальностей життя, як театральні видовища. Потяг 
до них посилюється в міру того, як людина дозволяє собі 
відвідувати театр, подібно до того, як і потяг до п’янких на-
поїв з’являється тоді, коли людина вживає їх» (Християнсь-
ка родина, с. 516). Не тільки зміст, а й емоційне збудження, 
яке провокують програми і фільми, зменшує наш інтерес 
до Біблії. Театральні вистави можуть стати настільки захо-
пливими, що ми почнемо втрачати інтерес до важливіших 
речей. 

На відміну від інтелектуальної сили, яку ми отримуємо 
від читання Біблії або проведення часу в розмові з іншими, 
перегляд телевізора часто призводить до майже гіпнотич-
ного стану «байдикування». Активність в лобній долі моз-
ку, що відповідає за духовні цінності й моральні судження, 
помітно знижується при перегляді телевізора й кінофіль-
мів. Ця розвага змушує нас перестати думати.

Сьогодні, як ніколи раніше, ми повинні вжити заходів 
проти духовного сну, який часом долає нас, і не дозволяти 
безбожним розвагам формувати наше мислення. «Тож не 
спімо, як інші, а пильнуймо та будьмо тверезі!» (1 Сол. 5:6).

Спійманий у пастку всесвітньої мережі
Раніше в людей не було легкого доступу до багатьох 

негативних речей. Але з появою Інтернету все змінило-
ся. Сьогодні більшість людей витрачає в середньому п'ять 
годин або більше, користуючись Інтернетом щодня. Со-
ціальні мережі, розваги, блоги і незліченні веб-сайти по-
глинають наш час і прихильність. Тепер ми маємо необме-
жений доступ до будь-якого зла. Тисячі людей захоплені 
порнографією, соціальні мережі сприяють розпалюванню 
ворожнечі між націями.



156

Християни, котрі хочуть бути готовими до Приходу Ісу-
са, повинні серйозно поставитися до шкідливого впливу 
Інтернету на них самих і їхні сім'ї. Як і всі засоби масової 
інформації, Інтернет може бути благословенням. Соціаль-
ні мережі можуть бути корисною формою спілкування та 
справляти позитивний вплив на інших. Інтернет також 
містить багато позитивних освітніх і духовних статей, ві-
деозаписів і веб-сайтів. Та щоб отримати користь без не-
гативного впливу, потрібна пильна увага. Ось кілька ідей:

•	 Обмежте час перебування в Інтернеті для вас і вашої 
родини, а також час користування іншими електронни-
ми пристроями.

•	 Використовуйте програмне забезпечення, що фільтрує 
вміст веб-сайту і відмовляє в доступі до певних видів 
сайтів. 

•	 Дайте обіцянку Богу не поставити перед вашими очима 
нічого нечестивого (Псал. 101:3; Йова 31:1). 

•	 Лягайте спати рано, щоб вранці ви мали змогу приділи-
ти час для особистого спілкування з Богом. 

Чарівність фантазії
У Біблії сказано: «Мій народе, ‒ кожного часу надійтесь 

на Нього, серце своє перед Ним виливайте, Бог для нас ‒ 
пристановище!» (Псал. 62:9). Замість звернення до Ісуса 
як до нашого джерела надії, багато християн звертаються 
до вигадок і фантазій. Через відеоігри, соціальні мережі й 
фантастичні романи багато хто шукає альтернативної ре-
альності, а не прагне задовольнятися своїм життям і бути в 
ньому успішними. Диявол використовує цю слабкість, щоб 
тримати народ Божий далеко від практичних життєвих 
обов'язків і від поширення Євангелія у світі. Дорогоцінні 
моменти, навіть дні, тижні, місяці й роки, витрачаються 
надаремно, коли ми зосереджуємо свою увагу на віртуаль-
ному світі.



157

Християни повинні пильнувати та бути тверезими (1 Петра 
1:13), уникати всього, що може викликати невдоволення ре-
альними обставинами життя. Помолимося разом із псал-
мистом: «Відверни мої очі, щоб марноти не бачили, ‒ на до-
розі Своїй оживи Ти мене!» (Псал. 119:37).

Прославлення Господа
Біблія закликає християн: «Наповнюйтеся Духом, повча-

ючи самих себе псалмами, урочистими та духовними піс-
нями, співаючи і прославляючи у ваших серцях Господа» 
(Ефес. 5:18, 19). Наш Бог радіє музиці (Соф. 3:17), і Він дав 
нам цей благословенний дар, щоб прикрасити наше життя. 
Проте диявол знає, як можна спотворити гарне нам на шко-
ду. «Музика є благословенням, якщо вона служить добрим 
цілям, але найчастіше вона стає найпотужнішою зброєю 
сатани, за допомогою якої він ловить душі» (Е. Уайт. Свід-
чення для Церкви, т. 1, с. 505).

Сучасна музика часто справляє на слухачів негативний 
вплив, знижуючи їхню здатність мислити. Хоч деякі недо-
оцінюють її вплив, але навіть суспільство визнало зв'язок 
між такою музикою й аморальним способом життя. «Секс, 
наркотики, рок-н-рол» ‒ ця фраза характеризувала ціле 
покоління. 

Багато хто сприймає будь-які музичні жанри, приділя-
ючи головну увагу текстам пісень, однак у книзі «Христи-
янська родина» показаний негативний вплив деяких му-
зичних стилів. Еллен Уайт пише: «Я непокоюся, коли бачу 
легкодухих молодих чоловіків і жінок, котрі стверджують, 
що вірять в істину. На мою думку, Богові немає місця в їхніх 
душах. Їхні голови забиті нісенітницями. Їхні розмови ‒ 
лише порожні, безглузді балачки. У них добре розвину-
тий музичний слух, і сатана знає, на що можна вплинути, 
аби зворушити, зачарувати й заполонити свідомість на-
стільки, щоб Христос став для них байдужим. Душі таких 
людей позбавлені духовного прагнення до Божественно-



158

го знання, до зростання в благодаті» (Християнська роди-
на,  с. 407).

Сатана діє через аморальні тексти пісень, через ритми, 
через гучність, що призводить людину до несамовитості. 
Це нездорове збудження часто веде до того, що приділяєть-
ся менше часу й уваги духовним речам, таким як молитва 
і дослідження Біблії. Християнам треба вибирати музику, 
що не послаблює духовних прагнень душі. Ми не повинні 
також слухати музику з текстами, що своєю аморальністю 
або якимось іншим чином ганьблять Бога. Гарна музика 
буде гармонійною, вона приведе нас до ближчих відносин 
з нашим Спасителем.

Не любіть світу
Апостол Іван попереджає: «Не любіть світу, ні того, що у 

світі: коли хто любить світ, у тому немає любові Отця. Адже 
все, що у світі, це: пожадливість тіла, пожадливість очей 
і життєва гордість; це не від Отця, а від світу. Проминає і 
світ, і його пожадання, а той, хто виконує Божу волю, ‒ за-
лишається вічно» (1 Івана 2:15-17). 

Диявол завжди працює, щоб привернути нашу увагу до 
цінностей цього світу. Він хоче, щоб ми були серед тих, хто 
називає себе християнами, але хто в серці «більше любить 
розкоші, ніж Бога» (2 Тим. 3:4).

Для багатьох християн матеріалізм є ідолом, який від-
вертає серце від Бога. Люди прагнуть володіти багатством, 
слідують за модою, завжди хочуть купувати різні новин-
ки. Для інших богом став спорт. Вони стежать за кожною 
газетною статтею і більше піклуються про репутацію 
улюбленої команди або окремого гравця, аніж про Біблію 
або спасіння загубленого. Яким би не був ідол, ми повинні 
відкинути його заради Ісуса Христа і присвятити Господу 
наше серце. 

Усі християни повинні регулярно аналізувати свій ду-
ховний стан: «Хто панує у нашому серці та думках? Хто 



159

спрямовує наші прагнення? Про кого ми любимо говорити? 
Кому належать наші палкі почуття і найкращі сили? Якщо 
ми належимо Христові, то найбільшою насолодою для нас 
будуть думки про Нього. Ми віддаємо Йому себе і все, чим 
володіємо. Ми прагнемо відтворювати Його образ, сповню-
ватися Його Духом, чинити Його волю і догоджати Йому в 
усьому» (Е. Уайт. Дорога до Христа, с.58).

Практичне застосування
У книзі Дії святих апостолів ідеться про віруючих в 

Ефесі, які після навернення принесли свої магічні книги та 
«спалили в усіх на очах» (Дії 19:19). «Отак, завдяки Господ-
ній силі, Слово зростало і міцніло» (Дії 19:20).

Для того щоб слово Господнє росло змінювало наше 
життя, ми теж повинні «спалити» наші «магічні книги». 
На цьому тижні подумайте, що необхідно видалити з ва-
шого життя. Це не тільки гріховні звички або справи, які 
занечищують серце, а й те, що за своєю природою може і не 
бути злим, однак відволікає наші сили і почуття від Бога. 
Це можуть бути фільми або музика, які ганьблять Госпо-
да, Інтернет або спорт, які займають ваш час, послаблю-
ють ваше прагнення до духовних речей, усе те, що зміцнює 
вашу тілесну природу більше, ніж допомагає підтримува-
ти чистоту і простоту серця.

Після усунення всіх ідолів, існуючих у вашому серці, 
розгляньте, які позитивні речі можуть зайняти їхнє місце. 
Регулярно відвідуйте молитовні зібрання й інші церковні 
заходи, організуйте в себе вдома Малу групу з вивчення 
Біблії. Виконуйте регулярні фізичні вправи і намагайтеся 
залишатися активними. Проводьте більше часу зі своєю 
сім'єю. Якщо вам потрібні ідеї, щоб замінити світські 
розваги здоровим відпочинком, поговоріть з вашим на-
ставником або пастором.

Наступна порада є безцінним керівництвом для кожного 
віруючого: «Справжній християнин не побажає піти в таке 



160

місце розваг чи брати участь у таких утіхах, на які не змо-
же просити Божого благословення» (Е. Уайт. Християнська 
родина, с. 515).

Пам'ятайте, що чисті серцем одного чудового дня поба-
чать Бога. Моліться з Давидом: «Серце чисте створи мені», а 
потім просіть у Бога сили, щоб зберегти своє серце чистим.



161

РОЗДІЛ 21. ЛЮБОВ У ДОМІ

Одна з найважливіших істин Святого Письма ‒ «Бог є лю-
бов» (1 Івана 4:8, 16). Безкорислива любов є не тільки рисою 
Його характеру, але й підвалиною Всесвіту. Бог створив усе, 
керуючись безкорисливими мотивами.

Коли гріх увійшов у наш світ, усе змінилося. Кожен з нас 
успадкував егоїстичну природу Адама і Єви, яка бореться 
проти Божого плану для Його творіння. Тільки завдяки надії 
на спасіння ми можемо стати «учасниками Божественної при-
роди» (2 Петра 1:4). Відроджений християнин, хоч і живе на 
Землі, може відчувати любов Неба, коли Христос перебуває в 
серці. І коли кожен член сім'ї докладає зусиль, щоб бути схо-
жим на Ісуса, дім може бути передвістям Небес. Він може відо-
бражати величну істину ‒ Бог є любов.

Вибір супутника життя
Дуже важливо, щоб молоді чоловіки й жінки були обе-

режними при виборі супутника життя, оскільки від цього 
залежить якість сімейних відносин. Дім може бути найщас-
ливішим місцем на Землі, коли чоловік і дружина вірні Богу 
і одне одному. Апостол Павло мудро радить: «Не впрягайтеся 
разом з невірними в чуже ярмо» (2 Кор. 6:14). Підкоряючись 
Біблії, адвентистам сьомого дня слід укладати шлюб лише 
з членами Церкви АСД ‒ з тими, хто поділяє їхні вірування й 
переконання.

Однак слід пам'ятати, що не просто конфесійна приналеж-
ність робить дім щасливим, а Дух Божий, що панує в серцях 
чоловіка та дружини. Ті, хто має намір створити сім'ю, повин-
ні ставити такі запитання: «Чи буде мій майбутній чоловік ре-
гулярно молитися і читати Біблію? Чи відвідує він щотижня 
богослужіння й церковні заходи? Чи любить він говорити про 
Господа, чи є в нього особисті відносини з Ним? Чи є він сум-



162

лінним у виконанні біблійних постанов щодо суботи, христи-
янського способу життя та служіння?». 

Також слід подумати про те, наскільки майбутній супутник 
життя єдиний з вами в принципах, життєвих цілях і планах 
на майбутнє, а також чи майбутній чоловік є відповідальним і 
фінансово стабільним?

Ті, хто вважає такий серйозний підхід до створення сім'ї 
зайвим, часто матимуть проблеми після укладання шлюбу. 
Такий союз швидше призведе до духовного занепаду того, 
хто був вірним Богу, ніж покращить духовний стан менш по-
свяченої половинки. Відмінності в цінностях і цілях також 
можуть призвести до того, що кожен з подружжя буде жити 
своїм життям і довіряти однодумцям і друзям більше, ніж чо-
ловікові чи дружині; також можуть виникнути суперечки за 
право прийняття важливих рішень. Усі ці труднощі тільки 
збільшаться, коли справа буде стосуватися виховання дітей.

Оскільки романтичні стосунки можуть засліпити навіть 
найвірніших християн, мудро завчасно шукати поради від 
батьків, пасторів і духовних наставників, сприймати їх наста-
нови дуже серйозно. Вибір супутника життя, безсумнівно, є 
одним з найважливіших рішень, які ми будь-коли приймаємо.

Святість шлюбу
Шлюб ‒ це не просто факт, визнаний державою або свя-

щеннослужителем. Коли чоловік і жінка стають чоловіком 
і дружиною, їх «парує Бог» (Матв. 19:6). Шлюб є інститутом, 
створеним Богом, союзом двох люблячих людей ‒ одного чо-
ловіка і однієї жінки, який повинен тривати решту їхнього 
життя. Спроби визначити шлюб як щось інше суперечать яс-
ному свідченню Біблії.

Проте наш світ змінюється. Багато людей бореться з різни-
ми спокусами: одностатевими відносинами, порнографією, 
розпустою й іншими нечистими думками та діями. Ми ніколи 
не повинні засуджувати тих, кого перемогли ці спокуси. Нам 
потрібно запропонувати їм співчуття і допомогу. Ми може-



163

мо бути турботливими друзями тих, хто відчуває самотність, 
збентеження або провину через нечисті бажання або минулі 
моральні падіння. Ми можемо рекомендувати кожній душі 
звернутися до співчутливого та всемогутнього Спасителя.

У сфері інтимних стосунків ми не повинні вважати, що мож-
на просто запропонувати молитву, і нечисті бажання негайно 
зникнуть. Найчастіше необхідне навіть професійне консуль-
тування, щоб звільнитися від глибоко вкорінених дій і спо-
собу мислення. Проте з Божою допомогою, з наполегливою 
молитвою і певними зусиллями ми можемо здобути перемо-
гу над будь-якою спокусою, у тому числі й над сексуальними 
гріхами, які занечищують розум і часто руйнують сім'ї.

Краще чи гірше?
У шлюбі обидві сторони повинні проявляти любов, коли 

сім'я стикається з проблемами і турботами, з несподіваними 
трагедіями або спокусами. Тому важливо, щоб чоловік і дру-
жина прагнули до духовної близькості, відкритого спілку-
вання, намагалися підтримувати романтику в шлюбних сто-
сунках. Слідуючи цим шляхом, вони в результаті отримають 
міцний шлюб і зможуть успішно подолати бурі життя.

Навіть шлюби, засновані на біблійних принципах, де чо-
ловік і дружина вірні одне одному, не застраховані від труд-
нощів. Для багатьох пар періодичне відвідування семінарів, 
присвячених питанням зміцнення шлюбу, або читання від-
повідної літератури може бути корисним у вирішенні дрібних 
проблем, перш ніж вони стануть серйознішими. Маючи лю-
бляче й безкорисливе серце, легше впоратися з труднощами.

Проте щороку тисячі шлюбів закінчуються розлученнями. 
Отже, чи прийде час, коли розлучення буде допустимим? Ісус 
дає нам відповідь: «Мойсей через вашу жорстокість дозволив 
вам розлучатися з вашими дружинами, але спочатку так не 
було. Кажу ж вам, що кожен, хто розлучається зі своєю дру-
жиною, ‒ за винятком випадку, спричиненого розпустою, ‒ і 



164

одружується з іншою, чинить перелюб, [і хто одружується з 
розлученою, чинить перелюб]» (Матв. 19:8, 9).

Для жертви перелюбу не потрібно обов'язково розлучатися 
з чоловіком, але цей гріх є тим випадком, коли Ісус дозволяє 
невинному з подружжя розлучатися і вступати в повторний 
шлюб. Інші причини розлучення, такі як емоційне насиль-
ство, нехтування, обман або фінансові невдачі, біблійно не-
обґрунтовані. Для християн шлюб є заповітом на все життя в 
щасті або горі, в багатстві або бідності, в хворобі та здоров'ї. 
Те, що Бог поєднав, ми не повинні розлучати.

У шлюбі, який став небезпечним для дружини або дітей, 
розлучення часто буває бажаним. Однак важливо працюва-
ти над подоланням труднощів, можливо, за допомогою авто-
ритетного консультанта. Не бійтеся звернутися по допомогу, 
якщо відчуваєте, що ваш шлюб у небезпеці.

«Нехай, незважаючи на труднощі, що виникають, склад-
ності й навіть смуток, ні чоловік, ні дружина не приховують 
думку, що їхній шлюб ‒ помилка і він приносить тільки розча-
рування... Нехай ваша любов і поблажливість будуть взаєм-
ними. Тоді сімейне життя стане не закінченням любові, а буде 
таким, нібито ваша любов лише почалася. Тепло справжньої 
дружби, кохання, що зв'язує серця, ‒ це передчуття радощів 
небесних» (Е. Уайт. Служіння зцілення, с. 360).

Закон доброти
Одним з найяскравіших проявів любові є те, що можна 

назвати законом доброти. Добрі слова, ввічливість, терпін-
ня – це чесноти, які часто практикують лише в громадських 
місцях, коли вони створюють нам образ хорошої людини. 
Проте справжній християнин буде чуйним і добрим також у 
відносинах зі своєю половинкою, дітьми, батьками, братами 
і сестрами. По-справжньому характер відкривається не тоді, 
коли ми на роботі, у церкві або школі. Справжні ми тоді, коли 
знаходимося вдома з сім'єю або наодинці з собою.



165

Чоловіки, дружини й діти повинні вільно висловлювати 
свою любов і ніколи не підвищувати голосу в гніві. Вони ма-
ють захищати почуття одне одного та проявляти співчуття і 
терпіння до слабкостей рідних. Необхідно дбати про репута-
цію членів своєї сім'ї і говорити про них позитивно в присут-
ності інших. Слід оберігати святість сімейного кола і не вино-
сити особисті питання на широке обговорення.

 «Нехай дружина й чоловік не мають якихось секретів одне 
від одного і водночас не діляться своїми таємницями з інши-
ми людьми. Серце дружини ‒ своєрідна могила, у якій похо-
вані всі вади її чоловіка, це саме стосується і чоловіка. Ніколи 
жодна зі сторін не повинна дозволяти собі жартів, які могли б 
зачепити почуття іншого. Як чоловік, так і дружина не повин-
ні ані жартома, ані заради забави скаржитися один на одно-
го перед сторонніми людьми; часті повторення нерозумного 
і, на перший погляд, невинного глузування, принесуть для 
обох неприємності, а інколи й відчуженість. Мені було по-
казано, що навколо кожної сім’ї має знаходитися священний 
щит» (Е. Уайт. Християнська родина, с. 177).

Рівні, але різні
Взаємна любов і повага між чоловіком і дружиною ‒ вимога 

Святого Письма, згідно з якою ні чоловік, ні дружина не пока-
зують свою вищість одне над одним. Цю рівність можна роз-
глядати як повернення до історії створення. «Єва була ство-
рена з ребра, взятого в Адама; це означає, що вона не могла 
панувати над ним як голова, однак і не повинна була займати 
найнижчого положення біля його ніг; вона перебувала поруч 
з ним, як рівна йому, щоб він любив і захищав її» (Е. Уайт. 
Християнська родина, с. 25).

Звичайно, не в усьому чоловіки й жінки однакові. Крім від-
мінностей у зрості, силі й анатомії, чоловіки та жінки по-різ-
ному думають і відчувають. У чоловіка та дружини різні ролі 
й обов'язки, для виконання яких вони використовують свої 
природні здібності. Ми повинні пам'ятати, що Бог створив 



166

чоловічу і жіночу статі, незважаючи на зусилля нинішнього 
покоління розмити межі між ними.

Чоловік і батько
Біблія говорить: «Чоловіки, любіть [своїх] дружин, як 

Христос полюбив Церкву й віддав Себе за неї» (Ефес. 5:25). 
Чоловік і батько повинен слідувати за Ісусом як за зразком са-
мовідданої любові та проявляти її до своєї дружини і дітей.

 «Батько є центром сім’ї. Він ‒ законодавець, у характері 
якого виявляються такі позитивні якості, як енергійність, 
чистота, чесність, терпеливість, мужність, старанність і ко-
рисна діяльність» (Е. Уайт. Христинська родина, с. 212). Бать-
ко є законодавцем у своїй родині завдяки «мужності» й «пози-
тивним якостям», закладеним у нього при творінні.

«Бог очікує, що члени наших сімей навчаться спілкуватися 
в роботі й навчанні, на богослужінні та відпочинку, що батько 
буде священиком дому, батько і мати разом стануть вчителя-
ми та друзями своїх дітей» (Е. Уайт. Виховання дітей, с. 535). 
Зверніть увагу на те, що в той час як батько і мати повинні 
бути вчителями та друзями, тільки батько має перевагу бути 
священиком дому. Тому кожен чоловік і батько має відчувати 
особливу відповідальність молитися за свою дружину і дітей, 
здійснювати духовне керівництво, показувати приклад у що-
денних особистих молитвах і посвяченні, регулярно прово-
дити сімейні богослужіння, дбати про відвідування церкви 
всією сім'єю і про свідчення людям.

Також важливо для чоловіка й батька проявляти смирен-
ня і лагідність до дружини і дітей. Біблія застерігає: «Батьки, 
не дратуйте ваших дітей, щоб не занепадали духом» (Колос. 
3:21). Еллен Уайт радить: «Той факт, що чоловік постійно на-
голошує, що йому належить становище голови сім’ї, ще не 
є доказом його чоловічої гідності. Повага до нього не збіль-
шиться, коли він буде посилатися на тексти Писання, аби під-
тримати свої претензії на авторитет. Вимоги, щоб дружина, 
матір його дітей, у всьому діяла за його планами, ніби вони є 



167

непогрішимими, аж ніяк не додадуть йому чоловічої гідності. 
Господь поставив чоловіка головою дружини, щоб він став 
її захисником. Він є важливою ланкою в сім’ї, що об’єднує її 
членів, як і Христос є Головою Церкви і Спасителем духовно-
го тіла. Нехай кожний чоловік, котрий запевняє, що любить 
Бога, уважно дослідить, якими є Божі вимоги щодо його ста-
новища. Авторитет Христа виявляє себе в мудрості, доброті 
та лагідності. Отож, нехай чоловік, використовуючи свою 
владу, наслідує Христа ‒ Голову Церкви» (Е. Уайт. Християн-
ська родина, с. 215).

Дружина і мати
Дружину і матір Бог благословив поєднанням внутрішньої 

сили з ніжністю і співпереживанням. Материнська турбота 
і метод її виховання дає їй можливість впливати на своїх ді-
тей. «Найніжніші земні узи об’єднують матір і дитину. Життя і 
приклад матері справляють на дітей більший вплив, ніж жит-
тя батька, оскільки їх єднають міцніші почуття та ніжні узи» 
(Е. Уайт. Християнська родина, с. 240).

Еллен Уайт постійно говорила про важливість жінок як у 
родині, так і в Церкві. «Король на своєму престолі виконує не 
важливішу справу, ніж мати… Можна з упевненістю сказати, 
що специфічні обов’язки жінки більш священні, більш святі, 
ніж обов’язки чоловіка.… Вона має усвідомлювати, що рівна 
чоловікові, щоб бути поруч із ним, залишаючись вірною своє-
му обов’язку, як він ‒ своєму» (Е. Уайт. Християнська родина, 
с. 231 ). «У житті самовідданих жінок відіб'ється світло лиця 
Божого і дасть їм таку силу, яка перевершить силу чоловіків. 
У сім'ях вони зможуть виконати те, чого не в змозі зробити 
чоловіки: виконати роботу, що стосується внутрішнього жит-
тя людей. Вони наблизяться до сердець людей, недоступних 
для чоловіків. Є потреба в їхній праці» (Е. Уайт. Свідчення для 
Церкви, т. 9, с. 128).

Крім виконання своїх власних унікальних обов'язків, дру-
жина, згідно з ученням Біблії, покликана підтримувати свого 



168

чоловіка в питаннях керівництва домом. «Дружини, [коріть-
ся] своїм чоловікам, як Господу» (Ефес. 5:22; див. також в. 33). 
Це підпорядкування не є безумовним, але слід коритися, «як 
Господу». Дружина ніколи не повинна відчувати себе зобов'я-
заною підкорятися своєму чоловікові, якщо таким чином вона 
проявить непослух Богу, наразить себе або своїх дітей на не-
безпеку або буде принижена як особистість.

Тільки Дух Божий може дати можливість чоловікам і дру-
жинам ставитися одне до одного так, як визначено Небом. 
«Ми повинні мати Духа Божого, інакше згоди в родині не 
буде ніколи. Дружина, яка має Дух Христа, буде обережною 
в словах, опановуватиме себе, буде слухняною і водночас по-
чуватиме себе не рабинею, а другом і супутницею свого чо-
ловіка. Якщо чоловік є слугою Божим, він не буде панувати 
над дружиною, не буде свавільним і надто вимогливим. Тепло 
домашнього вогнища ‒ плід не лише людських зусиль. Коли в 
домі перебуває Господній Дух, він стає символом Небес…» (Е. 
Уайт. Християнська родина, с. 118).

Спадщина від Господа
Діти, яких Біблія називає «спадщиною Господньою» (Псал. 

127:3), є дивовижним даром Божим. Вони приносять у дім 
життя і радість. Біблія наказує батькам виховувати дітей у 
«послуху та вченні Господа» (Ефес. 6:4). Показати нашим 
дітям любов Ісуса і навчити їх виявляти послух Йому ‒ це 
найголовніше місіонерське служіння. Тому батьки не повинні 
дозволяти собі нічого, що завадить їм приділяти час і увагу 
своїм дітям, яким це так необхідно. Це вимагає терпіння, мо-
литов і правильного прикладу для формування христоподіб-
них характерів наших дітей. Проте Господь обіцяє: «Привчай 
юнака до дороги його, і він, як постаріється, не уступиться з 
неї» (Прип. 22:6). Це дарує впевненість!

Діти (незалежно від віку) повинні проявляти вдячність до 
своїх батьків, підкоряючись заповіді: «Шануй свого батька 
та матір свою» (Вих. 20:12; див. також Ефес. 6:1-3). На жаль, 



169

Біблія говорить, що християни в останні дні будуть «батькам 
неслухняні» (2 Тим. 3:2). Неповага до батьківського автори-
тету ‒ ганебна характеристика нашого часу, що неминуче 
призведе до неповаги до Бога і Його Слова. Наші діти з ранніх 
років повинні бути навчені не тільки коритися своїм батькам, 
а й проявляти повагу до вчителів і керівників церкви та ша-
нобливо поводитися з літніми людьми. І батьки, і діти повинні 
залишатися скромними і шанувати Бога й одне одного.

Практичне застосування
Цей розділ описує ідеал христоцентричної сім'ї. Однак біль-

шість наших сімей уже зіткнулися з невдачами, трагедіями або 
болем. Величезна кількість людей, наприклад, відчула гіркоту 
розлучення. У багатьох родинах дітьми нехтували або обра-
жали їх. Деякі молоді люди не знайшли в рідній сім'ї підтрим-
ку через свої переконанням. Одні батьки прийшли до Христа 
в пізньому віці й тепер відчувають провину за те, що не вихо-
вували своїх дітей в послуху Богові. Інші страждають від по-
чуттям провини, що через їхній негативний приклад діти за-
лишили Церкву. Зверніться до Господа Ісуса, і Він подарує вам 
співчуття, прощення, покаяння, силу і все, що ще може знадо-
битися для подальшого життєвого шляху. Коли ми виконуємо 
волю Божу, майбутнє наповнюється надією.

Істина полягає в тому, що всі християни стикаються зі слаб-
костями і часом борються зі шкідливими звичками. Однак ви не 
повинні впадати у відчай. Замість цього виконайте наступне:

1. Поставте Ісуса на перше місце, підкоряючись Богу, навіть 
якщо ваша сім'я проти (Матв. 10:34-37).

2. Моліться щодня про розвиток свого характеру і спасіння 
кожного члена вашої родини.

3. Визнайте свої слабкості й не відкладайте позитивні зміни. 
4. Прощайте інших і будьте терплячими до їхніх слабкостей. 
5. Довіряйте Богу ‒ ніколи не буває занадто пізно, щоб отри-

мати духовне зцілення. Якщо Ісус перебуває у вашому серці, 
то у вашому домі завжди пануватиме любов.



170



171

РОЗДІЛ 6.  
ЦИКЛ БЛАГОВІСТЯ



172

РОЗДІЛ 22. ПОСЛАВ РОБІТНИКІВ

«Вийшов сіяч сіяти своє зерно» (Луки 8:5). «Ниви… вже до-
зріли до жнив» (Івана 4:35). «Жнива великі, а женців мало» 
(Матв. 9:37). Це лише деякі з багатьох уривків у Святому Пись-
мі, де Ісус використовував приклади з циклу посіву та жнив, 
щоб проілюструвати процес підготовки учнів. Оскільки сіль-
ськогосподарський цикл включає в себе підготовку ґрунту, 
посів, вирощування, збирання врожаю та збереження, «цикл 
благовістя» вимагає еквівалентних фаз, які дуже важливі для 
справжнього успіху.

Часом християни розчаровуються мізерними, на їхню дум-
ку, результатами своїх зусиль, спрямованих на завоювання 
душ. Проте проблема часто полягає в нездатності усвідоми-
ти, що євангелізація є процесом, що включає в себе кілька 
етапів, кожен з яких вимагає ретельного планування і праці. 
Якщо хоча б один крок випустити з уваги, це позначиться на 
результатах.

Підготовка ґрунту
Першим кроком для успішного росту рослини є підготов-

ка ґрунту до прийняття насіння для нового врожаю. Тверді 
грудки треба розбити, щоб насіння проросло. У притчі про 
сіяча (Матв. 13:1-23) Ісус навчав, що насіння – це Слово Боже, 
яке має бути «посаджене» в людському серці. Людське сер-
це необхідно пом'якшити, щоб воно прийняло істини Слова 
Божого.

Еллен Уайт зазначає: «Як сад повинен бути приготовлений 
для природного насіння, так і серце ‒ для насіння правди... 
Ніхто не чекає від цілини, щоб вона відразу давала врожай. 
Необхідна старанна, наполеглива праця: приготувати ґрунт, 
посіяти насіння і виростити врожай. Так повинно бути і в ду-
ховному сіянні» (Християнська родина, с. 145, 146).



173

У Святому Письмі сказано: для того щоб виконати це, Ісус 
«ходив, роблячи добро» (Дії 10:38). Він служив потребам ін-
ших людей, відкривав їхні серця для духовних істин, які бажав 
насадити. Наслідуючи Його приклад, ми теж матимемо успіх 
у досягненні сердець, коли будемо демонструвати справж-
ню любов і турботу, служачи потребам тих, хто відвідує наші 
громади. Ми можемо налагодити дружні відносини, зміцнити 
довіру, і коли насіння Слова Божого сіятиметься, воно знайде 
серця, відкриті для прийняття істини.

Сіяння насіння
Жоден фермер не буде постійно обробляти ґрунт. Підготов-

ка ґрунту робиться тільки з метою посіву насіння. Без посіву 
насіння не буде ніякого врожаю. Апостол Павло нагадує нам: 
«Втім, хто сіє скупо, той скупо і жатиме, а хто сіє щедро, той 
щедро і пожне» (2 Кор. 9:6).

Багато християн вміє будувати дружні відносини, але вони 
не намагаються ділитися з людьми Словом Божим. Коли при-
ходить час обговорити питання віри або подарувати духов-
ну літературу, ми часто боїмося поставити під загрозу наші 
дружні відносини і здатися занадто релігійними. Проте як 
фермер повинен посіяти зерно, якщо він очікує отримати 
урожай, так і справжній християнин не зазнає невдачі, якщо 
буде сіяти насіння істини в серцях тих, для кого він працює.

Культивування
Після того як насіння проросло, молода рослина вимагає 

догляду. Це включає в себе полив, підживлення добривами, 
прополювання і все, що сприяє здоровому росту рослини. Це, 
безумовно, забирає багато часу і сили. Підготовка ґрунту і по-
сів насіння може зайняти день або два, а культивування вима-
гає тривалих зусиль протягом кількох тижнів або місяців.

Найкращий спосіб допомогти вкоренитися істині в чиємусь 
серці ‒ регулярно вивчатии з цією людиною біблійні уроки. 
Апостол Петро вмовляв нових віруючих: «Жадайте чистого 



174

духовного молока, щоб на ньому ви зросли для спасіння» 
(1 Петра 2:2). Таке систематичне вивчення і застосування 
Слова Божого сприяє духовному зростанню, у результаті чого 
бур'яни помилок і гріховні звички з коренем вириваються з 
людського серця. Саме завдяки терплячій праці нова духовна 
рослина росте до збору врожаю.

Збір урожаю
Урожай ‒ це результат усіх старань і праці фермера. Тільки 

коли підготовка ґрунту, посів насіння і культивування рос-
лини були правильно виконані, він може очікувати врожаю. 
І тільки тоді, коли благовісник уважно слідував кожній фазі 
циклу, він також може очікувати «врожаю», радіючи рішен-
ням людей жити для Христа.

Як дозрілі плоди повинні бути зібрані, так і людину, яка 
розмірковує про рішення слідувати за Христом, треба запро-
сити до дії. Тому Ісус закликає нас: «Благайте Господаря жнив, 
щоби послав робітників на Свої жнива» (Матв. 9:38). Спаси-
тель бачив, що потрібно більше співробітників, щоб зібрати 
врожай!

Еллен Уайт пише про цю духовну потребу: «Багато людей 
усвідомлює свою гріховність і відчуває потребу в Спасителі, 
Який прощає гріхи, але вони просто не задоволені своїми 
прагненнями та цілями. І якщо їхні серця не будуть рішуче 
взаємодіяти з істиною, якщо вони своєчасно не почують по-
трібних слів, що спонукають до прийняття рішення під впли-
вом свідчень, уже набутих ними, то ті, які усвідомили свою 
провину, пройдуть повз, не поєднавши своє життя з Христом... 
Потрібно спонукати людей до негайного прийняття рішення 
твердо стати на бік Господа» (Е. Уайт. Євангелізм, с. 283).

Збереження
Після того як урожай був зібраний, зерно необхідно зберег-

ти, щоб воно могло «давати насіння сівачеві, а хліб їдунові» 
(Ісаї  55:10). Кожна людина, що прийшла до Христа, має стати 



175

благословенням і підбадьоренням для церкви («хліб їдунові») 
та працювати для спасіння інших («насіння сівачеві»). Коли 
цикл благовістя проходить повне коло, він закінчує підготов-
ку учнів, і тепер їм доведеться знайти своїх учнів.

Велике доручення закликає нових віруючих навчитися 
«зберігати все» (Матв. 28:20), що повелів Христос. Це вимагає 
систематичного підходу до наставництва тих, хто був нещо-
давно хрещений, їх інтеграції в церкву і навчання, як працю-
вати для спасіння душ. Коли це відбувається, то цикл триває 
безперервно, збільшується кількість працівників, які приєд-
нуються до Божої роботи. 

«Душа, яку можна придбати для істини, буде знаряддям 
для придбання інших, і таким чином результати благо-
словення і спасіння зростатимуть» (Е. Уайт. Християнське 
служіння, с. 121).

Практичне застосування
Символічне використання Ісусом сільськогосподарського 

циклу навчає нас, що евангелізм ‒ це тривалий процес. Так 
як і фермер, благовісник повинен терпляче працювати, по-
слідовно виконуючи кожну фазу циклу благовістя, довіряючи 
Богові та сподіваючись, що Він винагородить його працю ряс-
ним врожаєм. «Успіх буде даний пропорційно до ентузіазму 
та наполегливості, з якою буде просуватися робота» (Е. Уайт. 
Християнське служіння, с. 262).

Немає найкоротших шляхів, коли мова йде про завою-
вання душ для Христа. Ми повинні підготувати ґрунт сер-
ця, посіяти насіння Слова Божого, культивувати духов-
ний інтерес постійним дослідженням Біблії, спонукати до 
прийняття рішення слідувати за Христом і підтримувати це 
рішення за допомогою систематичного учнівства. Ми по-
винні пам'ятати, що тільки Бог може зрощувати (1 Кор. 3:6). 
Ніщо не може краще переконати нас у нашій залежності від 
Бога, ніж робота заради спасіння інших. «З багатьма молит-
вами ви повинні працювати для душ, бо тільки таким чи-



176

ном ви можете досягти сердець людей. Не ваша робота, але 
робота Христа, Який перебуває з вами, впливає на серця» 
(Е. Уайт. Євангелізм, с. 341).

Бог хоче використати вас як Свого учня, щоб досягти й 
урятувати інших людей. І те, наскільки придатними для цьо-
го ви себе вважаєте, не має значення. Господь задовольнить 
будь-яку потребу. «Часто Бог використовує найпростіші за-
соби, щоб досягти найбільших результатів… Найскромніший 
працівник, керований Святим Духом, торкнеться невидимих 
струн душі; ця мелодія досягне всіх куточків Землі та звучати-
ме у вічності» (Е. Уайт. Христос – надія світу, с. 822). Ісус каже: 
«Жнива великі, а женців мало» (Матв. 9:37). Чи будеш ти Його 
співпрацівником?



177

ГЛАВА 23. ПІДГОТОВКА ҐРУНТУ

Кожен фермер знає, що одним із важливих чинників для 
успішного посіву є придатний ґрунт. Якщо ґрунт не готовий, 
урожай буде мізерним. Це й підкреслив Ісус у притчі про сіяча: 
«Ось вийшов сіяч сіяти. І коли сіяв, одне зерно впало при до-
розі... Інше впало на кам'янистий ґрунт... Інше впало в терня... 
А інше впало на добру землю і давало плід: одне в сто, одне в 
шістдесят, одне в тридцять разів» (Матв. 13:3-8). Урожай отри-
мали тільки з насіння, посадженого в «добру землю».

Як ми дізналися з попереднього розділу, насіння ‒ це Слово 
Боже, а земля ‒ людське серце (див. Марка 4:14-20). Перед тим 
як серце буде готове прийняти насіння істини, воно має бути 
пом'якшене. В епоху, коли люди, як правило, скептично став-
ляться до релігії, з ними потрібно налагодити відносини, що 
вселяють довіру, щоб була можливість для подальшого про-
ростання істини. І зробити це потрібно, перш ніж їхні серця 
будуть відкриті для її прийняття. Найкраще досягти цієї мети 
завдяки особистому служінню людям.

Метод Христа
«Перед сіячами Слова стоїть важливе завдання: підготу-

вати людські серця до прийняття євангельської вістки. У 
служінні Слова буває надто багато проповідування і дуже 
мало живого звернення від серця до серця. Існує велика по-
треба в особистій праці для душ, які гинуть. Подібно до Хри-
ста, ми повинні зі співчуттям підходити до кожної людини 
індивідуально, прагнучи пробудити в ній цікавість до ве-
ликих істин вічного життя. Серця людей можуть бути твер-
дими, як утоптана дорога, і зусилля навернути їх до Христа 
можуть здаватись даремними; але там, де логіка зазнає по-
разки і переконливі аргументи безсилі, любов Христа, вияв-
лена в особистому служінні, може пом’якшити кам’яне сер-



178

це, і в ньому закоріниться насіння  істини» (Е. Уайт. Наочні 
уроки Христа, с. 57).   

Особисте служіння було улюбленим методом Христа. «Лише 
метод Христа принесе справжній успіх у проповідуванні Бо-
жої істини. Перебуваючи серед людей, Спаситель спілкував-
ся з ними, бажаючи їм добра. Він виявляв до них співчуття. 
Він служив їхнім потребам і завойовував їхню довіру. І тільки 
після цього Ісус говорив їм: "Іди за Мною"» (Е. Уайт. Служіння 
зцілення, с. 143). Доктор Філіп Саман у своїй книзі «Тільки ме-
тод Христа» узагальнює цей вид служіння словами «спілку-
вання», «співчуття», «служіння» та «спасіння».

Спілкування
Ісус не чекав, поки люди прийдуть до Нього, ‒ Він Сам 

шукав їх. Наш Спаситель проводив з ними час, виявляв ін-
терес до того, що їх цікавило. «Він шукав їх на вулицях, біля 
домашнього вогнища, у човнах, синагогах, на березі озера і 
на весільній учті. Він знаходив їх за виконанням повсякден-
них справ, виявляючи зацікавленість їхнім життям» (Е. Уайт. 
Христос – надія світу, с. 151). Христос був як духовною, так 
і суспільною Людиною, спілкувався з людьми, сподіваючись 
врешті-решт досягти їхніх сердець Євангелієм.

Цей зразок даний нам як приклад. Ми теж повинні спілку-
ватися з людьми, щоб показати свою турботу і дізнатися, як 
ми можемо найкращим чином послужити їм. Йов висловив 
цю думку так: «Бідарям я був батьком, суперечку ж, якої не 
знав, я досліджував» (Йова 29:16). Ми повинні прагнути роз-
вивати інтерес до потреб інших. І хоча ті, кого ми намагаємося 
досягти, можуть не стати відразу ж сприйнятливими до ду-
ховних речей, є багато спільних занять, які служать початком 
для побудови відносин. Допомога вашому сусідові в приби-
ранні саду, запрошення колеги на обід або спільна прогулян-
ка на велосипедах з невіруючим родичем ‒ це лише декілька 
прикладів того, як ми можемо наблизитися до тих, для кого ми 
працюємо. «Своєю товариськістю і близькістю до людей ви 



179

зможете повернути хід їхніх думок швидше, ніж своїми най-
талановитішими проповідями» (Е. Уайт. Служителі Євангелія, 
с. 193).

Співчуття
Співчувати означає чуйно ставитися до чийогось горя, до 

чиїхось переживань. Неможливо співчувати тим, з ким ми не 
хочемо спілкуватися. «Знайомство із ситуацією пробуджує 
співчуття, а співчуття є джерелом дієвого служіння» (Е. Уайт. 
Виховання та освіта, с. 269). 

Раніше люди приділяли багато часу спілкуванню, вони 
знали своїх сусідів, у них були міцні відносини з ними. Але 
часи змінилися. Ми живемо у відособленому суспільстві. Ми 
спілкуємося з іншими в основному через sms та електронну 
пошту. У результаті співчуття до ближнього майже немає, ми 
все більше стаємо егоцентричними.

Люди відчувають себе занадто втомленими від фінансових 
проблем, безладу в шлюбі, проблем зі здоров'ям і загальної 
незадоволеності життям, щоб цікавитися тим, що вони вва-
жають просто іншою релігійною теорією. Вони відчувають, 
що ніхто не піклується про них і не розуміє їх, а їхня доля – це 
нести тягар самотужки.

Еллен Уайт говорить: «Якби ми упокорили себе перед Бо-
гом, були б добрими, чемними, ніжними і проявляли співчут-
тя один до одного, тоді там, де сьогодні навертається і прий-
має істину одна людина, наверталися б сотні» (Свідчення для 
Церкви, т. 9, с. 189). «Сьогодні світ потребує того самого, чого 
й дев'ятнадцять століть тому, ‒ одкровення Христа» (Служін-
ня зцілення, с. 143). Як Спаситель завжди перебував біля ліж-
ка хворого, серед найбідніших верств суспільства і прагнув 
піднести принижених, так і Його послідовники повинні про-
являти Його милість, любов і співчуття в спілкуванні зі своїми 
ближніми.



180

Служіння
Коли Ісус спілкувався з людьми та співпереживав їхнім 

тягарям, Він був здатний служити їхнім потребам, оскільки 
бажав їм добра. І так мають чинити християни ‒ служити по-
требам людства. Біблія навчає: «Чи ж не це, ‒ щоб вламати го-
лодному хліба свого, а вбогих бурлаків до дому впровадити? 
Що як побачиш нагого, ‒ щоб вкрити його, і не сховатися від 
свого рідного? Засяє тоді, мов досвітня зоря, твоє світло, і хут-
ко шкірою рана твоя заросте, і твоя справедливість ходитиме 
перед тобою, а слава Господня сторожею задньою! Тоді клика-
ти будеш ‒ і Господь відповість, будеш кликати ‒ і Він скаже: 
Ось Я! Якщо віддалиш з-поміж себе ярмо, не будеш підносити 
пальця й казати лихого, і будеш давати голодному хліб свій, і 
знедолену душу наситиш, ‒ тоді-то засвітить у темряві світло 
твоє, і твоя темрява ніби як полудень стане» (Ісаї 58:7-10).

Пізніше ці настанови повторив Ісус, коли Він сказав: «Бо 
голодував Я, і ви дали Мені їсти; спраглим був, і ви Мене на-
поїли; чужинцем був Я, і ви Мене прийняли; не мав одягу, і ви 
Мене одягнули; хворів, і ви Мене відвідали; у в’язниці був Я, і 
ви прийшли до Мене! Цар у відповідь скаже їм: Запевняю вас: 
те, що зробили одному з Моїх найменших братів, ви зробили 
Мені» (Матв. 25:35, 36, 40). Саме в служінні потребам людей 
ми завойовуємо їхню довіру і готуємо ґрунт серця для прий-
няття істини Євангелія.

Спасіння
Завойовуючи довіру людей через спілкування, співчуття та 

служіння, Ісус пропонував їм: «Ідіть за Мною». Цей заклик був 
завжди! Коли фермер дбайливо готує ґрунт, він робить це з 
чітким наміром сіяти. 

Існує небезпека дозволити служінню щоденним потребам 
людей затьмарити собою поширення євангельської вістки. 
Деякі люди ніколи не йдуть далі служіння фізичним і емоцій-
ним потребам. Вони бояться, що проповідь біблійної істини 



181

викличе негативну реакцію співрозмовника. Та якщо ми не 
пропонуємо слідувати за Ісусом і Його Словом тим, для кого 
працюємо, то все буде надаремно. Євангеліє є найбільшою 
потребою у світі. «Не труднощі, не виснажлива праця і не 
злидні принижують людину. Її принижують почуття вини та 
гріх. Саме це приносить неспокій і пригнічення. Христос ба-
жає, щоб Його слуги допомагали душам, ураженим гріхом» 
(Е. Уайт. Христос – надія світу, с. 822). 

Навіть якщо хтось страждає від хвороби, то все одно най-
більшою потребою є зцілення душі. Христос простив гріхи 
розслабленого, які він учинив, перед тим як зцілити його 
фізично (Марка 2:1-12). «Паралізований знайшов у Христі 
зцілення як для душі, так і для тіла. Він потребував душевного 
здоров'я ще до того, як зміг по-справжньому оцінити здоров'я 
тілесне. Перш ніж зцілити фізичний недуг, Христос прино-
сить розраду душі та позбавляє її від гріха. Цей урок не слід 
залишати без уваги» (Е. Уайт. Служіння зцілення, с. 77).

Якщо ми спілкуємося, співчуваємо та служимо, але ніколи 
не спасаємо, ми знаходимо друзів тільки для цього життя. Але 
Бог бажав би, щоб ми знаходили друзів для вічності. 

Практичне застосування
Метод Христа є зразком. Тільки справжнє співчуття і 

служіння ближнім відкриють серця для отримання та прий-
няття істини. «Потрібно докладати зусилля зі свого боку, щоб 
зблизитися з людьми. Якби менше часу віддавалося про-
повідуванню, а більше ‒ особистому служінню, тоді можна 
було б отримати значно кращі результати. Бідні потребують 
допомоги, хворі ‒ догляду, зажурені і скорботні ‒ розради, 
необізнані ‒ повчання, недосвідчені ‒ поради. Ми покликані 
плакати з тими, хто плаче, і радіти з тими, хто тішиться. Су-
проводжувана силою переконання, силою молитви і силою 
любові Божої, ця робота не може бути і не буде безплідною» 
(Е. Уайт. Служіння зцілення, с. 143).



182

Зверніть увагу на людей, які пережили горе або живуть у 
бідності, або борються з хворобами чи спокусою. Запитайте 
себе, що ви можете зробити, щоб послужити їхнім потребам, 
допомогти їм нести тягар, надихнути їх і показати співчуття 
Христа. Пам'ятайте, що «ваш успіх буде залежати не так від 
ваших знань і способу викладу, як від вашої здатності знахо-
дити шлях до серця» (Е. Уайт. Християнське служіння, с. 122). 
На цьому тижні знайдіть людину, якій би ви могли допомогти. 
Роблячи це, ви будете завойовувати серця і готувати їх для 
прийняття біблійної істини.

Практичні способи «підготовки ґрунту» серця
•	 Знайдіть час, щоб налагодити дружні відносини; під-

тримайте розмову і будьте хорошим слухачем.
•	 Служіть щоденним потребам людей (допоможіть по-

косити газон, приготувати їжу, якщо хтось хворий, до-
гляньте за дитиною, підвезіть когось і т. д.).

•	 Подаруйте подарунок «зі змістом».
•	 Проявляйте особливий інтерес до вашого друга.
•	 Запросіть ваших друзів на обід.
•	 Знайдіть час, щоб допомогти в чомусь (у ремонті бу-

динку, садівництві/господарстві, ремонті автомобілів 
і т. д.).

•	 Будьте чуйні й уважні, зауважуючи, якщо у вашого дру-
га неприємності чи він пережив стрес. Запропонуйте 
йому підтримку.

•	 Моліться про керівництво Святого Духа, щоб Господь 
підготував серце вашого друга для прийняття біблій-
них істин.



183

РОЗДІЛ 24. СІЯННЯ ЗЕРНА

Важливість підготовки ґрунту не можна переоцінити. Фер-
мер не обробляє ґрунт постійно. Він робить це, щоб посіяти 
насіння. Ісус сказав: «Зерно – то Слово Боже» (Луки 8:11). Має 
прийти час, коли ми почнемо ділитися біблійною істиною з 
нашими друзями. Без сіяння зерна не буде врожаю. Тому 
Біблія радить нам бути «сіячами понад всякими водами» (Ісаї 
32:20), говорити про Слово Боже, де б ми не були.

З чого почати?
Перш ніж ми зможемо посіяти насіння, ми повинні знати, 

де це зробити. Для цього нам потрібно тільки озирнутися. 
Господь посилає Своїх послідовників у їхні сім'ї, а також надає 
їм можливість нести Євангеліє сусідам і колегам, щоб досягти 
інших через їхній вплив (Дії 17:24-28).

Ісус сказав Своїм учням, що вони будуть Його свідками 
«в Єрусалимі, по всій Юдеї та Самарії – і аж до краю землі!» 
(Дії 1:8). Еллен Уайт пише: «Це урок для всіх, кому дана віст-
ка істини для передачі її світу: спочатку їхнє власне серце 
має бути наповнене Духом Божим, їхня праця має початися 
вдома; їхні сім'ї повинні побачити користь від їхнього впли-
ву... Нехай робота розширюється; усі сусіди мають побачи-
ти вашу зацікавленість у їхньому спасінні. Світло істини 
нехай буде правильно представлене їм, бо їхнє спасіння 
має важливе значення. Коло впливу слуг Божих має роз-
ширюватися, доки вістка істини не дійде до краю землі» 
(Дух пророцтва, т. 3, с. 240).

Домашнє місіонерське поле
Першим і головним місіонерським полем для нас є наша 

сім'я, але поширення Євангелія серед рідних іноді може вия-
витися дуже складним завданням. Ті, хто найкраще знайомий 
з нашим життям, нашими недоліками та слабкостями, можуть 



184

використовувати їх як виправдання, щоб відкинути істину, 
яку ми представляємо їм. Це те, що Ісус мав на увазі, коли ска-
зав: «Пророк буває без пошани лише у своєму рідному краї, 
серед своїх рідних і у своєму домі» (Марка 6:4).

З іншого боку, оскілько найближчі люди знають наші слабкі 
сторони, вони, імовірно, бачать позитивні зміни, які Господь 
здійснив у нашому житті. Ці зміни можуть вплинути на їхнє 
ставлення. Дослідження показали, що приблизно троє з чо-
тирьох християн приходять до Христа завдяки впливу друга 
або родича, і більше половини з тих, які приєднуються до 
Церкви АСД, роблять це після отриманих запрошень на цер-
ковні заходи від своїх знайомих.

Пошук і спасіння загублених
Служіння ближнім має важливе значення, однак Господь 

розширює сферу нашої діяльності далі, за межі кола друзів і 
рідних. Велике доручення наказує нам іти й навчати (Матв. 
28:19). Метод Ісуса полягав у пошуку (Луки 19:10) тих, хто 
гине. Біблія говорить: «Хто сіє зі слізьми, зі співом той жне: 
все ходить та плаче, хто носить торбину насіння на посів, ‒ та 
вернеться з співом, хто носить снопи свої!» (Псал. 126:5, 6). Ми 
повинні бути готові вирушити на пошуки, якщо хочемо знай-
ти серця, сприйнятливі до істини. Нам необхідно розвивати 
напрямок думок Христа: «У його очах кожна душа була над-
звичайно дорогоцінною… У кожній людині Він бачив гріш-
ника, заради спасіння якого Він прийшов» (Е. Уайт. Дорога до 
Христа, с.12).

Бути для більшості людей добрими, намагаючись знайти 
нових друзів, не є проблемою. Складність полягає в розумін-
ні, як і коли переходити до духовної частини розмови. Багато 
християн, паралізовані невизначеністю і страхом, зупиня-
ються і не проголошують біблійну істину. 

Усі люди різні, тому складно визначити той найкращий час, 
коли направити тему розмови до духовних речей або коли 
людина буде позитивно реагувати на наші слова. Незважа-



185

ючи на це, ми повинні в якийсь момент довіритися Богові й 
посіяти насіння істини.

Перевірка ґрунту
Деякі люди помилково вважають, що потрібно витрачати 

роки для побудови відносин з кимось, перш ніж людина буде 
відкрита для духовної істини. Вони вказують на метод Ісуса 
в служінні людям (див. попередній розділ) і вважають: якщо 
не виділити тривалого часу для побудови відносин до момен-
ту благовістя (євангельських зустрічей, служіння з дому в 
дім і т. д.), то всі наші зусилля будуть неефективними. Проте 
відрізок часу, необхідного для підготовки ґрунту, залежить 
від конкретної людини. Для одних це справді може потре-
бувати років, але для інших вистачить кількох місяців, тиж-
нів, днів або, як у випадку з жінкою із Самарії, лише декілька 
хвилин (Івана 4:1-26).

Усе служіння Ісуса тривало тільки три з половиною роки. 
Він регулярно надавав підтримку особистим служінням, од-
нак не втрачав можливості говорити на духовні теми навіть на 
початку відносин. Спаситель знав, що одним людям потрібно 
багато часу, перш ніж вони відкриють свої серця для істини, 
для навернення інших можна витратити значно менше зу-
силь, оскільки Дух Святий уже працював у їхньому житті. І 
сьогодні навколо нас є ті, кого Святий Дух уже приготував для 
прийняття Євангелія, їм просто потрібен той, хто поділиться з 
ними істиною.

Найкращий спосіб дізнатися, чи готова людина до прий-
няття істини, ‒ це «перевірка ґрунту». Просто торкніться ду-
ховних питань і подивіться на реакцію. Розкажіть про свої 
вихідні, у тому числі й коротко про церковні зустрічі, на яких 
ви були. Згадайте, що ви чули в проповіді або на молитовно-
му зібранні. Запропонуйте помолитися з тим, хто морально 
пригнічений. Коротко розкажіть про свій досвід з Богом. Якщо 
реакція позитивна, це може вказувати на певний інтерес до 
теми. Почніть поступово привносити більше духовних ідей, 



186

біблійних тем у ваші бесіди з цією людиною. Якщо співроз-
мовник виявляє байдужість, не турбуйтеся. Пам'ятайте, що 
ситуація може швидко змінитися, тому не бійтеся періодично 
«перевіряти ґрунт».

Мовчазні вісники
Ділитися духовною літературою або DVD-дисками ‒ це 

чудовий спосіб «перевірити ґрунт», сіючи насіння Слова Бо-
жого. Еллен Уайт радить: «Публікації повинні видаватися 
і розповсюджуватися, як осіннє листя. Ці мовчазні вісники 
освічують і формують розум величезної кількості людей у 
кожній країні й кожному народі» (Вісники надії, с. 5).

Словосполучення «мовчазні вісники» найкраще підходить 
для опису впливу книг і брошур, які не сперечаються з чи-
тачем, а просто чекають свого часу. Це «мовчання» дозволяє 
людині боротися з Богом наодинці, не переживаючи за свою 
репутацію, як це часто буває, коли вона чує істину від іншої 
людини. Багато людей буде читати літературу, відкладати її, 
а потім повертатися до неї знову і знову завдяки спонуканню 
Святого Духа. Справжня цінність розповсюдження літератури 
стане відомою тільки у вічності. Еллен Уайт пише: «Набли-
жається час, коли більше тисячі людей буде навертатися щод-
ня, і більшість з них буде завдячувати нашій літературі своєю 
першою зустріччю з істиною» (Вісники надії, с. 151).

Завдяки розповсюдженню буклетів, книг, журналів і 
DVD-дисків багато людей, які не могли б в іншому випадку 
взяти до рук Біблію, роблять це. «Якби було можливо поста-
вити одну роботу вище за іншу, то найважливішою була б 
та, яка дозволяє нашим публікаціям досягати людей, спо-
нукаючи їх до дослідження Святого Письма» (Е. Уайт. Віс-
ники надії, с. 7).

Якщо ми не впевнені, чи варто давати літературу кон-
кретній людині, найкраще ‒ спробувати. Ми можемо бути 
здивовані, виявивши сприйнятливе серце там, де наймен-
ше цього очікували. «Наша література повинна розповсюд-



187

жуватися скрізь. Істину слід сіяти всюди, бо ми не знаємо, 
де вона буде почута. Керуючись своїми власними помил-
ковими судженнями, ми можемо думати, ніби нерозумно 
пропонувати літературу тій чи іншій людині, хоч насправді 
саме він або вона прийме істину з найбільшою готовністю. 
Розповсюджуючи літературу, що повідомляє істину для те-
перішнього часу, ми не можемо передбачити результати» 
(Е. Уайт. Вісники надії, с. 4).

Пробудження інтересу
Ми повинні не тільки сіяти насіння істини, щоб знайти тих, 

хто вже зацікавлений у вічних питаннях. Наше свідчення або 
розповсюдження біблійної літератури може пробудити інте-
рес там, де його раніше не було. «У своїй роботі ви зобов'язані 
не тільки кувати залізо, поки воно гаряче, але і невпинними 
ударами розігрівати його» (Е. Уайт. Євангелізм, с. 647).

Ми повинні прагнути зміцнювати довіру завдяки дбайли-
вому служінню іншим, але ми не можемо чекати, поки люди 
прийдуть і самі попросять літературу, що містить істину. «Я 
хочу сказати, брати і сестри, що ми повинні працювати для 
тих, хто заблукав, скрізь, де вони є. Не потрібно чекати, що 
ті, хто несе на собі сковуючий вплив світу, самі будуть турбу-
ватися про свою душу. Ми повинні робити це за них» (Е. Уайт. 
Рукописи, т. 18, с. 284).

Вістка життя та смерті
Більшість християн надмірно турбується про те, що поду-

мають про них люди. Однак ті, хто живе для світу, не сором-
ляться розповідати християнам усе, що вони і не хотіли би 
знати! Вони розповідають про свої пригоди у вихідні дні, про 
улюблені фільми й багато іншого, що важливо для них. Але 
ми часто можемо мовчати про те, що важливе як для нас, так і 
для наших слухачів. Звичайно, ми ніколи не повинні прагнути 
скривдити людей. Однак ми можемо бути сповнені ентузіаз-
му, кажучи про те, що важливе для нас, як і вони розповіда-



188

ють нам про те, що їх цікавить. Насамперед ми ніколи не має-
мо забувати: те, чим живемо ми, украй необхідне людям у 
цьому світі, щоб вони могли уникнути долі бути втраченими 
для вічності.

Еллен Уайт писала: «Ви повинні цінувати власну віру, для 
того щоб успішно представляти її іншим» (Принципи христи-
янського виховання, с. 194). Ісус розумів цінність Євангелія, і 
Він ділився ним з тими, хто навіть не усвідомлював своєї по-
треби в ньому. Спаситель сказав жінці-самарянці: «Коли б ти 
знала Божий дар і Хто Той, що говорить тобі: Дай мені напи-
тися! ‒ ти просила б у Нього, і Він дав би тобі живої води» (Іва-
на 4:10). Христос пояснив: якби вона тільки знала те, що знав 
Він, то просила б Його поділитися з нею цим!

Господь довірив нам вістку, яка має життєво важливе 
значення для цього часу. Якби світ знав важливість того, 
що Бог відкрив нам у Своєму Слові, то люди самі просили 
б нас розповісти їм про Євангеліє. «Наша вістка є вісткою 
життя та смерті, і ми повинні дозволити їй постати як ве-
ликій силі Божій. Нам необхідно представити її у всій своїй 
виразній силі. Тоді Господь зробить її дієвою» (Е. Уайт. Ру-
кописи, т. 1, с. 57).

Практичне застосування
У притчі про сіяча Ісус описав людину, яка вийшла сіяти 

насіння. Деякі зерна впали на узбіччя, інші ‒ на кам'янисту 
землю, треті ‒ серед колючок, але тільки насіння, яке впало на 
добру землю, принесло плід. У цій притчі ми виявляємо, що ні 
сіяч, ні тип насіння, ні спосіб посіву не визначали успіху. Успіх 
урожаю залежав від виду ґрунту, у який насіння було посія-
не. Цей урок повинен надихнути і наставити кожного учня 
Христа. Не красномовство, спритність, уміння або точна ме-
тодологія визначають успіх зусиль із завоювання душ. Важ-
ливішим є стан серця того, з ким ми працюємо. Чим більше 
насіння ми сіємо, тим імовірніше, що буде знайдений «доб-



189

рий ґрунт» ‒ серце, підготовлене для насіння істини, яке зійде 
та принесе плід спасіння.

Біблія говорить нам: «Хто вважає на вітер, не буде той сіяти, 
а хто споглядає на хмари, не буде той жати» (Екл. 11:4). Інши-
ми словами, якщо ми відклали духовний посів і жнива, тому 
що очікуємо ідеального часу або умов, щоб ділитися істиною, 
то ніколи не побачимо плодів нашої праці. «Як не відаєш ти, 
яка то путь вітру, як кості зростають в утробі вагітної, так не 
відаєш ти чину Бога, що робить усе. Сій ранком насіння своє, 
та й під вечір хай не спочиває рука твоя, не знаєш-бо ти, котре 
вийде на краще тобі, ‒ оце чи оте, чи обоє однаково добрі» 
(Екл. 11:5, 6)

Ми не можемо знати, що відбувається в серці іншої людини, 
не можемо знати ідеального часу, коли почати духовну бесіду 
чи ділитися літературою. Натхненна порада полягає в тому, 
щоб сіяти зерно вранці та ввечері. Це вічний принцип: «Втім, 
хто сіє скупо, той скупо і жатиме, а хто сіє щедро, той щедро і 
пожне» (2 Кор. 9:6).

На цьому тижні візьміть брошури, журнали, книги і 
DVD-диски для розповсюдження. Тримайте їх у своєму авто-
мобілі або в іншому місці, звідки їх легко взяти. Почніть 
практикувати звичку носити кілька брошур у кишені, щоб 
ви могли розповсюдити їх. Потім виберіть того, кого ви знає-
те, і досліджуйте «ґрунт» його серця. Моліться про мудрість 
і сміливість, про те, щоб Бог організував зустрічі з тими, хто 
відкритий для істини. Ідіть уперед, щоб сіяти дорогоцінне на-
сіння істини; нехай Бог допоможе вам повернутися зі «співом, 
хто носить снопи свої» (Псал. 126:6).

Практичні способи посіву насіння істини
•	 Діліться тим, що Бог здіснив у вашому житті в минуло-

му чи робить зараз. 
•	 Розкажіть про те, як ви прийшли до пізнання Христа і 

стали адвентистом сьомого дня. 



190

•	 Запропонуйте своєму другові, родичеві чи знайомому 
помолитися. 

•	 Діліться біблійними обітницями з тими, хто потрапив у 
складну ситуацію. 

•	 Розповсюджуйте невеликі брошури, залишаючи їх у 
громадських місцях, передаючи незнайомим людям або 
тим, з ким ви вже знайомі. 

•	 Діліться CD- та DVD-дисками, що містять істину, і про-
довжуйте визначати рівень інтересу людей до духовної 
тематики. 

•	 Запишіть думки на духовні теми в соціальних мережах, 
діліться посиланнями на веб-сайтах або в групах, які 
сприяють поширенню істини. 

•	 Наводьте в розмові вірші з Біблії або факти з тієї теми, 
яку ви нещодавно вивчили. 

•	 Розповсюджуйте духовні книги або уроки з вивчення 
Біблії. 

•	 Запрошуйте людей на церковні служіння або заходи 
(суботнє богослужіння, молитовне зібрання, концерти, 
семінари, євангельські зустрічі і т. д.). 

•	 Запросіть своїх друзів або знайомих на заходи місцевої 
конференції (зустрічі жінок або чоловіків, сімейні виїз-
ди для відпочинку, літні табори і т. д.).



191

РОЗДІЛ 25. ПІДТРИМКА РОСТУ

Після того як ґрунт був підготовлений і насіння було посія-
не, починається фаза культивування, процес, який допомагає 
зростанню рослин. Воно включає в себе вплив сонячного 
світла і насичення водою, поживними речовинами, видален-
ня бур'янів, які заважають їм рости, і захист їх від шкідливого 
впливу. Фаза культивування дуже важлива для росту рослин, 
вона вимагає найбільше часу та праці. У той час як підготовка 
ґрунту і посів може тривати декілька днів, вирощування но-
вих рослин і дозрівання займає кілька місяців.

Після того як серце було пом'якшене та з'явився інтерес до 
Слова Божого, наступним кроком є підтримка цього інтересу 
через регулярні біблійні дослідження. Той, для кого ви пра-
цюєте, зростає в розумінні й застосуванні Слова. Істина Слова 
Божого «забезпечує поживними речовинами», необхідними 
для росту, і дає світло й силу для видалення «бур'янів» ‒ по-
милкових учень і гріховних звичок. 

Важливість проведення уроків з вивчення Біблії
Одна з найбільших потреб у Церкві сьогодні ‒ це потреба 

в членах, які будуть формувати духовні звички, проводячи 
біблійні уроки. Мало хто розуміє, який неймовірний потен-
ціал може бути виявлений у Церкві, коли її члени присвятять 
себе проведенню біблійних курсів хоча б один раз на тиж-
день. Хтось може хреститися, жодного разу не відвідавши 
виставки здоров'я або інших заходів щодо здорового спосо-
бу життя. Також можливо, що хтось не відвідував канікулярні 
шкільні заняття або євангельські вечори. Але є одне, що по-
винен зробити кожний адвентист сьомого дня, перед тим як 
укладе заповіт з Богом. Кожен має вивчити біблійний курс. 
Саме на цих уроках істина торкається серця, і людина прий-



192

має доленосне рішення вірити і слідувати за Христом у по-
всякденному житті. 

У процесі євангелізації проведення біблійних уроків час-
то є найскладнішим процесом. У той час як більшість членів 
Церкви добровільно залучена до інших видів служіння, лише 
деякі готові проводити заняття з вивчення Біблії. Нам легше 
працювати в будь-якій іншій сфері євангелізації, проте біль-
шість наших громад ніколи не побачать значного збільшення 
духовного врожаю до того часу, поки більшість їх членів не 
проводитиме біблійні курси.

Реформи у вивченні Біблії
Сам Бог благословив формат вивчення Біблії у вигляді за-

питань і відповідей. У Святому Письмі ми бачимо приклади, 
коли Ісус запитував: «Як читаєш?», а потім указував на біблій-
ні істини. Цей спосіб поширений і в наш час. Практика цього 
простого методу сягає ранніх років існування Церкви адвен-
тистів сьомого дня.

Це сталося влітку 1883 року; у той час істина поширюва-
лася в основному через брошури й літературу або пропові-
дування великій кількості людей. Пастор С. Н. Хаскелл про-
повідував на зібранні в наметі в Південній Каліфорнії, коли 
почалася сильна буря. Гуркіт був таким гучним, що люди не 
чули промовця, і тому запропонували скасувати зустріч. Од-
нак у пастора Хаскелла раптом з'явилася дана Богом ідея. Він 
закликав людей зібратися навколо нього в центрі намету і по-
чав ставити запитання, за якими слідували тексти, які люди 
повинні були знайти. Тоді він називав одного або іншого, щоб 
вони читали текст уголос. Таким чином він зміг закінчити свій 
виступ, і ефект був вражаючим! Люди бачили відповіді на 
свої запитання, взяті з власних Біблій, і були глибоко вражені 
істиною.

Після того як гості розійшлися, пастор Уільям Уайт розповів 
своїй матері про те, що сталося тієї ночі. Наступного дня Ел-
лен Уайт зустрілася з пастором Хаскеллом та іншими служи-



193

телями і розповіла їм, що ту зустріч благословив Бог. Господь 
показав їй видіння, у якому вона бачила тисячі адвентистів 
сьомого дня, які йшли в будинки і ділилися істиною.

Ось опис видіння з книги «Християнське служіння»: «У 
видіннях мені був показаний великий реформаторський 
рух серед народу Божого. Багато людей славило Бога. Хворі 
зцілялися, і відбувалися всілякі дива. Сотні й тисячі людей 
відвідували інші сім'ї та відкривали перед ними Слово Боже. 
Серця людей відчували на собі переконливу силу Святого 
Духа, людьми опановував дух справжнього навернення» 
(с. 42). Це яскраве видіння показало Божий план реформи се-
ред Його народу ‒ реформи в дослідженні Біблії.

Ідея з Неба
Пастор Хаскелл був натхненний видінням Еллен Уайт, яке 

передбачало просте повчання про те, як ділитися біблійни-
ми істинами, використовуючи той самий формат запитань і 
відповідей, який застосував він сам. У жовтні того ж року він 
організував десятиденний курс біблійних читань для підго-
товки рядових членів Церкви (вивчення Біблії тоді називали 
біблійними читаннями).

Оголошення дали в одній з провідних адвентистських га-
зет. Воно звучало так: «Запрошуються не тільки молоді чо-
ловіки і жінки, але й люди літнього віку; навіть якщо їхні го-
лови білі від сивого волосся, вони не є занадто старими, щоб 
відвідувати сім'ї, розповідаючи про те, що Бог зробив для них, 
і читаючи Святе Письмо» (С. Н. Хаскелл. Ознаки часу, 18 жовт-
ня 1883 року, с. 465). Еллен Уайт пізніше написала: «Спільне 
вивчення Біблії ‒ це план, передбачений Небом. Багато лю-
дей може бути задіяно в цій сфері місіонерської діяльності, 
розвиваючись і стаючи могутніми знаряддями в руці Божій» 
(Християнське служіння, с. 141).

Варті уваги ті, хто був залучений до викладання біблійних 
уроків. Це люди похилого віку та молоді, чоловіки і жінки, усі, 
хто міг розповісти про присутність Бога в їхньому житті і чи-



194

тати Святе Письмо. Більше Церква не була залежна від служи-
телів, які поширювали істину. Це був метод, який давав мож-
ливість тисячам рядових членів стати важливим знаряддям у 
євангельській роботі.

Величезна сила
Деякі вважають, що викладання біблійних уроків має про-

водитися в скороченій формі, щоб не бентежити людей док-
тринами, які викликають суперечки. Але це лише віддаляє 
людей від істини. Ті, хто дотримується цієї точки зору, не ро-
зуміють величезної сили, що міститься у викладанні уроків з 
вивчення Біблії, які ідеально підходять для задоволення по-
треб світу, ураженого гріхом.

По-перше, вивчення Біблії використовує силу Слова. Господь 
обіцяв: «Слово Моє… порожнім до Мене воно не вертається, 
але зробить, що Я пожадав, і буде мати поводження в тому, на 
що Я його посилав!» (Ісаї 55:11). Ми ніколи не повинні забува-
ти, що Слово Боже оживляє. Апостол Петро нагадує нам про 
те, що ми народжені згори, «бо відроджені ви не з тлінного 
насіння, а з нетлінного, ‒ живим Божим Словом, що перебуває 
[вічно]» (1 Петра 1:23). Еллен Уайт пише: «У Слові Божому 
міститься творча енергія, яка викликала до існування світ. 
Це Слово наділяє силою, породжує життя… Воно перетворює 
єство, відтворює душу за образом Божим» (Е. Уайт. Вихован-
ня та освіта, с. 126). Ця сила міститься в особистому вивченні 
Біблії!

По-друге, викладання уроків з вивчення Біблії пов'язує 
нас із серцями тих, для кого ми працюємо. Справи доброти, 
звичайно, справляють певне враження, але їх не порівняти з 
любов'ю, переданою через викладання регулярних щотиж-
невих уроків з вивчення Біблії. Людина, з якою ви вивчаєте 
біблійний курс, не зможе не помітити, скільки часу ви жерт-
вуєте для цих занять. І це справить на неї враження. Крім того, 
викладання уроків з вивчення Біблії відбувається не просто 
для поширення інформації, але й для того, щоб допомогти 



195

зрозуміти і прийняти спасіння, запропоноване в Слові Божо-
му. Це досвід, який допоможе будь-якій людині задовольнити 
найглибші потреби душі.

По-третє, викладання особистих уроків з вивчення Біблії 
має важливе значення для духовного зростання самого викла-
дача. Ось чому Еллен Уайт писала: «Члени наших церков по-
винні більше працювати, ідучи з дому в дім, навчаючи людей 
біблійних істин і розповсюджуючи християнську літературу. 
Християнський характер може бути всебічно розвинений 
тільки тоді, коли людина вважає своєю перевагою безплат-
но працювати у справі проголошення істини і підтримувати 
справу Божу своїми засобами» (Свідчення для Церкви, т. 9, 
с. 127). «Проповідникам слід навчати членів громади, що для 
свого духовного зростання вони повинні нести тягар, покла-
дений на них Господом, ‒ приводити душі до істини» (Христи-
янське служіння, с. 69).

Найкращий спосіб запам'ятати те, що ми вже знаємо, і 
зростати в нашому пізнанні істини полягає в передачі тих 
знань, якими ми володіємо. «Хто починає з невеликих знань, 
але в покорі серця, і розповідає про те, що знає, водночас 
старанно здобуваючи більші знання, той виявить, що всі 
небесні скарби чекають його прохань. Чим більшим світлом 
він прагне поділитися з іншими, тим більше світло одер-
жить. Чим більше ми намагаємося пояснити Боже Слово 
людям, спонукані любов’ю до них, тим зрозумілішим воно 
стає для нас. Чим більше ми використовуємо наші знання та 
вправляємо наші сили, тим більше матимемо знань і сили» 
(Е. Уайт. Наочні уроки Христа, с. 354).   

Не забудьте запитати
Як правило, ми можемо виявити інтерес до вивчення Біблії 

серед тих, з ким ми вже спілкувалися на ці теми («готували 
ґрунт і сіяли насіння»). Це можуть бути наші друзі, сім'я, ко-
леги, сусіди, гості церкви, ті, хто був присутній на євангель-
ських зустрічах або іншому церковному заході. Інтерес до 



196

вивчення Біблії також часто проявляється завдяки служінню 
літературного євангелізму, роботі з дому в дім, через розсил-
ку запрошень для вивчення Біблії. Незважаючи на те, що ба-
гато хто говорить: «Люди не цікавляться більше Біблією», ми 
повинні довіряти словам Ісуса: «Ниви... дозріли для жнив» 
(Івана 4:35). Він також сказав: «Жнива великі» (Матв. 9:37). Чи 
віримо ми Йому? Хоч нам потрібно вирушити на пошуки, але 
у світі не бракує людей, які відкриті для вивчення Біблії.

«Чимало є таких, які читають Писання, але не можуть зро-
зуміти їхнього справжнього змісту… Душі, що прагнуть світ-
ла, благодаті й Святого Духа, зі сльозами приносять до Бога 
молитви й прохання. Чимало людей перебуває на порозі Цар-
ства і лише чекає, коли хтось запросить їх туди ввійти» (Е. 
Уайт. Дії апостолів, с. 109).

Ось кілька способів, за допомогою яких ви можете запропо-
нувати людям спільне вивчення Біблії: 

•	 «Нещодавно я побачив комплект посібників, які 
відповідають на найпоширеніші запитання про 
Біблію. Я хотів би дослідити їх. Чи зможемо ми зай-
матися разом?»

•	 «Я шукаю того, хто зацікавився б вивченням Біблії 
разом зі мною, і я подумав про вас. Чи згодні ви зу-
стрічатися раз на тиждень, щоб протягом години 
вивчати Слово Боже?» 

Причина, з якої більшість людей ніколи не знаходять охо-
чих вивчати Біблію, полягає в тому, що вони ніколи не запи-
тують про це. Незалежно від методу, який ви використовуєте, 
щоб отримати згоду на проходження уроків з вивчення Біблії, 
просіть!

Як викладати уроки з вивчення Біблії
Викладати уроки з вивчення Біблії значно простіше, ніж 

припускає більшість людей. Не потрібно бути мудрим знав-
цем Біблії. Усе, що необхідно, ‒ це готовність серця і любов 
до людей. Уроки з вивчення Біблії можуть проводитися як 



197

індивідуально, так і в невеликій групі. Існує багато варіантів 
проведення уроку, також можна вибрати простий формат 
«запитання ‒ відповіді». Інші ресурси, які можуть бути вико-
ристані, ‒ це Біблія з позначками, особисті нотатки або відео-
презентації. Ось деякі прості кроки для викладання уроків з 
вивчення Біблії: 

1. Підготуйте своє серце. Моліться, щоб Святий Дух явив 
Свою силу у вашому житті. «Без живої віри в Христа як осо-
бистого Спасителя неможливо, перебуваючи в цьому скеп-
тичному світі, показати навколишнім людям силу та при-
вабливість вашої віри. Якщо ви бажаєте витягувати грішників 
з потоку, який стрімко тече, то ваші ноги не повинні стояти на 
слизькому місці» (Е. Уайт. Служителі Євангелія, с. 274).

2. Підготуйте урок. Виберіть навчальні посібники з вив-
чення Біблії та вивчіть перший урок самостійно. Дайте від-
повіді на запитання, уважно ознайомтеся з ними. Виділіть 
два або три найважливіших пункти і відповідні запитання. 
Зробіть особисті нотатки, запишіть свої думки, якими ви мо-
жете поділитися під час вивчення.

3. Працюйте з партнером. Запросіть іншого члена Церк-
ви, щоб він підтримував вас у вивченні. Таким чином ви мо-
жете надихати і підтримувати один одного. З цих та багатьох 
інших причин Ісус посилав Своїх учнів по двоє (Луки 10:1; див. 
також Е. Уайт. Христос – надія світу, с. 350). 

4. Приходьте на заняття вчасно. Це покаже, що ви цінуєте 
свій час і час вашого учня, що сприятиме зміцненню довіри.

5. Спілкуйтеся до початку заняття. Спілкування є важли-
вою частиною викладання. Це допоможе вам зміцнити ваші 
відносини, підвищити інтерес до вивчення біблійних уроків. 
Спілкування перед заняттям, а не після нього також дозволить 
завершити урок на духовній ноті. 

6. Моліться, перш ніж приступити до вивчення уроку. 
Просіть Святого Духа вести вас до повної істини (Івана 16:13).



198

7. Продовжуйте підтримувати інтерес до Слова Божо-
го. Поставте кожному з учасників запитання і запросіть до 
читання тексту, який передбачає відповідь. Потім повторіть 
запитання і зробіть відповідний висновок, ґрунтуючись на 
відповіді, яка щойно була прочитана. У разі необхідності ске-
ровуйте учня до відповіді, але намагайтеся не відповідати 
замість нього. Зробіть так, щоб він знайшов її в Біблії само-
стійно, адже ви хочете, щоб говорило Слово Боже, а не ви.

8. Не затягуйте урок. Не витрачайте багато часу на кожне 
запитання. Просувайтеся вперед, приділяючи більше уваги 
ключовим запитанням, які ви позначили, готуючись до уроку. 
Ви повинні пройти урок за одну годину, не забирайте час в 
іншої людини.

9. Будьте щирим і діліться особистим досвідом. Роз-
кажіть кілька особистих досвідів. Вони допоможуть зробити 
істину, яку ви викладаєте, живою і прихилити до вас слухачів.

10. Не вдавайте, що ви є експертом. Вам будуть ставити 
запитання, на які ви не зможете відповісти відразу, але не 
впадайте у відчай. Навіть маленька дитина може поставити 
дорослому запитання, яке зажене його в глухий кут. Якщо 
ви не знаєте відповіді, просто скажіть: «Я не думав про це 
раніше. Дозвольте мені вивчити це питання, і я поділюся 
своїми висновками під час нашої наступної зустрічі». Якщо 
питання присвячене одному з наступних уроків, просто 
скажіть про це.

11. Запитуйте, чи зрозуміло. Коли ви підбиваєте підсумок 
уроку, запитайте, чи все було зрозуміло. Акцентуйте увагу 
на основних моментах, наприклад: «Чи зрозуміло з нашого 
уроку, що мертві сплять в очікуванні воскресіння при При-
ході Ісуса?»; «Чи зрозуміло, що біблійна форма хрещення ‒ це 
повне занурення?». 

12. Запитайте про прийняття рішення. Більшість біблій-
них уроків закінчуються запитанням, яке закликає до по-
свячення і прийняття будь-якого рішення щодо тієї чи іншої 



199

істини. Не пропускайте це питання, дайте можливість людям 
відповісти на нього.

13. Уточніть час наступного уроку. Ніколи не залишайте 
невизначеною дату і час вашого наступного заняття. 

14. Завершіть вивчення молитвою. Коли ви молитеся, 
скажіть про вашу зацікавленість продовжувати вивчення 
Біблії. 

Практичне застосування
В одному дослідженні скрипалів умовно розділили на три 

категорії: відомі скрипалі, хороші виконавці та викладачі. І, як 
з'ясувалося, єдиний визначальний фактор, що сприяє досяг-
ненню успіху, полягав у кількості годин практичних занять. 
Учителі практикували в середньому чотири тисячі годин гри, 
хороші виконавці ‒ вісім тисяч годин, а ті, хто став відомим, 
практикували не менше десяти тисяч годин. Не було жодного 
скрипаля, який практикував би десять тисяч годин і не став 
би відомим. Цей час гарантував популярність. 

Старе прислів'я говорить: «Практика робить досконалим». 
Не існує сфери, у якій людина не могла б набути вміння завдя-
ки практиці. Якщо ви не відчуваєте себе впевнено, виклада-
ючи уроки з вивчення Біблії, ідіть на заняття разом з тим, хто 
стане для вас прикладом у викладанні. Спостерігайте за ним, 
а потім практикуйте самі. Спробуйте вивчити урок разом зі 
знайомим членом Церкви. Виберіть другу половину дня в 
суботу або будь-який вечір протягом тижня і спробуйте за-
стосувати кроки, про які йдеться в цьому розділі. Робіть це 
стільки разів, скільки буде потрібно, щоб відчути себе впев-
нено. Зі щирою молитвою і практикою ви будете процвітати у 
викладанні уроків з вивчення Біблії, і це стане однією з ваших 
найбільших радостей.

Не помиліться: «Саме у воді, а не на землі навчаються пла-
вати» (Е. Уайт. Виховання та освіта, с. 268). 

Ви ніколи не дізнаєтеся, як викладати уроки з вивчення 
Біблії, поки не довіритеся Богу і не почнете це робити. Ангели 



200

чекають, щоб благословити ваші зусилля. Прийміть рішення 
зараз, проявіть інтерес, висловіть бажання викладати Біблію. 
Господь відкриє шлях і дасть вам силу і мудрість, яких ви по-
требуєте, якщо тільки підете вперед з вірою.

Практичні кроки для підтримки інтересу                                
до біблійних занять

•	 Зустрічайтеся раз на тиждень, щоб вивчити разом 
серію біблійних уроків. 

•	 Проявляйте інтерес до викладання уроків з вивчення 
Біблії. 

•	 Беріть участь у щотижневому вивченні Біблії в Малих 
групах. 

•	 Подивіться разом серію DVD-дисків і обговоріть,  про 
що ви дізналися. 

•	 Розкажіть про свій досвід у класі Суботньої школи, по-
просіть молитовну групу молитися за вас. 

•	 Запросіть на євангельські зустрічі. 
•	 Запросіть людей на табірне зібрання вашої місцевої 

конференції. 
•	 Заохочуйте інтерес до адвентистських теле- і 

радіопрограм. 
•	 Регулярно моліться, щоб через вивчення Біблії відчути 

силу Христа і глибше пізнавати Його Слово, що змінює 
життя.



201

РОЗДІЛ 26. ЗБІР УРОЖАЮ І ЙОГО 
ЗБЕРЕЖЕННЯ

Найціннішою частиною циклу євангелізму після декількох 
місяців і навіть років підготовки ґрунту (дружній євангелізм), 
посіву насіння (поширення істини), підтримки зростання, 
культивування (уроки з вивчення Біблії) є збір урожаю у ви-
гляді рішень, які змінюють життя, і публічного сповідання 
Христа через хрещення. Під час цієї фази віра демонструється 
через практичні дії, і людина бере хрест, щоб слідувати за Ісу-
сом (Матв. 16:24; Луки 9:23). Панує «радість у Божих ангелів» 
(Луки 15:10), панує вона і в нашому серці, коли ми бачимо лю-
дину, яка прийняла таке рішення. 

Однак буває і так, що людина, з якою ми працювали, не го-
това стати частиною Божої Церкви останнього часу. Ісус ска-
зав: «Чи не кажете ви, що за чотири місяці настануть жнива? 
А Я кажу вам: Підійміть ваші очі і погляньте на ниви, які вже 
дозріли до жнив» (Івана 4:35). Існує багато тих, хто ніколи не 
прийме позитивного рішення, ‒ не тому, що не були готови-
ми, а тому, що ніхто не запитав його їхню готовність прийняти 
це рішення. Ми повинні розуміти важливість заклику, запро-
шення присвятити себе Христу. Багато відгукнеться, якщо ми 
звернемося до них.

Важливо пам'ятати, що, незважаючи на поширення істини, 
на заклики людей слідувати за нею, рішення приймається «не 
силою й не міццю, але тільки Моїм Духом, говорить Господь 
Саваот» (Зах. 4:6). Тільки Святий Дух може переконати серце 
і подарувати силу для змін. Ця сила приходить через Слово 
Боже (Євр. 4:12). «Дух оживляє, а тіло ніяк не допомагає. Сло-
ва, які Я вам сказав, є дух і життя» (Івана 6:63). Нам потрібно 
усвідомити свою залежність від Бога і Його Слова, щоб від-
повісти на всі запитання і заперечення та привести людей до 



202

прийняття Христа. Слово Боже може переконати там, де наші 
слова безсилі!

Публічні заклики
Одна з найкращих можливостей звернутися із закликом 

прийняти рішення слідувати за Ісусом надається під час за-
гального зібрання, наприклад, суботнього богослужіння або 
євангельської зустрічі. Тут проповідь Слова переконує людей, 
а проповідник пропонує слухачам відповісти на запрошення 
Духа. Ніколи не слід проповідувати, якщо проповідь не вклю-
чає в себе заклик слідувати за Христом і Його Словом.

Стосовно важливості таких слів Еллен Уайт пише: «І якщо 
не буде рішучої взаємодії їхніх сердець з істиною, якщо вони 
своєчасно не почують потрібних слів, що спонукають до 
прийняття рішення під впливом свідчень, то ті, хто усвідо-
мив свою провину, пройдуть повз, не поєднавши своє життя з 
Христом. Золота можливість буде втрачена, вони не змирять-
ся і будуть усе більше віддалятися від істини, від Ісуса, так і не 
ставши на бік Господа» (Євангелізм, с. 283).

Звичка людини відкладати рішення на потім є досить ризи-
кованою. «Коли людей, у серцях яких тільки зароджується пе-
реконання, не спонукають до прийняття рішення, з'являєть-
ся небезпека, що це переконання поступово згасне» (Е. Уайт. 
Євангелізм, с. 229). Ось чому Святе Письмо звертається до нас: 
«Сьогодні, коли почуєте Його голос, не зробіть закам’янілими 
ваші серця» (Євр. 4:7).

Рішення, які приймаються при особистому 
спілкуванні

Загальні зібрання можуть бути дуже ефективними в прий-
нятті рішення, однак заклики, зроблені під час відвідуван-
ня вдома й уроків з вивчення Біблії, ідеально підходять для 
прийняття як перших рішень, так і підтвердження вже прий-
нятих раніше. Особистий візит дає можливість поговорити 



203

про конкретну ситуацію, підтримати, обговорити особливі 
перешкоди.

Ми не покликані змушувати людину або маніпулювати її 
волею, а розуміти і приймати її вільний вибір, враховувати це, 
закликаючи до прийняття рішення. Ми можемо спостерігати, 
як Дух працює над серцем, для того щоб допомогти людині 
відповісти на Його заклик. Ось деякі прості кроки, які ви мо-
жете зробити, щоб сприяти прийняттю рішення:

1. Спостерігайте за реакцією людини, її відгуком. Це мо-
жуть бути сльози смутку чи радості, щирі молитви або спокій-
ний вираз обличчя. Якщо людина зволікає, відповідаючи на 
запитання, уникає відповіді або навіть проявляє в чомусь 
опір, це також може говорити про прийняття рішення. Від-
повіді, позитивні чи негативні, повідомляють про небайдуже 
ставлення і, як правило, свідчать про внутрішню боротьбу.

2. Ставте запитання про посвячення. «Чи існує те, що 
заважає вам дотримуватися суботи (або повертати десятину 
Богу, прийняти хрещення, стати членом Божої Церкви Остан-
ку і т. д.)?» Це доможе з'ясувати, що заважає слідувати за Ісу-
сом. Допоможіть людині скласти план дій і разом моліться про 
силу для руху вперед.

3. Розкажіть про переваги послуху Богові й небезпеку 
зволікати з прийняттям рішення. Слово Боже містить обіт-
ниці для слухняних і попередження для тих, хто відкладає 
прийняття рішення. Надихайте людину випробувати Божі 
благословення через послух.

4. Звертайтеся із закликом, який зосереджується на 
Ісусі. Ісус є найбільшою мотивацією для прийняття будь-яко-
го рішення. Нагадайте людині, що Сам Господь звертається 
до її серця, а не хтось інший. Наприклад, ви можете сказати: 
«Ісус запрошує вас наслідувати Його приклад у хрещенні. Як 
би ви відповіли на Його запрошення?». 

Якщо ви робите ці кроки, виявляючи непідробний інтерес 
і любов, то станете благословенням для людини, з якою ви зай-



204

маєтеся. Ви ‒ друг, який спонукає до позитивної відповіді на 
заклик Ісуса. Пам'ятайте, що рішення слідувати Божому Сло-
ву необхідні для того, щоб випробувати духовне зростання.

Підготовка до членства
Мета збору врожаю полягає в приєднанні до Останку Бо-

жої Церкви через хрещення або визнання віри. Після того 
як людина приймає це рішення, ви повинні організувати зу-
стрічі й розглянути 28 основних пунктів віровчення Церкви 
адвентистів сьомого дня. Найпростіший спосіб зробити це ‒ 
використовувати бланк підготовки до хрещення, у якому 
коротко викладені наші доктрини. Прочитайте й обговоріть 
кожен пункт, супроводжуючи це біблійними текстами і став-
лячи  запитання, щоб оцінити розуміння теми.

Коли ви проходите підготовку до хрещення, розгляньте три 
основних напрямки, щоб оцінити готовність людини стати 
членом Церкви: 

1. Серце – чи проявляє кандидат справжній інтерес до Ісуса 
і Його Слова? 

2. Розум – чи є у кандидата правильне розуміння основного 
вчення Біблії? 

3. Життя – чи знаходиться життя кандидата в згоді з учен-
ням Слова Божого?

До хрещення слід не тільки розуміти біблійну істину й віри-
ти в неї, варто вже почати втілювати її в життя. Ісус навчав: «А 
ось ті, які посіяні в добру землю: вони чують слово та прийма-
ють, і приносять урожай» (Марка 4:20). Ті, хто чує і приймає 
Слово, доводять це, приносячи плід послуху. Апостол Павло 
описує хрещення наступним чином: «Знаємо, що стара наша 
людина розп’ята разом з Ним, щоби гріховне тіло позбавити 
влади, щоб ми більше не служили гріхові» (Римл. 6:6). Це оз-
начає, що життя згідно з біблійною істиною і відраза до гріха є 
ознаками справжнього навернення. Хоч кандидати ніколи не 
будуть досконалими, вони повинні коритися біблійній істині. 
Тому запитайте, чи почали вони коритися їй. Наприклад, піс-



205

ля розгляду біблійної істини про суботу ви можете запитати: 
«Чи почали ви дотримуватися суботи? Чи здійснили ви необ-
хідні зміни?». Підтримуйте людей, коли вони стикаються з пе-
решкодами і труднощами, розповідайте про власний досвід, 
даючи життєві настанови про те, як здобути перемогу. 

Ретельний процес підготовки до хрещення може здатися 
непотрібним, але він дуже важливий і ним не можна нех-
тувати. «Занадто багато поспішної роботи виконується у 
вигляді додавання імен в церковний список. Серйозні де-
фекти видно в характерах деяких людей, які приєднують-
ся до Церкви. Помиляються ті, хто говорить: "Ми спочатку 
приведемо їх до Церкви, а потім змінимо їх". Перше, що по-
трібно зробити, ‒ це зміна. Моліться з ними, говоріть з ними, 
але не дозволяйте їм об'єднатися з Божим народом у цер-
ковному братстві, поки вони не нададуть безперечний до-
каз того, що Дух Божий працює над їхнім серцем» (Е. Уайт. 
Рев'ю енд Геральд, 21 травня 1901 р.).

У наших церквах ми потребуємо не великої кількості 
членів, але істинно навернених учнів Христа. «Господу було б 
значно приємніше, якби в результаті їхньої праці шестеро лю-
дей по-справжньому навернулися до істини, аніж шістдесят 
людей тільки формально сповідують істину, але не відчули на 
собі її сили» (Євангелізм, с. 320).

Церковне членство — не головна мета
Головна мета євангелізації полягає в тому, щоб готувати 

учнів, які будуть приводити інших учнів. Хрещення та прий-
няття в члени Церкви  ‒ тільки перші кроки в цьому процесі. 
На жаль, часто буває так, що ми спочатку радіємо, коли нові 
люди укладають заповіт з Господом, але потім забуваємо про 
них, не навчаючи і не наставляючи в істині. Як часто вони не 
розуміють, що означає бути справжніми учнями Христа...

Еллен Уайт радить: «Вірні вчителі Слова Божого повинні 
наставляти новонавернених, щоб ті могли зростати в пізнанні 
й у любові істини, досягаючи повного зросту в Христі Ісусі. 



206

Таких необхідно оточити впливом, найбільш сприятливим 
для їхнього духовного зростання» (Євангелізм, с. 337). 

Благовістя не закінчується, коли людина звільняється від 
гріховного способу життя, світських філософій і доктриналь-
них помилок. Далі повинен слідувати процес учнівства, у яко-
му новому члену Церкви дається подальше повчання зі Слова 
Божого. Він навчається застосовувати отримані знання, зао-
хочується розвиток його духовних звичок, він інтегрується в 
життя громади, навчається особистого свідчення і церковно-
го служіння. Таким чином, новий член Церкви буде продов-
жувати зростати, щоб стати живим і активним учнем Христа. 

Зберігаючи врожай
Заключна фаза циклу євангелізму називається збереження. 

У цій важливій фазі нових членів Церкви наставляють, 
навчають, а потім їм доручається привести інших учнів. Це 
дає гарантію, що урожай не буде втрачений, а цикл євангеліз-
му почнеться знову.

Після хрещення новонавернений часто стикається з ба-
гатьма проблемами. Невіруючі друзі або родичі можуть про-
тивитися тим змінам, які відбулися з ним, він може втратити 
колишнє коло спілкування. Іноді буває нелегко подружитися 
з новими людьми та влитися в життя церкви. Жити згідно з 
високими стандартами Біблії також може бути важко. Можли-
во, з'являться вітри помилкових учень, погрожуючи бентежи-
ти тих, хто щойно навернувся до Бога. Усе це може призвести 
до розчарування, відчуття залишеності й розгубленості, у ре-
зультаті чого нові члени залишать Церкву.

Тільки постійно докладаючи невтомні зусилля в учнівстві, 
можна зберегти врожай. Еллен Уайт радить: «Слід з особли-
вим терпінням і турботою ставитися до тих, хто нещодавно 
прийшов до віри... Їх не можна залишати наодинці з найсиль-
нішими спокусами сатани; їх потрібно навчати нових обов'яз-
ків, добре ставитися до них, вести їх уперед, відвідувати їх 
вдома і молитися з ними» (Євангелізм, с. 351).



207

Нові члени Церкви потребують духовних наставників, які 
допоможуть їм зустрічати проблеми, сприятимуть розвитку 
нових духовних звичок, допоможуть знайти своє місце в гро-
маді. Цей «Довідник з учнівства» і «Керівництво наставника» 
спеціально розроблені, щоб сприяти цьому. 

Однак учнівство не стане повним, поки новонавернений 
не буде ділитися своєю вірою з іншими. Ісус узагальнив це 
так: «Тож ідіть і навчіть усі народи, хрестячи їх в Ім’я Отця, 
і Сина, і Святого Духа, навчаючи їх зберігати все, що Я за-
повів вам. І ось Я з вами по всі дні аж до кінця віку! [Амінь]» 
(Матв. 28:19, 20). Зверніть увагу на те, що учні були послані, 
щоб робити інших учнями. Духовне здоров'я кожного 
члена Церкви залежить від того, як він ділиться істиною 
з іншими. Еллен Уайт пише: «Як тільки душі прийдуть до 
навернення, відразу ж залучайте їх до роботи. Коли вони 
працюватимуть, використовуючи свої здібності, то ста-
нуть сильнішими. Тільки стикаючись із впливом против-
ника, ми зміцнюємося у вірі» (Євангелізм, с. 355). «І нехай 
усі будуть навчені працювати. Особливо повинні бути на-
вчені співпрацювати з Богом ті, хто прийняв віру нещодав-
но» (Е. Уайт. Християнське служіння, с. 69).

Практичне застосування
Незалежно від того, як довго ви є адвентистом сьомого дня, 

ви можете взяти участь у справі придбання душ для Христа. 
Навколо нас є люди, які шукають істину та світло. Багато «пе-
ребувають на порозі Царства і лише чекають, коли хтось за-
просить їх туди увійти» (Е. Уайт. Дії апостолів, с.109).

Замість того щоб молитися тільки про рясний урожай, Ісус 
говорить про ще більшу потребу. «Жниво велике, а женців 
мало; тож благайте Господаря жнив, щоби послав робітників 
на Свої жнива» (Луки 10:2). Христос сказав, що наша найбіль-
ша потреба ‒ у працівниках. Світ гине через нестачу справж-
ніх учнів, викуплених благодаттю Христа, тих, хто буде відчу-
вати тягар за втрачених.



208

Залишаючись активними в роботі Божій і наставляючи ін-
ших, які нещодавно навернулися до Господа, ви можете про-
довжити цикл євангелізації, поки Ісус не прийде. «Ціна однієї 
душі незмірна, про це говорить Голгофа. Душа, яку можна 
придбати для істини, буде знаряддям для придбання інших, 
і таким чином результати благословення і спасіння зростати-
муть» (Е. Уайт. Християнське служіння, с. 121).

Практичні способи зібрати і зберегти урожай
•	 Звертайтеся із закликом під час вивчення Біблії в до-

машніх умовах, запрошуючи ваших учнів повністю 
присвятити своє життя Христу і Його Слову. 

•	 Наведіть приклади зі свого життя, коли ви отримали 
благословення, слідуючи біблійній істині. 

•	 Підтримуйте інтерес до євангельських зустрічей і зао-
хочуйте прийняття позитивних рішень. 

•	 Допоможіть своєму другові підготуватися до хрещення. 
•	 Допоможіть організувати наступний цикл євангельсь-

ких зустрічей у вашій громаді. 
•	 Беріть участь в особистому євангелізмі, запросіть ново-

го члена Церкви допомагати вам у служінні. 
•	 Подружіться з кимось із нових членів Церкви. 
•	 Запросіть нового брата (або сестру) до себе на суботній 

обід. 
•	 Заохочуйте новохрещених ділитися своїм свідченням. 
•	 Запросіть нового члена громади допомогти вам у цер-

ковному служінні, яке ви звершуєте. 
•	 Наставляйте цю людину, використовуючи «Довідник з 

учнівства».



209



210



211

ДОДАТОК А



212

ПЛАН ЧИТАННЯ БІБЛІЇ ТА ПРАЦЬ ДУХА 
ПРОРОЦТВА

План читання

Вступ
Щоденне спілкування з Богом у молитві й вивчення Біблії – 

це найважливіші духовні звички, які ми можемо розвивати. 
Праці Еллен Уайт дають натхненні коментарі до Біблії, які 
можуть допомогти вам відкрити для себе силу і красу Божого 
Слова. У Додатку ви знайдете щоденний план читання Біблії, 
який включає в себе відповідні уривки зі Святого Письма та 
книг вісниці Божої.

Цей план складається з чотирьох розділів і розрахований 
на 260 днів. Кожен розділ присвячений різним частинам 
Біблії, а також одній або кільком книгам Еллен Уайт. 
Підзаголовок кожного розділу вказує на біблійний період, 
який розглядається. Ви можете почати з будь-якого розділу 
в плані.

Завдання на день розраховане приблизно на 15-20 хвилин 
читання. Якщо кожен будній день слідувати цьому плану, то 
для його повного проходження вам знадобиться чотири роки: 
по одному року на кожен розділ. Додаткові два дні кожного 
тижня можна використовувати для читання інших матеріалів, 
наприклад уроку Суботньої школи. Звичайно, дотримуючись 
плану сім днів на тиждень або подвоївши щоденні читання, час 
можна значно скоротити. Ви також можете використовувати 
інші плани читання.

Використовуйте цей план, читаючи Біблію і відповідні 
уривки праць Духа пророцтва, зазначені в тому самому рядку.

Ключові місця в щоденному читанні виділені, що 
допоможе краще запам'ятати їх. Це також може допомогти 
вам залишатися зосередженими під час читання і легше 



213

знаходити важливі місця. Будь ласка, у кінці розділу напишіть 
два речення про те, що вас найбільше вразило. 

Номери сторінок у списку представляють собою 
оригінальні номери сторінок книг Е. Уайт. Якщо після 
номера сторінки йде буква (наприклад, 39а), це означає, 
що розділ поділений на кілька днів читання. Ви можете 
зупинитися або почати з відповідного пункту на цій 
сторінці ( 39а – перший абзац на сторінці 39, 39б – другий 
абзац і т. д.). Присвячуйте принаймні 30 хвилин щодня (15 
хвилин молитви і 15 хвилин читання) для спілкування з 
Богом, і нехай Він благословить вас!



214



215

РОЗДІЛ 1                                                      
БІБЛІЯ: ВІД ТВОРІННЯ ДО ЦАРЯ ДАВИДА



216

Книги Е. Уайт: «Патріархи і пророки»

ДЕНЬ УРИВОК З 
БІБЛІЇ

УРИВОК ІЗ ТВОРІВ
Е. УАЙТ НАЗВА РОЗДІЛУ

1 Патріархи і пророки, 
вступ, xiii-xviiб

2 Патріархи і пророки, 
вступ, xviiв - xxii

3 Патріархи і пророки, 
с. 33-39a

Чому було допущено 
гріх?

4 Патріархи і пророки, 
с. 39б-43

Чому було допущено 
гріх?

5 Бут. 1 Патріархи і пророки, 
с. 44, 45 Творіння

6 Бут. 2 Патріархи і пророки, 
с. 46-51 Творіння

7 Бут. 3:1-6 Патріархи і пророки, 
с. 52-57а Спокушення і падіння

8 Бут. 3:7-24 Патріархи і пророки, 
с. 57б-62 Спокушення і падіння

9 Патріархи і пророки, 
с. 63-67a План викуплення

10 Патріархи і пророки, 
с. 67б-70 План викуплення

11 Бут. 4:1-16 Патріархи і пророки, 
с. 71-79

Випробування Каїна 
та Авеля

12 Бут. 4:16-5:17 Патріархи і пророки, 
с. 80-84б Сиф та Енох

13 Бут. 5:18-6:2 Патріархи і пророки, 
с. 84в-89 Сиф та Енох

14 Бут. 6:3-13 Патріархи і пророки, 
с. 90-92б Потоп

15 Бут. 6:14-7:3 Патріархи і пророки, 
с. 92в-97в Потоп

16 Бут. 7:4-19 Патріархи і пророки, 
с. 97г-101a Потоп

17 Бут. 7:20-24 Патріархи і пророки, 
с. 101б-104 Потоп



217

18 Бут. 8 Патріархи і пророки, 
с. 105-106a Після потопу

19 Бут. 9:1-17 Патріархи і пророки, 
с. 106б-110 Після потопу

20 Бут. 10 Патріархи і пророки, 
с. 111-116 Буквальний тиждень

21 Бут. 9:18-29; 11:1-4 Патріархи і пророки, 
с. 117-119a Вавилонська вежа

22 Бут. 11:5-9 Патріархи і пророки, 
с. 119б-124 Вавилонська вежа

23 Бут. 11:10-12:5 Патріархи і пророки, 
с. 125-127б Покликання Авраама

24 Бут. 12:6-20 Патріархи і пророки, 
с. 127в-131 Покликання Авраама

25 Бут. 13; 14 Патріархи і пророки, 
с. 132-136б Авраам у Ханаані

26 Бут. 15; 17:1-15 Патріархи і пророки, 
с. 136в-138б Авраам у Ханаані

27 Бут. 18:1-8, 16-33 Патріархи і пророки, 
с. 138в-140в Авраам у Ханаані

28 Бут. 20 Патріархи і пророки, 
с. 140г-144 Авраам у Ханаані

29 Бут. 16; 17:16-27; 
18:9-15; 21:1-21

Патріархи і пророки, 
с. 145-147б Випробування віри

30 Бут. 21:22-22:14 Патріархи і пророки, 
с. 147в-153a Випробування віри

31 Бут. 22:15-24 Патріархи і пророки, 
с. 153б-155 Випробування віри

32 Бут. 19:1-3 Патріархи і пророки, 
с. 156-159a Загибель Содома

33 Бут. 19:4-22 Патріархи і пророки, 
с. 159б-161б Загибель Содома

34 Бут. 19:23-29 Патріархи і пророки, 
с. 161в-167б Загибель Содома

35 Бут. 19:30-38; 23 Патріархи і пророки, 
с. 167в-170 Загибель Содома

36 Бут. 24:1-58 Патріархи і пророки, 
с. 171-173г Одруження Ісаака

37 Бут. 24:59-67 Патріархи і пророки, 
с. 173д-176 Одруження Ісаака



218

38 Бут. 25:1-26:33 Патріархи і пророки, 
с. 177-179в Яків та Ісав

39 Бут. 26:34-27:40 Патріархи і пророки, 
с. 179г-182 Яків та Ісав

40 Бут. 27:41-28:22 Патріархи і пророки, 
с. 183-188б Втеча та вигнання

41 Бут. 29:1-30 Патріархи і пророки, 
с. 188в-190a Втеча та вигнання

42 Бут. 29:31-30:24 Патріархи і пророки, 
с. 190б-192в Втеча та вигнання

43 Бут. 30:25-31:55 Патріархи і пророки, 
с. 192г-194 Втеча та вигнання

44 Бут. 32 Патріархи і пророки, 
с. 195-198б Ніч боротьби

45 Бут. 33 Патріархи і пророки, 
с. 198в-203 Ніч боротьби

46 Бут. 34:1-35:15 Патріархи і пророки, 
с. 204-206в

Повернення до 
Ханаану

47 Бут. 35:16-36:8 Патріархи і пророки, 
с. 206г-209a

Повернення до 
Ханаану

48 Бут. 37 Патріархи і пророки, 
с. 209б-212

Повернення до 
Ханаану

49 Бут. 36:9-43; 38

50 Бут. 39 Патріархи і пророки, 
с. 213-218 Йосип у Єгипті

51 Бут. 40:1–41:16 Патріархи і пророки, 
с. 219, 220б Йосип у Єгипті

52 Бут. 41:17-52 Патріархи і пророки, 
с. 220в-223 Йосип у Єгипті

53 Патріархи і пророки, 
с. 224-227a Йосип та його брати

54 Патріархи і пророки, 
с. 227б-229a Йосип та його брати

55 Патріархи і пророки, 
с. 229б-231б Йосип та його брати

56 Патріархи і пророки, 
с. 231в, 232 Йосип та його брати

57 Патріархи і пророки, 
с. 233-235б Йосип та його брати



219

58 Патріархи і пророки, 
с. 235в-237в Йосип та його брати

59 Патріархи і пророки, 
с. 237г-240 Йосип та його брати

60 Йова 1-3

61 Йова 4-10

62 Йова 11-14

63 Йова 15-17

64 Йова 18-21

65 Йова 22-24

66 Йова 25-28

67 Йова 29-31

68 Йова 32-34

69 Йова 35-37

70 Йова 38; 39

71 Йова 40-42

72 Вих. 1:1-2:9 Патріархи і пророки, 
с. 241-244a Мойсей

73 Вих. 2:10-22 Патріархи і пророки, 
с. 244б-251a Мойсей

74 Вих. 2:23-3:22 Патріархи і пророки, 
с. 251б-253е Мойсей

75 Вих. 4:1-26 Патріархи і пророки, 
с. 253ж-256 Мойсей

76 Вих. 4:27-6:1 Патріархи і пророки, 
с. 257-260в Єгипетські кари

77 Вих. 6:2-7:25 Патріархи і пророки, 
с. 260г-265б Єгипетські кари

78 Вих. 8:1-9:16 Патріархи і пророки, 
с. 265в-269б Єгипетські кари

79 Вих. 9:17-11:3 Патріархи і пророки, 
с. 269в-272 Єгипетські кари

80 Вих. 11:4-12:17 Патріархи і пророки, 
с. 273-278б Пасха

81 Вих. 12:18-33 Патріархи і пророки, 
с. 278в-280 Пасха

82 Вих. 12:34-14:14 Патріархи і пророки, 
с. 281-284б Вихід



220

83 Вих. 14:15-15:21 Патріархи і пророки, 
с. 284в--290 Вихід

84 Вих. 15:22-16:3 Патріархи і пророки, 
с. 291-294в

Від Червоного моря 
до Синаю

85 Вих. 16:4-36 Патріархи і пророки, 
с. 294г-297в

Від Червоного моря 
до Синаю

86 Вих. 17 Патріархи і пророки,
с. 297г-300б

Від Червоного моря 
до Синаю

87 Вих. 18 Патріархи і пророки, 
с. 300в-302

Від Червоного моря 
до Синаю

88 Вих. 19 Патріархи і пророки, 
с. 303-305a Закон, даний 

89 Вих. 20:1-21 Патріархи і пророки, 
с. 305б-310a Закон, даний 

90 Вих. 20:22-23:19 Патріархи і пророки, 
с. 310б-311г Закон, даний 

91 Вих. 23:20-24:18 Патріархи і пророки, 
с. 311д-313б Закон, даний 

92 Вих. 25, 26

93 Вих. 27:1-28:30

94 Вих. 30:11-31:18 Патріархи і пророки, 
с. 313в-314 Закон, даний 

95 Вих. 32:1-14 Патріархи і пророки, 
с. 315-319в

Ідолопоклонство біля 
Синаю

96 Вих. 32:15-29 Патріархи і пророки, 
с. 319г-326a

Ідолопоклонство біля 
Синаю

97 Вих. 32:30-33:18 Патріархи і пророки, 
с. 326б-328в

Ідолопоклонство біля 
Синаю

98 Вих. 33:19-34:35 Патріархи і пророки, 
с. 328г-330

Ідолопоклонство біля 
Синаю

99 Патріархи і пророки, 
с. 331-336

Ворожнеча сатани 
проти Закону

100 Патріархи і пророки, 
с. 337-342

Ворожнеча сатани 
проти Закону

101 Вих. 35:1-36:7 Патріархи і пророки, 
с. 343-347a

Скинія та служіння 
в ній

102 Вих. 36:8-37:29 Патріархи і пророки, 
с. 347б

Скинія та служіння 
в ній

103 Вих. 38, 39 Патріархи і пророки, 
с. 347в-348б

Скинія та служіння 
в ній



221

104 Вих. 40 Патріархи і пророки, 
с. 348в-350a

Скинія та служіння 
в ній

105 Вих. 28:31-30:10 Патріархи і пророки, 
с. 350б-352б

Скинія та служіння 
в ній

106 Левит 4 Патріархи і пророки, 
с. 352в-355a

Скинія та служіння 
в ній

107 Левит 16 Патріархи і пророки, 
с. 355б-358

Скинія та служіння 
в ній

108 Левит 1-3; 5; 6

109 Левит 7-9; 12

110 Левит 10 Патріархи і пророки, 
с. 359-362 Гріх Надава й Авігу

111 Левит 13

112 Левит 14

113 Левит 11; 15

114 Левит 17-19

115 Левит 20-22

116 Левит 24:1-9; 25

117 Левит 26 Патріархи і пророки, 
с. 363-366б Закон і заповіти

118 Патріархи і пророки, 
с. 366в-373 Закон і заповіти

119 Числ. 1; 2

120 Числ. 3; 4

121 Числ. 5; 6

122 Числ. 7:1-9:14

123 Числ. 9:15-10:36 Патріархи і пророки, 
с. 374-376в Від Синаю до Кадешу

124 Числ. 11:1-23 Патріархи і пророки, 
с. 376г-381в Від Синаю до Кадешу

125 Числ. 11:24-12:16 Патріархи і пророки, 
с. 381г-386 Від Синаю до Кадешу

126 Числ. 13:1-14:10 Патріархи і пророки, 
с. 387-390в

Дванадцять 
розвідників

127 Числ. 14:11-45 Патріархи і пророки, 
с. 390г-394

Дванадцять 
розвідників

128 Числ. 15:1-31; 
16:1-3

Патріархи і пророки, 
с. 395-398в Повстання Корея



222

129 Числ. 16:4-35 Патріархи і пророки, 
с. 398г-401в Повстання Корея

130 Числ. 16:36-17:13 Патріархи і пророки, 
с. 401г-405 Повстання Корея

131
Левит 24:10-23; 
Числ. 15:32-41; 
20:1

Патріархи і пророки, 
с. 406-410 В пустелі

132 Числ. 18; 19

133 Числ. 20:2-5 Патріархи і пророки, 
с. 411-417a Удар по скелі

134 Числ. 20:6-13 Патріархи і пророки, 
с. 417б-421 Удар по скелі

135 Числ. 20:14-29 Патріархи і пророки, 
с. 422-427г

Подорож навколо 
Едому

136 Числ. 21:1-20 Патріархи і пророки, 
с. 427д-432

Подорож навколо 
Едому

137 Числ. 21:21-23; П. 
Зак. 1:1-2:31

Патріархи і пророки, 
с. 433-435a Завоювання Башану

138 Числ. 21:24-35; П. 
Зак. 2:32-3:11

Патріархи і пророки, 
с. 435б-437 Завоювання Башану

139 Числ. 22:1-20 Патріархи і пророки, 
с. 438-441б Валаам

140 Числ. 22:21-23:10 Патріархи і пророки, 
с. 441в-447 Валаам

141 Числ. 23:11-24:25 Патріархи і пророки, 
с. 448-452 Валаам

142 Числ. 25; 26 Патріархи і пророки, 
с. 453-456б

Відступництво при 
Йордані

143 Числ. 31:1-24 Патріархи і пророки, 
с. 456в-461

Відступництво при 
Йордані

144 Числ. 27:1–11; 30; 
36; Левит 27:1-29

145
Числ. 31:25-54; 
32; П. Зак. 3:12-20; 
4:41-49

146 Числ. 33-35

147 Числ. 27:12-23; П. 
Зак. 3:21-4:40

Патріархи і пророки, 
с. 462, 463

148 П. Зак. 5:1-7:11 Патріархи і пророки, 
с. 464-466a Повторення Закону



223

149 П. Зак. 28 Патріархи і пророки, 
с. 466б-468 Повторення Закону

150 П. Зак. 7:12-10:22

151 П. Зак. 11-13

152 П. Зак. 14-17

153 П. Зак. 18-21

154 П. Зак. 22-26

155 П. Зак. 27; 29, 30

156 П. Зак. 31:1-32:47 Патріархи і пророки, 
с. 469, 470в Смерть Мойсея

157 П. Зак. 32:48-33:29 Патріархи і пророки, 
с. 470г, 471в Смерть Мойсея

158 П. Зак. 34 Патріархи і пророки, 
с. 471г-478б Смерть Мойсея

159 Псал. 91 Патріархи і пророки, 
с. 478в-480 Смерть Мойсея

160 І. Нав. 1:1-3:5 Патріархи і пророки, 
с. 481-484a Перехід через Йордан

161 І. Нав. 3:6-5:12 Патріархи і пророки, 
с. 484б-486 Перехід через Йордан

162 І. Нав. 5:13-6:20 Патріархи і пророки, 
с. 487-491в Падіння Єрихона

163 І. Нав. 6:21-7:6 Патріархи і пророки, 
с. 491г-494a Падіння Єрихона

164 І. Нав. 7:7-26 Патріархи і пророки, 
с. 494б-498 Падіння Єрихона

165 І. Нав. 8 Патріархи і пророки, 
с. 499-504

Благословення і 
прокляття

166 І. Нав. 9 Патріархи і пророки, 
с. 505-507в Союз з гівеонітянами

167 І. Нав. 10:1-39 Патріархи і пророки, 
с. 507г-509 Союз з гівеонітянами

168 І. Нав. 10:40-12:24 Патріархи і пророки, 
с. 510, 511б Розподіл Ханаану

169 І. Нав. 13; 14 Патріархи і пророки, 
с. 511в-513в Розподіл Ханаану

170 І. Нав. 15-17 Патріархи і пророки, 
с. 513г, 514в Розподіл Ханаану



224

171 І. Нав. 18; 19 Патріархи і пророки, 
с. 514г, 515б Розподіл Ханаану

172 І. Нав. 20; 21 Патріархи і пророки, 
с. 515в-517г Розподіл Ханаану

173 І. Нав. 22 Патріархи і пророки, 
с. 517д-520 Розподіл Ханаану

174 І. Нав. 23; 24 Патріархи і пророки, 
с. 521-524

Останні слова Ісуса 
Навина

175 Левит 27:30-34 Патріархи і пророки, 
с. 525-529 Десятина і дари

176 Патріархи і пророки, 
с. 530-536

Божа турбота про 
бідних

177 Левит 23:1-22; 
Числ. 28

Патріархи і пророки, 
с. 537-540a Щорічні свята

178 Левит 23:23-44; 
Числ. 29

Патріархи і пророки, 
с. 540б-542 Щорічні свята

179 Суд. 1; 2 Патріархи і пророки, 
с. 543-545б Перші судді

180 Суд. 3:1-6:1 Патріархи і пророки, 
с. 545в Перші судді

181 Суд. 6:2-40 Патріархи і пророки, 
с. 545г-548в Перші судді

182 Суд. 7 Патріархи і пророки, 
с. 548г-554б Перші судді

183 Суд. 8:1-9:6 Патріархи і пророки, 
с. 554в-557а Перші судді

184 Суд. 9:7-10:18 Патріархи і пророки, 
с. 557б, 558в Перші судді

185 Суд. 11:1-13:1 Патріархи і пророки, 
с. 558г, 559 Перші судді

186 Суд. 13:2-23 Патріархи і пророки, 
с. 560-562б Самсон

187 Суд. 13:24-15:20 Патріархи і пророки, 
с. 562в-564в Самсон

188 Суд. 16 Патріархи і пророки, 
с. 564г-568 Самсон

189 Суд. 17; 18

190 Суд. 19-21

191 Рут. 1-4



225

192 1 Сам. 1:1-23 Патріархи і пророки, 
с. 569-571a Отрок Самуїл

193 1 Сам. 1:24-2:11 Патріархи і пророки, 
с. 571б-574 Отрок Самуїл

194 1 Сам. 2:12-26 Патріархи і пророки, 
с. 575-577б Ілій та його сини

195 1 Сам. 2:27-36 Патріархи і пророки, 
с. 577в-580 Ілій та його сини

196 1 Сам. 3, 4 Патріархи і пророки, 
с. 581-585г

Захоплення ковчега 
филистимлянами

197 1 Сам. 5:1-6:18 Патріархи і пророки, 
с. 585д-589a

Захоплення ковчега 
филистимлянами

198 1 Сам. 6:19-7:17 Патріархи і пророки, 
с. 589б-591

Захоплення ковчега 
филистимлянами

199 Патріархи і пророки, 
с. 592-596б Школи пророків

200 Патріархи і пророки, 
с. 596в-602 Школи пророків

201 1 Сам. 8 Патріархи і пророки, 
с. 603-608a Перший цар Ізраїлю

202 1 Сам. 9:1-10:16 Патріархи і пророки, 
с. 608б-611a Перший цар Ізраїлю

203 1 Сам. 10:17-11:15 Патріархи і пророки, 
с. 611б-613б Перший цар Ізраїлю

204 1 Сам. 12 Патріархи і пророки, 
с. 613в-615 Перший цар Ізраїлю

205 1 Сам. 13 Патріархи і пророки, 
с. 616-622

Самовпевненість 
Саула

206 1 Сам. 14 Патріархи і пророки, 
с. 623-626

Самовпевненість 
Саула

207 1 Сам. 15:1-23 Патріархи і пророки, 
с. 627-631в Відкинення Саула

208 1 Сам. 15:24-35 Патріархи і пророки, 
с. 631г-636 Відкинення Саула

209 1 Сам. 16:1-13 Патріархи і пророки, 
с. 637-642 Помазання Давида

210 1 Сам. 16:14-17:27 Патріархи і пророки, 
с. 643-645в Давид і Ґоліят

211 1 Сам. 17:28-58; 
Псал. 8; 19; 23

Патріархи і пророки, 
с. 645г-648 Давид і Ґоліят



226

212 1 Сам. 18:1-19:1 Патріархи і пророки, 
с. 649-652б Давид-утікач

213 1 Сам. 19:2-24 Патріархи і пророки, 
с. 652в-654б Давид-утікач

214 1 Сам. 20 Патріархи і пророки, 
с. 654в, 655в Давид-утікач

215 1 Сам. 21:1-22:19; 
Псал. 133

Патріархи і пророки, 
с. 655г-659 Давид-утікач

216
Псал. 42; 52; 54; 
57; 59; 107; 142; 
1 Сам. 22:20-23:15

Патріархи і пророки, 
с. 660a, б

Великодушність 
Давида

217 1 Сам. 23:16-25:1; 
Псал. 11; 121

Патріархи і пророки, 
с. 660в-664б

Великодушність 
Давида

218 1 Сам. 25:2-17 Патріархи і пророки, 
с. 664в-666a

Великодушність 
Давида

219 1 Сам. 25:18-35; 
Псал. 120; 141

Патріархи і пророки, 
с. 666б-667г

Великодушність 
Давида

220 1 Сам. 25:36-27:4 Патріархи і пророки, 
с. 667д-673б

Великодушність 
Давида

221
1 Сам. 27:5-28:2; 
Псал. 7; 13; 27; 31; 
56; 63

Патріархи і пророки, 
с. 673в, 674

Великодушність 
Давида

222 1 Хронік 12:1-22; 
1 Сам. 28:3-14

Патріархи і пророки, 
с. 675-679 Смерть Саула

223 1 Сам. 28:15-25; 31; 
1 Хронік 10

Патріархи і пророки, 
с. 680-682 Смерть Саула

224 Патріархи і пророки, 
с. 683-689

Спіритизм: 
стародавній і 
сучасний 

225 1 Сам. 29:1-30:8 Патріархи і пророки, 
с. 690-693в Давид у Ціклазі

226 1 Сам. 30:9–31; 2 
Сам. 1

Патріархи і пророки, 
с. 693г-696 Давид у Ціклазі

227 1 Хронік 1; 2

228 1 Хронік 3-5

229 1 Хронік 6:1-7:19

230 1 Хронік 7:20-
8:40; 9

231 2 Сам. 2:1-3:27 Патріархи і пророки, 
с. 697-699в

Покликання Давида 
на царство



227

232
2 Сам. 3:28-5:3; 
1 Хронік 11:1-3; 
12:23-40

Патріархи і пророки, 
с. 699г-702

Покликання Давида 
на царство

233
2 Сам. 5:4-6:11; 
1 Хронік 11:4-9; 13, 
14; Псал. 30

Патріархи і пророки, 
с. 703-706б Царювання Давида

234
2 Сам. 6:12-19; 
1 Хронік 15:1-28; 
16; Псал. 24

Патріархи і пророки, 
с. 706в-708г Царювання Давида

235 2 Сам. 6:20-7:29; 
1 Хронік 15:29; 17

Патріархи і пророки, 
с. 708д-713a Царювання Давида

236
2 Сам. 8, 9; 1 
Хронік 18; Псал. 
59

Патріархи і пророки, 
с. 713б, в Царювання Давида

237 2 Сам. 10; 
1 Хронік 19

Патріархи і пророки, 
с. 713г-715в Царювання Давида

238 Псал. 18; 20; 21; 
33; 44

Патріархи і пророки, 
с. 715г-716 Царювання Давида

239 Псал. 9; 10; 101; 
2 Сам. 11:1-25

Патріархи і пророки, 
с. 717-720б Гріх Давида і каяття

240 2 Сам. 11:26-12:25 Патріархи і пророки, 
с. 720в-723г Гріх Давида і каяття

241 Псал. 32; 50 Патріархи і пророки, 
с. 723д-726 Гріх Давида і каяття

242 2 Сам. 13:1-15:1 Патріархи і пророки, 
с. 727-729г Повстання Авесалома

243 2 Сам. 15:2-37 Патріархи і пророки, 
с. 729д-735 Повстання Авесалома

244 2 Сам. 16 Патріархи і пророки, 
с. 736-739б Повстання Авесалома

245 2 Сам. 17; Псал. 3 Патріархи і пророки, 
с. 739в-742г Повстання Авесалома

246 2 Сам. 18:1–19:8 Патріархи і пророки, 
с. 742e-745 Повстання Авесалома

247 Псал. 4, 5; 35; 61; 84

248 2 Сам. 23:8–39; 
1 Хронік 11:10-47

249 2 Сам. 19:9-20:26; 
1 Хронік 20

Патріархи і пророки, 
с. 746a

250 2 Сам. 12:26-31; 
21; 22



228

251 2 Сам. 24; 1 Хронік 21 Патріархи і пророки, 
с. 746б-749a

Останні роки життя 
Давида

252 1 Цар. 1 Патріархи і пророки, 
с. 749б, 750a

Останні роки життя 
Давида

253 1 Сам. 23-25

254 1 Сам. 26; 27

255 1 Сам. 22; 28:1-29:9 Патріархи і пророки, 
с. 750б-752a

Останні роки життя 
Давида

256 1 Цар. 2; 1 Хронік 
29:10-30

Патріархи і пророки, 
с. 752б, 753

Останні роки життя 
Давида

257 2 Сам. 23:1-7; 
Псал. 72; 89; 103

Патріархи і пророки, 
с. 754, 755

Останні роки життя 
Давида

258 Псал. 6; 12; 14-17; 
22; 25, 26; 28

259 Псал. 29; 34; 36-40

260 Псал. 41; 43; 51; 
53; 55; 58; 62; 64



229

РОЗДІЛ 2                                                      
БІБЛІЯ: ВІД СОЛОМОНА ДО КІНЦЯ                

СТАРОГО ЗАВІТУ



230

Книги Е. Уайт: «Пророки і царі»

ДЕНЬ УРИВОК З БІБЛІЇ УРИВОК ІЗ 
ТВОРІВ Е. УАЙТ НАЗВА РОЗДІЛУ

1 Псал. 65, 66; 68-71; 
77; 86

2 Псал. 108-110; 122; 
124

3 Псал. 119

4 Псал. 131; 138-140; 
143-150

5 Псал. 1, 2; 45-49; 
67; 73, 74

6 Псал. 78, 79; 81, 82; 
85; 87

7 Псал. 88; 91-98; 100

8 Псал. 102; 106; 
111-115

9
Псал. 116-118; 123; 
125; 128-130; 132; 
134-136

10 Пророки і царі, 
с. 15-22

Вступ. Виноградник 
Господній

11 Псал. 72 Пророки і царі, 
с. 25-27 Соломон

12 1 Цар. 3:1-15; 
2 Хронік 1:1-12

Пророки і царі, 
с. 27б-31г Соломон

13 1 Цар. 3:16-4:34; 
2 Хронік 1:13-17

Пророки і царі, 
с. 31д-34 Соломон

14 1 Цар. 5; 2 Хронік 
2; Псал. 127

Пророки і царі, 
с. 35а, б Храм та його освячення

15 1 Цар. 6; 2 Хронік 
3; 4

Пророки і царі, 
с. 35в, 36 Храм та його освячення

16 1 Цар. 7; 2 Хронік 
5:1

Пророки і царі, 
с. 37, 38a Храм та його освячення

17 1 Цар. 8:1-11; 2 
Хронік 5:2-14

Пророки і царі, 
с. 38б, 39a Храм та його освячення

18
1 Цар. 8:12-34; 
2 Хронік 6:1-25; 
Псал. 99

Пророки і царі, 
с. 39б, 40 Храм та його освячення



231

19 1 Цар. 8:35-61; 
2 Хронік 6:26-7:3

Пророки і царі, 
с. 41-45a Храм та його освячення

20 1 Цар. 8:62-9:9; 
2 Хронік 7:4-22

Пророки і царі, 
с. 45б-50 Храм та його освячення

21 1 Цар. 9:10-28; 
11:1-4; 2 Хронік 8

Пророки і царі, 
с. 51-56б

Гордість, породжена 
успіхом і процвітанням

22 1 Цар. 11:5-8 Пророки і царі, 
с. 56в-60

Гордість, породжена 
успіхом і процвітанням

23 Пророки і царі, 
с. 61-65б Наслідки беззаконня

24 1 Цар. 10:1-13; 
2 Хронік 9:1-12

Пророки і царі, 
с. 65в-68а Наслідки беззаконня

25 1 Цар. 10:14-24; 
2 Хронік 9:13-23

Пророки і царі, 
с. 68б-71б Наслідки беззаконня

26 1 Цар. 10:25-29; 
2 Хронік 9:23-28

Пророки і царі, 
с. 71в-74 Наслідки беззаконня

27 1 Цар. 11:9, 10; Екл. 
1; 2

Пророки і царі, 
с. 75, 76 Розкаяння Соломона

28 1 Цар. 11:11-28 Пророки і царі, 
с. 77, 78a Розкаяння Соломона

29 Екл. 3-5

30 Екл. 6; 7

31 Екл. 8-10 Пророки і царі, 
с. 78б, 79a Розкаяння Соломона

32 Екл. 11; 12 Пророки і царі, 
с. 79б-86 Розкаяння Соломона

33 Прип. 1-4

34 Прип. 5-8

35 Прип. 9-12

36 Прип. 13-16

37 Прип. 17-20

38 Прип. 21-24

39 Прип. 25-28

40 Прип. 29-31

41 П. Пісень 1-4

42 П. Пісень 5-8

43 1 Цар. 11:29-12:15; 
2 Хронік 9:29-10:15

Пророки і царі, 
с. 87-90б Поділ царства



232

44 1 Цар. 12:16-24; 
2 Хронік 10:16-11:17

Пророки і царі, 
с. 90в-93a Поділ царства

45 1 Цар. 14:21-31; 
2 Хронік 11:18-13:1

Пророки і царі, 
с. 93б-98 Поділ царства

46 1 Цар. 12:25-13:6 Пророки і царі, 
с. 99-105б Єровоам

47 1 Цар.13:7-34 Пророки і царі, 
с. 105в-107б Єровоам

48 1 Цар. 14:1-20; 
2 Хронік 13:2-22

Пророки і царі, 
с. 107в-108 Єровоам

49
1 Цар. 15:1-11, 25-
31; 16:1-28; 
2 Хронік 14

Пророки і царі, 
с. 109-112a Відступництво народу

50 1 Цар. 15:12-24, 32-
34; 2 Хронік 15, 16

Пророки і царі, 
с. 112б-113 Відступництво народу

51 1 Цар. 16:29-34 Пророки і царі, 
с. 114-116 Відступництво народу

52 1 Цар. 17:1-4 Пророки і царі, 
с. 119-123a Ілля Тішб’янин

53 1 Цар. 17:5-7 Пророки і царі, 
с. 123б-128 Ілля Тішб’янин

54 1 Цар. 17:8-24 Пророки і царі, 
с. 129-132 Голос суворого докору

55 Псал. 104 Пророки і царі, 
с. 133-137б Голос суворого докору

56 1 Цар. 18:1-18 Пророки і царі,
с. 137в-142 Голос суворого докору

57 1 Цар. 18:19-29 Пророки і царі, 
с. 143-150г Кармел

58 1 Цар. 18:30-40 Пророки і царі, 
с. 150д-154 Кармел

59 1 Цар. 18:41-19:2 Пророки і царі, 
с. 155-159в Від Ізреелю до Хорива

60 1 Цар. 19:3-8 Пророки і царі, 
с. 159г-166 Від Ізреелю до Хорива

61 1 Цар. 19:9-18 Пророки і царі, 
с. 167-170б «Чого ти тут?»

62 Пророки і царі, 
с. 170в-176 «Чого ти тут?»



233

63 Пророки і царі, 
с. 177-183в «В дусі та силі Іллі»

64 Пророки і царі, 
с. 183г-189 «В дусі та силі Іллі»

65 2 Хронік 17 Пророки і царі, 
с. 190-192б Йосафат

66 1 Цар. 22:1-17; 
2 Хронік 18:1-16

Пророки і царі, 
с. 192в-196a Йосафат

67 1 Цар. 22:18-36; 
2 Хронік 18:17-19:11

Пророки і царі, 
с. 196б-198в Йосафат

68 2 Хронік 20:1-19; 
Псал. 83

Пророки і царі, 
с. 198г-201в Йосафат

69 1 Цар. 22:41-50; 
2 Хронік 20:20-37

Пророки і царі, 
с. 201г-203 Йосафат

70 1 Цар. 20:1-21:4 Пророки і царі, 
с. 204-205в Падіння дому Ахава

71 1 Цар. 21:5-29; 
22:37-40

Пророки і царі, 
с. 205г-207г Падіння дому Ахава

72 1 Цар. 22:51-53; 
2 Цар. 1

Пророки і царі, 
с. 207д-212б Падіння дому Ахава

73 2 Цар. 3; 8:16-24; 
2 Хронік 21

Пророки і царі, 
с. 212в-214а Падіння дому Ахава

74 2 Цар. 8:25-10:29; 
2 Хронік 22:1-9

Пророки і царі, 
с. 214б, 215б Падіння дому Ахава

75 2 Цар. 10:30-11:21; 
2 Хронік 22:10-23:21

Пророки і царі, 
с. 215в, 216 Падіння дому Ахава

76 1 Цар. 19:19-21 Пророки і царі, 
с. 217-221a Покликання Єлисея

77 Пророки і царі, 
с. 221б-224в Покликання Єлисея

78 2 Цар. 2:1-18 Пророки і царі, 
с. 224г-228 Покликання Єлисея

79 2 Цар. 2:19-22 Пророки і царі, 
с. 229-234 Оздоровлення води

80 2 Цар. 2:23-25; 
4:1-37

Пророки і царі, 
с. 235-240a Пророк миру

81 2 Цар. 4:38-44 Пророки і царі, 
с. 240б-243 Пророк миру

82 2 Цар. 5:1-14 Пророки і царі, 
с. 244-249в Нааман



234

83 2 Цар. 5:15-27 Пророки і царі, 
с. 249г-253 Нааман

84 2 Цар. 6:8-23; 
8:7-15

Пророки і царі, 
с. 254-258a

Завершення служіння 
Єлисея

85 2 Цар. 6:24-7:20 Пророки і царі, 
с. 258б-260в

Завершення служіння 
Єлисея

86 2 Цар. 6:1-7; 8:1-6; 
13

Пророки і царі, 
с. 260г-264

Завершення служіння 
Єлисея

87 Йони 1; 2 Пророки і царі, 
с. 265-269б «Ніневія, велике місто»

88 Йони 3; 4 Пророки і царі, 
с. 269в-273a «Ніневія, велике місто»

89 Пророки і царі, 
с. 273б-278 «Ніневія, велике місто»

90 Осії 5; 7-10 Пророки і царі, 
с. 279, 280б Ассирійський полон

91 Осії 4; 6; 12; Амоса 
5

Пророки і царі, 
с. 280в-282в Ассирійський полон

92 Осії 11; 13; 14 Пророки і царі, 
с. 282г-284 Ассирійський полон

93 Амоса 1-4 Пророки і царі, 
с. 285, 286б Ассирійський полон

94 Амоса 6-9 Пророки і царі, 
с. 286в-д Ассирійський полон

95 2 Цар. 15:8-31 Пророки і царі, 
с. 287a, б Ассирійський полон

96 2 Цар. 17; 
2 Хронік 30:1-12

Пророки і царі, 
с. 287в-292 Ассирійський полон

97 2 Цар. 12; 2 Хронік 
24

98 2 Цар. 14; 2 Хронік 
25

99 Пророки і царі, 
с. 293-297

«Загине через брак 
знання»

100 Осії 1-3 Пророки і царі, 
с. 298-300

«Загине через брак 
знання»

101 2 Цар. 15:1-7, 32-38; 
2 Хронік 26, 27

Пророки і царі, 
с. 303-305a Покликання Ісаї

102 Ісаї 1-4 Пророки і царі, 
с. 305б, 306в Покликання Ісаї



235

103 Ісаї 5; 6 Пророки і царі, 
с. 306г-310 Покликання Ісаї

104 Ісаї 8; 10; 13

105 Ісаї 14-16

106 Ісаї 17-21

107 Ісаї 22-24

108 Ісаї 25-28

109 Ісаї 29, 30

110 Ісаї 31-35

111 Ісаї 40 Пророки і царі, 
с. 311-316в «Ось – Бог ваш!»

112 Ісаї 12; 41; 44 Пророки і царі, 
с. 316г-321 «Ось – Бог ваш!»

113 Ісаї 43; 46; 48

114 Ісаї 50, 51; 55

115 Ісаї 57-59; 61

116 Ісаї 62-65

117
2 Цар. 16:1-4; 
2 Хронік 28:1-4;
Михея 1-3

Пророки і царі, 
с. 322-325б Ахаз

118 Михея 4-6 Пророки і царі, 
с. 325в-327в Ахаз

119 2 Цар. 16:5-20; 2 
Хронік 28:5-27; Ісаї 7

120 2 Цар. 18:1-12; 
2 Хронік 29:1-19

Пророки і царі, 
с. 331-333a Єзекія

121 2 Хронік 29:20-36; 
Михея 7

Пророки і царі, 
с. 333б-335б Єзекія

122 2 Хронік 30:13-
31:21

Пророки і царі, 
с. 335в-339 Єзекія

123
2 Цар. 20:1-11; 
2 Хронік 32:24; 
Ісаї 38

Пророки і царі, 
с. 340-344a Посли з Вавилону

124
2 Цар. 20:12-19; 
2 Хронік 32:25-31; 
Ісаї 39

Пророки і царі, 
с. 344б-348 Посли з Вавилону

125
2 Цар. 18:13-17; 
2 Хронік 32:1-8;
Ісаї 36:1, 2

Пророки і царі, 
с. 349-352в

Звільнення від 
ассирійського ярма



236

126
2 Цар. 18:18-19:1; 
2 Хронік 32:9-16; 
Ісаї 36:3-37:1

Пророки і царі, 
с. 352г-354б

Звільнення від 
ассирійського ярма

127
2 Цар. 19:2-13; 
2 Хронік 32; 17-20; 
Ісаї 37:2-13

Пророки і царі, 
с. 354в-355б

Звільнення від 
ассирійського ярма

128
2 Цар. 19:14-34; 
Псал. 80; 
Ісаї 37:14-35

Пророки і царі, 
с. 355в-361б

Звільнення від 
ассирійського ярма

129

2 Цар. 19:35-37; 
20:20, 21; 2 Хронік 
32:21-23, 32, 33; 
Псал. 75, 76; Ісаї 
37:36-38; Єзек. 
31:1-9

Пророки і царі, 
с. 361в-363в

Звільнення від 
ассирійського ярма

130 Єзек. 31:10-18; 
Наума 1-3

Пророки і царі, 
с. 363г-366

Звільнення від 
ассирійського ярма

131 Пророки і царі, 
с. 367-371a Надія для язичників

132 Ісаї 9; 52:1-6; 56 Пророки і царі, 
с. 371б-373б Надія для язичників

133 Ісаї 49; 54; 66 Пророки і царі, 
с. 373в, 374б Надія для язичників

134 Ісаї 45; 52:7-15; 60 Пророки і царі, 
с. 374в-376a Надія для язичників

135 Ісаї 11; 42 Пророки і царі, 
с. 376б-378 Надія для язичників

136 2 Цар. 21; 2 Хронік 
33

Пророки і царі, 
с. 381-383 Манасія та Йосія

137
2 Цар. 22:1, 2; 
2 Хронік 34:1, 2;
Авак. 1:1-2:4

Пророки і царі, 
с. 384-387б Манасія та Йосія

138 Авак. 2:5-3:19 Пророки і царі, 
с. 387в, 388 Манасія та Йосія

139 Соф. 1-3 Пророки і царі, 
с. 389-391 Манасія та Йосія

140 2 Цар. 22:3-11; 
2 Хронік 34:3-19

Пророки і царі, 
с. 392-398в Книга Закону

141 2 Цар. 22:12-23:1; 
2 Хронік 34:20-29

Пророки і царі, 
с. 398г-400б Книга Закону

142 2 Цар. 23:2-27; 
2 Хронік 34:30-35:19

Пророки і царі, 
с. 400в-405б Книга Закону



237

143 2 Цар. 23:28-30; 
2 Хронік 35:20-27

Пророки і царі, 
с. 405в, 406 Книга Закону

144 Єрем. 1; 2 Пророки і царі, 
с. 407-409в Єремія

145 Єрем. 3 Пророки і царі, 
с. 409г-411a Єремія

146 Єрем. 4; 6; 17 Пророки і царі, 
с. 411б-412б Єремія

147
2 Цар. 23:31-34; 
2 Хронік 36:1-4;
Єрем. 7:1-24

Пророки і царі, 
с. 412в-414в Єремія

148 Єрем. 5; 7:25-34; 15 Пророки і царі, 
с. 414г-415б Єремія

149 Єрем. 26 Пророки і царі, 
с. 415в-419a Єремія

150 Єрем. 8-10 Пророки і царі, 
с. 419б, 420a Єремія

151 Єрем. 11-13

152 Єрем. 14; 16; 20 Пророки і царі, 
с. 420б, 421 Єремія

153
2 Цар. 23:35-37; 
2 Хронік 36:5;
Єрем. 21; 24; 35

Пророки і царі, 
с. 422-426a Наближення загибелі

154 Єрем. 23 Пророки і царі, 
с. 426б-427б Наближення загибелі

155 Єрем. 22 Пророки і царі, 
с. 427в-430б Наближення загибелі

156 Єрем. 19; 25 Пророки і царі, 
с. 430в-432б Наближення загибелі

157
2 Цар. 24:1-4; 
2 Хронік 36:6;
Єрем. 36:1-26

Пророки і царі, 
с. 432в-436а Наближення загибелі

158
2 Цар. 24:5-17; 
2 Хронік 36:7-10; 
Єрем. 36:27-32

Пророки і царі, 
с. 436б-439 Наближення загибелі

159 2 Цар. 24:18; 
Єрем. 29; 52:1

Пророки і царі, 
с. 440-442в Останній цар Юдеї

160 Єрем. 27; 28 Пророки і царі, 
с. 442г-446 Останній цар Юдеї



238

161
2 Цар. 24:19, 20; 
2 Хронік 36:11-14; 
Єрем. 52:2, 3; Єзек. 8

Пророки і царі, 
с. 447-449 Останній цар Юдеї

162 2 Хронік 36:15, 16; 
Єзек. 12

Пророки і царі, 
с. 450, 451 Останній цар Юдеї

163 Єрем. 18; 34

164 2 Цар. 25:1; Єрем. 
37:1-16; Єзек. 21

Пророки і царі, 
с. 452-454a У вавилонському полоні

165 Єрем. 37:17-21; 
Єзек. 29, 30

Пророки і царі, 
с. 454б-455в У вавилонському полоні

166 Єрем. 38 Пророки і царі, 
с. 455г-458в У вавилонському полоні

167

2 Цар. 25:2-21; 
2 Хронік 36:17-21; 
Єрем. 39:1-10; 
52:4-30

Пророки і царі, 
с. 458г-459a У вавилонському полоні

168

2 Цар. 25:22-30; 
2 Хронік 36:22, 23; 
Єрем. 39:11-18; 
52:31-34

Пророки і царі, 
с. 459б, 460б У вавилонському полоні

169 Єрем. 40-43

170 Єрем. 44 Пророки і царі, 
с. 460в, 461a У вавилонському полоні

171 Пл. Єрем. 1, 2 Пророки і царі, 
с. 461б-463б У вавилонському полоні

172 Псал. 137; Пл. 
Єрем. 3-5

Пророки і царі, 
с. 463в-д У вавилонському полоні

173 Єрем. 32 Пророки і царі, 
с. 464-472в Світло в темряві

174 Єрем. 30; 33 Пророки і царі, 
с. 472г-474г Світло в темряві

175 Єрем. 31 Пророки і царі, 
с. 474д-476 Світло в темряві

176 Єрем. 45-49

177 Єзек. 1-3

178 Єзек. 4-7

179 Єзек. 9-11; 13

180 Єзек. 14-16

181 Єзек. 17-19



239

182 Єзек. 20; 22

183 Єзек. 23; 24

184 Єзек. 25-27

185 Єзек. 28; 32

186 Єзек. 33, 34; Авдія 1

187 Єзек. 35-37

188 Єзек. 38-40

189 Єзек. 41-43

190 Єзек. 44-46

191 Єзек. 47; 48

192 Дан. 1:1-8 Пророки і царі, 
с. 479-483б

При вавилонському 
дворі

193 Дан. 1:9-20 Пророки і царі, 
с. 483в-485б

При вавилонському 
дворі

194 Дан. 1:21 Пророки і царі, 
с. 485в-490

При вавилонському 
дворі

195 Дан. 2:1-23 Пророки і царі, 
с. 491-494б Сон Навуходоносора

196 Дан. 2:24-47 Пророки і царі, 
с. 494в-499в Сон Навуходоносора

197 Дан. 2:48, 49 Пророки і царі, 
с. 499г-502 Сон Навуходоносора

198 Дан. 3:1; 2 Пророки і царі, 
с. 503-506a У розпеченій печі

199 Дан. 3:3-25 Пророки і царі, 
с. 506б-509б У розпеченій печі

200 Дан. 3:26-30 Пророки і царі, 
с. 509в-513 У розпеченій печі

201 Дан. 4:1-18 Пророки і царі, 
с. 514-517a Справжня велич

202 Дан. 4:19-37 Пророки і царі, 
с. 517б-521 Справжня велич

203 Дан. 5:1-9 Пророки і царі, 
с. 522-527б Невидимий страж

204 Дан. 5:10-29 Пророки і царі, 
с. 527в-530 Невидимий страж

205 Єрем. 51; 
Дан. 5:30, 31

Пророки і царі, 
с. 531, 532б Невидимий страж



240

206 Ісаї 47; Єрем. 50 Пророки і царі, 
с. 532в-534 Невидимий страж

207 Пророки і царі, 
с. 535-538 Невидимий страж

208 Дан. 6:1-18 Пророки і царі, 
с. 539-544а У лев’ячій ямі

209 Дан. 6:19-28 Пророки і царі, 
с. 544б-548 У лев’ячій ямі

210 Дан. 7 Пророки і царі, 
с. 551-554a Повернення з вигнання

211 Дан. 8 Пророки і царі, 
с. 554б Повернення з вигнання

212 Дан. 9:1-11:2 Пророки і царі, 
с. 554в-557б Повернення з вигнання

213 Дан. 11:3-12:13

214 Ездри 1; Псал. 126; 
Ісаї 44:28-45:13

Пророки і царі, 
с. 557в-559в Повернення з вигнання

215 Ездри 2; Неєм. 7

216 Ездри 3:1-11 Пророки і царі, 
с. 559г-563б Повернення з вигнання

217 Ездри 3:12, 13; 
Псал. 105

Пророки і царі, 
с. 563в-566 Повернення з вигнання

218 Йоіла 1-3

219 Ездри 4:1-3 Пророки і царі, 
с. 567-571a

«Божі пророки 
укріпляли їх»

220 Ездри 4:4-24; Огія 1 Пророки і царі, 
с. 571б-575в

«Божі пророки 
укріпляли їх»

221 Ездри 5; Огія 2 Пророки і царі, 
с. 575г-578

«Божі пророки 
укріпляли їх»

222 Ездри 6:1-12; 
Соф. 1, 2

Пророки і царі, 
с. 579a-581

«Божі пророки 
укріпляли їх»

223 Соф. 3 Пророки і царі, 
с. 582-587б Ісус та ангел

224 Пророки і царі, 
с. 587в-592 Ісус та ангел

225 Ездри 6:13-22; 
Соф. 4

Пророки і царі, 
с. 593-597

«Не військом і не 
силою»

226 Соф. 5-9

227 Соф. 10-14



241

228 Естер 1; 2 Пророки і царі, 
с. 598–600б За днів цариці Естер

229 Естер 3; 4 Пророки і царі, 
с. 600в, 601 За днів цариці Естер

230 Естер 5-8 Пророки і царі, 
с. 602a За днів цариці Естер

231 Естер 9; 10 Пророки і царі, 
с. 602б-606 За днів цариці Естер

232 Ездри 7 Пророки і царі,
с. 607-612a

Ездра – священик і 
книжник

233 Ездри 8:1-31 Пророки і царі, 
с. 612б-617

Ездра – священик і 
книжник

234 Ездри 8:32-9:15 Пророки і царі, 
с. 618-621 Духовне відродження

235 Ездри 10 Пророки і царі, 
с. 622 Духовне відродження

236 Пророки і царі, 
с. 623-627 Духовне відродження

237 Неем. 1:1-2:9 Пророки і царі, 
с. 628-634

Людина великих 
можливостей

238 Неем. 2:10-18 Пророки і царі, 
с. 635-638в

Будівничі стін 
Єрусалима

239 Неем. 2:19-4:3 Пророки і царі, 
с. 638г-642a

Будівничі стін 
Єрусалима

240 Неем. 4:4-23 Пророки і царі, 
с. 642б-645

Будівничі стін 
Єрусалима

241 Неем. 5:1-11 Пророки і царі, 
с. 646-650б Засудження здирства

242 Неем. 5:12-19 Пророки і царі, 
с. 650в-652 Засудження здирства

243 Неем. 6:1-14 Пророки і царі, 
с. 653-656 Змова язичників

244 Неем. 6:15-19 Пророки і царі, 
с. 657-660 Змова язичників

245 Неем. 8 Пророки і царі, 
с. 661-665б

Навчені в Божому 
Законі

246 Неем. 9 Пророки і царі, 
с. 665в-666б

Навчені в Божому 
Законі

247 Неем. 10 Пророки і царі, 
с. 666в-668

Навчені в Божому 
Законі



242

248 Неем. 11; 12

249 Неем. 13:1-22 Пророки і царі, 
с. 669-673a Реформи

250 Неем. 13:23-31 Пророки і царі, 
с. 673б-678 Реформи

251 Пророки і царі, 
с. 681-688a Покликання Ісаї

252 Ісаї 53 Пророки і царі, 
с. 688б-692б Покликання Ісаї

253 Ісаї 42 Пророки і царі, 
с. 692в-697 Покликання Ісаї

254 Дан. 9:20-27 Пророки і царі, 
с. 698-702 Покликання Ісаї

255 Мал. 1; 2 Пророки і царі, 
с. 703-706б «Дім Ізраїлю»

256 Мал. 3:7-18 Пророки і царі, 
с. 706в-710в «Дім Ізраїлю»

257 Мал. 3:1-6 Пророки і царі, 
с. 710г-715 «Дім Ізраїлю»

258 Мал. 4 Пророки і царі, 
с. 716-721 «Дім Ізраїлів»

259 Пророки і царі, 
с. 722-727в

Видіння майбутньої 
слави

260 Пророки і царі, 
с. 727г-733

Видіння майбутньої 
слави



243

РОЗДІЛ 3                                             
БІБЛІЯ: ВІД НАРОДЖЕННЯ ІСУСА            
ДО ЙОГО ПОВЕРНЕННЯ НА НЕБО



244

Книги Е. Уайт: «Дорога до Христа», «Христос – надія 
світу», «Небесні принципи щасливого життя», 

«Наочні уроки Христа»

ДЕНЬ УРИВОК З БІБЛІЇ УРИВОК ІЗ ТВОРІВ
Е. УАЙТ

НАЗВА 
РОЗДІЛУ

1 Дорога до Христа, 
с. 9-15

Любов Божа до 
людей

2 Дорога до Христа, 
с. 17-22

Грішник 
потребує 
Спасителя

3 Дорога до Христа, 
с. 23-30a Покаяння

4 Дорога до Христа, 
с. 30б-36 Покаянння

5 Дорога до Христа, с. 37-41 Визнання гріхів

6 Дорога до Христа, с. 43-48 Посвячення

7 Дорога до Христа, с. 49-55 Віра і прийняття

8 Дорога до Христа, 
с. 57-65

Чи належимо ми 
Христові?

9 Дорога до Христа, 
с. 67-75

Зростання у 
Христі

10 Дорога до Христа, 
с. 77-83

Наше життя і 
вчинки

11 Дорога до Христа, с. 85-91 Пізнання Бога

12 Дорога до Христа, 
с. 93-99б

Велика перевага 
молитви

13 Дорога до Христа, 
с. 99в-104

Велика перевага 
молитви

14 Дорога до Христа, 
с. 105-113

Що робити із 
сумнівами

15 Дорога до Христа, 
с. 115-121б Радість у Господі

16 Дорога до Христа, 
с. 121в-126 Радість у Господі

17 Матв. 1:18-23; 
Луки 1:26-38

Христос – надія світу, 
с. 19-22в «З нами Бог»

18 Луки 1:39-56 Христос – надія світу, 
с. 22г-26 «З нами Бог»



245

19 Матв. 1:1-17; Луки 
3:23-38

Христос – надія світу, 
с. 27-30 Вибраний народ

20 Христос – надія світу, 
с. 31-38 «Повнота часу»

21 Матв. 1:24, 25; Луки 
2:1-20

Христос – надія світу, 
с. 43-49

«Народився 
вам Cпаситель»

22 Луки 2:21-24 Христос – надія світу, 
с. 50-55a Посвячення

23 Луки 2:25-38 Христос – надія світу, 
с. 55б-58 Посвячення

24 Матв. 2:1-8 Христос – надія світу, 
с. 59-63a

«Ми бачили 
Його зорю»

25 Матв. 2:9-23 Христос – надія світу, 
с. 63б-67

«Ми бачили 
Його зорю»

26 Луки 2:39, 40 Христос – надія світу, 
с. 68-74 Дитинство

27 Луки 2:41-44 Христос – надія світу, 
с. 75-80

Вiдвiдання 
Єрусалима

28 Луки 2:45-52 Христос – надія світу, 
с. 81-83

Вiдвiдання 
Єрусалима

29 Христос – надія світу, 
с. 84-88б Днi боротьби

30 Христос – надія світу, 
с. 88в-92 Днi боротьби

31 Луки 1:1-25, 57-79 Христос – надія світу, 
с. 97-100б

Голос волаючого 
в пустелi

32 Матв. 3:1-6; Марка 1:1-
6; Луки 1:80; 3:1-6

Христос – надія світу, 
с. 100в-104

Голос волаючого 
в пустелi

33 Матв. 3:7–12; Марка 1:7, 
8; Луки 3:7–18

Христос – надія світу, 
с. 105–108

Голос волаючого 
в пустелi

34 Матв. 3:13-17; Марка 
1:9-11; Луки 3:21, 22

Христос – надія світу, 
с. 109-113 Хрещення

35 Матв. 4:1-3; Марка 1:12-
13; Луки 4:1-3

Христос – надія світу, 
с. 114-120a Спокушення

36 Матв. 4:4; Луки 4:4 Христос – надія світу, 
с. 120б-123 Спокушення

37 Матв. 4:5-11; Луки 
4:5-13

Христос – надія світу, 
с. 124-131 Перемога

38 Івана 1:1-34 Христос – надія світу, 
с. 132-138г

«Ми знайшли 
Месiю»



246

39 Івана 1:35-51 Христос – надія світу, 
с. 138д-143

«Ми знайшли 
Месiю»

40 Івана 2:1-10 Христос – надія світу, 
с. 144-148в

На весiльному 
бенкетi

41 Івана 2:11 Христос – надія світу, 
с. 148г-153

На весiльному 
бенкетi

42 Івана 2:12-17 Христос – надія світу, 
с. 154-161a У Своєму храмi

43 Івана 2:18-25 Христос – надія світу, 
с. 161б-166 У Своєму храмi

44 Івана 3:1-8 Христос – надія світу, 
с. 167-173б Никодим

45 Івана 3:9-21 Христос – надія світу, 
с. 173в-177 Никодим

46 Івана 3:22-4:3 Христос – надія світу, 
с. 178-182

«Йому 
належить 
рости»

47 Івана 4:4-26 Христос – надія світу, 
с. 183-190г

Бiля криницi 
Якова

48 Івана 4:27-42 Христос – надія світу, 
с. 190д-195

Бiля криницi 
Якова

49 Івана 4:43-54 Христос – надія світу, 
с. 196-200

«Якщо не 
побачите ознак
i чудес...»

50 Івана 5:1-16 Христос – надія світу, 
с. 201-204г

Вiфезда i 
синедрiон

51 Івана 5:17-21 Христос – надія світу, 
с. 204д-210a

Вiфезда i 
синедрiон

52 Івана 5:22-47 Христос – надія світу, 
с. 210б-213

Вiфезда i 
синедрiон

53
Матв. 11:1-6; 14:1-5; 
Марка 6:17-19; Луки 
3:19, 20; 7:18-23

Христос – надія світу, 
с. 214-218б

Ув’язнення i 
смерть Івана 
Хрестителя

54 Матв. 11:7-24; 
Луки 7:24-35

Христос – надія світу, 
с. 218в-220д

Ув’язнення i 
смерть Івана 
Хрестителя

55 Матв. 14:6-12; 
Марка 6:20-29

Христос – надія світу, 
с. 220е-225

Ув’язнення i 
смерть Івана 
Хрестителя



247

56 Марка 1:14, 15; Луки 
4:14, 15

Христос – надія світу, 
с. 231-235

«...Наблизилося 
Царство 
Боже»

57 Матв. 13:53-56; 
Марка 6:1-3; Луки 4:16-27

Христос – надія світу, 
с. 236-240a

«Чи ж то Вiн не 
син теслi?»

58 Матв. 13:57, 58; 
Марка 6:4-6; Луки 4:28-30

Христос – надія світу, 
с. 240б-243

«Чи ж то Вiн не 
син теслi?»

59 Матв. 4:12-25; Марка 
1:16-20; Луки 5:1-11

Христос – надія світу, 
с. 244-251

Заклик 
бiля моря

60 Марка 1:21-28; Луки 
4:31-37

Христос – надія світу, 
с. 252-256 У Капернаумi

61 Матв. 8:14-17; Марка 
1:29-39; Луки 4:38-44

Христос – надія світу, 
с. 257-261 У Капернаумi

62 Матв. 8:1-4; 9:32-34; Марка 
1:40-45; Луки 5:12-16

Христос – надія світу, 
с. 262-266

«Можеш 
очистити мене»

63 Матв. 9:1-8; Марка 2:1-
12; Луки 5:17-26

Христос – надія світу, 
с. 267-271

«Можеш 
очистити мене»

64 Матв. 9:9-13; Марка 
2:13-17; Луки 5:27-32

Христос – надія світу, 
с. 272-275д Левiй Матвiй

65
Матв. 9:14-17; 
Марка 2:18-22;
Луки 5:33-39

Христос – надія світу, 
с. 275е-280 Левiй Матвiй

66 Матв. 12:1-8; Марка 
2:23-28; Луки 6:1-5

Христос – надія світу, 
с. 281-286б Субота

67 Матв. 12:9-21; Марка 
3:1-12; Луки 6:6-11

Христос – надія світу, 
с. 286в-289 Субота

68 Марка 3:13-18; Луки 
6:12-15

Христос – надія світу, 
с. 290-293б

«Вiн 
призначив 
дванадцятьох»

69 Матв. 8:18-22; Марка 
3:19; Луки 6:16; 9:57-62

Христос – надія світу, 
с. 293в-297

«Вiн
призначив 
дванадцятьох»

70 Матв. 5:1, 2; Луки 
6:17-19

Христос – надія світу, 
с. 298, 299в; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. vii, viii, 1-5

Нагірна 
проповідь / 
На схилі гори

71 Матв. 5:3; Луки 6:20

Христос – надія світу, 
с. 299г, 300б; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 6-9б

Нагірна 
проповідь / 
Блаженства



248

72 Матв. 5:4; 
Луки 6:21б

Христос – надія світу, 
с. 300в, 301в; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 9в-13б

Нагірна 
проповідь / 
Блаженства

73 Матв. 5:5, 6; 
Луки 6:21a

Христос – надія світу, 
с. 301г, 302б; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 13в-21в

Нагірна 
проповідь / 
Блаженства

74 Матв. 5:7, 8

Христос – надія світу, 
с. 302в, г; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 21г-27б

Нагірна 
проповідь / 
Блаженства

75 Матв. 5: 9, 10

Христос – надія світу, 
с. 302д-305б; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 27в-31a

Нагірна 
проповідь / 
Блаженства

76 Матв. 5:11-13; 
Луки 6:22-26

Христос – надія світу, 
с. 305в, 306д; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 31б-38б

Нагірна 
проповідь / 
Блаженства

77 Матв. 5:14-16

Христос – надія світу, 
с. 306е, 307б; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 38в-44

Нагірна 
проповідь / 
Блаженства

78 Матв. 5:17, 18

Христос – надія світу, 
с. 307в-310a; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 45-51б

Нагірна 
проповідь/
Духовна 
природа Закону

79 Матв. 5:19-24

Христос – надія світу, 
с. 310б, 311б; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 51в-59в

Нагірна 
проповідь/ 
Духовна 
природа Закону

80 Матв. 5:25-32; 19:1-12; 
Марка 10:1-12

Небесні принципи 
щасливого життя, 
с. 59г-65

Духовна 
природа Закону

81 Матв. 5:33-42; 
Луки 6:29, 30

Небесні принципи 
щасливого життя, 
с. 66-73a

Духовна 
природа Закону

82 Матв. 5:43-48; 
Луки 6:27, 28, 31-36

Христос – надія світу, 
с. 311в, 312a ; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 73б-78

Нагірна 
проповідь / 
Духовна 
природа Закону



249

83 Матв. 6:1-8

Христос – надія світу, 
с. 312б, в; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 79-87a

Нагірна 
проповідь /
Правдиве 
спонукання до 
служіння

84 Матв. 6:16-24; 
Луки 12:32-34

Христос – надія світу, 
с. 312г-313б; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 87б-95б

Нагірна 
проповідь / 
Правдиве 
спонукання до 
служіння

85 Матв. 6:25-34; 
Луки 12:22-31

Христос – надія світу,
с. 313в-д; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 95в-101

Нагірна 
проповідь / 
Правдиве 
спонукання до 
служіння

86 Матв. 6:9, 10; 
Луки 11:1, 2

Небесні принципи 
щасливого життя, 
с. 102-110a

Молитва 
Господня

87 Матв. 6:11, 12; 
Луки 11:3, 4

Небесні принципи 
щасливого життя, 
с. 110б-116б

Молитва 
Господня

88 Матв. 6:13-15
Небесні принципи 
щасливого життя,
с. 116в-122

Молитва 
Господня

89 Матв. 7:1-5; 
Луки 6:37, 41, 42

Христос – надія світу, 
с. 314a; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 123-129a

Нагірна 
проповідь /Не 
засуджувати, а 
виконувати

90 Матв. 7:6-11; 
Луки 6:38-40

Небесні принципи 
щасливого життя, 
с. 129б-134a

Не засуджувати, 
а виконувати

91 Матв. 7:12-14
Небесні принципи 
щасливого життя, 
с. 134б-141a

Не засуджувати, 
а виконувати

92 Матв. 7:15-23; 
Луки 6:43-45; 13:24

Христос – надія світу, 
с. 314б; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 141б-147a

Нагірна 
проповідь / 
Не засуджувати, 
а виконувати

93 Матв. 7:24-29; 
Луки 6:46-49

Христос – надія світу, 
с. 314 в, г; Небесні 
принципи щасливого 
життя, с. 147б-152

Нагірна 
проповідь / 
Не засуджувати, 
а виконувати

94 Матв. 8:5-13; 
Луки 7:1-17

Христос – надія світу, 
с. 315-320 Сотник



250

95 Наочні уроки Христа, 
с. 17-27

Повчання у 
притчах

96 Матв. 13:1-17; Марка 
4:1-13; Луки 8:1-11

Наочні уроки Христа, 
с. 33-37a

«Вийшов сіяч 
сіяти»

97 Марка 4:14 Наочні уроки Христа, 
с. 37б-43б

«Вийшов сіяч 
сіяти»

98 Матв. 13:18-21; Марка 
4:15-17; Луки 8:12, 13

Наочні уроки Христа, 
с. 43в-50б

«Вийшов сіяч 
сіяти»

99 Матв. 13:22; Марка 4:18, 
19; Луки 8:14

Наочні уроки Христа, 
с. 50в-56a

«Вийшов сіяч 
сіяти»

100 Матв. 13:23; Марка 
4:20-25; Луки 8:15-18

Наочні уроки Христа, 
с. 56б-61

«Вийшов сіяч 
сіяти»

101 Марка 4:26-29 Наочні уроки Христа, 
с. 62-69

«Спершу стебло, 
потім колос»

102 Матв. 13:24-30, 34-43 Наочні уроки Христа, 
с. 70-75 Кукіль 

103 Матв. 13:31, 32; Марка 
4:30-34; Луки 13:18, 19

Наочні уроки Христа, 
с. 76-79

«Подібне до 
зерна гірчиці»

104 Наочні уроки Христа, 
с. 80-89

Інші уроки 
посіву

105 Матв. 13:33; 
Луки 13:20, 21

Наочні уроки Христа, 
с. 95-102

Подібне до 
закваски

106 Матв. 13:44 Наочні уроки Христа, 
с. 103-108a Схований скарб

107 Наочні уроки Христа, 
с. 108б-114 Схований скарб

108 Матв. 13:45-50 Наочні уроки Христа, 
с. 115-123 Перлина. Невід

109 Матв. 13:51, 52 Наочні уроки Христа, 
с. 124-129в Нове і старе

110 Наочні уроки Христа, 
с. 129г-134 Нове і старе

111
Матв. 12:22-35;
Луки 11:14-23
Луки 11:14-23

Христос – надія світу, 
с. 321-323a

«Хто Мої 
брати?»

112
Матв. 12:26-50; 
Марка 3:28-35;
Луки 8:19-21; 11:24-36

Христос – надія світу, 
с. 323б-327

«Хто Мої 
брати?»

113 Матв. 11:25-30 Христос – надія світу, 
с. 328-332 Запрошення



251

114
Матв. 8:23-27; 
Марка 4:35-41;
Луки 8:22-25

Христос – надія світу, 
с. 333-337a

«Перестань, 
ущухни!»

115 Матв. 8:28-34; Марка 
5:1-20; Луки 8:26-39

Христос – надія світу, 
с. 337б-341

«Перестань, 
ущухни!»

116
Матв. 9:18, 19, 23-31; 
Марка 5:21-24, 35-43;
Луки 8:40-42, 48-56

Христос – надія світу, 
с. 342-343г Дотик вiри

117
Матв. 9:20-22; 
Марка 5:25-34;
Луки 8:43-47; 17:11-19

Христос – надія світу, 
с. 343д-348 Дотик вiри

118 Матв. 10:1-16; Марка 
6:7-13; Луки 9:1-6

Христос – надія світу, 
с. 349-353

Першi 
євангелiсти

119 Матв. 10:17-42 Христос – надія світу, 
с. 354-358

Першi 
євангелiсти

120
Матв. 9:35-38; 14:1, 2; 
Марка 6:14-16, 30-32;
Луки 9:7-10

Христос – надія світу, 
с. 359-363

«Iдiть... 
та трохи 
спочиньте»

121

Матв. 14:13-21; 
Марка 6:33-44;
Луки 9:11-17;
Івана 6:1-13

Христос – надія світу, 
с. 364-366a

«Ви дайте їм 
їсти!»

122 Христос – надія світу, 
с. 366б-371

«Ви дайте їм 
їсти!»

123 Матв. 14:22, 23; Марка 
6:45, 46; Івана 6:14-17

Христос – надія світу, 
с. 377-380a Нiч на озерi

124 Матв. 14:24-33; Марка 
6:47-53; Івана 6:18-21

Христос – надія світу, 
с. 380б-382 Нiч на озерi

125
Матв. 14:34-36; 
Марка 6:54-56;
Івана 6:22-42

Христос – надія світу, 
с. 383-387г Криза в Галилеї

126 Івана 6:43-63 Христос – надія світу, 
с. 387д-391б Криза в Галилеї

127 Івана 6:64-71 Христос – надія світу, 
с. 391в-394 Криза в Галилеї

128 Матв. 15:1-7; Марка 
7:1-8; Луки 11:37, 38

Христос – надія світу, 
с. 395-397г Перекази

129
Матв. 15:8-20; 
Марка 7:9-23;
Луки 11:39-54

Христос – надія світу,
с. 397д, 398 Перекази



252

130 Матв. 15:21-28; 
Марка 7:24-30

Христос – надія світу, 
с. 399-403

Перешкоди 
усунуті

131 Матв. 15:29-16:4;
Марка 7:31-8:13

Христос – надія світу, 
с. 404-407в Правдива ознака

132 Матв. 16:5-12; 
Марка 8:14-26

Христос – надія світу, 
с. 407г-409 Правдива ознака

133
Матв. 16:13-20; 
Марка 8:27-30;
Луки 9:18-21

Христос – надія світу, 
с. 410-414

Передвiстя 
хреста

134
Матв. 16:21-28; 
Марка 8:31-9:1;
Луки 9:22-27

Христос – надія світу, 
с. 415-418

Передвiстя 
хреста

135 Матв. 17:1-13; Марка 
9:2-13; Луки 9:28-36

Христос – надія світу,
с. 419-425

«Вiн 
переобразився»

136
Матв. 17:14-17; 
Марка 9:14-20;
Луки 9:37-41

Христос – надія світу, 
с. 426-428г Служiння

137
Матв. 17:18-21; 
Марка 9:21-29;
Луки 9:42-45

Христос – надія світу, 
с. 428д-431 Служiння

138 Матв. 17:22-27; 
Марка 9:30-32

Христос – надія світу, 
с. 432-434д Хто бiльший?

139
Матв. 18:1-5; 
Марка 9:33-40;
Луки 9:46-50

Христос – надія світу, 
с. 434е-438б Хто бiльший?

140 Матв. 18:6-20; 
Марка 9:41-50

Христос – надія світу, 
с. 438в-442 Хто бiльший?

141 Матв. 18:21-35 Наочні уроки Христа, 
с. 243-251 Міра прощення

142 Івана 7:1-5 Христос – надія світу, 
с. 447-450 На святi кущiв

143 Івана 7:6-15, 37-39 Христос – надія світу, 
с. 451-454 На святi кущiв

144 Івана 7:16-36 Христос – надія світу, 
с. 455-458 Мiж пастками

145 Івана 7:40-8:11 Христос – надія світу, 
с. 459-462 Мiж пастками

146 Івана 8:12-29 Христос – надія світу, 
с. 463-465 Свiтло життя

147 Івана 8:30-59; 10:31-42 Христос – надія світу, 
с. 466-470в Свiтло життя



253

148 Івана 9:1-25 Христос – надія світу, 
с. 470г-473г Свiтло життя

149 Івана 9:26-41 Христос – надія світу, 
с. 473д-475 Свiтло життя

150 Івана 10:1-30 Христос – надія світу, 
с. 476-478г

Божественний 
Пастир

151 Христос – надія світу, 
с. 478д-484

Божественний 
Пастир

152 Луки 9:51-56; 10:1-16 Христос – надія світу, 
с. 485-490a

Остання 
подорож iз 
Галилеї

153 Луки 10:17-24 Христос – надія світу, 
с. 490б-496

Остання 
подорож iз 
Галилеї

154 Луки 10:25-32
Христос – надія світу, 
с. 497-503a; Наочні уроки 
Христа, с. 376-379в

Милосердний 
самарянин /«Хто 
є моїм ближнім?»

155 Луки 10:33-37
Христос – надія світу, 
с. 503б-505; Наочні уроки 
Христа, с. 379г-382в

Милосердний 
самарянин /«Хто 
є моїм ближнім?»

156 Наочні уроки Христа, 
с. 382г-389

«Хто є моїм 
ближнім?»

157 Луки 11:5-13 Наочні уроки Христа, 
с. 139-144б

Просити, щоб 
давати

158 Наочні уроки Христа, 
с. 144в-149

Просити, щоб 
давати

159 Луки 12:1-21 Наочні уроки Христа, 
с. 252-259

Надбання, що 
стало втратою

160 Луки 12:49-13:9 Наочні уроки Христа, 
с. 212-218

«Залиш її ще 
цього року»

161 Луки 13:10-17, 22-35; 
14:1-20

Наочні уроки Христа, 
с. 219-225б

«Вийди на 
шляхи та 
загороди»

162 Луки 14:21-24 Наочні уроки Христа, 
с. 225в-231

«Вийди на 
шляхи та 
загороди»

163 Наочні уроки Христа, 
с. 232-237

«Вийди на 
шляхи та 
загороди»

164 Луки 14:25-35; 15:1-7 Наочні уроки Христа, 
с. 185-192в

«Він приймає 
грішників»



254

165 Луки 15:8-10 Наочні уроки Христа, 
с. 192г-197

«Він приймає 
грішників»

166 Луки 15:11-20 Наочні уроки Христа, 
с. 198-203

«Пропав ‒ і 
знайшовся»

167 Луки 15:21-32 Наочні уроки Христа, 
с. 203в-211

«Пропав ‒ і 
знайшовся»

168 Луки 16:1-9 Наочні уроки Христа, 
с. 366-371

«Друзі 
з мамони 
неправди»  

169 Луки 16:10-18 Наочні уроки Христа, 
с. 371б-375

«Друзі 
з мамони 
неправди»  

170 Луки 16:19-31 Наочні уроки Христа, 
с. 260-265г Велика безодня

171 Наочні уроки Христа, 
с. 265д-271 Велика безодня

172 Луки 17:1-10; 17:20-22 Христос – надія світу, 
с. 506-510

«Боже Царство 
не прийде 
помiтно...»

173 Луки 18:1-8 Наочні уроки Христа, 
с. 164-171в

«Хіба Бог не 
захистить 
вибраних 
Своїх?»

174 Наочні уроки Христа, 
с. 171г-180

«Хіба Бог не 
захистить 
вибраних 
Своїх?»

175 Луки 18:9-14 Наочні уроки Христа, 
с. 150-156

Фарисей і 
митник

176 Наочні уроки Христа, 
с. 157-163

Фарисей і 
митник

177
Матв. 19:13-15; 
Марка 10:13-16;
Луки 18:15-17

Христос – надія світу, 
с. 511-517

Благословення 
дiтей

178
Матв. 19:16-22; 
Марка 10:17-22:
Луки 18:18-23

Христос – надія світу, 
с. 518-523; Наочні уроки 
Христа, с. 390-393a

«Одного 
бракує тобі!»/ 
Нагорода 
благодаті

179
Матв. 19:23-30; 
Марка 10:23-31;
Луки 18:24-30

Наочні уроки Христа, 
с. 393б-396a

Нагорода 
благодаті



255

180 Матв. 20:1-16 Наочні уроки Христа, 
с. 396б-404

Нагорода 
благодаті

181 Луки 10:38-42; 
Івана 11:1-16

Христос – надія світу, 
с. 524-529a

«Лазарю, вийди 
сюди!»

182 Івана 11:17-37 Христос – надія світу, 
с. 529б-534a

«Лазарю, вийди 
сюди!»

183 Івана 11:38-44 Христос – надія світу, 
с. 534б-536

«Лазарю, вийди 
сюди!»

184 Івана 11:45-54 Христос – надія світу, 
с. 537-542

Змова 
священикiв

185
Матв. 20:17-28; 
Марка 10:32-45;
Луки 18:31-34

Христос – надія світу, 
с. 547-551

Закон нового 
царства

186
Матв. 20:29-34; 
Марка 10:46-52;
Луки 18:35-43; 19:1-10

Христос – надія світу, 
с. 552-556 Закхей

187 Матв. 25:14-16; 
Луки 19:11-14

Наочні уроки Христа, 
с. 325-333a Таланти

188 Наочні уроки Христа, 
с. 333б-339a Таланти

189 Наочні уроки Христа, 
с. 339б-346a Таланти

190 Наочні уроки Христа, 
с. 346б-353a Таланти

191 Матв. 25:17, 18 Наочні уроки Христа, 
с. 353б-360г Таланти

192 Матв. 25:19-30; 
Луки 19:15-28

Наочні уроки Христа, 
с. 360д-365 Таланти

193
Матв. 26:6-9; Марка 
14:3-5; Луки 7:36-38; 
Івана 11:55-12:6

Христос – надія світу, 
с. 557-560a

Учта в домi 
Симона

194
Матв. 26:10-13; 
Марка 14:6-11; 
Івана 12:7-11

Христос – надія світу, 
с. 560б-566a

Учта в домi 
Симона

195 Луки 7:39-50 Христос – надія світу, 
с. 566б-568

Учта в домi 
Симона

196
Матв. 21:1-9; Марка 
11:1-10; Луки 19:29-40; 
Івана 12:12-19

Христос – надія світу, 
с. 569-575a

«Ось Цар твiй 
гряде»

197 Матв. 21:10, 11; 
Луки 19:41-44

Христос – надія світу, 
с. 575б-579

«Ось Цар твiй 
гряде»



256

198 Матв. 21:17-20; 
Марка 11:11-14, 20, 21

Христос – надія світу, 
с. 580-582в

Приречений 
народ

199 Матв. 21:21, 22; 
Марка 11:22-26

Христос – надія світу, 
с. 582г-588

Приречений 
народ

200 Матв. 21:12-16; Марка 
11:15-19; Луки 19:45-48

Христос – надія світу, 
с. 589-593б

Повторне 
очищення храму

201
Матв. 21:23-31;
Марка 11:27-33; 
Луки 20:1-8 

Христос – надія світу, 
с. 593в-594г; 
Наочні уроки Христа, 
с. 272-275б

Повторне 
очищення храму

202 Матв. 21:32

Христос – надія світу, 
с. 594д-596a; 
Наочні уроки Христа, 
с. 275в-278в

Повторне 
очищення храму

203 Наочні уроки Христа, 
с. 278г-283 Слова й діла

204 Матв. 21:33; Марка 12:1; 
Луки 20:9

Наочні уроки Христа, 
с. 284-289б

Виноградник 
Господа

205 Матв. 21:34-36; Марка 
12:2-5; Луки 20:10-12

Наочні уроки Христа, 
с. 289в-293б

Виноградник 
Господа

206
Матв. 21:37-41; 
Марка 12:6-9;
Луки 20:13-16

Христос – надія світу, 
с. 596б, 597a; 
Наочні уроки Христа, 
с. 293в-295б

Повторне 
очищення храму/ 
Виноградник 
Господа

207
Матв. 21:42-46; 
Марка 12:10-12;
Луки 20:17-19

Христос – надія світу, 
с. 597б-600; 
Наочні уроки Христа, 
с. 295в, 296б

Повторне 
очищення храму/ 
Виноградник 
Господа

208 Наочні уроки Христа, 
с. 296в-301в

Виноградник 
Господа

209 Наочні уроки Христа, 
с. 301г-306

Виноградник 
Господа

210 Матв. 22:1-14 Наочні уроки Христа, 
с. 307-312б

Без весільного 
одягу

211 Наочні уроки Христа, 
с. 312в-319

Без весільного 
одягу

212
Матв. 22:15-28; 
Марка 12:13-23;
Луки 20:20-33

Христос – надія світу, 
с. 601–605a Суперечка

213
Матв. 22:29-46; 
Марка 12:24-37;
Луки 20:34-44

м Христос – надія світу, 
с. 605б-609 Суперечка



257

214
Матв. 23:1-15; 
Марка 12:38-40;
Луки 20:45-47

Христос – надія світу, 
с. 610-614в

«Горе вам, 
фарисеї»

215
Матв. 23:16-26; 
Марка 12:41-44;
Луки 21:1-4

Христос – надія світу, 
с. 614г-617в

«Горе вам, 
фарисеї»

216 Матв. 23:27-39; 
Луки 13:34, 35

Христос – надія світу, 
с. 617г-620

«Горе вам, 
фарисеї»

217 Івана 12:20-50 Христос – надія світу, 
с. 621-626

У зовнiшньому 
дворi храму

218
Матв. 24:1-20; 
Марка 13:1-18;
Луки 17:31, 32; 21:5-24

Христос – надія світу, 
с. 627-630г На Оливнiй горi

219
Матв. 24:21-39; 
Марка 13:19-32;
Луки 17:23-30; 21:25-33

Христос – надія світу, 
с. 630д-634б На Оливнiй горi

220
Матв. 24:40-51; Марка 
13:33-37; Луки 12:35-48; 
17:33-37; 21:34-38

Христос – надія світу, 
с. 634в-636 На Оливнiй горi

221 Матв. 25:1-13 Наочні уроки Христа, 
с. 405-414в

«Виходьте 
назустріч 
Молодому!»

222 Наочні уроки Христа, 
с. 414г-421

«Виходьте 
назустріч 
Молодому!»

223 Матв. 25:31-46 Христос – надія світу, 
с. 637-641

«...Одному з 
найменших 
братiв Моїх...»

224

Матв. 26:1-5, 14-19; 
Марка 14:1, 2, 10-16;
Луки 22:1-13, 24;
Івана 13:1-5

Христос – надія світу, 
с. 642-645б Слуга слуг

225 Івана 13:6-17 Христос – надія світу, 
с. 645в-651 Слуга слуг

226

Матв. 26:20-29; 
Марка 14:17-25;
Луки 22:14-23;
Івана 13:18-30

Христос – надія світу, 
с. 652-655a

«...На спомин 
про Мене»

227 Луки 22:24-30 Христос – надія світу, 
с. 655б-661

«...На спомин 
про Мене»

228 Івана 13:31-14:14 Христос – надія світу, 
с. 662-668a

«Нехай серце 
ваше не 
тривожиться...»



258

229 Івана 14:15-31 Христос – надія світу, 
с. 668б-672

«Нехай серце 
ваше не 
тривожиться...»

230

Матв. 26:30-35; 
Марка 14:26-31;
Луки 22:31-38;
Івана 13:36-38; 15:1-11

Христос – надія світу, 
с. 673-677б

«Нехай серце 
ваше не 
тривожиться...»

231 Івана 15:12-17:26 Христос – надія світу, 
с. 677в-680

«Нехай серце 
ваше не 
тривожиться...»

232
Матв. 26:36-41; 
Марка 14:32-38;
Луки 22:39-46

Христос – надія світу, 
с. 685-689в Гефсиманія

233 Матв. 26:42-46; 
Марка 14:39-42

Христос – надія світу, 
с. 689г-694д Гефсиманія

234

Матв. 26:47-56; 
Марка 14:43-52;
Луки 22:47-53;
Івана 18:1-12

Христос – надія світу, 
с. 694е-697 Гефсиманія

235
Матв. 26:57-59; 
Марка 14:53-56;
Івана 18:13, 14, 19-23

Христос – надія світу, 
с. 698-705в

Перед Анною i 
судом Каяфи

236 Матв. 26:60-68; 
Марка 14:57-65

Христос – надія світу, 
с. 705г-710a

Перед Анною i 
судом Каяфи

237

Матв. 26:69-27:1; 
Марка 14:66-15:1;
Луки 22:54-71;
Івана 18:15-18, 24-27

Христос – надія світу, 
с. 710б-715

Перед Анною i 
судом Каяфи

238 Матв. 27:3-10 Христос – надія світу, 
с. 716-722 Юда

239
Матв. 27:2,11-14; 
Марка 15:2-5; Луки 
23:1-4; Івана 18:28-38

Христос – надія світу, 
с. 723-727д На судi Пилата

240 Луки 23:5-12 Христос – надія світу, 
с. 727е-731д На судi Пилата

241

Матв. 27:15-23, 27-31; 
Марка 15:6-13, 16-20; 
Луки 23:13-22;
Івана 18:39-19:5

Христос – надія світу, 
с. 731е-736а На судi Пилата

242
Матв. 27:24-26; Марка 
15:14, 15; Луки 23:23-25; 
Івана 19:6–16

Христос – надія світу, 
с. 736б-740 На судi Пилата



259

243
Матв. 27:32, 33; Марка 
15:21, 22; Луки 23:26-31; 
Івана 19:17

Христос – надія світу, 
с. 741-744a Голгофа

244

Матв. 27:34-44; 
Марка 15:23-32;
Луки 23:32-38;
Івана 19:18-24

Христос – надія світу, 
с. 744б--749в Голгофа

245
Матв. 27:45; Марка 
15:33; Луки 23:39-44; 
Івана 19:25-27

Христос – надія світу, 
с. 749г-754в Голгофа

246
Матв. 27:46-53; 
Марка 15:34-38; Луки 
23:45, 46; Івана 19:28-30

Христос – надія світу, 
с. 754г-757 Голгофа

247 Христос – надія світу, 
с. 758-764 «Звершилося!»

248
Матв. 27:54-61; 
Марка 15:39-47; Луки 
23:47-56; Івана 19:31-42

Христос – надія світу, 
с. 769-774б

У гробницi 
Йосифа

249 Матв. 20:17-19; 27:62-66 Христос – надія світу, 
с. 774в-778

У гробницi 
Йосифа

250 Матв. 28:2-4, 11-15 Христос – надія світу, 
с. 779-787 Господь воскрес!

251
Матв. 28:1, 5-8; Марка 
16:1-11; Луки 24:1-12; 
Івана 20:1–18

Христос – надія світу, 
с. 788-790в

«Чого ти 
плачеш?»

252 Матв. 28:9, 10 Христос – надія світу, 
с. 790г-794

«Чого ти 
плачеш?»

253 Марка 16:12, 13; 
Луки 24:13-33

Христос – надія світу, 
с. 795-801

По дорозi до 
Еммауса

254 Марка 16:14; Луки 
24:34-48; Івана 20:19-21

Христос – надія світу, 
с. 802-805б «Мир вам!»

255 Луки 24:49; Івана 
20:22-31

Христос – надія світу, 
с. 805в-808 «Мир вам!»

256 Івана 21:1-14 Христос – надія світу, 
с. 809-811a Знову бiля моря

257 Івана 21:15-25 Христос – надія світу, 
с. 811б-817 Знову бiля моря

258 Матв. 28:16-20; 
Марка 16:15-18

Христос – надія світу, 
с. 818-822в

«Iдiть i навчiть 
усi народи»



260

259 Христос – надія світу, 
с. 822г-828

«Iдiть i навчiть 
усi народи»

260 Марка 16:19, 20; 
Луки 24:50-53; Дії 1:1-12

Христос – надія світу, 
с. 829-835

«До Отця Мого 
та вашого Отця»



261

РОЗДІЛ 4                                                      
БІБЛІЯ: ВІД ПЕРШОАПОСТОЛЬСЬКОЇ     

ЦЕРКВИ ДО НОВОСТВОРЕННОЇ ЗЕМЛІ 



262

Книги Е. Уайт: «Дії апостолів» і «Велика боротьба»

ДЕНЬ УРИВОК З 
БІБЛІЇ

УРИВОК ІЗ ТВОРІВ
Е. УАЙТ НАЗВА РОЗДІЛУ

1 Дії апостолів, 
с. 9-16

Божий план 
щодо Його 
Церкви

2 Дії апостолів, 
с. 17-24

Приготування 
дванадцятьох

3
Матв. 28:19, 20; 
Марка 16:15-18; 
Дії 1:1-12

Дії апостолів, 
с. 25-34 Велике доручення

4 Дії 1:13-26

5 Дії 2:1-13 Дії апостолів, с. 35-40 П’ятидесятниця

6 Дії 2:14-47 Дії апостолів, с. 41-46 П’ятидесятниця

7 Дії апостолів, 
с. 47-56 Дар Духа

8 Дії 3:1-4:4 Дії апостолів, 
с. 57-62б Біля воріт храму

9 Дії 4:5-31 Дії апостолів, 
с. 62в-69 Біля воріт храму

10 Дії 4:32-5:11 Дії апостолів, 
с. 70-76

Застереження 
лицемірам

11 Дії 5:12-32 Дії апостолів, 
с. 77-82б Перед синедріоном

12 Дії 5:33-42 Дії апостолів, 
с. 82в-86 Перед синедріоном

13 Дії 6:1-7 Дії апостолів, 
с. 87-96 Сім дияконів

14 Дії 6:8-7:50 Дії апостолів, 
с. 97-100a

Перший 
християнський 
мученик

15 Дії 7:51-60 Дії апостолів, 
с. 100б-102

Перший 
християнський 
мученик

16 Дії 8:1-25 Дії апостолів, 
с. 103-107б Євангеліє в Самарії

17 Дії 8:26-40 Дії апостолів, 
с. 107в-111 Євангеліє в Самарії



263

18 Дії 9:1-7 Дії апостолів, 
с. 112-117в Із гонителя – в учні

19 Дії 9:8-18 Дії апостолів, 
с. 117г-122 Із гонителя – в учні

20 Дії 9:19-31; 
22:11-21

Дії апостолів, 
с. 123-130 Дні приготування

21 Дії 9:32-10:16 Дії апостолів, 
с. 131-136г Шукач істини

22 Дії 10:17-11:18 Дії апостолів, 
с. 136д-142 Шукач істини

23 Дії 12:1-11 Дії апостолів, 
с. 143-148б

Звільнення із 
в’язниці 

24 Дії 12:12-24 Дії апостолів, 
с. 148в-154

Звільнення із 
в’язниці

25 Дії 11:19-30 Дії апостолів, 
с. 155-160a Євангеліє в Антіохії

26 Дії 12:25-13:3 Дії апостолів, 
с. 160б-165 Євангеліє в Антіохії

27 Дії 13:4-13 Дії апостолів, 
с. 166-170в

Провісники 
Євангелія

28 Дії 13:14-52 Дії апостолів, 
с. 170г-176

Провісники 
Євангелія

29 Дії 14:1-18 Дії апостолів, 
с. 177-183б

Проповідь серед 
язичників

30 Дії 14:19-26 Дії апостолів, 
с. 183в-187

Проповідь серед 
язичників

31 Дії 14:27-15:12 Дії апостолів, 
с. 188-194б Євреї та язичники

32 Дії 15:13-35; Гал. 
2:11-21

Дії апостолів, 
с. 194в-200 Євреї та язичники

33 Дії 15:36-16:3 Дії апостолів, 
с. 201-205в Звеличення хреста

34 Дії 16:4-6 Дії апостолів, 
с. 205г-210 Звеличення хреста

35 Дії 16:7-26 Дії апостолів, 
с. 211-215б

За межами Малої 
Азії

36 Дії 16:27-40 Дії апостолів, 
с. 215в-220

За межами Малої 
Азії

37 Дії 17:1, 2 Дії апостолів, 
с. 221-225a Солунь 



264

38 Дії 17:3-10 Дії апостолів, 
с. 225б-230 Солунь

39 Дії 17:11-21 Дії апостолів, 
с. 231-236 Верія й Афіни

40 Дії 17:22-34 Дії апостолів, 
с. 237-242 Верія й Афіни

41 Дії 18:1-7 Дії апостолів, 
с. 243-249a Коринт

42 Дії 18:8-18 Дії апостолів, 
с. 249б-254 Коринт

43 1 Фес. 1; 2 Дії апостолів, 
с. 255-257в

Послання до 
солунян

44 1 Сол. 4:13-18; 
5:1-11

Дії апостолів, 
с. 257г-261a

Послання до 
солунян

45 1 Сол. 3:1-4:12; 
5:12-28

Дії апостолів, 
с. 261б-264a

Послання до 
солунян

46 2 Сол. 1-3 Дії апостолів, 
с. 264б-268

Послання до 
солунян

47 Дії 18:19-28; 1 
Кор. 2

Дії апостолів, 
с. 269-273в Аполлос у Коринті

48 1 Кор. 3 Дії апостолів, 
с. 273г-276a Аполлос у Коринті

49 1 Кор. 4 Дії апостолів, 
с. 276б-280 Аполлос у Коринті

50 Дії 19:1-7 Дії апостолів, 
с. 281-285б Ефес

51 Дії 19:8-20 Дії апостолів, 
с. 285в-290 Ефес

52 Дії 19:21-20:1 Дії апостолів, 
с. 291-297

Дні праці 
і випробувань 

53 1 Кор. 1 Дії апостолів, 
с. 298-303б

Вістка 
застереження 
і благання

54 1 Кор. 5:1-6:8 Дії апостолів, 
с. 303в-306б

Вістка 
застереження 
і благання

55 1 Кор. 6:9-8:13 Дії апостолів, 
с. 306в-308

Вістка 
застереження 
і благання



265

56 1 Кор. 9 Дії апостолів, 
с. 309-315б

Покликані досягати 
високих моральних 
стандартів

57 1 Кор. 10; 11 Дії апостолів, 
с. 315в-317б

Покликані досягати 
високих моральних 
стандартів

58 1 Кор. 12-14 Дії апостолів, 
с. 317в-319д

Покликані досягати 
високих моральних 
стандартів

59 1 Кор. 15; 16 Дії апостолів, 
с. 319е-322

Покликані досягати 
високих моральних 
стандартів

60 2 Кор. 1-2:7 Дії апостолів, 
с. 323-327a Прийнята вістка

61 2 Кор. 3; 4 Дії апостолів, 
с. 327б-332б Прийнята вістка

62 2 Кор. 5; 9; 10; 13 Дії апостолів, 
с. 332в-334 Прийнята вістка

63 1 Кор. 9:7-14 Дії апостолів, 
с. 335-343a Щедра церква

64 2 Кор. 8 Дії апостолів, 
с. 343б-345 Щедра церква

65 2 Кор. 11; 
2 Сол. 3:8-12

Дії апостолів, 
с. 346-351в

Працюючи у важких 
умовах

66 2 Кор. 12 Дії апостолів, 
с. 351г-358

Працюючи у важких 
умовах

67 Дії апостолів, 
с. 359-365б

Посвячене 
служіння

68 2 Кор. 6 Дії апостолів, 
с. 365в-371

Посвячене 
служіння

69 Дії 20:2; 
Римл. 2, 3

70 Римл. 4; 5 Дії апостолів, 
с. 372-374a Спасіння для юдеїв

71 Римл. 6-8

72 Римл. 9:1-11:15 Дії апостолів, 
с. 374б-376б Спасіння для юдеїв

73 Римл. 11:16-36 Дії апостолів, 
с. 376в-379в Спасіння для юдеїв

74 Римл. 1; 12; 13 Дії апостолів, 
с. 379г-382 Спасіння для юдеїв



266

75 Римл. 14-16

76 Гал. 1; 3:1-5 Дії апостолів, 
с. 383-388a

Відступництво в 
Галатії

77 Гал. 2; 3:6-29 Дії апостолів, 
с. 388б

Відступництво в 
Галатії

78 Гал. 4-6 Дії апостолів, 
с. 388в, г

Відступництво в 
Галатії

79 Дії 20:3-38 Дії апостолів, 
с. 389-396б

Остання 
подорож Павла 
до Єрусалима

80 Дії 21:1-16 Дії апостолів, 
с. 396в-398

Остання 
подорож Павла 
до Єрусалима

81 Дії 21:17-19 Дії апостолів, 
с. 399-403a Павло ‒ в’язень 

82 Дії 21:20-36 Дії апостолів, 
с. 403б-408a Павло ‒ в’язень 

83 Дії 21:37-23:11 Дії апостолів, 
с. 408б-413в Павло ‒ в’язень 

84 Дії 23:12-35 Дії апостолів, 
с. 413г-418 Павло ‒ в’язень 

85 Дії 24:1-23 Дії апостолів, 
с. 419-422б Суд у Кесарії

86 Дії 24:24-27 Дії апостолів, 
с. 422в-427 Суд у Кесарії

87 Дії 25:1-12 Дії апостолів, 
с. 428-432

Павло звертається 
до кесаря

88 Дії 25:13-27 Дії апостолів, 
с. 433-435б

«Ти майже 
переконав 
мене»

89 Дії 26 Дії апостолів, 
с. 435в-438

«Ти майже 
переконав 
мене»

90 Дії 27:1-20 Дії апостолів, 
с. 439-442б

Морська 
подорож і 
корабельна аварія

91 Дії 27:21-28:10 Дії апостолів, 
с. 442в-446

Морська 
подорож і 
корабельна аварія

92 Дії 28:11-22 Дії апостолів, 
с. 447-451a У Римі



267

93 Дії 28:23-31 Дії апостолів, 
с. 451б-455 У Римі

94 Филим. 1 Дії апостолів, 
с. 456-460 У Римі

95 Дії апостолів, 
с. 461-468 Кесарів дім

96 Ефес. 1-4 Дії апостолів, 
с. 469, 470a Листи з Рима

97 Ефес. 5; 6 Дії апостолів, 
с. 470б, 471a Листи з Рима

98 Кол. 1:1-3:3 Дії апостолів, 
с. 471б-476a Листи з Рима

99 Кол. 3:4-4:18 Дії апостолів, 
с. 476б-478 Листи з Рима

100 Филп. 1; 2; 
4:15-18

Дії апостолів, 
с. 479-483б Листи з Рима

101 Филп. 3; 4:1-14, 
19-23

Дії апостолів, 
с. 483в, 484 Листи з Рима

102 Дії апостолів, 
с. 485-488 На волі

103 Тита 1-3

104 1 Тим. 1-4

105 1 Тим. 5; 6 Дії апостолів, 
с. 489-491 Останній арешт

106 Дії апостолів, 
с. 492-497

Павло перед 
Нероном

107 2 Тим. 1-3 Дії апостолів, 
с. 498-502в

Павло перед 
Нероном

108 2 Тим. 4 Дії апостолів, 
с. 502г-508

Павло перед 
Нероном

109 Євр. 1-3 Дії апостолів, 
с. 509-513

Засуджений на 
смерть

110 Євр. 4-7

111 Євр. 8-10

112 Євр. 11-13

113 Якова 1; 2

114 Якова 3-5

115 1 Петра 1:1-12 Дії апостолів, 
с. 514-518б Вірний співпастир



268

116 1 Петра 1:13-2:10 Дії апостолів, 
с. 518в-521 Вірний співпастир

117 1 Петра 2:11-4:19 Дії апостолів, 
с. 522-525б Вірний співпастир

118 1 Петра 5 Дії апостолів, 
с. 525в-528 Вірний співпастир

119 2 Петра 1 Дії апостолів, 
с. 529-535a Непохитні до кінця

120 2 Петра 2; 3 Дії апостолів, 
с. 535б-538 Непохитні до кінця

121 Дії апостолів, 
с. 539-545 Улюблений Іван

122 1 Івана 2:7-4:16 Дії апостолів, 
с. 546-550б Вірний свідок

123 1 Івана 1:1-2:6; 
4:17-5:21

Дії апостолів, 
с. 550в-554a Вірний свідок

124 2 Івана; 3 Івана; 
Юди

Дії апостолів, 
с. 554б-556 Вірний свідок

125 Дії апостолів, 
с. 557-562a

Перетворений 
благодаттю

126 Дії апостолів, 
с. 562б-567

Перетворений 
благодаттю

127 Дії апостолів, 
с. 568-577 Патмос

128 Об’явл. 1 Дії апостолів, 
с. 578-585 Об’явлення

129 Об’явл. 2-4 Дії апостолів, 
с. 586-589a Об’явлення

130 Об’явл. 5-11

131 Об’явл. 12-15 Дії апостолів, 
с. 589б-591в Об’явлення

132 Об’явл. 16-18

133 Об’явл. 19-22 Дії апостолів, 
с. 591г, 592 Об’явлення

134 Дії апостолів, 
с. 593-602 Тріумфуюча церква

135 Велика боротьба, v-xii Вступ автора

136 Велика боротьба, с. 17-24в Пророцтво про 
долю свiту



269

137 Велика боротьба, с. 24г-31a Пророцтво про 
долю свiту

138 Велика боротьба, с. 31б-38 Пророцтво про 
долю свiту

139 Велика боротьба, с. 39-44a Першi християни

140 Велика боротьба, с. 44б-48 Першi християни

141 Велика боротьба, с. 49-55a Перiод духовної 
темряви

142 Велика боротьба, с. 55б-60 Перiод духовної 
темряви

143 Велика боротьба, с. 61-65a Вальденці

144 Велика боротьба, с. 65б-69в Вальденці

145 Велика боротьба, 
с. 69г-73в Вальденці

146 Велика боротьба, с. 73г-78 Вальденці

147 Велика боротьба, с. 79-83б Джон Уїкліф

148 Велика боротьба, 
с. 83в-87в Джон Уїкліф

149 Велика боротьба, 
с. 87г-92в Джон Уїкліф

150 Велика боротьба, с. 92г-96 Джон Уїкліф

151 Велика боротьба, 
с. 97-103б

Ян Гус та Iєронiм 
Празький

152 Велика боротьба, 
с. 103в-110б

Ян Гус та Iєронiм 
Празький

153 Велика боротьба, 
с. 110в-115в

Ян Гус та Iєронiм 
Празький

154 Велика боротьба, 
с. 115г-119

Ян Гус та Iєронiм 
Празький

155 Велика боротьба,  
с. 120-125б

Лютер пориває з 
Римом

156 Велика боротьба, 
с. 125в-131б

Лютер пориває з 
Римом

157 Велика боротьба, 
с. 131в-134в

Лютер пориває з 
Римом

158 Велика боротьба,  
с. 134г-139в

Лютер пориває з 
Римом

159 Велика боротьба, 
с. 139г-144

Лютер пориває з 
Римом



270

160 Велика боротьба,  
с. 145-150б

Лютер перед 
сеймом

161 Велика боротьба, 
с. 150в-155a

Лютер перед 
сеймом

162 Велика боротьба, 
с. 155б-160в

Лютер перед 
сеймом

163 Велика боротьба, 
с. 160г-164в

Лютер перед 
сеймом

164 Велика боротьба, 
с. 164г-170

Лютер перед 
сеймом

165 Велика боротьба, 
с. 171-178a

Швейцарський 
реформатор

166 Велика боротьба, 
с. 178б-184

Швейцарський 
реформатор

167 Велика боротьба, 
с. 185-190в

Розвиток 
реформацiї в 
Нiмеччинi

168 Велика боротьба 
с. 190г-196

 Розвиток 
реформацiї в 
Нiмеччинi

169 Велика боротьба, 
с. 197-201в Протест князів

170 Велика боротьба, 
с. 201г-205г Протест князів

171 Велика боротьба, с. 205д-
210 Протест князів

172 Велика боротьба, 
с. 211-215в Свiтанок у Францiї

173 Велика боротьба, 
с. 215г-222б Свiтанок у Францiї

174 Велика боротьба, 
с. 222в-226б Свiтанок у Францiї

175 Велика боротьба, 
с. 226в-230 Свiтанок у Францiї

176 Велика боротьба, 
с. 231-236 Свiтанок у Францiї

177 Велика боротьба, 
с. 237-240г

Реформацiя у 
Нiдерландах i 
Скандинавiї



271

178 Велика боротьба, 
с. 240д-244

Реформацiя у 
Нiдерландах i 
Скандинавiї

179 Велика боротьба, 
с. 245-249a

Англiйськi 
реформатори 
пiзнього перiоду

180 Велика боротьба, 
с. 249б-253a

Англiйськi 
реформатори 
пiзнього перiоду

181 Велика боротьба, 
с. 253б-256г

Англiйськi 
реформатори 
пiзнього перiоду

182 Велика боротьба, 
с. 256д-260б

Англiйськi 
реформатори 
пiзнього перiоду

183 Велика боротьба, 
с. 260в-264

Англiйськi 
реформатори 
пiзнього перiоду

184 Велика боротьба, 
с. 265-269a

Бiблiя
i Французька 
революцiя

185 Велика боротьба, 
с. 269б-273a

Бiблiя 
i Французька 
революцiя

186 Велика боротьба, 
с. 273б-277a

Бiблiя 
i Французька 
революцiя

187 Велика боротьба, 
с. 277б-281a

Бiблiя 
i Французька 
революцiя

188 Велика боротьба, с. 
281б-285б

Бiблiя 
i Французька 
революцiя

189 Велика боротьба, 
с. 285в-288

Бiблiя i Французька 
революцiя

190 Велика боротьба, 
с. 289-293a У пошуках свободи

191 Велика боротьба, 
с. 293б-298 У пошуках свободи

192 Велика боротьба, 
с. 299–305 Вiсники свiтанку



272

193 Велика боротьба, 
с. 306-311a Вiсники свiтанку

194 Велика боротьба, 
с. 311б-316 Вiсники свiтанку

195 Велика боротьба, 
с. 317-324б

Американський 
реформатор

196 Велика боротьба, 
с. 324в-329a

Американський 
реформатор

197 Велика боротьба, 
с. 329б-332

Американський 
реформатор

198 Велика боротьба, 
с. 333-337a

Американський 
реформатор

199 Велика боротьба, 
с. 337б-342

Американський 
реформатор

200 Велика боротьба, 
с. 343-346г Свiтло в темрявi

201 Велика боротьба, 
с. 346д-351a Свiтло в темрявi

202 Велика боротьба, 
с. 351б-354 Свiтло в темрявi

203 Велика боротьба, 
с. 355-359a

Велике релiгiйне 
пробудження

204 Велика боротьба, 
с. 359б-362

Велике релiгiйне 
пробудження

205 Велика боротьба, 
с. 363-370a

Велике релiгiйне 
пробудження

206 Велика боротьба, 
с. 370б-374

Велике релiгiйне 
пробудження

207 Велика боротьба, 
с. 375-379a

Наслiдки 
нехтування 
правдою

208 Велика боротьба, 
с. 379б-382в

Наслiдки 
нехтування 
правдою

209 Велика боротьба, 
с. 382г-386a

Наслiдки 
нехтування 
правдою

210 Велика боротьба, 
с. 386б-390

Наслiдки 
нехтування 
правдою



273

211 Велика боротьба, 
с. 391-398б

Пророцтва 
виконались

212 Велика боротьба, 
с. 398в-404a

Пророцтва 
виконались

213 Велика боротьба, 
с. 404б-408

Пророцтва 
виконались

214 Велика боротьба, 
с. 409-415б

Таємницю святинi 
розкрито

215 Велика боротьба, 
с. 415в-422

Таємницю святинi 
розкрито

216 Велика боротьба, 
с. 423-428в У Святому святих

217 Велика боротьба, 
с. 428г-432 У Святому святих

218 Велика боротьба, 
с. 433-437a

Незмiнний Закон 
Божий

219 Велика боротьба, 
с. 437б-441б

Незмiнний Закон 
Божий

220 Велика боротьба, 
с. 441в-446в

Незмiнний Закон 
Божий

221 Велика боротьба, 
с. 446г-450

Незмiнний Закон 
Божий

222 Велика боротьба, 
с. 451-456a Час реформи

223 Велика боротьба, 
с. 456б-460 Час реформи

224 Велика боротьба, 
с. 461-467a

Пробудження в 
нашi днi

225 Велика боротьба, с. 
467б-472б

Пробудження в 
нашi днi

226 Велика боротьба, 
с. 472в-478

Пробудження в 
нашi днi

227 Велика боротьба, 
с. 479-485a Судове слiдство

228 Велика боротьба, 
с. 485б-491 Судове слiдство

229 Велика боротьба, 
с. 492-497a

Чому iснують зло i 
страждання?

230 Велика боротьба, 
с. 497б-504

Чому iснують зло i 
страждання?



274

231 Велика боротьба, 
с. 505-510

Ворожнеча мiж 
людиною i сатаною 

232 Велика боротьба, с. 511-517 Хто такi ангели?

233 Велика боротьба, 
с. 518-524 Пастки диявола

234 Велика боротьба, 
с. 525-530 Пастки диявола

235 Велика боротьба, 
с. 531-537a Таємниця безсмертя

236 Велика боротьба, с. 
537б-543б Таємниця безсмертя

237 Велика боротьба, 
с. 543в-550 Таємниця безсмертя

238 Велика боротьба, 
с. 551-556в

Чи можуть 
розмовляти з нами 
мертвi?

239 Велика боротьба, 
с. 556г-562

Чи можуть 
розмовляти з нами 
мертвi?

240 Велика боротьба, 
с. 563-567в

Свобода совiстi пiд 
загрозою

241 Велика боротьба, 
с. 567г-572a

Свобода совiстi пiд 
загрозою

242 Велика боротьба, 
с. 572б-577a

Свобода совiстi пiд 
загрозою

243 Велика боротьба, 
с. 577б-581

Свобода совiстi пiд 
загрозою

244 Велика боротьба, 
с. 582-586б

Прийдешня 
боротьба

245 Велика боротьба, 
с. 586в-592

Прийдешня 
боротьба

246 Велика боротьба, 
с. 593-598a Наш єдиний захист

247 Велика боротьба, 
с. 598б-602 Наш єдиний захист

248 Велика боротьба, 
с. 603-607

Останнє Боже 
застереження

249 Велика боротьба, 
с. 608-612

Останнє Боже 
застереження



275

250 Велика боротьба, 
с. 613-620б Час горя

251 Велика боротьба, 
с. 620в-627a Час горя

252 Велика боротьба, 
с. 627б-634 Час горя

253 Велика боротьба, 
с. 635-640б

Звiльнення Божого 
народу

254 Велика боротьба, 
с. 640в-646б

Звiльнення Божого 
народу

255 Велика боротьба, 
с. 646в-652

Звiльнення Божого 
народу

256 Велика боротьба, 
с. 653-656б

Звiльнення Божого 
народу

257 Велика боротьба, 
с. 656в-661 Спустошення землi

258 Велика боротьба, 
с. 662-667в Боротьба закiнчена

259 Велика боротьба, 
с. 667г-672б Боротьба закiнчена

260 Велика боротьба, 
с. 672в-678 Боротьба закiнчена



276



277

ДОДАТОК Б



278

ЕЛЕКТРОННІ РЕСУРСИ                    
ЦЕРКВИ АСД

Генеральна Конференція Церкви АСД – 

www.adventist.org 

Український гуманітарний інститут – 
http://ugi.edu.ua/ 

Телеканал «Надія» – 
https://tv.hope.ua/ 

Радіо «Голос надії» – 
http://radio.hope.ua/ 

Видавництво «Джерело життя» – 
http://lifesource.com.ua/ 

Школа Біблії – 
http://bible.ua/ 

Українська уніонна конференція – 
www.adventist.org.ua 

Центр спадщини Еллен Уайт – 
www.whiteestate.org 

Твори Еллен Уайт – 
www.egwwritings.org



279

ДЛЯ НОТАТОК



280

ДЛЯ НОТАТОК



281

ДЛЯ НОТАТОК



282

ДЛЯ НОТАТОК



283

ДЛЯ НОТАТОК



284

ДЛЯ НОТАТОК



285

ДЛЯ НОТАТОК







Довідник з учнівства

Директор видавництва В. Джулай
Головний редактор Л. Качмар
Переклад Н. Слободська 
Редактор Л. Шаповал
Коректори Ю. Вальчук, О. Мехоношина
Комп’ютерна верстка А. Аптер
Дизайнер обкладинки С. Сибір
Відповідальна за друк Т. Грицюк

Папір газетний. Офсетний друк. Підписано до друку 14.11.2017 р. 

Гарнітура Yefimov Serif. Наклад 2 000 примірників.

Видавництво «Джерело життя» 04107, м. Київ, вул. Лук’янівська, 9/10-А

тел. (044) 425-6906, факс 467-5064, E-mail: dzherelo@ukr.net, www.adventist.org.ua 


