
С П РА В О Ч Н И К 
П О  У Ч Е Н И Ч Е С Т В У



С74		  Справочник по ученичеству : Пер. с англ. — Заокский : 
Источник жизни, 2017. — 288 с.

УДК 274/278 
ББК 86.376

© Учебный центр церковного комитета Мичиганской 
конференции Церкви адвентистов седьмого дня, 2015
© Томас Нельсон, Inc. 1982
© Перевод на русский язык, оформление. 
Издательство «Источник жизни», 2017

УДК 274/278
ББК 86.376
С74



3

СОДЕРЖАНИЕ

Введение	 9

РАЗДЕЛ 1.  
УЧЕНИЧЕСТВО

Глава 1. Быть подобным Иисусу	 12

РАЗДЕЛ 2.  
ДУХОВНАЯ ЖИЗНЬ

Глава 2. Дух и жизнь	 18
Глава 3. Свидетельство Иисуса	 23
Глава 4. Личная молитва	 30
Глава 5. Взирая на Господа	 36
Глава 6. Семейный алтарь	 41

РАЗДЕЛ 3.  
ЛИЧНОЕ СВИДЕТЕЛЬСТВО

Глава 7. Наша миссия	 48
Глава 8. Призванные свидетельствовать	 54

РАЗДЕЛ 4.  
ЦЕРКОВНАЯ ЖИЗНЬ

Глава 9. Священные собрания	 62
Глава 10. Особые виды служения	 68
Глава 11. Бог порядка	 76
Глава 12. Бояться только одного…	 84
Глава 13. Расскажи об этом миру	 94

РАЗДЕЛ 5.  
ХРИСТИАНСКИЙ ОБРАЗ ЖИЗНИ

Глава 14. Нечто лучшее	 106
Глава 15. День радости	 112
Глава 16. Убойтесь Бога	 121
Глава 17. Сокровище на небесах	 128
Глава 18. Восемь законов здоровья	 137



4

Глава 19. Красота скромности	 146
Глава 20. Чистые сердцем	 156
Глава 21. Любовь в доме	 166

РАЗДЕЛ 6.  
ЦИКЛ БЛАГОВЕСТИЯ

Глава 22. Выслал делателей	 178
Глава 23. Подготовка почвы	 183
Глава 24. Сеяние семени	 189
Глава 25. Поддержка роста	 198
Глава 26. Сбор урожая и его сохранение	 209

ПРИЛОЖЕНИЕ А
План чтения Библии и трудов Духа пророчества	 220
Раздел 1. Библия: от Творения до царя Давида	 223
Раздел 2. Библия: От Соломона до конца Ветхого Завета	 237
Раздел 3. Библия: От рождения Иисуса до Его возвращения на небо       251
Раздел 4. Библия: От первоапостольской Церкви к пересотворенной Земле 269

ПРИЛОЖЕНИЕ Б
Электронные ресурсы церкви АСД	 286



5

Подготовка «Справочника по ученичеству»
На протяжении многих лет Мичиганская конференция 

стремилась развивать культуру активного ученичества. 
В 2010 году директор Отдела личного служения Ройс Сниман 
и  евангелист Стив Вейл предложили программу, сосредото-
ченную на  обучении членов поместной церкви и  учениче-
стве. Кроме этих усилий, под руководством и  при поддерж-
ке служителей конференции был создан обучающий центр. 
Он разработал ряд пособий, чтобы помочь поместным церк-
вам стать обучающими центрами для посвященных христи-
анских работников.

Джим Ховард был председателем комитета и  основным 
автором данного пособия. Ему помогали Камерон де Вашер, 
Марк Ховард и  Стейси Остерман. Редакторами выступи-
ли Джефф Акенбергер, Джин Холл, Том Хаббард, Джастин 
Рингстаф, Эллен Томас, Эмилия де Вашер, Соня Ховард. Кен-
тон Роджерс разработал обложку и  макет книги, а  Стефани 
Ховард координировала печать. Многие администраторы, ди-
ректоры отделов, пасторы и рядовые члены оказывали под-
держку, делясь полезными советами. Каждому из них мы вы-
ражаем нашу искреннюю признательность.

О «Справочнике по ученичеству»
Практическая и  лаконичная суть этого «Справочника 

по ученичеству», с соответствующей помощью «Руководства 
наставника», будет огромным благословением как для новых, 
так и для опытных членов церкви. Как приятно видеть Мичи-
ганскую конференцию, которая разработала данное пособие, 
способствующее возрастанию членов церкви и  побуждаю-
щее их к личному евангелизму. Это то, что советуют делать 
Библия и Дух пророчества.



6

«Под руководством Святого Духа этот важный „Справоч-
ник по ученичеству“ и сопутствующее „Руководство настав-
ника“, в  сочетании со  многими другими замечательными 
источниками, разработанными церковью, поможет испол-
нить великое Божье поручение „идти... и сделать учениками“ 
(см. Мф. 28:19). Какая привилегия быть сопричастниками ис-
полнения этого Великого поручения и  последнего громкого 
клича в мире, предлагая вечное Евангелие в контексте Вести 
трех ангелов (см.  Откр. 14). Этот справочник воплощает чу-
десный совет вестницы Божьей: „Работа Бога на этой земле 
никогда не может быть завершена до тех пор, пока мужчины 
и женщины, являющиеся членами нашей церкви, не настро-
ятся на  работу и  не объединят свои усилия c церковными 
служителями и  работниками“ (Свидетельства для Церкви, 
т. 9, с. 117). Иисус скоро придет! Так поднимем же это знамя 
высоко и расскажем о Том, Кто дал нам спасение и Кто скоро 
вернется, чтобы взять нас домой! Маранафа!»

 
Тед Вильсон, президент Генеральной Конференции  

Церкви адвентистов седьмого дня

«Одна из самых больших потребностей адвентистов седь-
мого дня в сфере евангелизма сегодня заключается в воспи-
тании и взращивании новообращенных членов церкви. Вели-
кое поручение „сделать учениками“ не означает только лишь 
крестить. Без хорошо продуманной стратегии ученичества 
новообращенные будут духовно слабеть, а  после покидать 
церковь. “Справочник по  ученичеству” представляет собой 
практическое руководство для новообращенных. Он сообща-
ет, как они могут расти во  Христе, и  обеспечивает понима-
ние жизни и культуры Церкви АСД. Это готовое руководство 
для новообращенных обеспечивает библейский фундамент 
для них, чтобы им стать сильнее в вере, быть исполненными 
Духом свидетелями Христа. Я очень рекомендую его для пас-



7

торов и  евангелистов, планирую представить его на  наших 
евангельских встречах недавно обращенным».

Марк Финли, евангелист

«Постоянное возрастание в  вере является привилегией 
всех верующих. „Справочник по ученичеству“ будет способ-
ствовать вашему росту как ученика Христа, открывая вам мо-
гущественные принципы Слова Божьего. Пособие поможет 
становлению ваших более тесных отношений с Иисусом».

Джон Брэдшоу,  
руководитель библейских курсов «Так написано»

«„Справочник по ученичеству“ и „Руководство наставни-
ка“ являются отличными инструментами для выполнения 
евангельского поручения по становлению ученичества. Они 
сбалансированы и  практичны, и, я  надеюсь, станут широко 
доступны для всемирной церкви, чтобы помочь ее руководи-
телям и рядовым членам исполнять поручение Господа».

Джерри Пейдж, секретарь Пасторской ассоциации  
Генеральной Конференции Церкви адвентистов седьмого дня



8



9

ВВЕДЕНИЕ

Нет более высокого призвания, чем быть учеником Иису-
са Христа. Ничто не сравнится с познанием Бога и следова-
нием за Спасителем мира. Знать Господа — означает любить 
Его. Тем не менее на пути следования за Христом встречается 
немало ловушек и  капканов, поставленных дьяволом, кото-
рые угрожают увести нас от пути, ведущего в небеса. Если бы 
дьявол мог, то каждый христианин был бы погружен в духов-
ный сон, уведен на  пути, запрещенные Господом. Поэтому 
недостаточно просто быть крещеным христианином. Каж-
дый из детей Божьих должен продолжать расти, укрепляясь 
духовно, становясь активным учеником Спасителя.

«Справочник по  ученичеству» будет полезен каждому, 
кто хочет пережить такой опыт с  Иисусом. Данное пособие 
рассматривается в  сочетании с  «Руководством для настав-
ника» в рамках шестимесячного курса ученичества для чле-
нов Церкви АСД. Главы данного Справочника содержат план 
двадцати шести еженедельных встреч членов церкви и  на-
ставника. За этот период будут сформированы необходимые 
духовные привычки. Без практического применения этих 
жизненно важных компонентов христианской жизни мы ри-
скуем принять «вид благочестия, силы  же его отрекшиеся» 
(2  Тим. 3:5). «Справочник по  ученичеству», если подходить 
к  нему с  искренним и  открытым сердцем, является инстру-
ментом, который поможет поддержать огонь любви Христо-
вой, посвятить жизнь для служения другим. В  этом главная 
цель данного учебного пособия.



10



11

РАЗДЕЛ 1.  
УЧЕНИЧЕСТВО



12

ГЛАВА 1. БЫТЬ ПОДОБНЫМ ИИСУСУ

«Ученик не бывает выше своего учителя; но, и усовершен-
ствовавшись, будет всякий, как учитель его» (Лк. 6:40). В этом 
коротком заявлении излагается суть христианской жизни.

Цель каждого истинного ученика  — быть похожим 
на  Иисуса. Когда Спаситель призывал учеников, Он гово-
рил: «Следуй за  Мной». Именно так  — следовать не  словам 
или учению, но  — Христос подчеркивает этот аспект: «Сле-
дуй за  Мной». Мы  не можем по-настоящему следовать Его 
наставлениям, если удалены от Него. Обзор земного служе-
ния Иисуса показывает, что ученики были рядом с Ним вез-
де, куда бы Он ни пошел. Они научились молиться, слушая, 
как Иисус молится. Они узнали важность Писания, видя, как 
Иисус уповал на Слово Божье. Они научились любить, видя 
любовь, явленную в жизни и служении Христа. Господь ска-
зал: «По тому узна́ют все, что вы Мои ученики, если будете 
иметь любовь между собою» (Ин. 13:35). Другими словами, 
когда люди будут видеть вас поступающими, как Спаситель, 
они узнают, что вы Христовы ученики.

Ученичество является процессом преобразования в  образ 
Христов, Его отображения. И делается это через проведение 
времени с  Иисусом. Не  бывает ученичества в  одиночку. Ре-
лигиозный формализм также не сделает вас учениками. Это 
возможно лишь через личные отношения между учеником 
и учителем. Они есть сердце ученичества.

Цена ученичества
Отношения с Иисусом приносят людям огромную радость. 

Тем не  менее Христос говорит и  о цене следования за  Ним, 
о том, что значит быть Его учеником. «Тогда Иисус сказал уче-
никам Своим: если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, 
и возьми крест свой, и следуй за Мною, ибо кто хочет душу 



13

свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради 
Меня, тот обретет ее» (Мф. 16:24, 25). «Так всякий из вас, кто 
не отрешится от всего, что имеет, не может быть Моим учени-
ком» (Лк. 14:33).

Спаситель говорит, что истинное ученичество предпола-
гает самоотречение и  жертву. Оно не  для тех, кто ищет по-
пулярности или движим корыстными устремлениями. Иисус 
сказал: «Тесны́ врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немно-
гие находят их» (Мф. 7:14). Он также напоминает нам: «Если 
мир вас ненавидит, знайте, что Меня прежде вас возненави-
дел» (Ин. 15:18). Истинный ученик непременно столкнется c 
противодействием, когда решит избрать путь Христа.

Убеждающая любовь
Но почему, даже несмотря на  такую цену, мы  хотим сле-

довать за  Иисусом? Ответ прост  — потому что любим Его! 
Мы сделаем все, чтобы следовать за Спасителем, потому что 
нашли «драгоценную жемчужину» (см.  Мф. 13:46). Наши 
сердца оказались измененными безусловной любовью рас-
пятого Христа. «Любовь Христова объемлет нас» (2 Кор. 5:14). 
«Будем любить Его, потому что Он прежде возлюбил нас» 
(1 Ин. 4:19).

«Когда любовь вспыхивает в сердце, она превращает всякое 
бремя в свет. Обязанность становится наслаждением, и жерт-
ва  — удовольствием» (Путь ко  Христу, с.  59). Вместо того 
чтобы следовать за  Иисусом из-за страха потери чего-либо 
или приобретения, подлинные христиане доброхотны и ра-
достны, потому что, как утверждает Павел, Господь возлюбил 
меня и предал Себя за меня (см. Гал. 2:20). Эта великая любовь 
намного больше, чем любые драгоценности этого мира.

Когда Иисус спросил о такой высокой стоимости учениче-
ства, Петр ответил за каждого ученика на протяжении веков: 
«К  кому нам идти? Ты  имеешь глаголы вечной жизни» (Ин. 
6:68). Спаситель обещал: «Нет никого, кто оставил  бы дом, 
или братьев, или сестер, или отца, или мать, или жену, или 



14

детей, или зе́мли, ради Меня и  Евангелия, и  не получил  бы 
ныне, во время сие, среди гонений, во сто крат более домов, 
и братьев, и сестер, и отцов, и матерей, и детей, и земель, а в 
веке грядущем жизни вечной» (Мк. 10:29, 30). Преимущества 
следования за Иисусом намного больше, чем потери, которые 
случаются. Но настоящий ученик следует за Христом не ради 
золотых улиц или бессмертия, но из-за мира и радости быть 
вместе со Христом. Как заверил Господь Авраама, так и теперь 
Он заверяет нас: «Награда твоя весьма велика» (Быт. 15:1).

Под влиянием Святого Духа
Иисус учил, что «первая и  наибольшая заповедь» зако-

на записана во  Втор. 6:5: «Люби Господа, Бога твоего, всем 
сердцем твоим, и всеми силами твоими». Сразу же после это-
го наставления мы находим секрет победоносной жизни ве-
рующего: «И да будут слова сии, которые Я заповедую тебе 
сегодня, в сердце твоем; и внушай их детям твоим, и говори 
о них, сидя в доме твоем, и идя дорогою, и ложась, и вставая; 
и  навяжи их  в знак на  руку твою, и  да будут они повязкою 
над глазами твоими, и напиши их на косяках дома твоего и на 
воротах твоих» (Втор. 6:6–9). Недостаточно было только из-
бегать идолопоклонства и поступков окружающих народов. 
Божий народ должен был охранять свои сердца, прибегая 
к  Закону Божьему. Истинное следование за  Иисусом требу-
ет большего, чем просто удаление греховного. Оно должно 
включать в себя и духовный аспект. «Помышления плотские 
суть смерть, а помышления духовные — жизнь и мир» (Рим. 
8:6). «О горнем помышляйте, а не о земном» (Кол. 3:2). Мы ни-
когда не можем быть такими, как Иисус, если сосредотачива-
ем свое внимание на мирском. Как ученики были с Иисусом 
почти все время, так и мы должны открыть себя для духовно-
го влияния больше, чем для земного. Нам необходимо вести 
духовно активную жизнь, в которой мы будем сосредоточены 
на горнем. Нужно помнить, что греховная природа человека 
слаба, и  ученикам Христа надо будет действовать, доверяя 



15

силе Божьей. Закрепление духовных привычек является за-
логом возрастания духовной силы.

Практическое применение
Ниже приведен список из восьми духовных привычек, ко-

торые необходимы для ученика Христа:
1. Ежедневная личная молитва.
2. Ежедневное личное изучение Библии.
3. Ежедневное семейное поклонение утром и вечером.
4. Еженедельное посещение субботней школы.
5. Еженедельное посещение церкви.
6. Еженедельное молитвенное собрание или посещение 

малой группы по изучению Библии среди недели.
7. Регулярное личное свидетельство.
8. Регулярная вовлеченность в служение местной церкви.
«Где сокровище ваше, там и сердце ваше будет» (Лк. 12:34). 

Если вы уделяете больше времени общению с Иисусом, с Его 
народом, совершая Его работу, то  ваше сердце будет чутко 
к влиянию Спасителя. Тогда, и только тогда может быть реа-
лизована цель ученичества — быть подобными Иисусу. Если 
вы  продолжите изучать данное пособие, то  узнаете немало 
важных вещей о  христианской жизни. Но  прежде всего ут-
вердите духовные привычки, которые изменят вашу жизнь.

Найдите время и оцените вышеприведенный список. С ка-
кими препятствиями вы  сталкиваетесь в  утверждении этих 
привычек? Какие изменения вы  могли  бы сделать в  своем 
графике? Что необходимо удалить из  вашей жизни, чтобы 
внести в нее молитву, изучение, общение и служение — все 
то, что совершал Спаситель?



16



17

РАЗДЕЛ 2.  
ДУХОВНАЯ ЖИЗНЬ



18

ГЛАВА 2. ДУХ И ЖИЗНЬ

Иисус не просто знал Писание, Он жил им. Христос гово-
рил о нем не просто как о чем-то полезном, а как об имеющем 
жизненно важное значение для всех людей. Когда усталость 
и голод мучили Его в пустыне, а дьявол искушал Его, Иисус 
не обратился к Своим чувствам или ощущениям. Он не стал 
уповать на доводы разума или свои знания. Было только одно, 
чему Он мог доверять. И  поэтому Господь ответил дьяволу 
не человеческими доводами или рассуждениями, а словами 
Писания: «Так написано... написано...» (Мф. 4:4, 7, 10). Слово 
Божье было больше, чем просто нечто мотивирующее для 
Христа, оно было жизненно важной составляющей Его жизни 
на земле. «Написано: „не хлебом одним будет жить человек, 
но всяким словом, исходящим из уст Божиих“» (Мф. 4:4).

Иисус одержал победу, опираясь на Слово Божье. Так же бу-
дет и с нами. У нас должна быть сила и мудрость бо́льшая, чем 
собственная, чтобы устоять в бурях и искушениях повседнев-
ной жизни. Эта сила и мудрость могут быть найдены только 
в Библии — Слове Божьем, письменном откровении «Христа, 
Божией силы и Божией премудрости» (см. 1 Кор. 1:24).

Источник духовной жизни и силы
«Если не  будете есть Плоти Сына Человеческого и  пить 

Крови Его, то  не будете иметь в  себе жизни» (Ин. 6:53). Это 
загадочное заявление стало поворотным моментом в  слу-
жении Спасителя. Вскоре после этих слов многие из  учени-
ков Его «отошли от Него и уже не ходили с Ним» (Ин. 6:66). 
Но что Иисус хотел сказать этими словами? Их нужно пони-
мать не буквально, а духовно. Иисус объяснил позже: «Слова, 
которые говорю Я вам, суть дух и жизнь» (Ин. 6:63).

Слово Божье  — это источник жизни и  силы христианина. 
Иисус говорил, что без регулярного питания Его Словом «вы 



19

не имеете в себе жизни». Библия дает ценную информацию 
об истории, открывает путь спасения и устои христианской 
жизни, предупреждает о  будущем, а  также раскрывает ха-
рактер Божий. Но даже это описание лишь вкратце выражает 
основную цель Слова Божьего для ученика Христа. В чем она? 
В  том, чтобы дать духовную жизнь. Без «вкушения» Слова 
Божьего у нас нет духовной жизни.

Рассмотрим следующие библейские тексты, отметив аллю-
зии на духовную жизнь: «Слова, которые говорю Я вам, суть 
дух и жизнь» (Ин. 6:63). «Ибо слово Божие живо и действен-
но» (Евр. 4:12). «Не одним хлебом живет человек, но всяким 
словом, исходящим из уст Господа, живет человек» (Втор. 8:3; 
Мф. 4:4). «Как возрожденные… от слова Божия» (1 Петр. 1:23). 
Эти тексты показывают, что Библия — это больше чем руко-
водство к жизни; она творит духовную жизнь. В Слове Божьем 
есть творческая сила.

Когда Бог сказал: «Да будет свет» — стал свет. «Ибо Он ска-
зал — и сделалось; Он повелел — и явилось» (Пс. 32:9). Чтение 
Слова Божьего может привить любовь к духовным вещам там, 
где раньше не  было ничего. Мы  возрождены «от слова Бо-
жия» (1 Петр. 1:23). И как мы получаем новую жизнь от Слова, 
так же мы можем поддерживать эту же жизнь, питаясь от это-
го Слова. «Посему, как вы  приняли Христа Иисуса Господа, 
так и ходите в Нем» (Кол. 2:6). «Если пребудете в слове Моем, 
то вы истинно Мои ученики» (Ин. 8:31). Мы должны продол-
жать пить «чистое словесное молоко» так, чтобы могли «воз-
расти во спасение» (1 Петр. 2:2).

Духовная жизнь
Мы нуждаемся в Библии для поддержания духовной жизни, 

а потому нельзя пускать этот вопрос на самотек. Надо сделать 
ежедневное чтение Библии духовной привычкой в нашей жиз-
ни. Если вначале мы не понимаем ее или не чувствуем благо-
словения, читая Библию, не нужно отчаиваться. Если остаем-
ся последовательными в вере, Бог исполнит Свое обещание: 



20

«Откровение слов Твоих просвещает, вразумляет простых»  
(Пс. 118:130). Ежедневное чтение Библии наряду с  ежеднев-
ной личной молитвой и  есть духовная жизнь, потому что 
мы посвящаем себя этому. Это требует посвящения.

Мы можем посещать церковь, быть добрыми к другим и да-
вать бедным милостыню, но  без регулярного посвящения 
времени Слову Божьему произойдет распад личной духов-
ной жизни. Искушения одолеют нас, и заблуждение сделает 
нас легкой мишенью. «Сатана прекрасно знает, что все, кого 
он отвлечет от молитвы и чтения Писания, станут его добы-
чей. Поэтому всевозможными уловками он  старается завла-
деть умом человека» (Великая борьба, с. 519).

Практическое применение
Библия учит, что «все Писание богодухновенно» (2  Тим. 

3:16). Богодухновенное Писание каждое утро дает пищу для 
духовной жизни. Библия и произведения Эллен Уайт являют-
ся наилучшими для нашего повседневного духовного чтения. 
Эти книги были написаны под особым вдохновением Святого 
Духа. Остальную литературу можно читать в других случаях 
с большой пользой, но книги, которые мы каждый день чита-
ем в наше духовное время, должны быть вдохновлены Богом. 
Нам необходимо читать то, что является голосом Бога.

В конце данного справочника есть план чтения, помогаю-
щий нам прочитать Библию. Возьмите на себя обязательство 
проводить не менее тридцати минут в день в молитве и изу-
чении Слова. Когда мы делаем духовную жизнь приоритетом, 
то находим, что Его слова «являются духом и жизнью».

После Своего воскресения Иисус изъяснял Писания двум 
ученикам по  дороге в  Эммаус. Позже они сказали: «Не го-
рело ли в нас сердце наше, когда Он говорил нам на дороге 
и когда изъяснял нам Писание?» (Лк. 24:32). Какая привилегия 
есть у нас! Мы можем молиться о наставлении Святого Духа 
каждое утро перед чтением Библии. Тогда Бог откроет Писа-
ния нам так же, как Он сделал это Своим ученикам, и  наши 



21

сердца «будут гореть внутри нас». Сегодня Иисус приглашает 
каждого из нас обрести это драгоценное общение с Ним че-
рез живое Слово Божье.

Принципы эффективного изучения Библии
Еф. 6:17. «Меч духовный» является «Словом Божьим». Всег-

да сравнивайте советы, которые вы получаете от других, или 
собственные размышления с Библией. И если они не согла-
суются со Словом Божьим, то вы можете их отвергнуть. «Дух 
и Слово находятся в согласии» (Вера и дела, с. 88).

1 Кор. 2:13. Сравнивайте «духовное с духовным». Пусть Пи-
сание само толкует себя. Сравнивайте тексты с другими от-
рывками из Писания.

1 Кор. 2:14. Духовные вещи распознаются духовно. Моли-
тесь и просите Святого Духа, прежде чем изучать Библию.

Ис. 28:10. «Заповедь на  заповедь». Читайте все, что есть 
по теме, и основывайте свои убеждения на заключении, ко-
торое подкреплено доказательствами.

2 Тим. 4:3, 4. «Будет время, когда здравого учения прини-
мать не  будут». Не  пренебрегайте Библией, когда ее  слово 
не согласуется с вашими привычками и образом жизни.

2  Тим. 3:16. «Все Писание богодухновенно». Доверяй-
те Библии полностью. Не выдергивайте из контекста то, что 
удобно вам.

Ин. 7:17. Если «кто хочет творить волю Его», он узнает исти-
ну. Будьте готовы следовать истине, когда она открывается.

Метод для личного изучения Библии
1. Следуйте ежедневному плану чтения. Благодаря ему 

у вас всегда будет что читать (см. Приложение А).
2. Когда будете читать, задавайте вопросы, чтобы сосредо-

точиться на тексте и открыть практические уроки для вашей 
жизни. Вот некоторые вопросы, которые вы можете задать:

Что?
•	 Что говорит отрывок?



22

•	 Что говорит мне отрывок об Иисусе?
•	 Что говорит отрывок о  помощи, которую оказывает 

Бог?
•	 Почему этот отрывок важен?
•	 Убеждает ли меня данный отрывок в том, что Бог ожи-

дает моего исповедания совершенных грехов?
Что теперь?
•	 Описывает  ли этот отрывок изменения, которые, со-

гласно воле Божьей, я должен произвести в своей жиз-
ни?

•	 Есть ли здесь пример, которому мне нужно следовать?
•	 Есть ли обетование в этом отрывке, на которое я могу 

уповать?
3. Запишите в тетрадь по крайней мере один урок, который 

вы  вынесли из  этого отрывка. Опишите, чему учит вас Бог 
и как вы будете применять это в своей жизни.

4. Помолитесь, расскажите Богу о том, что вы узнали, по-
просите Его помочь вам претворить это в жизнь.

5. В течение дня размышляйте о прочитанном и поделитесь 
с кем-то полученной информацией.



23

ГЛАВА 3. СВИДЕТЕЛЬСТВО ИИСУСА

После грехопадения Бог общался с  человечеством через 
пророков (см. Лк. 1:70). Пророк — это не тот, кто только пред-
сказывает будущее. Он  представляет Творца, возвещая Его 
весть. Хотя грех принес разделение между Богом и  челове-
ком, Господь в Своей милости избирает людей быть Его вест-
никами, сообщать Его волю (см. Ис. 59:2; 2 Петр. 1:21).

В библейские времена пророки активно предостерегали, 
обличали, советовали и наставляли, передавая слова Божьи. 
Многие из пророков не оставили никаких письменных свиде-
тельств. Например, Ахия, Иддо, жена Исаии и четыре дочери 
Филиппа (см. 2 Пар. 9:29; Ис. 8:3; Деян. 21:9). Тем не менее они 
передавали Божьему народу авторитетные и столь необходи-
мые вести в критические периоды истории. Другие же проро-
ки оставили книги, которые Иисус называет «писаниями про-
роков» (Мф. 26:56), а Павел упоминает их как «пророческие 
Писания» (Рим. 14:25). Библия  — это вести, данные Богом 
пророкам, совершавшим служение от дней Моисея до време-
ни ранней церкви.

Пророческий дар продолжает являть себя
Многие считают, что после написания библейских книг 

больше нет нужды в  пророках. Такие люди сразу отверга-
ют любого, кто претендует на проявление дара пророчества 
в наше время. Однако и после того, как Библия была завер-
шена, Божий народ по-прежнему нуждается в наставлении, 
обличении и  утешении от  Бога, обращающегося к  людям 
через пророков. Поэтому в список духовных даров, которые 
будут необходимы церкви в конце времени, Павел включает 
дар пророчества (см. Еф. 4:11; Рим. 12:3–8; 1 Кор. 12:4–11). Эти 
дары, в числе которых перечисляются также дары апостоль-
ства и  учительства, даны, «доколе все придем в  единство 



24

веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру 
полного возраста Христова» (Еф. 4:13). Дар пророчества, по-
добно дару учительства, по-прежнему дан церкви, потому 
что мы еще не до конца пришли в «меру полного возраста» 
Христа.

В Писании приведены другие доказательства того, что 
дар пророчества будет продолжаться и после библейских 
времен. Одно из них можно найти в отрывке Иоил. 2:28–31. 
Бог обещает, что «сыны ваши и дочери ваши» «будут про-
рочествовать», когда Святой Дух изольется до  наступле-
ния «великого и  страшного» дня Господня. Этот отрывок 
показывает, что некоторые «будут вразумляться сновиде-
ниями» и  «видеть видения» перед Вторым пришествием 
Христа. Одно из убедительных библейских доказательств 
существования пророческого дара в  современную эпоху 
находится в книге Откровение и характеристиках Божьей 
церкви последнего времени.

Дар пророчества в Церкви Остатка
В Откр. 12:17 записано: «И  рассвирепел дракон на  жену, 

и пошел, чтобы вступить в брань с прочими от семени ее, со-
храняющими заповеди Божии и  имеющими свидетельство 
Иисуса Христа». Женщина символизирует церковь (см. Иер. 
6:2; 2 Кор. 11:2). «Прочие от ее семени» олицетворяют верную 
Божью церковь в конце времени. Она описывается как соблю-
дающая заповеди Божьи, в  том числе и  заповедь о  седьмом 
дне недели, субботе, и имеющая «свидетельство Иисуса Христа». 
Также в Откровении записано, что «свидетельство Иисусово 
есть дух пророчества» (Откр. 19:10), а те, которые имеют сви-
детельство Иисуса, называются «пророками» (Откр. 22:9). 
Пророки, выступающие в качестве вестников Бога, передают 
не собственную весть, а «свидетельство Иисуса».

Текст Откр. 12:17 предсказывает, что церковь последних 
дней будет обладать уникальными характеристиками. Она 
будет соблюдать все заповеди Божьи и  располагать про-



25

роческим даром, который будет направлять ее. Церковь 
адвентистов седьмого дня верит, что служение Эллен Уайт 
является прямым явлением этого дара пророчества в  по-
следние дни.

Характеристики церкви последних дней ясны: заповеди 
Божьи и свидетельство Иисуса. Другими словами, это закон 
и пророки. Это не ново для исследователя Библии. На протя-
жении всей истории эти средства обучения использовались 
Богом для наставления Своего народа (см.  Пс. 78:5; Ис. 8:16, 
20). Однако когда народ Божий восставал против Его закона 
и  отвергал свидетельство, данное пророками, посланными 
к ним (см. Неем. 9:26), Он перестал посылать пророческие ви-
дения и сны (см. Плач 2:9).

Так же случилось и  в раннехристианской церкви. После 
смерти апостолов в  церковь вкрались лжеучения, и  в итоге 
компромисс привел к тому, что день поклонения был изменен 
с  субботы на  воскресенье. Пророк Даниил предсказал (см.   
Дан. 7:25) это, отметив, что сила, враждебная Богу, «возмеч-
тает отменить у них праздничные времена и закон». Она пред-
ставлена в виде небольшого рога, который, «повергая истину 
на землю, действовал и успевал» (Дан. 8:12). В течение этого 
времени, пока истина о субботе была брошена на землю и от-
вергнута, не  было ни  одного пророка, посланного для того, 
чтобы вести неверную церковь. Когда «не стало закона», 
«пророки… не сподобляются видений от Господа» (Плач 2:9).

Но «закон и пророки» будут восстановлены. После оконча-
ния пророческого периода в 2300 лет (см. Дан. 8:13, 14) закон 
Божий будет вновь в центре внимания. Все повеления этого 
закона, в том числе и истина о субботе, будут провозглашать-
ся вновь и  вновь. И  случится это во  многом благодаря про-
роческому служению. Бог не только восстановил истину Его 
закона, который был низвержен, но Он вновь явил дар проро-
чества, когда дал Эллен Уайт ее первое пророческое видение 
в декабре 1844 года.



26

Эллен Уайт пишет: «Закон Божий и  Дух пророчества 
идут рука об руку, чтобы направлять и наставлять церковь, 
и всякий раз, когда церковь признавала это, повинуясь Его 
закону, Дух пророчества направлялся, чтобы руководить 
ею  на пути правды... Как только возникла весть третьего 
ангела в мире, которая есть откровение закона Божьего для 
церкви во всей его полноте и силе, пророческий дар немед-
ленно был восстановлен. Этот дар играл очень заметную 
роль в развитии и продвижении вперед этой вести» (Вести 
Лома-Линды, с. 33).

Проверка подлинности пророка
Библия учит: «Духа не  угашайте. Пророчества не  уни-

чижайте. Все испытывайте, хорошего держитесь» (1  Фес. 
5:19–21). Церковь не  считает всякого, утверждающего, что 
он пророк, таковым. Есть ряд критериев, которые помогают 
выяснить, истинный  ли пророк. Причина такой проверки 
ясно излагается Иисусом, когда Он предупреждает: «Береги-
тесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей одежде, 
а внутри суть волки хищные» (Мф. 7:15).

Есть несколько библейских проверок, которые могут быть 
использованы для определения, является  ли претензия 
на пророческий дар подлинной. Рассмотрим их:

Должен исповедовать Иисуса Христа (см. 1  Ин. 4:1–3). 
Произведения Эллен Уайт последовательно говорят о Христе 
как о Спасителе мира, Сыне Божьем.

 Должен находиться в согласии с законом и пророками 
(см. Ис. 8:20; 1 Кор. 14:32). В отличие от распространенного ре-
лигиозного опыта ее дней, Эллен Уайт учила верности всему 
Божьему закону, а  не избранным заповедям. Она постоянно 
указывала на Библию как на истинное мерило веры и жизни: 
«Господь хочет, чтобы вы изучали Библию. Он дал дополни-
тельный свет не для того, чтобы он вытеснил Его Слово. Этот 
свет должен привести смущенные умы к Его Слову» (Избран-
ные вести, т. 3, с. 29).



27

 Предсказания должны сбываться (см.  Втор. 18:22; Иер. 
28:9). Пророчества, высказанные Эллен Уайт, сбывались 
и продолжают исполняться. Например, она описала видение 
гражданской войны в США за три месяца до ее начала, зем-
летрясение в  Сан-Франциско в  1906 году за  два дня до  него 
и единство, которое в настоящее время формируется между 
протестантизмом и католицизмом.

Жизнь и влияние должны быть согласованы с библей-
ским учением (см. Мф. 7:20). Жизнь и служение Эллен Уайт 
полностью согласуются с  Писанием. Ее  произведения и  со-
веты привели множество людей к  подлинному обращению 
ко Христу.

Истинный пророк получает сверхъестественные виде-
ния или сны (см. Числ. 12:6). За время своего семидесятилет-
него служения Эллен Уайт получила от Бога около двух тысяч 
видений и снов. Во время видений она переживала, подобно 
библейским пророкам, так называемый «физический фено-
мен», переставая дышать, получая сверхъестественную силу 
(см. Дан. 10:17–19).

Библия, и только Библия
Но уместен вопрос: «Если мы  изучаем Библию, то  зачем 

нам нужно изучать что-то еще? Разве Священного Писания 
недостаточно?». Сама Библия раскрывает, что закон и  про-
роки объединены одной целью на протяжении всей истории. 
Священное Писание призывает нас предъявить соответству-
ющие требования к  пророческому дару, и  оно  же говорит 
нам, что дар пророчества будет характеристикой церкви по-
следних дней. Другими словами, мы  читаем произведения 
пророка, потому что Библия советует нам делать это.

Но важно подчеркнуть, что пророк не  является заменой 
Библии. Тот же Дух, Который вдохновляет современных про-
роков, вдохновлял пророков древности. «Поскольку Дух Бо-
жий вдохновил авторов Библии, невозможно, чтобы настав-
ления Духа противоречили Слову. Дух дан не для того, чтобы 



28

заменить собой Библию, ибо Писание ясно говорит о том, что 
Слово Божье является мерилом всякого учения и  чувства» 
(Великая борьба, vii).

Печальная реальность заключается в том, что порой люди, 
высказывающие притязания на следование Его Слову, жили 
в прямом нарушении его ясных учений. Основная цель слу-
жения пророков Божьих — возвратить Его народ назад, к Богу 
и Его Слову, не заменить, а возвысить Слово Божье. Эллен Уайт 
пишет: «Я рекомендую тебе, дорогой читатель, Слово Божье 
как руководство в вере и в жизни. Этим Словом мы будем су-
димы. В  этом Слове Бог обещал дать видения в  „последние 
дни” — и не ради новых принципов веры, но чтобы утешить 
Свой народ и исправить тех, кто уклонился от библейской ис-
тины» (Ранние произведения, с. 78).

Духовная проницательность для опасных времен
Апостол Павел описывает период, предшествующий Вто-

рому пришествию Христа, как «времена тяжкие» (см. 2 Тим. 
3:1). Иисус предупредил, что в этот период «даже избранные» 
(см. Мф. 24:24) могут быть обмануты, так как сатана действу-
ет «со всякою силою и  знамениями и  чудесами ложными» 
(2 Фес. 2:9). «Все глубины сатанинского мастерства и приоб-
ретенной тонкости... будут задействованы против Божьего 
народа в  конечном конфликте» (Великая борьба, с.  9). Для 
того чтобы встретить этот кризис, Бог дал нам особое прояв-
ление дара пророчества в служении Эллен Уайт.

Нужно помнить, что без служения Святого Духа мы ни-
когда не сможем прийти к правильному пониманию исти-
ны (см. 1 Кор. 2:14). Этот Утешитель, Которого Иисус обещал 
людям, будет направлять нас на  всякую истину (см.  Ин. 
16:13). Один из основных способов, через которые Он дей-
ствует, — это дар пророчества. Чтобы быть водимыми Ду-
хом, мы должны прислушиваться к советам пророков, ко-
торых вдохновляет Дух Божий.



29

В то  время, когда дьявол прилагает все усилия, чтобы 
обмануть большее число людей, когда мир наполнило мно-
жество учений и богословских теорий, Бог дал Своему на-
роду ясный и  авторитетный голос, чтобы утвердить каж-
дого в истине Слова. Вероучение Церкви АСД подтверждает 
нашу убежденность в том, что этот голос может быть услы-
шан в трудах Эллен Уайт.

Практическое применение
Как уже упоминалось в  предыдущей главе, существует 

множество вдохновляющих книг, из прочтения которых мож-
но извлечь пользу. Но  мы не  должны довольствоваться чте-
нием только таких книг. Важно уделять время книгам, напи-
сание которых было вдохновлено Богом. Труды Эллен Уайт 
являются продуктом Божественного вдохновения. Они специ-
ально даны Богом церкви, чтобы подготовить нас ко Второ-
му пришествию. Эти наставления разоблачают обман врага 
и утверждают читателя в истинах Священного Писания. Тем 
не  менее «многие поступают вопреки тому свету, который 
Бог дал Своему народу, потому что не читают книг, содержа-
щих свет и знание в виде предупреждений, предостережений 
и обличений» (Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 681).

Обратитесь к плану чтения Библии и произведений вест-
ницы Божьей, помещенному в  конце Справочника. Про-
водите по крайней мере тридцать минут в день в молитве 
и  изучении, используя этот план. Читайте труды Эллен 
Уайт вместе с Библией и откройте для себя, как они улуч-
шают ваше понимание Священного Писания, утверждают 
в истине и углубляют отношения с Богом. «Верьте Господу, 
Богу вашему, и будьте тверды; верьте пророкам Его, и будет 
успех вам» (2 Пар. 20:20).



30

ГЛАВА 4. ЛИЧНАЯ МОЛИТВА

Молитва — это то, о чем знает каждый верующий человек. 
Он понимает, что надо возносить Господу свои благодарно-
сти и прошения, но для очень многих людей молитва кажется 
чем-то незначительным, формальным, тем, чем можно часто 
пренебречь, учитывая быстрый темп нашей жизни. Да, конеч-
но, многие молятся перед едой или в церкви, но зачастую это 
происходит, что называется, на бегу, в спешке, без осознания 
смысла совершаемого. Другие люди не решаются молиться, 
оправдывая это своим неумением. Добрая весть в том, что та-
кие люди не одиноки. Ученики Христа тоже переживали нечто 
подобное. В Лк. 11 мы читаем, что апостолы подошли к Спаси-
телю и попросили Его научить их молиться. «Ученики Христа 
были очень впечатлены Его молитвой и Его привычкой обще-
ния с Богом. Однажды, после короткого отсутствия их Госпо-
да, они нашли Его погруженным в прошения. Казалось, он не 
замечал их присутствия и продолжал молиться вслух. Серд-
ца учеников были глубоко тронуты. Как только Он перестал 
молиться, они воскликнули: „Господи, научи нас молиться“»  
(Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 140).

Модель молитвы
В ответ на просьбу учеников Иисус дал нам образец мо-

литвы, своеобразную модель (см.  Лк.  11:2–4). Христиане 
на протяжении всей истории церкви просто дословно повто-
ряли молитву Господню, такую красивую в своей простоте, 
однако ее цель заключена не только в ее дословном произ-
ношении. Спаситель в  ней преподал нам важные аспекты 
личной молитвы.

«Отче наш, сущий на небесах!» Спаситель призывает нас 
обращаться к Господу как к Отцу, Который превыше всего 
сущего.



31

«Да святится имя Твое». Приближайтесь к  Богу 
с благоговением.

«Да приидет Царствие Твое». Верьте в  Его скорое 
пришествие.

«Да будет воля Твоя». Доверьтесь и  подчинитесь воле 
Божьей.

«Хлеб наш насущный подавай нам на каждый день». Благо-
дарите и признавайте свою полную зависимость от Бога.

«Прости нам грехи наши». Признавайтесь в конкретных 
грехах и  проявляйте веру в  жертву Христа для вашего 
прощения.

«Как и  мы прощаем». Отпустите горечь, ревность, нена-
висть и гордость.

«Не введи нас в искушение». Подтвердите свои слабые сто-
роны и ищите чистоты, избегая соблазна.

«Избавь нас от лукавого». Взывайте о победе над грехом.

Если мы верим, что молитва Господня дает нам лишь те сло-
ва, которые надо произносить, чтобы быть услышанными Бо-
гом, то нам будет недоставать взаимоотношений с Господом, 
которые строятся на  основе открытого общения. «Молитва 
является открытием сердца Богу, как другу» (Э. Уайт. Путь 
ко Христу, с. 93).

Практические уроки личной молитвы
В дополнение к молитве Господней Иисус оставил ряд дру-

гих практических наставлений и примеров:
Молитесь в  уединенном месте каждое утро. Иисус 

не только учил важности проведения времени с Богом, Он сам 
высоко ценил это время общения с Отцом: «А утром, встав весь-
ма рано, вышел и удалился в пустынное место, и там молился»  
(Мк. 1:35). Лучше всего молиться до  того, как начинается 
день, и в месте, где вы можете быть в покое, не отвлекаться. 
Мы должны делать это каждый день. «Пренебрегайте упраж-
нениями в молитве или участвуйте в молитве судорожно сей-



32

час и потом, как кажется удобным, и вы потеряете ваше упо-
вание на Бога» (Молитва, с. 12).

Встаньте на  колени, если физически в  состоянии, 
во время личной молитвы. «И, преклонив колени, молился» 
(Лк. 22:41). Молитва на коленях глубже затрагивает ваше серд-
це, дает лучшее понимание своего смирения перед Богом.

Молитесь вслух. «Ученики Христа... нашли Его поглощен-
ным мольбой. Как будто не замечая их присутствия, Он про-
должал молиться вслух» (Наглядные уроки Христа, с.  140). 
Молитва вслух, пусть даже и шепотом, укрепляет вашу веру 
и  помогает удержать ум  от блуждания во  время общения 
с Богом.

Молитесь искренне. «Находясь в борении, прилежнее мо-
лился» (Лк. 22:44). Мы не можем предположить, что Господь 
ответит на формальные молитвы. Эллен Уайт предостерега-
ет: «Наши вялые, безжизненные молитвы останутся без отве-
та. Нам нужно настойчиво взывать о  наших нуждах. Будьте 
искренни. Ищите Бога всем сердцем» (Молитва, с. 75). У нас 
есть уверенность в том, что «много может усиленная молитва 
праведного» (Иак. 5:16).

Молитесь постоянно. «Просите, и  дано будет вам; ищи-
те, и найдете; стучите, и отворят вам» (Мф. 7:7). Комментируя 
этот стих, Эллен Уайт пишет: «Бог не говорит: „Помолитесь 
один раз, и Я отвечу вам“. Он говорит: „Молитесь, будьте не-
устанны в  молитве, верьте, что уже обрели просимое, и  вы 
получите его. Я  отвечу вам“» (Молитва, с.  71). Проявлять 
стойкость в молитве не означает успокоить или убедить Бога, 
но  подготовить свои сердца для ответа. Убедительная, на-
стойчивая молитва изменит ваше сердце.

Молитесь в вере. Когда мы молимся, мы должны верить, 
что Бог слышит и  отвечает на  молитвы по  Своей любви 
и мудрости. «Потому говорю вам: всё, чего ни будете про-
сить в молитве, верьте, что получите, — и будет вам» (Мк. 
11:24). По вере мы можем представить перед Богом обетова-



33

ния Его Слова. «Каждое обетование в Слове Божьем должно 
служить предметом наших молитв» (Нагорная проповедь 
Христа, с. 133).

Молитесь за чистоту души. «В ревностной, горячей мо-
литве взывайте о чистоте души» (Молитва, с. 13). Мы в состо-
янии силой воли изменить свое поведение, но только обще-
ние с Богом может очистить мысли и мотивы сердца.

Молитесь о Духе Святом. Молитесь, чтобы Господь обра-
щал вашу душу заново каждый день. Просите особо о Святом 
Духе. «Как никогда прежде мы должны молиться о том, чтобы 
Дух Святой в  более обильной мере изливался на  нас» (Слу-
жители Евангелия, с. 288). Мы можем уповать на обетование  
Иисуса: «Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие да-
вать детям вашим, тем более Отец Небесный даст Духа Свято-
го просящим у Него» (Лк. 11:13). Святой Дух может напомнить 
нам о том, о чем еще следует молиться. «Также и Дух подкре-
пляет нас в немощах наших; ибо мы не знаем, о чем молиться, 
как должно, но Сам Дух ходатайствует за нас воздыханиями 
неизреченными» (Рим. 8:26).

Молитесь за других. Иисус сказал Петру: «Но Я молил-
ся о тебе, чтобы не оскудела вера твоя; и ты некогда, обра-
тившись, утверди братьев твоих» (Лк. 22:32). Мы  должны 
молиться о наших семьях, друзьях, членах церкви, ее руко-
водителях, о тех, с кем мы делимся Словом Божьим. Заметь-
те ту уверенность, с которой Павел мог писать верующим 
в  Риме: «Свидетель мне Бог, Которому служу духом моим 
в  благовествовании Сына Его, что непрестанно воспоми-
наю о вас» (Рим. 1:9)

Найдите время, чтобы помолиться. «А утром, встав весь-
ма рано, вышел и удалился в пустынное место, и там молился»  
(Мк. 1:35). Мы должны посвятить достаточно времени молит-
ве, для того чтобы испытать ее силу и способность изменять 
жизнь. «Работник не сможет добиться успеха, если он торо-
пливо произносит свои молитвы и спешит на работу, опаса-



34

ясь, как бы сотрудники чего не забыли и не упустили» (Сви-
детельства для Церкви, т. 7, с. 243). Если мы отведем больше 
времени молитве, это поможет выйти за  пределы простого 
перечисления просьб, стать более серьезными в  открытии 
нашего сердца Богу.

Обдумывайте, составляйте ваши молитвы. Мы  не 
только должны молиться, но и жить, ожидая ответа Божь-
его. «Выработайте свои собственные молитвы, и вы обна-
ружите, что сотрудничаете с Христом» (Знамения времени, 
6  ноября 1901 г.). Жизнь Иисуса протекала между уедине-
нием на  горе и  общением со  множеством народа, между 
молитвой и  служением людям. «Человек, который ничего 
не делает, а только молится, вскоре перестанет молиться, 
или же его молитвы будут совершаться только по привыч-
ке. Когда люди уклоняются от  своих христианских обя-
занностей, перестают прилежно трудиться для Господа, 
Который неустанно трудился для них, им не о чем больше 
молиться: у них пропадает всякое стремление к посвяще-
нию и благочестию» (Путь ко Христу, с. 101).

Молитесь, даже если вы не чувствуете, что вам это нра-
вится. Иисус учил, что «должно всегда молиться и  не уны-
вать» (Лк. 18:1). Быть непостоянными в молитве — это фаталь-
ная ошибка, как и молиться только тогда, когда мы чувствуем 
близость с  Богом или когда ощущаем особую потребность. 
Напротив, «когда мы чувствуем, что согрешили и не в состо-
янии молиться, тогда как раз и  наступает самое время для 
молитвы» (Молитва, с.  298). Регулярная молитвенная жизнь 
не приходит сама по себе. Она требует веры, времени и по-
священности. Если мы  разочаруемся и  станем непостоянны 
в  молитвах, то  откроем двери врагу. «Дьявол сгущает тьму 
над теми, кто пренебрегает молитвой» (Путь ко Христу, с. 94). 
Ответственность очень высока, и мы не можем позволить себе 
пренебрегать личной молитвой.



35

Практическое применение
Вторая и третья главы этого Справочника предлагают вам 

проводить по  крайней мере тридцать минут каждый день 
в живом общении с Богом. Теперь надо взять на себя обяза-
тельство, что по крайней мере еще пятнадцать минут будет 
отведено личной молитве, в которой вы примените на прак-
тике уроки, описанные в этой главе. Составьте молитвенный 
список, укажите имена тех людей, о ком вы хотите молиться 
каждый день. Держите этот список в вашей Библии.

Общение с Богом является необходимостью и привилеги-
ей. Хотя это требует усилий и дисциплины, оно подкрепле-
но драгоценным обетованием: «Живущий под кровом Все-
вышнего под сенью Всемогущего покоится» (Пс. 90:1).



36

ГЛАВА 5. ВЗИРАЯ НА ГОСПОДА

Сила духовной жизни заключается в  том, что мы  ста-
новимся похожи на  Иисуса, когда проводим время с  Ним. 
«Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на сла-
ву Господню, преображаемся в тот же образ от славы в сла-
ву, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:18). Мы становимся тем, 
на что взираем. Если взираем на славу Господа — Его харак-
тер, мы будем «преображены в тот же образ».

Для этого требуется нечто большее, чем просто мимо-
летный взгляд. Торопливые, формальные молитвы и  чте-
ние Библии на бегу, духовные обязанности, выполненные 
просто как пункты в нашем ежедневнике, — все это не про-
изведет преобразования, которое приходит от созерцания. 
Цель посвященной жизни — не просто удовлетворить тре-
бования Бога, прочитать интересные истории в  Библии. 
Она заключена в изменении нашего сердца, чтобы характер 
отражал характер Иисуса. Нам нужно больше, чем просто 
информация. Мы нуждаемся в преобразовании!

Влияние христоподобного характера
Христоподобный характер даст силу вести, которую 

мы  проповедуем. «Если  бы мы смирили себя перед Богом, 
были добры, учтивы, нежны и сострадательны друг к другу, 
то там, где сегодня обращается и принимает истину один че-
ловек, обращались бы сотни» (Служение благотворительно-
сти, с. 86). Слишком многие христиане на деле являются пре-
пятствием для Евангелия, потому что наряду с исповеданием 
своей веры в Иисуса они не живут подобно Ему. Вместо того 
чтобы быть добрыми и  вежливыми, они холодны, безраз-
личны и любят спорить. Такое поведение будет отталкивать 
других, а не привлекать. «Никому еще не удавалось укорами 
и  порицаниями убедить людей отказаться от  заблуждения, 



37

но  многие из-за этого совсем уходили от  Христа и  навсегда 
закрывали сердца для Духа Святого» (Нагорная проповедь 
Христа, с. 128).

Насколько же лучше обладать христоподобным характе-
ром! Смирение и любовь должны быть очевидными во всех 
наших отношениях с другими людьми. Сказано, что «Иисус 
никогда не утаивал ни единого слова истины, но высказывал 
ее  с любовью. В  общении с  людьми Иисус проявлял вели-
чайшую тактичность и внимательность. Он никогда не был 
груб, суров без нужды, никогда не причинял ненужную боль 
легко ранимой душе и не порицал человеческие слабости» 
(Путь ко Христу, с. 12).

В то время как мы нуждаемся в доброте, кротости и терпе-
нии, также не  следует пренебрегать активными добродете-
лями: мужеством, настойчивостью. Иисус не  бездействовал 
в  работе спасения. Движимый любовью, Он был активным 
и  горячим. Наш Спаситель прожил жизнь неукоснительной 
честности, чистоты и верности истине. Имея кротость ягнен-
ка, Он также обладал нравственным мужеством льва. Он  не 
боялся говорить истину, даже когда она была непопулярной, 
но произносил ее всегда с любовью.

Если истина, которую мы исповедуем, не делает нас похо-
жими на  Иисуса, она потеряет свою привлекательность не-
зависимо от того, какой бы логичной она ни была. С другой 
стороны, «откровение Христа в вашем характере произведет 
преобразующее действие на всех, соприкасающихся с вами» 
(Нагорная проповедь Христа, с. 128).

Сила для борьбы
Преобразование характера может быть осуществлено 

только Духом Господа (см. 2 Кор. 3:18). Здесь заключен важ-
ный аспект духовной жизни. Общение с Богом дает нам силу, 
чтобы противостоять искушениям врага. «Если враг придет 
как река, дуновение Господа прогонит его» (Ис. 59:19). О, как 
мы нуждаемся в Духе Божьем! Только тогда плод Духа: «лю-



38

бовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, 
вера, кротость, воздержание» (Гал. 5:22, 23) будет виден в на-
ших жизнях и характерах.

В то время как Святой Дух будет производить в нас «и хоте-
ние и действие по Своему благоволению» (Флп. 2:13), должно 
быть понятно, что преобразование характера является опы-
том, требующим усилий. «Благородный, цельный характер 
не передается по наследству. Он не приходит к нам случайно. 
Такой характер вырабатывается личными усилиями челове-
ка, через заслуги и благодать Христа. Бог дает нам таланты, 
силы ума; мы же формируем свой характер в тяжелой и упор-
ной борьбе с  нашим собственным „я“» (Наглядные уроки 
Христа, с. 331). «Даже Бог не может облагородить наш харак-
тер или сделать полезной нашу жизнь, если мы  не станем 
Его сотрудниками. Все, уклоняющиеся от  борьбы, как пра-
вило, теряют силы и радость победы» (Служение исцеления, 
с. 487). С помощью Святого Духа мы можем одержать победу, 
но мы не должны опускать руки.

Мысли и чувства
Характер не  только определяется нашим поведением, 

но «мысли и чувства в их взаимосвязи как раз и составляют 
характер и нравы человека» (Свидетельства для Церкви, т. 5, 
с. 310). Для того чтобы наша жизнь была по-настоящему при-
ятна Богу, мы  должны искать чистоту мыслей и  поступков. 
Давид писал: «Ты возлюбил истину в сердце» (Пс. 50:8). Раз-
витие истинного характера привлечет усилия, благословлен-
ные Духом, чтобы перенаправить наши мысли, прежде чем 
мы  ступим на  запрещенные пути. «Воображение дано вам 
не  для того, чтобы позволять ему переступать все границы 
и выходить из-под контроля; вы не вправе не предпринимать 
при этом никаких усилий как-то сдерживать и дисциплини-
ровать себя» (Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 310).

То, что мы не совершаем зла под влиянием неправильных 
мыслей, не делает нас лучше в глазах Божьих. Иисус учил, что 



39

гнев (см. Мф. 5:22) против нашего брата может осудить нас. 
А «смотреть на женщину с вожделением» (см. Мф. 5:28) — это 
прелюбодеяние в сердце. Если мы потакаем греховным мыс-
лям, они в конечном счете уничтожат нас. По этой причине 
Иисус делает, казалось бы, радикальное заявление: «Если же 
правый глаз твой соблазняет тебя, вырви его и брось от себя, 
ибо лучше для тебя, чтобы погиб один из членов твоих, а не 
все тело твое было ввержено в геенну» (Мф. 5:29).

В то время как мы не должны принимать эти слова Иису-
са буквально, они призывают прилагать усилия, чтобы за-
щититься от  потакания соблазнам. Если рекламный листок, 
полученный в универмаге, наполняет ваши мысли корысто-
любием, выбросите его. Если социальные сети пробуждают 
в вас зависть, то удалите свой аккаунт. Если телевизор и ин-
тернет ведут вас в омут аморального содержимого, отключи-
те их. Важно помнить, что сказать греху «нет» — это только 
полдела. Мы должны питать нашу духовную природу через 
ежедневное общение с  Богом, для того чтобы одержать по-
беду над греховными мыслями. Взирая на Христа, мы изме-
няемся. Апостол Павел советует: «О горнем помышляйте, а не 
о земном» (Кол. 3:2). «Ибо живущие по плоти о плотском по-
мышляют, а живущие по духу — о духовном» (Рим. 8:5).

Практическое применение
Будьте честны с Богом. Скажите в молитве: «Испытай меня, 

Боже, и узнай сердце мое; испытай меня и узнай помышления 
мои; и зри, не на опасном ли я пути, и направь меня на путь 
вечный» (Пс. 138:23, 24). Откажитесь от всего, что препятство-
вало бы вашим отношениям с Господом. «Отдавая себя Богу, 
мы  должны непременно отказаться от  всего, что разделяет 
нас с Ним» (Путь ко Христу, с. 44).

Молясь и  изучая Слово Божье каждый день, реагируйте 
на  побуждения Святого Духа. «Будьте  же исполнители сло-
ва, а не слышатели только, обманывающие самих себя» (Иак. 
1:22). Если вы  читаете Его обещания о  прощении, примите 



40

его, ответьте, прощая других. Если вы читаете о Божьей доб-
роте и сострадании, откликнитесь на это, изменив свое соб-
ственное отношение и  ваши действия. Если вы  читали, что 
жадность — это идолопоклонство, избавьтесь от любого идо-
ла. Каждый день Святой Дух будет показывать вам пути, как 
лучше отражать жизнь и характер Иисуса. Следуйте за Ним, 
куда бы Он ни повел.

Помните, что развитие характера, «освящение  — это 
не мимолетное усилие, а дело всей жизни» (Деяния апосто-
лов, с. 560).

Не расстраивайтесь, если вы  будете продолжать видеть 
недостатки в  cвоем характере. На  самом деле это доказа-
тельство того, что Святой Дух работает в вашей жизни. «Чем 
ближе вы ко Христу, тем больше недостатков увидите в сво-
ем характере, ибо духовное зрение обостряется. В сравнении 
с Его совершенством ваши слабости видны более отчетливо. 
Это говорит о том, что обольщения сатаны потеряли над вами 
власть, что животворное влияние Духа Божьего пробуждает 
вас» (Путь ко Христу, с. 64).

Знать Иисуса и  развить христоподобный характер  — это 
не  только цель ученичества, но  и наша подготовка к  небе-
сам. Единственный способ стать похожими на Иисуса — это 
проводить время с Ним. Взирая на Его славу, мы изменяемся 
от «славы в славу», от одной ступени развития христоподоб-
ного характера к  другой. Однажды мы  будем отражать Его 
полностью. «Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще 
не  открылось, что́ будем. Знаем только, что, когда откроет-
ся, будем подобны Ему, потому что увидим Его как Он есть» 
(1 Ин. 3:2). Какое замечательное обетование!



41

ГЛАВА 6. СЕМЕЙНЫЙ АЛТАРЬ

«Для сего преклоняю колени мои пред Отцом Господа на-
шего Иисуса Христа, от Которого именуется всякое отечество 
на небесах и на земле» (Еф. 3:14, 15). Как христиане мы явля-
емся частью «всякого отечества на небесах и на земле» — ве-
ликой семьи, которая включает в себя мужчин, женщин, анге-
лов небесных, преклонившихся перед нашим Творцом. Какая 
невероятная мысль! Церковь является Божьей семьей на зем-
ле, ожидая дня, когда мы будем воссоединены с нашей семьей 
на небесах. Бог, наш Отец, создал всю Вселенную на основе 
концепции любящей семьи.

С тех пор как грех вошел в мир, дьявол старался разру-
шить семьи. Не то что мы не ценим своих родителей и дом, 
в  котором выросли, но  сегодня неблагополучные семьи 
стали скорее нормой, чем исключением. И  выход из  это-
го положения только один — нам необходим мир Христов 
в наших семьях.

Союз со Христом
«Причиной разногласий и  раздоров в  семьях и  в церкви 

является разделение со Христом. Обрести тесные отношения 
со Христом — значит стать ближе друг к другу. Секретом ис-
тинного единства церкви и  семьи является не  дипломатия, 
не  управление, не  сверхчеловеческие усилия, направлен-
ные на преодоление трудностей, как бы велики они ни были, 
но единство со Христом» (Христианский дом, с. 179).

Как члены семьи приближаются ко  Христу через личное 
общение с Ним, таким же образом они будут приближаться 
друг к другу. Только союз со Христом может дать нам смире-
ние и  благодать, которые нам нужны для того, чтобы жить 
в гармонии с другими людьми! Благодаря этому союзу мы мо-
жем создать атмосферу любви и гармонии в доме.



42

Семейные богослужения
В дополнение к личному духовному времени один из луч-

ших способов восстановления союза со  Христом в  наших 
семьях является воспитание привычки семейного бого-
служения. Библия приводит нам пример патриарха Авра-
ама. «Ибо Я избрал его для того, чтобы он заповедал сынам 
своим и дому своему после себя ходить путем Господним, 
творя правду и суд; и исполнит Господь над Авраамом, что 
сказал о нем» (Быт. 18:19). Это слова одобрения, высказан-
ные Самим Господом в отношении семейного руководства 
Его слуги Авраама.

Он и его семья путешествовали с места на место, и Авраам 
не  пренебрегал правилом строить жертвенник Господу вез-
де, где он  бывал (см.  Быт. 12:7, 8; 13:18). На  этом алтаре Ав-
раам и  его родные совершали жертвоприношение Господу 
два раза в день. «Его жизнь была жизнью молитвы. Где бы он 
ни раскидывал свой шатер, рядом с ним воздвигал жертвен-
ник, призывая всех участвовать в утренней и вечерней жерт-
ве» (Патриархи и пророки, с. 128).

Как утренние и вечерние жертвы должны были приносить-
ся в ветхозаветные времена, так и короткое время семейного 
богослужения должно быть временем благословения нашего 
дома каждое утро и  каждый вечер. «Если когда-либо долж-
но наступить время, чтобы каждый дом стал домом молитвы, 
то это время настало теперь. Отцы и матери должны всегда 
обращаться сердцем в  смиренных молитвах к  Богу о  себе 
и детях своих. Пусть отец как священник семейства возлагает 
на  алтарь Божий утреннюю и  вечернюю жертву, в  то время 
как жена и дети его присоединяются к нему в молитве и сла-
вословии. В  таком доме Иисусу будет приятно находиться» 
(Патриархи и пророки, с. 144).

«Во многих семействах пренебрегают молитвой. Родители 
чувствуют, что они не имеют времени для утреннего и вечер-
него богослужения. Oни не могут уделить несколько мгнове-



43

ний тому, чтобы возблагодарить Бога за  Его щедрые мило-
сти: за благословенный солнечный свет, за дождь, благодаря 
которому все зеленеет, за  охрану святых ангелов; за  Боже-
ственную помощь и руководство, за постоянное присутствие 
в их семье Иисуса. Они уходят на работу, подобно волу или 
лошади, без единой мысли о Боге или вечности» (Патриархи 
и пророки, с. 143).

Семейное поклонение является таким  же важным для се-
мьи, каким является личное богослужение для человека. Вре-
мя семейного поклонения является возможностью выразить 
благодарность за полученные благословения и побуждением 
для каждого члена семьи «искать прежде Царства Божия 
и правды Его» (Мф. 6:33).

Если члены семьи объединены Христом, то они будут при-
ближаться и друг к другу. Регулярное семейное поклонение 
приглашает святых ангелов охранять дом, создает духовную 
атмосферу и  связывает семью воедино. Следующие сове-
ты, взятые из  книги «Руководство по  воспитанию ребенка» 
(с.  519–521), помогут утвердить вас в  намерении проводить 
семейные богослужения:

Отделенное время для поклонения. «В  каждой семье 
должно быть четко определенное время для утреннего и ве-
чернего поклонения».

Время утром и вечером. «В каждой семье пусть соверша-
ется молитва и утром, и в час заката... Утром и вечером Небо 
получает уведомление о каждой молящейся семье».

Молитва за  семью. «Перед тем как покинуть дом и  по-
йти на работу, вся семья должна быть собрана вместе; и отец 
или мать (в случае отсутствия отца) должны горячо взывать 
к Богу, чтобы Он защищал их в течение дня».

Обеспечьте защиту ангелов. «Приходите в  смирении, 
с сердцем, полным нежности, и с чувством осознания испы-
таний и опасностей за себя и своих детей; с верой, связываю-
щей их с алтарем, просящей для них послать заботу Господа. 



44

Служебные ангелы будут охранять детей, которые таким об-
разом посвящены Богу».

Проводите коротко и интересно. «Пусть время семейно-
го поклонения будет коротким и  динамичным. Пусть члены 
вашей семьи не  боятся скучных и  нудных служений. Когда 
читается длинная глава и возносится длинная молитва — это 
драгоценное служение становится утомительным, и люди ис-
пытывают облегчение, когда оно заканчивается».

Составляющие семейного поклонения. «Пусть отец вы-
берет часть Писания, которая интересна и  легко понимает-
ся; нескольких стихов будет достаточно, чтобы представить 
урок, который может быть изучен и  применен на  практике 
в течение дня. Могут быть заданы вопросы, сделаны несколь-
ко искренних, интересных замечаний, может быть пред-
ставлен в  качестве иллюстрации короткий и  определенный 
случай. Можно спеть какой-либо гимн, и предложенная мо-
литва должна быть короткой и конкретной. Тот, кто молится, 
не должен перечислять все, что приходит в голову, но должен 
выражать свои нужды в простых словах и славить Бога».

Независимо от обстоятельств. «Семейное богослуже-
ние не  должно регулироваться обстоятельствами. Вы  не 
должны молиться иногда, а когда у вас большой объем ра-
боты, пренебрегать служением. Поступая таким образом, 
вы побуждаете своих детей смотреть на молитву как на не 
особо важное событие».

Не пренебрегать из-за компаний. «В  своих усилиях 
по ублажению гостей давайте не будем забывать наши обя-
зательства к Богу. Не следует пренебрегать часом молитвы 
по каким-либо соображениям. Не ждите, пока все слишком 
устанут, насладитесь временем поклонения. В ранний ве-
черний час, когда можем молиться не  спеша и  с понима-
нием, мы должны представить наши моления и возвысить 
наши голоса в счастливой, благодарной хвале... Пусть все, 
кто гостит у  христиан, увидят, что час молитвы является 



45

наиболее ценным, самым священным и самым счастливым 
часом в течение дня».

Практическое применение
На этой неделе введите практику утреннего и  вечернего 

семейного богослужения в вашем доме. Если вы одиноки, со-
вершайте совместное служение, когда у вас есть гости. Если 
вы состоите в браке, без детей, то можете наслаждаться се-
мейным поклонением вместе с  вашей второй половиной. 
Возьмите твердое обязательство установить утреннее и  ве-
чернее семейное богослужение в качестве духовной привыч-
ки в  вашей жизни. Вот модель для семейного поклонения, 
в том числе идеи для вашего духовного чтения:

1. Открывающая молитва (1–2 минуты).
2. Духовное чтение (5–7 минут).
•	 Прочитайте библейскую историю или отрывок из нее.
•	 Прочитайте чей-либо духовный опыт.
•	 Прочитайте отрывок из  книги Э.  Уайт или другой ду-

ховной книги.
•	 Прочитайте урок детской субботней школы и  повто-

ряйте еженедельный памятный стих.
3. Спойте гимн прославления (3 минуты).
4. Завершающая молитва (2 минуты).

Вы также можете рассмотреть следующие источники, кото-
рыми пользовались дети и семьи на протяжении многих лет:

•	 «Мои библейские друзья» — 4 тома, Этта Дегеринг, для 
детей 1–8 лет

•	 «Библейские истории»  — 10 томов, Артур Максвелл, 
для детей 8 лет

•	 «Песни радости», «Радуга завета» — христианские пе-
сенки для малышей

•	 «Он есть наша песня»  — музыкальная коллекция для 
молодежи



46

Другие ресурсы для проведения семейных богослужений 
могут быть получены по  адресу: www.adventistbookcenter.
com, www.7knig.org

«Изберите себе ныне, кому служить… А я и дом мой будем 
служить Господу» (Нав. 24:15).



47

РАЗДЕЛ 3.  
ЛИЧНОЕ СВИДЕТЕЛЬСТВО



48

ГЛАВА 7. НАША МИССИЯ

Церковь АСД часто называют «пророческим движением». 
И это не случайно, поскольку адвентисты немало внимания 
уделяют изучению библейских пророчеств, исследованию 
того, как они осуществились. Но термин «пророческое дви-
жение» означает гораздо больше. Это не описание того, что 
церковь изучает библейские пророчества. Это констатация 
факта, что церковь сама возникла в соответствии с пророче-
ством. Библия предсказала появление и влияние Церкви АСД. 
В  Священном Писании упомянута история возникновения 
церкви, а также определение нашей идентичности и миссии, 
доверенной Богом.

Запечатанное пророчество Даниила
Чтобы понять слова пророчества о  Церкви Остатка, 

мы  начнем с  заключительной главы книги пророка Да-
ниила. Ему было сказано «запечатать книгу» до  «по-
следнего времени» (Дан. 12:4). Другими словами, проро-
ческие писания книги Даниила не  могли быть в  полной 
мере поняты до  заключительного периода истории зем-
ли, называемого «конец времени». Пророк узнал, как 
долго еще осталось до  «времени конца». Ответ ему был 
дан в  ярких словах: «И  слышал я, как муж в  льняной 
одежде… подняв правую и  левую руку к  небу, клялся 
Живущим вовеки, что к  концу времени, и  времен, и  по-
лувремени, и  по совершенном низложении силы наро-
да святого все это совершится» (Дан. 12:7). Изучавшие 
библейские пророчества понимают, что этот период 
представляет собой период папского преследования, 
который начался в  538 году и  продлился 1260 лет до   
1798 года. После этого времени интерес к книге Даниила 
вновь будет возрастать.



49

Открытие книги Даниила
Сопутствующим пророчеству, изложенному в  12-й главе 

книги пророка Даниила, является отрывок из 10-й главы От-
кровения. Ветхозаветное пророчество упомянуло, что «за-
печатаны слова сии до последнего времени». И, как мы уже 
отметили, в 1798 году завершился пророческий период гоне-
ний. Новозаветный текст из Откровения показывает нам, что 
произойдет после 1798 года. В  ст. 1, 2 небесный посланник 
представлен с открытой книгой в руке своей. Эта книга сим-
волизирует книгу Даниила, которая прежде была запечатана. 
Есть и другие соединительные звенья между этими двумя от-
рывками Библии. Небесный посланник в Дан. 12 описан как 
«человек в  льняной одежде». В  Дан. 10:6 содержится такое 
описание: «Лицо его как вид молнии», и «ноги его по виду как 
блестящая медь». Посланник в Откр. 10:1 описан так: «Лицо 
его как солнце, и ноги его как столпы огненные». Ангел в Дан. 
12:7, «подняв правую и левую руку к небу, клялся Живущим 
вовеки». Вестник в  Откр. 10:5, 6 «поднял руку свою к  небу 
и клялся Живущим во веки веков». Кроме того, в первом слу-
чае посланник объявляет, что книга запечатана до «послед-
него времени», а в Откр. 10 объявляется, что книга открыта.

Движение ожидающих Пришествия
В начале XIX века многие люди обратились к  изучению 

пророчеств Даниила. Основной текст, который привлек 
к себе внимание, был Дан. 8:14, где говорилось, что «святили-
ще очистится». Это событие должно было произойти в конце  
2300 пророческих дней, что равно 2300 буквальным годам 
(принцип толкования пророческого времени «день за  год» 
изложен в Иез. 4:4–6). Серьезно и долго исследовав Библию, 
фермер Уильям Миллер сделал потрясающее открытие. 
Он открыл точку отсчета этого пророческого периода, поняв, 
что она та же, что и в пророчестве о 70 неделях, изложенном 
в Дан. 9. Началом отсчета служил указ Артаксеркса о восста-



50

новлении Иерусалима. Эта дата была известна — 457 г. до Р.  
Х. Используя это как отправную точку, Миллер, а затем и ряд 
других исследователей пришли к  выводу, что очищение 
святилища произойдет в  1844 году, даже была установлена 
дата — 22 октября 1844 года.

В то время как их пророческий расчет был точным, они 
допустили одну ошибку, оказавшуюся критической. В со-
ответствии с представлениями того времени, исследова-
тели считали святилищем землю. Очищение святилища 
истолковывалось так, что Иисус очистит землю огнем при 
Его втором пришествии. Тысячи убежденных людей, ве-
рящих, что Иисус скоро придет, присоединились к вели-
кому движению ожидающих Второго пришествия.

Сладость сменилась горечью
Для народа Божьего открылось новое понимание кни-

ги Даниила. Это именно то, что предсказывало Слово 
Божье. Но и ошибка в толковании также была предсказа-
на. В  Откр. 10 апостолу Иоанну предложено принять от-
крытую книгу из рук небесного посланника и съесть ее. 
«И взял я книжку из руки Ангела и съел ее; и она в устах 
моих была сладка, как мед» (ст. 10). Поедание книги сим-
волизирует глубокое изучение и искреннюю веру в про-
рочества Даниила. Тысячи людей были в восторге от мыс-
ли, что в ближайшее время они увидят Иисуса, грядущего 
на  облаках небесных! В  их устах было действительно 
«сладко, как мед». Но было и продолжение: «Когда же съел 
ее, то горько стало во чреве моем» (ст. 10). Божественное 
вдохновение не  могло нарисовать более точного описа-
ния горького разочарования, которое постигло ожидаю-
щих Пришествия, когда Иисус не пришел, как ожидалось. 
После великого разочарования тысячи людей покинули 
движение.



51

Тебе надлежит опять пророчествовать
Образ сладкой и горькой книги описывает грядущее Вели-

кое разочарование. Но  история продолжается, и  благосло-
вение получат те, кто хотя и пережил разочарование, но не 
отказался от своей веры. «Тебе надлежит опять пророчество-
вать»,  — гласит стих 11. Истина должна распространиться 
шире. Суть миссии верующих заключается в проповеди все-
му миру «о народах, и племенах, и языках, и царях многих» 
(Откр. 10:11).

В Откр. 14 мы  можем найти весть, которая должна была 
стать сердцем их миссии. Церковь символизирует трех анге-
лов, провозглашающих «всякому племени, и  колену, и  язы-
ку, и  народу», готовя мир к  возвращению Иисуса. Всемир-
ная весть из Откр. 14:6–14 является Божьим посланием миру. 
Она — весть Церкви адвентистов седьмого дня.

«Вечное Евангелие». Спасение стало возможным благо-
даря жизни, смерти и  воскресению Иисуса Христа. Каждый 
человек может быть спасен по благодати через веру.

«Убойтесь Бога и  воздайте Ему славу». Это призыв 
к  посвящению нашей жизни Богу и  подготовке к  прише-
ствию Иисуса.

«Ибо наступил час суда Его». Библейские исследователи 
после Великого разочарования пришли к выводу, что 1844 год 
ознаменовал начало небесного суда. Адвентистская церковь 
верит и провозглашает, что «наступил час суда Его».

«Поклонитесь Сотворившему небо, и землю…». Это пря-
мая ссылка на четвертую заповедь. Последняя весть должна 
включать в  себя призыв соблюдать Божьи заповеди, в  том 
числе и повеление святить седьмой день, субботу.

«Пал Вавилон». Образы Вавилона и его дочерей символи-
зируют религиозные системы, которые учат заблуждению. 
Божья церковь в конце времени будет восстанавливать исти-
ну, которая «повержена… на землю» (Дан. 8:12). Это включает 
в  себя проповедь библейского взгляда на  спасение, Второе 



52

пришествие, смерть, отсутствие ада и  многое другое. Когда 
истина восстановлена, Вавилон пал.

«Кто поклоняется зверю… и  принимает начертание… 
тот будет пить вино ярости Божией». Божий народ должен 
предупредить мир против следования традиции в  отверже-
нии закона Божьего. Это последнее Божье предостережение 
милости. Те, кто выбирает следовать этим путем, отличаются 
от святых, о которых говорит стих 12. Верные Богу люди «cо-
блюдают заповеди Божии и веру в Иисуса».

В Мф. 24:14 Иисус сказал, что «проповедано будет сие Еван-
гелие Царствия по всей вселенной, во свидетельство всем на-
родам; и  тогда придет конец». Это пророчество фактически 
повторено в  Откр. 14. После описания полной евангельской 
вести Церкви АСД, возвещенной по всему миру, Откр. 14:14–16 
описывает Иисуса, грядущего на облаках во время Его второ-
го пришествия.

Практическое применение
Наш Спаситель подобно любящему доброму пастырю ве-

дет Свой народ. Он оставил библейские пророчества как ука-
зательные знаки в  истории. В  Библии был предсказан рост 
интереса к пророчествам Даниила, их более глубокое пони-
мание, религиозное пробуждение по  всему миру, ожидание 
возвращения Христа и  великое разочарование. Священное 
Писание раскрывает нам истину, что на небе идет суд, а на 
земле будет возвещена вновь библейская истина во  всей 
ее  полноте, будет вновь явлен дар пророчества в  церкви, 
соблюдающей Его заповеди. Церковь АСД действительно 
является пророческим движением. Бог вписал нашу исто-
рию в священные страницы Библии, так что мы можем знать 
с уверенностью, что Он по-прежнему ведет нас сегодня.

Но мир еще не готов встретиться с Иисусом. И христианам 
было дано Божественное поручение поделиться вестью с ми-
ром. «Тебе надлежит опять пророчествовать», — было пове-
лено Иоанну в Откр. 10. Эти же слова адресованы и нам. Не по 



53

возможности, не по желанию, а по поручению. Мы должны. 
«Мир должен быть предупрежден провозглашением этой 
вести. Если мы скрываем ее, если мы прячем свет... мы ответ-
ственны перед Богом за  нашу неспособность предупредить 
мир» (Рукописи, т. 19, с. 41).

Миссия Церкви АСД — сделать учениками все народы, по-
мещая вечное Евангелие в  контекст Трехангельской вести 
(см. Откр. 14:6–12), ведя людей к принятию Иисуса как лично-
го Спасителя и объединению с Его Церковью Остатка, обуче-
нию их служить Ему как Господу и подготовке к Его скорому 
возвращению.

Это миссия Церкви адвентистов седьмого дня. Это ваша 
миссия.



54

ГЛАВА 8. ПРИЗВАННЫЕ  
СВИДЕТЕЛЬСТВОВАТЬ

Свидетельство о Христе — это не духовный дар. Пожалуй, 
ничто не оказывало более парализующего действия на мис-
сию церкви, чем идея о том, что делиться библейской истиной 
с  другими  — это работа только оплачиваемых служителей 
или лишь некоторых «одаренных» членов церкви. Призыв 
делиться Божьим Словом был адресован каждому ученику 
Христа. Спаситель заверил Своих учеников: «Идите за Мною, 
и Я сделаю, что вы будете ловцами человеков» (Мк. 1:17). Если 
мы решили стать Его учениками, то мы выбрали стать ловца-
ми людей. В книге «Христианское служение» (с. 68) написа-
но: «Распространение Божьей истины не ограничивается не-
сколькими рукоположенными служителями. Истина должна 
быть распространена теми, которые претендуют быть учени-
ками Христа».

Разделяя радость спасения
В отрывке Ин. 4:10–14 говорится о том, что Иисус предло-

жил «живую воду» женщине из Самарии. Он сказал, что эта 
вода станет «источником воды, текущей в  жизнь вечную». 
Когда мы пьем воду спасения, то сами становимся животво-
рящим «источником воды», делясь Евангелием с другими.

«Как только человек обращается в веру, в его душе сразу же 
рождается желание поделиться с другими тем, какого драгоцен-
ного друга обрел он в Иисусе. Спасительная и освящающая исти-
на не может быть сокрыта в его сердце» (Желание веков, с. 141).

Давид выразил ту же истину в Пс. 50:14, 15: «Возврати мне 
радость спасения Твоего… Научу беззаконных путям Твоим, 
и  нечестивые к  Тебе обратятся». Эта потрясающая радость 
спасения побуждает нас рассказывать о той истине, которая 
изменила нашу жизнь.



55

Вы будете свидетелями
Иисус сказал Своим ученикам, что, когда Святой Дух ода-

рит их  силой Своей, они станут Его свидетелями (см.  Деян. 
1:8). Свидетели должны быть заслуживающими доверия, что-
бы их слова воспринимали всерьез. Важно, чтобы у них была 
репутация честных, доброжелательных и  любезных людей. 
Но  если они на  самом деле никогда не  говорили, не  свиде-
тельствовали о  своей вере, то  их благородные характеры 
не принесут большой пользы! И это касается нас. Благочести-
вая жизнь является важным свидетельством, но для того что-
бы другие спаслись благодаря Евангелию, мы  должны в  ко-
нечном итоге рассказать о нем. «Так да скажут избавленные 
Господом» (Пс. 106:2).

Свидетели рассказывают, что они лично пережили, то, что 
видели и слышали. И о том, что ученики Христа видели и слы-
шали сами, мы можем прочитать на страницах Библии. Сви-
детельство сегодня включает в  себя проповедь библейской 
истины, покорившей наше сердце!

Иисус повелел Своим ученикам «проповедовать Еванге-
лие» (см.  Мк. 16:15). Это поручение олицетворено в  образе 
ангела, летящего посреди неба, который «имел вечное Еван-
гелие, чтобы благовествовать» (Откр. 14:6). «Проповедовать 
Евангелие» означает не только провозглашение его за кафе-
дрой в субботу, это и личное благовестие. В ранней церкви 
проповедь не была делом лишь апостолов, этим были заняты 
и члены церкви, которые «ходили и благовествовали слово» 
(см.  Деян. 8:4). Библейская модель церкви включает в  себя 
каждого члена, активно делящегося истиной Слова Божьего, 
которую они «видели и слышали» (см. Деян. 4:20; 22:15).

Тем не менее многие христиане по-прежнему считают, что 
обязанность свидетельствовать относится к собрату, но толь-
ко не к нему самому. «У меня нет опыта», «у меня плохая па-
мять», «я не могу общаться с людьми», «я боюсь неудачи», — 
это и  многое другое приводится в  качестве аргументов, что 



56

свидетельство невозможно. Но мы часто забываем, что и уче-
никам было порой нелегко делиться Евангелием. Это были, 
в  основном, рыбаки, люди, не  обучавшиеся в  универси-
тетах или семинариях. Поэтому они молились, чтобы «со 
всею смелостью» (см.  Деян. 4:29) говорить Его Слово. Они 
так же преодолевали страх, как это делаем мы. Если бы они 
не были готовы выйти из своей зоны комфорта, церкви се-
годня не было бы, и мы никогда не узнали бы спасительной 
истины Евангелия. Свидетельство не удел красноречивых 
ученых или обаятельных личностей. Это священное при-
звание каждого ученика.

Сжалился
Для того чтобы преодолеть наши сомнения о  свидетель-

стве, нам нужна мотивация. И нас может вдохновить мисси-
онерский пример Христа. «Видя толпы народа, Он сжалил-
ся над ними, что они были изнурены и рассеяны, как овцы, 
не  имеющие пастыря» (Мф. 9:36). Сострадание и  любовь 
Иисуса подвигли Его совершать труд для потерянных душ; 
Его огорчало, что у  них нет никого, кто  бы вел их. «Жатвы 
много, а делателей мало; итак, моли́те Господина жатвы, что-
бы выслал делателей на жатву Свою» (Мф. 9:37, 38).

Сегодня Иисус все еще ищет истинных учеников, которые 
будут движимы состраданием, чтобы трудиться для «не име-
ющих пастыря», для тех, которых некому привести к истине. 
В книге «Христианское служение» (с. 69) упоминается о «бре-
мени ведения душ к истине» как об ответственности, возло-
женной Господом на  каждого члена церкви. Если мы  хрис-
тиане, то  бремя Христа становится нашим бременем. Иисус 
заплатил слишком много, и ценность души слишком высока, 
чтобы позволить неудобствам и  страху препятствовать нам 
открывать людям библейскую истину.

Этот  же миссионерский дух побуждал верных учеников 
на протяжении веков делиться Словом Божьим. Павел считал 
себя должником «Еллинам и варварам, мудрецам и невеждам» 



57

(см.  Рим. 1:14). Иеремия не  смог избавиться от  непреодоли-
мого стремления делиться Словом Божьим: «Было в  сердце 
моем, как бы горящий огонь, заключенный в костях моих, и я 
истомился, удерживая его, и не мог» (Иер. 20:9). Когда Петру и  
Иоанну угрожали, требуя прекратить проповедь Евангелия, 
они ответили: «Мы не  можем не  говорить того, что видели 
и слышали» (Деян. 4:20).

Некоторые причины куда больше, чем наши страхи. 
Дело Божье  — спасение людей  — такая причина. Адвен-
тистский проповедник Стефан Хаскелл как-то сказал: 
«Если дело, которым мы занимаемся, что-то значит, то это 
означает все» (Джеймс Р. Никс. Дух жертвенности и посвя-
щения, 2000, с. 129).

Существенные преимущества
Когда мы  трудимся для спасения других, Бог использует 

этот опыт и для нашего спасения. Поэтому такой труд являет-
ся необходимой частью нашей подготовки к небесам. Рассмо-
трим эти невероятные преимущества, которые не могут быть 
обретены никаким другим способом.

Радость видеть людей спасенными. «Чтобы радовать-
ся вместе с Ним каждой новой искупленной душе, мы долж-
ны участвовать в работе нашего Спасителя» (Желание ве-
ков, с. 142).

Духовное возрастание. «Работники церкви, наиболее 
активно и  верно служащие делу приведения душ к  Иисусу 
Христу, лучше развиты духовно и проявляют более высокое 
благочестие» (Евангелизм, с. 356).

«Служителям необходимо учить членов церкви тому, что 
для своего духовного роста они должны нести то бремя, кото-
рое возложил на них Господь, — бремя вести людей к истине» 
(Христианское служение, с. 69).

Лучшее познание истины. «Чем усерднее мы объясняем 
Слово Божье другим, тем яснее оно становится для нас. Чем 
больше мы делимся нашими познаниями и чем активнее при-



58

меняем свои способности, тем больше знаний и сил мы полу-
чим» (Наглядные уроки Христа, с. 354).

Сила противостоять злу. «Лучший способ противодей-
ствовать злу  — это активное служение» (Деяния апосто-
лов, с. 105).

Развитие христоподобного характера. «Сотрудничать 
с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный 
Христову» (Желание веков, с. 142).

Пригодность для небес. «Тот, кто отвергает преимуще-
ство общения со  Христом в  служении, тот отвергает един-
ственную возможность сделать нас пригодными для участия 
с Ним в Его славе» (Воспитание, с. 264).

Стоит  ли удивляться, что сатана изо всех сил старается 
удержать нас от распространения Слова Божьего? Он надеет-
ся не только сохранить других во мраке, но и помешать нам 
обрести спасение. «Сатана сейчас пытается удерживать де-
тей Божьих в пассивном состоянии, чтобы они не выполняли 
своего долга по  распространению истины и  чтобы в  конеч-
ном итоге они были взвешены на весах и найдены очень лег-
кими» (Христианское служение, с. 37).

Практическое применение
Участие в  богослужениях в  нашей общине, совершение 

другого служения не является заменой нашего личного бла-
говествования. На  этой неделе включите в  свое расписание 
один или более из этих простых и эффективных методов рас-
пространения истины:

•	 Поделитесь свидетельством того, что Бог сделал для 
вас.

•	 Поделитесь с  кем-либо библейскими буклетами или 
литературой.

•	 Подарите кому-нибудь DVD-диски с  уроками по  биб-
лейским пророчествам.

•	 Изучите еженедельные библейские уроки с кем-то.



59

Организуйте в  вашем доме еженедельную малую группу 
для изучения Библии или просмотра DVD-программ о  биб-
лейских пророчествах.

Делясь истиной с  другими, помните слова Иисуса: «Еще 
многое имею сказать вам; но вы теперь не можете вместить»  
(Ин. 16:12). Подарок в виде книги или интенсивные библей-
ские курсы могут быть хорошим действием, но надо помнить, 
что все это может привести к духовной «перегрузке» челове-
ка, которому вы все это говорите. Делитесь библейской исти-
ной постепенно, одной главной темой в один отрезок време-
ни. И, прежде чем рассмотреть сложные темы, лучше изучите 
области, которые, скорее всего, приведут к  согласию, кото-
рые утвердят доверие к Библии как авторитетной основе ва-
ших убеждений.

В труде для спасения других мы  никогда не  одиноки. 
«Мы  должны быть соработниками небесных ангелов, про-
поведуя миру учение Иисуса. С  великой надеждой и  радо-
стью ангелы ожидают наших трудов, потому что Божьим 
средством общения с человеком должен быть человек. Когда 
мы всецело предаем себя Христу, ангелы радуются тому, что 
они могут нести любовь Божью с нашей помощью» (Желание 
веков, с. 297). Мы не только сотрудничаем с ангелами, но, неся 
бремя Христа, можем стать ближе к Спасителю. Его обнаде-
живающее обещание дано всем, кто несет Евангелие миру: 
«Я с вами во все дни до скончания века» (Мф. 28:20).



60



61

РАЗДЕЛ 4.  
ЦЕРКОВНАЯ ЖИЗНЬ



62

ГЛАВА 9. СВЯЩЕННЫЕ СОБРАНИЯ

Библия называет церковь «телом Христовым» (см. 1  Кор. 
12:27). Этот символ помогает нам понять важное значение 
единения с  церковной семьей. Сравнивая членов церкви 
с разными частями тела, апостол Павел пишет, что «не может 
глаз сказать руке: „ты мне не надобна“; или также голова но-
гам: „вы мне не нужны“» (1 Кор. 12:21). Мы нужны друг другу! 
Церковь нуждается в  каждом ее  члене, и  каждый член ну-
ждается в церкви. Попытки жить независимо от церкви могут 
привести к фатальному исходу для духовной жизни любого 
христианина.

«Еще одно важное обстоятельство, к которому многие, от-
кликнувшиеся на зов Христа, слишком часто относятся несе-
рьезно, — это обязанности и взаимоотношения в церкви.

Между Христом и  Его церковью очень тесная связь: Он  — 
Жених, а церковь — невеста, Он — Глава, а церковь — тело. 
Жизнь со Христом включает в себя связь с Его церковью.

Церковь была организована для служения окружающим; 
и в жизни служения Христу связь с церковью — это первый 
шаг. Верность Христу требует верного исполнения церков-
ных обязанностей» (Воспитание, с. 268).

Посещение церковных богослужений
Одна из  простейших церковных обязанностей и  вместе 

с  тем одна из  наиболее часто пренебрегаемых  — это посе-
щение церкви. Невозможно быть по-настоящему близким 
с человеком или организацией без совместного проведения 
времени. Когда мужчина и женщина вместе проводят много 
времени, то можно говорить, что они увлечены друг другом. 
Так же и с церковью. Вовлечение в жизнь церкви начинается 
не с управления отделами, не с проведения церковных сове-
тов или исполнения каких-либо обязанностей на  утреннем 



63

богослужении. Оно начинается с простой привычки регуляр-
но посещать церковь, будучи движимым любовью к Христу, 
Его Слову и Его народу.

Это добровольная жертва личного времени ярко демонст-
рирует интерес к делу Божьему, усиливает его, обеспечивая 
необходимую подготовку для служения в  будущем. Наша 
жизнь сильнее переплетается с  жизнью церкви, чувства 
и интересы становятся едиными с церковными. Только в этом 
случае может быть реализован прекрасный опыт, описанный 
апостолом Павлом: «Посему, страдает ли один член — страда-
ют с ним все члены; славится ли один член — с ним радуются 
все члены» (1 Кор. 12:26). Павел советует: «Будем вниматель-
ны друг ко другу, поощряя к любви и добрым делам. Не бу-
дем оставлять собрания своего, как есть у некоторых обычай; 
но будем увещевать друг друга, и тем более, чем более усма-
триваете приближение дня оного» (Евр. 10:24, 25).

Для нашего собственного духовного роста важно не только 
присоединиться к «собранию вместе», но и увещевать «быть 
внимательными друг ко  другу». В  церкви воцаряется невы-
разимое разочарование, когда только небольшой процент 
членов посещает богослужения. И те, кто посещает, все чаще 
задаются вопросом, действительно  ли это нужно, ведь так 
мало людей ценят церковь, ее значение и миссию. С другой 
стороны, регулярное посещение стимулирует любовь и доб-
рые дела, вдохновляя других продолжать двигаться вперед 
и жить для Христа. Апостол Павел приходит к выводу, что все 
это тем более важно, когда мы «усматриваем приближение» 
дня пришествия Христа.

Многие порой не понимают, что церковь зависит от после-
довательного посещения и участия членов в ее жизни. Нужно 
помнить, что мы не должны быть потребителями, посещая со-
брание, только когда ощущаем потребность в личном благо-
словении или когда нравящийся нам проповедник обращает-
ся к нам. Когда мы становимся членами церкви, то принимаем 



64

на себя ответственность быть даятелями, стремящимися бла-
гословлять и укреплять других в церкви.

Важность этого действа настолько велика, что может 
по праву называться «служением посещаемости». Развивай-
те привычку регулярно посещать церковь, и вы будете бес-
ценным благословением вашей общины. Даже если другие 
не посещают, то это должно лишь увеличить нашу посвящен-
ность миссии церкви. «С  сердцем, смягченным любовью 
Иисуса, ступайте на собрание, ощущая личную ответствен-
ность за его успех. Если же присутствующих мало, то вы долж-
ны чувствовать двойную ответственность. Вы  на служении 
Божьем, и своими талантами, тактом и умением вы должны 
сделать все возможное, чтобы богослужение было интерес-
ным» (Пасторское служение, с. 184). Есть три еженедельных, 
священных служения, которые должны стать частью жизни 
каждого адвентиста седьмого дня: субботняя школа, суббот-
нее богослужение и молитвенное собрание или малая группа 
по изучению Библии.

Субботняя школа
Каждая община адвентистов седьмого дня уделяет время 

для изучения Библии непосредственно до  или после бого-
служения  — это время называется субботней школой. Есть 
четыре цели этого служения:

1. Изучение Писания.
2. Общение.
3. Достижение общества.
4. Акцент на всемирной миссии церкви.
Это время изучения и общения, время миссионерских исто-

рий и  поиска возможностей для служения очень важно для 
жизни церкви. Каждый член церкви должен быть членом 
какого-либо класса субботней школы.

Но некоторые члены пропускают субботнюю школу, по-
сещая лишь проповедь. В  числе причин называются боязнь 
взаимодействия с другими, желание поспать, отсутствие вре-



65

мени для подготовки урока, неприятие ценностей субботней 
школы. Однако мы  не должны позволить ни  одной из  этих 
причин лишить нас благословений этого времени. Бог хо-
чет, чтобы мы  взаимодействовали с  другими христианами 
не только для поддержки друг друга здесь, на земле, но и по-
тому, что вместе будем жить в вечности!

Бог также может помочь нам упорядочить наш день, что-
бы мы могли раньше лечь спать, выспаться и найти время для 
подготовки к субботней школе.

Если мы  сами не  замечаем ценности субботней школы, 
то можем просить у Бога сделать ее более интересной для нас 
самих, чувствуя, что каждый из нас лично ответственен за ее 
успех. Мы не должны ничему позволить помешать нам полу-
чить благословения субботней школы и потом делиться ими.

Субботнее богослужение
Субботнее поклонение Богу является центром каждой не-

дели для христианина. Описывая жизнь Иисуса, Лука писал: 
«И вошел, по обыкновению Своему, в день субботний в сина-
гогу, и встал читать» (Лк. 4:16). Для Иисуса было привычным 
делом посещать богослужение каждую субботу. В книге Ле-
вит суббота названа днем святого покоя, священного собра-
ния (см. Лев. 23:3). Существует время для личного поклоне-
ния, но суббота является также временем для общественного 
поклонения. Даже на новой земле, как говорит Господь через 
пророка Исаию, из субботы в субботу «будет приходить вся-
кая плоть пред лицо Мое на поклонение» (Ис. 66:23).

Конечно, это не означает, что нам не позволяется провести 
субботу в одиночестве, но еженедельное посещение церкви 
должно быть нашей привычкой. Даже путешествуя, мы  мо-
жем остаться верными привычке посещать богослужения, 
отправившись в  ближайший дом молитвы Церкви АСД. Это 
отличный способ познакомиться с другими верующими.

Нам не стоит менять общины каждую субботу, чтобы найти 
наиболее интересную программу. Нам необходимо посвятить 



66

себя деятельности в поместной церкви. Мы должны «не толь-
ко принимать, но и отдавать» (Деяния апостолов, с. 353).

Молитвенное собрание или изучение Библии среди недели
Еще одно служение, которое может стать еженедельным 

обычным делом для ученика Христова, — это молитвенное 
собрание среди недели. Большинство церквей проводят 
такое служение в малых группах по изучению Библии, что-
бы поддержать духовный рост своих членов. Те, кто нере-
гулярно посещают такие встречи, подвергают себя огром-
ному риску искушения. Молитва и изучение Божьего Слова 
являются источником нашей силы, и объединение для этой 
цели в течение недели является жизненно важным для ду-
ховного роста.

О важности таких собраний писала и Эллен Уайт: «Молит-
венное собрание обязательно выявит, насколько заинтересо-
ваны члены церкви в духовном и вечном. Оно — как пульс для 
тела, поскольку указывает на  истинное духовное состояние 
церкви» (Пасторское служение, с. 183).

Посещаемость молитвенного собрания указывает на  ду-
ховное состояние церкви, и она же отражает правду о нашем 
собственном духовном состоянии. «Те, кто действительно 
ищет общения с Господом, будут посещать молитвенные со-
брания, верные своему долгу и  полные желания пожинать 
все возможные благословения. Они будут стремиться туда, 
где лучи небесного света могут озарить их сердца» (В небес-
ных обителях, с. 91).

Практическое применение
Если вы не практиковали это, то начните с этой недели 

регулярно посещать субботнюю школу, субботнее бого-
служение, встречу малой группы для изучения Библии 
среди недели. Хотя важно быть вовлеченными и во многие 
другие виды служения в церкви, регулярность посещения 
этих трех еженедельных служений будет составлять осно-



67

ву вашей жизни в церкви до пришествия Иисуса. Ваша вер-
ность в посещаемости будет во благо не только для вас, но и 
для множества других.

«Ибо где сокровище ваше, там и  сердце ваше будет» (Лк. 
12:34). Не ждите, пока вы захотите посещать церковь. Прими-
те решение уделить время для регулярного посещения бого-
служений поместной церкви, и Бог будет использовать ваше 
служение, чтобы взрастить еще большую любовь к Нему, Его 
делу и Его людям.



68

ГЛАВА 10. ОСОБЫЕ ВИДЫ СЛУЖЕНИЯ

Наша церковная семья разделяет вместе с нами и радость, 
и  печаль. Апостол Павел советует: «Дабы не  было разделе-
ния в теле, а все члены одинаково заботились друг о друге» 
(1 Кор. 12:25). Особые виды служения дают нам возможности 
для духовного размышления и лучшего осознания своей за-
висимости от Бога во время важных событий жизни. К таким 
видам служения можно отнести крещение, служение Вечери, 
бракосочетание, посвящение детей, рукоположение, помаза-
ние больного и похороны.

Крещение
Иисус сказал: «Кто будет веровать и креститься, спасен 

будет» (Мк. 16:16). Здесь Христос повелевает всем, кто ис-
поведует веру в  Него, креститься. Мы  «погреблись с  Ним 
крещением в смерть» (Рим. 6:4). Крещение символизирует 
смерть для наших старых греховных путей и возрождение 
к  новой жизни послушания Христу. В  свете этого только 
полное погружение в воду является библейским способом 
крещения.

Служение крещения является одним из величайших мо-
ментов в жизни церкви и служит дверью в церковное член-
ство. До этого желающие принять крещение внимательно 
изучают библейские истины, вероучение Церкви АСД. Это 
гарантирует, что они готовы к посвящению Христу и член-
ству в Его Теле — церкви (см. 1 Кор. 12:13). Детей не крестят, 
пока они не  станут способны понять духовное значение 
этого важного шага.

В некоторых случаях люди, которые уже были крещены 
через полное погружение в другой конфессии, принимаются 
в членство Церкви АСД на основании собственного исповеда-
ния веры. Единственное различие между крещением и испо-



69

веданием веры в том, что первое включает в себя погружение 
кандидата в воду.

Как правило, служение крещения начинается, когда пас-
тор или пресвитер читает вслух из  «Руководства Церкви 
адвентистов седьмого дня» обеты крещения, суммирующие 
вероучение церкви. В  присутствии общины кандидат (или 
группа кандидатов) подтверждает их. Иногда следует крат-
кое личное свидетельство крещаемых. Далее совершается 
официальное голосование общины, когда она свидетель-
ствует, что принимает крещаемых в поместную церковь.

В дополнение к  фактическому погружению кандидата 
в  воду служение крещения может также включать в  себя 
пение, поздравления и подарки для принявших крещение. 
По  окончании служения новым членам выдается свиде-
тельство о крещении.

Крещение может быть проведено в церковных баптистери-
ях, озерах, бассейнах или в других местах, где имеется доста-
точное количество воды для полного погружения. Служение 
крещения может быть проведено в местной церкви во время 
утреннего субботнего богослужения либо в другое время и в 
различных условиях.

Служение Вечери Господней
Служение Вечери Господней было установлено Иисусом 

(см. 1 Кор. 11:23–26). Принимая пресный хлеб и чистый вино-
градный сок как символы тела и крови Христа, мы вспомина-
ем Его жертву и  прощение, которое Он предлагает. Данный 
обряд выражает Евангелие в символах, и это торжественное, 
радостное служение в церкви.

Непосредственно перед принятием символов адвен-
тисты следуют примеру Иисуса, участвуя в ногоомовении 
(см. Ин. 13:1–17). Это служение символизирует омытие гре-
ха, смирение.

Для омовения ног мужчины и женщины идут в отдельные 
комнаты, за исключением случаев, когда совершают это слу-



70

жение семейные пары. В помещениях диаконы и диаконисы 
уже подготовили полотенца, тазы и  воду для совершения 
служения. Каждый член находит партнера, чтобы поучаство-
вать в обряде. Люди молятся вместе, часто исполняют духов-
ные гимны, омывают друг другу ноги. Это время смирения 
и примирения друг с другом, время исследования сердца. Это 
служение готовит человека к  радости принятия прощения, 
дарованного Христом, которое будет представлено в симво-
лах на Вечери.

Адвентисты практикуют открытое служение Вечери, и это 
означает, что христиане любой конфессии могут принять 
в нем участие. Поскольку служение является обрядом верую-
щего, дети, как правило, не участвуют в нем, пока они не при-
мут крещение и  не смогут понимать духовное значение со-
вершаемого служения.

Церковь адвентистов седьмого дня проводит служение 
Вечери один раз в квартал, что делает его важным. Чувство 
собственной недостойности может стать оправданием для 
некоторых членов церкви, отсутствующих на  служении. 
Но именно потому, что мы грешны и недостойны, нам и необ-
ходимы смирение и Христово прощение, необходимо участие 
в служении ногоомовения и Вечери.

Склонность наблюдать за богослужениями, а не участво-
вать в них также не повод, чтобы пропустить служение Ве-
чери. Сам Иисус поручил нам вкушать Вечерю Господню, 
сказав: «Если это знаете, блаженны вы, когда исполняете» 
(Ин. 13:17).

Бракосочетание
Бог благословил брак как священный союз между мужчи-

ной и женщиной. Поэтому служение бракосочетания должно 
быть радостным и духовным событием, в котором два челове-
ка перед Богом и свидетелями заключают завет на всю жизнь. 
Перед проведением свадебной церемонии пара, как правило, 
проходит добрачное консультирование, помогающее под-



71

готовить их  для супружеской жизни. Основываясь на  биб-
лейском принципе, что пара должна разделять духовные 
ценности, служители рекомендуют вступать в  брак только 
с теми, кто разделяет те же самые религиозные взгляды (см. 
2 Кор. 6:14).

Помещения поместных церквей адвентистов седьмого дня 
часто доступны для свадеб, но есть различные аспекты, кото-
рые должны быть учтены:

•	 Свадьба, репетиции и  прием должны быть назначены 
на любое время, кроме субботы, если предполагаются 
действия, несовместимые со  святым днем покоя. Для 
того чтобы избежать значительной подготовки, укра-
шения церкви, уборки помещения, работы фотогра-
фов и оказания других услуг в субботу, многие свадьбы 
адвентистов седьмого дня проводятся по воскресеньям.

•	 Необходимо одеваться в  соответствии с  библейскими 
принципами скромности.

•	 Нужно избегать использования мирской музыки 
и танцев.

•	 На адвентистском торжестве не должно быть алкоголя, 
напитков, содержащих кофеин, и нечистой пищи.

•	 Следует быть осторожными в тратах, чтобы после це-
ремонии не оказаться во внушительных долгах.

Главным гостем, Которому мы должны стремиться угодить 
на  каждой свадьбе, является Иисус Христос. Он  Тот, Кто со-
единяет мужа и жену в браке и обеспечивает благословение, 
которое они ищут. Свадьбы адвентистов седьмого дня долж-
ны свидетельствовать нашим семьям и друзьям, что Иисус за-
нимает первое место в нашей жизни.

Благословение детей
Хотя адвентисты не  крестят младенцев, мы  следуем биб-

лейской практике посвящения детей Господу. Мария и Иосиф 
посвятили Иисуса в храме (см. Лк. 2:22), Анна посвятила мо-
лодого Самуила Господу (см. 1 Цар. 1:27, 28), Иисус брал ма-



72

леньких детей, «обняв их, возложил руки на них и благосло-
вил их» (Мк. 10:16). Служение посвящения обычно проводится 
во время субботнего богослужения и может быть совершено 
пастором или пресвитером местной церкви. Это краткое слу-
жение содержит следующие элементы:

•	 Благодарение Богу за дар новой жизни.
•	 Родители заключают завет с  Богом, чтобы воспитать 

ребенка в  учении и  наставлении Господнем (см.  Еф. 
6:4).

•	 Община берет на себя обязательство поддерживать ро-
дителей.

•	 Возносится молитва для особого благословения 
на жизнь ребенка.

Хотя посвящение ребенка не имеет возрастных ограниче-
ний, дети в  возрасте старше одного или двух лет посвяща-
ются реже, поэтому служение иногда называется посвяще-
нием младенцев. Служение начинается с родителями, иногда 
и другие члены семьи приглашаются выйти перед общиной 
для совершения совместной молитвы. Пастор или пресвитер 
говорит короткое наставление о важности воспитания ребен-
ка в  соответствии с  библейскими постановлениями. После 
этого совершается молитва о помощи Божьей и Его благосло-
вении. В это время один из служителей может держать ребен-
ка или возложить руку на его голову. В конце богослужения 
родителям выдается специальное свидетельство в  память 
об этом событии.

Рукоположение
В то  время как все христиане призваны Богом, чтобы со-

вершать служение церкви и  обществу, Новый Завет указы-
вает, что некоторые люди должны быть особо отмечены по-
средством возложения рук для особого рода служения. К ним 
относятся проповедники, местные пресвитеры и дьяконы.

Служители или пасторы рукополагаются только после 
определенного периода служения (обычно пять лет), чтобы 



73

все могли увидеть свидетельство их  призвания. Затем Ис-
полнительный комитет местной конференции или униона 
обсуждает кандидата для рукоположения. В  случае поло-
жительного решения над человеком совершается служение 
рукоположения. Обычно это происходит на братских встре-
чах служителей местной конференции. Церемония включает 
в себя возложение рук руководителями конференции и дру-
гими рукоположенными пасторами, а также особую молитву 
рукоположения. Однажды рукоположенные, пасторы Церкви 
адвентистов седьмого дня признаются церковью во всем мире 
как получившие разрешение на исполнение всех церемоний 
и организацию церквей.

Местные пресвитеры и диаконы также публично рукопола-
гаются, как правило, во время утреннего субботнего богослу-
жения. Уже рукоположенные местные пресвитеры приглаша-
ются к молитве за тех, кого рукополагают, возлагают на них 
руки, в то время когда рукоположенный служитель молится. 
Диаконисы также могут быть посвящены через возложение 
рук во время этого служения. Местные пресвитеры и диако-
ны не могут помогать или совершать особые служения, пока 
они не рукоположены.

Помазание больных
Апостол Иаков в  своем послании пишет: «Болен  ли кто 

из  вас, пусть призовет пресвитеров Церкви, и  пусть помо-
лятся над ним, помазав его елеем во имя Господне. И молит-
ва веры исцелит болящего, и  восставит его Господь; и  если 
он соделал грехи, простятся ему» (Иак. 5:14, 15). На основании 
этого члены Церкви адвентистов седьмого дня, столкнувши-
еся с серьезной болезнью или травмой, могут попросить пре-
свитеров совершить над ними служение елеопомазания для 
них. Если кто-то находится в тяжелом состоянии и не может 
лично сделать это, то просьбу можно передать через друзей 
или членов семьи.



74

Данное служение помазания обращает внимание людей 
не только на физическое исцеление, но и на прощение гре-
хов. Это время размышления, самоанализа и  посвящения, 
которое приносит мир тому, кто возлагает все свои заботы 
на Бога. Рекомендуется прочесть главу «Молитва за больных» 
из книги Э. Уайт «Служение исцеления», чтобы помочь при-
нимающему помазание подготовиться к нему.

Помазание следует расценивать не  как последнее служе-
ние над умирающим, а как свидетельство веры в силу Христа, 
могущего исцелить, и как доверие Богу в принятии Его воли. 
Масло, используемое в служении, не обладает магической си-
лой. Оно является символом целительной силы Святого Духа. 
Помазание и молитвенное служение указывают на смирение 
и принятие воли Божьей, хотя это не всегда может включать 
в себя немедленное физическое исцеление.

Служение помазания, как правило, совершается пастором 
при содействии местных пресвитеров. Местный пресвитер 
также может сам провести его. Могут быть приглашены се-
мья, друзья или другие члены церкви. Служение включает 
в себя наставление о цели и обстоятельствах помазания, чте-
ние из Священного Писания и обнадеживающие слова, ска-
занные присутствующим.

Участники служения встают вокруг принимающего помаза-
ние и молятся. После того как все помолились, ведущий слу-
жение пастор или пресвитер молится и наносит масло на лоб 
того, кто принимает помазание. Это действие символизирует 
исцеляющее прикосновение Святого Духа. Служение помаза-
ния не предназначено для массовой аудитории и не является 
оказанием целительных услуг. Это очень личное служение, 
связанное с определенными нуждами конкретного человека.

Похороны
 Похороны у адвентистов седьмого дня во многих отноше-

ниях похожи на  проводимые другими христианами. Одно 
из важных отличий заключается в том, что близкие утешают-



75

ся обещанием воскресения, а  не ложной уверенностью, что 
умерший отправился на небеса (см. 1 Фес. 4:16–18). Смерть яв-
ляется бессознательным сном, в котором мы ожидаем воскре-
сения при Втором пришествии Христа (см. Пс. 13:3; Еккл. 9:5, 
6). Библия не учит тому, что мертвые уже вознесены на небо 
(см. Деян. 2:34).

Один из  часто задаваемых вопросов: допускается  ли 
Библией практика кремации? Мы  не находим библейски 
предусмотренного метода ухода за телом покойного. Озабо-
ченность тем, как Бог будет воскрешать кремированных, мо-
жет также быть высказана. Но для Бога нет ничего невозмож-
ного, и Библия учит тому, что мертвые воскреснут.

Адвентисты седьмого дня не  верят, что необходимы до-
рогие церемонии, чтобы почтить усопших. Их похороны ха-
рактеризуются простотой и  уважением. Погребению часто 
предшествует — либо раньше, либо в день похорон — время 
посещения семьи умершего.

Само похоронное служение обычно проводится в  доме 
покойного или в  местной церкви. Оно может состоять 
из молитвы, чтения Писания, некролога, времени слов для 
друзей и  членов семьи, чтобы те  могли поделиться вос-
поминаниями об  усопшем, пения и  короткой проповеди. 
На кладбище часто также совершается краткое служение. 
Затем по просьбе семьи диаконисами церкви иногда орга-
низуется поминальный обед.

Практическое применение
В течение своей жизни вы  как адвентист седьмого дня 

непременно увидите (или даже поучаствуете в них) мно-
гие, если не все особые служения, упомянутые в этой главе. 
Вы  стали членом церковной семьи и  должны иметь лучшее 
понимание совершаемых богослужений. Эти события явля-
ются важными моментами не только в жизни каждого из чле-
нов церкви, но и в жизни всей общины в целом.



76

ГЛАВА 11. БОГ ПОРЯДКА

На примерах удивительно слаженной работы органов че-
ловеческого тела, великолепной гармонии, царящей во Все-
ленной, можно увидеть, что «Бог есть Бог порядка» 
(см. Патриархи и пророки, с. 376). Всякий раз, когда мы пола-
гаемся на себя и тратим время, ища абстрактные концепции, 
мы терпим неудачу. Если мы работаем над чем-либо, не имея 
четкого плана и  направления, то  тоже обречены на  провал. 
Библия нам напоминает о  важности организации для эф-
фективности дела и душевного спокойствия. Апостол Павел 
пишет: «Потому что Бог не есть Бог неустройства, но мира» 
(1 Кор. 14:33). Все, что Бог направляет, хорошо организовано. 
«На небе царит совершенный порядок, действия всех небес-
ных ангелов обусловлены строгой дисциплиной и повинове-
нием» (Патриархи и пророки, с. 376).

Церковь в пустыне
Когда Бог явил Свой характер древнему Израилю, Он начал 

с организации Своего народа. Были даны подробные и ясные 
предписания, чтобы все могли четко знать свои обязанности. 
Бог вел Свой народ, Моисей был видимым лидером, семьдесят 
старейшин колен помогали Моисею, священникам и  леви-
там были даны особые поручения по организации служения 
в святилище. Начальники или князья руководили коленами, 
под их руководством были тысяченачальники, стоначальни-
ки, пятидесятиначальники, десятиначальники. Особые ука-
зания были даны для строительства скинии и всех ее принад-
лежностей (см. Исх. 25–40). Также были разъяснены указания 
о  жертвах и  служении в  святилище (см.  Лев. 1–7). Каждому 
колену было отведено особое, свое место в стане вокруг ски-
нии, и определенный порядок был дан для каждого колена, 
чтобы разбить свой лагерь (см. Числ. 2). Семьям трех сыно-



77

вей Левия были поручены отдельные обязанности по уходу 
и  транспортировке принадлежностей скинии (см.  Числ. 3). 
Специфичные звуки труб производились священниками, 
чтобы указать на каждое движение общества (см. Числ. 10).

Организация Израиля внушала страх окрестным на-
родам. «Глядя с  вершины на  стан израильтян, Валаам со-
зерцал свидетельства их  процветания. Ему говорили 
об  израильтянах как об  отсталом, беспорядочном народе, 
наводнившем страну разбойничьими бандами, как о  лю-
дях, которые были язвой и  ужасом для всех окружающих 
племен, но  их внешний вид противоречил этим словам. 
На всем, что предстало взору пророка, лежала печать дис-
циплины и порядка и безукоризненного построения изра-
ильтян в стане» (Патриархи и пророки, с. 447).

Церковь Нового Завета
Так же, как древний Израиль был организован Богом для 

определенной цели, так и «церковь... была создана для слу-
жения» (Деяния апостолов, с. 9). Иисус поставил двенадцать 
апостолов, которых Он обучил, во главе новой организации 
(см. Мк. 3:14). Семь дьяконов позже были избраны для удов-
летворения особых нужд растущей церкви (см. Деян. 6:1–6). 
Этот первый шаг к церковной организации был благословлен 
Богом. Лука пишет: «И слово Божие росло, и число учеников 
весьма умножалось в Иерусалиме» (Деян. 6:7). Когда в разных 
местах после распространения Евангелия стали возникать 
церкви, они также рукоположили «пресвитеров к  каждой 
церкви» (см. Деян. 14:23; см. также Тит. 1:5), чтобы руководить 
служением местных общин.

Ранняя церковь пережила поразительный рост, тысячи лю-
дей присоединились к ней. «Итак, охотно принявшие слово 
его крестились, и присоединилось в тот день душ около трех 
тысяч» (Деян. 2:41). «Господь же ежедневно прилагал спасае-
мых к Церкви» (Деян. 2:47). Каждое крещение приводило лю-



78

дей к единству в Теле Христовом. «Ибо все мы одним Духом 
крестились в одно тело» (1 Кор. 12:13).

Есть некоторые, кто избегает быть частью организации. 
Они утверждают, что являются членами невидимой части 
Тела Христова, в  то  же самое время не  видя необходимости 
становиться членом местной общины. Но  это противоречит 
Слову Божьему. Само слово «тело», используемое для опи-
сания церкви, указывает на необходимость тесного взаимо-
действия и взаимозависимости с другими верующими. Кроме 
того, если  бы новообращенные не  были четко определены 
в качестве членов в ранней церкви, там не было бы никакой 
необходимости для пресвитеров, потому что не было бы ни-
кого, кого нужно было  бы наставлять! Вместо этого Библия 
показывает, что крещеные верующие были интегрированы 
в  местную общину с  четкой системой организации. Каждая 
поместная церковь обеспечивала поддержку, надзор и руко-
водство, в котором нуждались новые члены.

«Важное значение придавали апостолы порядку в  об-
щинах, способствующему духовному росту новообращен-
ных… В каждой церкви были рукоположены служители, 
а  для осуществления деятельности, способствующей ду-
ховному благополучию верующих, создавалась надле-
жащая организация. Это соответствовало евангельскому 
плану объединения в одном Теле всех верующих во Христа» 
(Деяния апостолов, с. 185).

Организация и единство
Одним из величайших благословений организации ранней 

церкви было то, что она помогла сохранить единство. В од-
ном случае доктринальные споры возникли из-за необходи-
мости обрезания. Чтобы каждая отдельная община не следо-
вала собственным представлениям в этом вопросе, тем самым 
рискуя внести раскол в церковь, апостолы и пресвитеры со-
брались в  Иерусалиме, чтобы помолиться, изучить вопрос 
и  прийти к  единому решению, основанному на  Священном 



79

Писании (см. Деян. 15). Святой Дух дал мудрость различным 
представителям церкви, и  совет пришел к  правильному по-
ниманию Слова Божьего по  этому вопросу. Посланники пе-
редали решение встречи в  Иерусалиме каждой отдельной 
общине, чтобы все могли принять коллективное решение. 
Таким образом было сохранено единство среди верующих. 
Христос, являясь главой церкви, работал через руководите-
лей и представителей, чтобы поддерживать гармонию и биб-
лейское единство во всей церкви.

Организация Церкви адвентистов седьмого дня
Многие первые адвентисты опасались, что церковная орга-

низация неизбежно приведет к стагнации. Однако свидетель-
ство Библии по этому вопросу и пророческое водительство, 
данное через Эллен Уайт, привели к  созданию организации 
Церкви адвентистов седьмого дня. О  причинах такого шага 
мы читаем: «Когда мы численно возросли, стало ясно, что без 
какой-либо организации нас ждет хаос и  работа не  сможет 
успешно продвигаться вперед. Организация была необходи-
ма для поддержания работы служителей, для осуществления 
служения на  новых полях, для защиты церквей и  служите-
лей от недостойных членов, для содержания церковной соб-
ственности, для публикации истины в  печати и  для многих 
других целей» (События последних дней, с. 46).

Сегодня, в  гармонии с  библейской моделью, Церковь 
адвентистов седьмого дня организована с представительной 
формой церковного управления. Это означает, что власть 
в  церкви является делегированной властью, происходящей 
от  членов поместной общины. Исполнительная ответствен-
ность дается представительным органам и должностным ли-
цам, чтобы управлять церковью. Четырьмя основными уров-
нями организации в церкви являются:

1. Генеральная Конференция.
2. Унионные конференции.



80

3. Местные конференции.
4. Поместные церкви.
Генеральная Конференция адвентистов седьмого дня ку-

рирует работу церкви по всему миру. Каждые пять лет деле-
гаты со всего мира прибывают на официальные сессии Гене-
ральной Конференции (по аналогии со встречей, описанной 
в  Деян. 15), где представляются отчеты, избираются прези-
дент и другие руководители всемирной церкви, вносятся че-
рез голосование изменения в  Церковное руководство, реша-
ются другие деловые вопросы. Между этими пятилетними 
сессиями церковью управляет Исполнительный комитет Ге-
неральной Конференции. Этот комитет собирается дважды 
в  год, на  Весеннюю сессию и  Годичное совещание, или до-
полнительно по мере необходимости.

Для эффективности работы Генеральная Конференция 
представлена в тринадцати мировых подразделениях (диви-
зионах). В каждом есть свое руководство и свой Исполнитель-
ный комитет. Эти подразделения не  являются отдельными 
уровнями организации, но выступают в качестве региональ-
ных отделений для более эффективного удовлетворения по-
требностей различных географических районов. Вот эти три-
надцать всемирных дивизионов и два прикрепленных поля:

1. Восточный Центрально-Африканский дивизион.
2. Евро-Азиатский дивизион.
3. Интерамериканский дивизион.
4. Интеръевропейский дивизион.
5. Северо-Американский дивизион.
6. Северный Азиатско-Тихоокеанский дивизион.
7. Южный Африканско-Индоокеанский дивизион.
8. Южно-Американский дивизион.
9. Южный Азиатско-Тихоокеанский дивизион.
10. Южно-Азиатский дивизион.
11. Южно-Тихоокеанский дивизион.
12. Трансъевропейский дивизион .



81

13. Западный Центрально-Африканский дивизион.
14. Израильcкое поле.
15. Унион Ближнего Востока и Северной Африки.
Вторым уровнем церковной организации является унион-

ная конференция или унионное поле/миссия, которых на-
считывается более ста по всему миру. Унионы владеют пра-
вами собственности церковных учреждений, которые служат 
всему униону (например колледжи).

Третьим уровнем организации в церкви является местная 
конференция или местное поле/миссия. Территории местной 
конференции могут включать в себя один или более штатов 
или провинций. По  всему миру действуют более шестисот 
конференций. Местные конференции нанимают пасторов, 
учителей, евангелистов, библейских работников и  админи-
страторов, которые работают на  территории конференции. 
Они также владеют и управляют вузами адвентистов седьмо-
го дня и молодежными лагерями, отвечают за работу началь-
ных школ, владеют правом собственности. Конференции так-
же организуют евангельские лагерные встречи с семинарами 
и проповедями.

Но самый главный уровень организации — это местная об-
щина. Церковь адвентистов седьмого дня в настоящее время 
состоит из  более чем двадцати миллионов членов по  всему 
миру и продолжает расти примерно на три тысячи новых чле-
нов в день.

Каждый год или раз в два года поместные общины изби-
рают новых служителей. Их  обязанности и  квалификации 
для церковного служения, так же как и процесс их выборов, 
изложены в  Церковном  руководстве. Среди них особо от-
мечаются местные пресвитеры, которые помогают пастору 
в руководстве церкви. Диаконы и диаконисы избираются для 
служения тем, кто находится в нужде, помогают в церковных 
служениях и ухаживают за зданием церкви. Избираются так-
же служители для субботней школы, руководители различ-



82

ных церковных отделов, таких как Отдел личного служения, 
общественных связей, служения семье, женского служения, 
молодежного служения, клубов «Следопыт» и  «Искатели 
приключений», и ряда других.

Основные служители, о  которых говорится в  Церковном 
руководстве, образуют церковный совет, который являет-
ся основным комитетом местной церкви. Наиболее важная 
функция церковного совета  — это планирование работы 
по  евангелизации для охвата территории, где расположена 
церковь. Совет собирается раз в месяц. Хотя только члены со-
вета могут голосовать по вопросам повестки дня, другие чле-
ны церкви часто приглашаются присутствовать и наблюдать. 
Если в церкви работает школа, отдельный комитет, как пра-
вило, осуществляет контроль за ее деятельностью.

По крайней мере четыре раза в  год созывается членское 
собрание, где все члены церкви могут голосовать по тем или 
иным вопросам. Членское собрание является руководящим 
органом и высшим авторитетом в местной церкви.

Если вопрос сложен и требует дополнительного рассмотре-
ния, он может быть представлен в форме двух фаз обсужде-
ния. Сначала представляется информация о вопросе и дается 
время членам церкви рассмотреть его, прежде чем произой-
дет голосование, а  уже в  следующую субботу провести го-
лосование. Избрание служителей, изменения в статусе цер-
ковного членства, дисциплинарные меры, годовой бюджет, 
сметы расходов, различные евангельские инициативы — все 
эти вопросы требуют решения большинством голосов от об-
щего числа членов церкви.

Практическое применение
На этой неделе возьмите список служителей церкви вашей 

общины. Подумайте, куда Господь может повести вас для вов-
лечения в служение. Обсудите с пресвитером или пастором 
те области, в которых вы можете начать совершать служение 
в вашей поместной церкви.



83

Обратитесь к пресвитеру или пастору, если это возможно,  
с просьбой посетить предстоящую встречу церковного сове-
та, чтобы лучше понять, как работает община. Также спро-
сите, когда состоится членское собрание вашей общины. 
Примите решение всегда присутствовать на  этих важных 
церковных мероприятиях. Придите на  эти встречи в  смире-
нии и просите Бога сделать вас полезным вашей церкви.



84

ГЛАВА 12. БОЯТЬСЯ ТОЛЬКО ОДНОГО…

В главе 7 «Наша миссия» мы  прочитали о  пророческом 
росте и миссии Церкви адвентистов седьмого дня. Мы рас-
смотрели, как истории возникновения нашей деномина-
ции предшествовало провозглашение Уильямом Миллером 
и многими другими скорого возвращения Иисуса. Но когда 
Спаситель не вернулся 22 октября 1844 года, верующие адвен-
тисты (те, кто на  основании 2300-дневного пророчества, 
записанного в  Дан. 8:14, верил, что Иисус вернется в  этот 
день) испытали то, что было названо Великим разочарова-
нием. После него появилась Церковь адвентистов седьмого 
дня. Эта глава более подробно рассмотрит основные собы-
тия и обстоятельства, которые привели к окончательному 
формированию церкви.

Почему так важно это понимать? Эллен Уайт отмечает: 
«Оглядываясь на нашу прошлую историю, на каждый прой-
денный нами до настоящего времени шаг, я могу сказать: сла-
ва Богу! Когда я вижу, что Бог для нас совершил, то исполня-
юсь изумления и доверия к Христу как нашему Вождю. Нам 
нечего бояться будущего, если только мы  не забудем путь, 
которым Господь вел нас» (Избранные вести, т. 3, с. 162).

Нам нечего бояться, если мы продолжаем помнить. Давай-
те выберем время, чтобы вспомнить, как Бог нас вел.

После разочарования
23 октября, на следующее утро после Великого разочаро-

вания, Хирам Эдсон, живущий в  порту Гибсон, Нью-Йорк, 
встретился в своем амбаре с другими верующими, чтобы ис-
кать Божьего водительства. Позднее он  написал: «Мы про-
должали неустанно молиться до  тех пор, пока Дух Святой 
не  сошел в  наши сердца как свидетельство того, что наши 
молитвы услышаны, и как заверение в том, что придет объ-



85

яснение разочарованию и все станет ясным и понятным» (С. 
Мервин Максвелл. Скажи об этом миру, Заокский, 2003, с. 66).

Позднее в то же утро Эдсон вместе с другом отправились 
в путь, чтобы посетить и вдохновить некоторых из своих со-
седей-адвентистов. Эдсон пишет о своем опыте: «Я был оста-
новлен примерно на половине поля. Небо казалось открытым 
моему взору, и я отчетливо видел, что вместо выхода из Свя-
того небесного святилища и прихода на землю наш Первосвя-
щенник... вначале вошел в тот же день во второе отделение 
святилища, и Он должен был совершить работу в Святом свя-
тых до прихода на землю... И мой разум был обращен к 10-й 
главе Откровения» (Ревью энд Геральд, 23 июня 1921 г., с. 5).

Господь ответил на  их утреннюю молитву. Теперь они 
могли видеть, что прошли через «сладкий», а затем «горь-
кий опыт», описанный в  Откр. 10. Святилище, которое 
должно быть очищено, — не земля, а святилище на небесах 
(см. Евр. 8:1, 2, 5). Иисус вошел в Святое святых небесного 
святилища для завершающей работы в  качестве нашего 
Первосвященника!

Два месяца спустя, в  декабре 1844 года, 17-летняя Эллен 
Гармон (в замужестве Эллен Уайт) получила свое первое ви-
дение во время молитвы с небольшой группой женщин. Она 
пишет: «Когда я молилась у семейного алтаря, Дух Святой со-
шел на меня, и мне показалось, что я поднимаюсь все выше 
и выше — намного выше этого мрачного мира. Я обернулась, 
пытаясь взглядом отыскать на  земле адвентистский народ, 
но не могла никого найти. Тогда голос сказал мне: „Взгляни 
снова, но немного выше“. Я подняла глаза и увидела прямой 
и узкий путь, вознесенный над землей. По этому пути по на-
правлению к городу, находившемуся на дальнем конце пути, 
шел адвентистский народ. Позади него в начале пути горел 
яркий свет, который, по словам ангела, был „полночным кри-
ком“. Сияние света освещало всю дорогу, чтобы люди не спо-
тыкались. Пока их  взоры были сосредоточены на  Иисусе, 



86

Который находился прямо перед ними и вел их в город, они 
были в безопасности. Но вскоре некоторые утомились и ста-
ли говорить, что город слишком далеко, а они рассчитывали 
войти в него раньше. Тогда Иисус ободрил их, подняв Свою 
славную десницу; от Его руки исшел свет, осветивший группу 
адвентистов, и они воскликнули: „Аллилуйя!“» (Ранние про-
изведения, с. 14).

Это видение вселило большую уверенность небольшой 
группе верующих в  Пришествие. Оно показало, что Божья 
рука руководила всем в  адвентистском движении, и  Он бу-
дет направлять их на пути домой, если они будут удерживать 
свой взгляд на Иисусе. Это было началом 70-летнего служе-
ния Эллен Гармон как вестницы Божьей. Вначале ее  пугало 
это служение, потому что ее здоровье было слабым, она опа-
салась противостояния, с которым могла столкнуться, но Бог 
обещал поддерживать ее. Помощь пришла в  лице Джеймса 
Уайта, 23-летнего адвентистского проповедника, который 
вскоре начал трудиться вместе с  Эллен. В  августе 1846 года 
они поженились.

Становясь утвержденными в учении о святилище
Возвратившись в Гибсон, Хирам Эдсон, О. Крозье, Ф. Б. Хан 

серьезно изучали Библию, чтобы лучше понять свет, откры-
тый Эдсону. Они изучали пророчества Даниила, исследова-
ли тему служения в святилище, Дня искупления и служения 
первосвященника. Благодаря этим исследованиям станови-
лось все более ясно, что 22  октября 1844 года Иисус начал 
служение очищения, которое подготовит народ Божий к Его 
возвращению.

Крозье опубликовал свои выводы в газете «Day-Star Extra» 
и послал их верующим адвентистам по всему Восточному по-
бережью. Когда Эллен Уайт получила одну из этих работ, она 
была в восторге, что Бог открыл им именно то, что Он пока-
зывал ей! Учение о  святилище было утверждено в  качестве 
одного из основных столпов нашей веры.



87

Совершенная система истины
Открытие значения слов об очищении святилища (см. Дан. 

8:14) стало ключевым моментом, с  помощью которого пре-
красная цепь истины была открыта ранним адвентистам. Та-
кие понятия, как суд, Закон Божий, суббота, а затем состояние 
человека после смерти, были определены потом через надле-
жащее понимание служения Христа в небесном святилище.

Эллен Уайт объясняет: «Вопрос о  святилище послужил 
ключом, который помог проникнуть в  тайну разочарования  
1844 года. Он  открыл стройную, законченную и  взаимосвя-
занную систему истины и  доказал, что Господь руководил 
великим адвентистским движением, высвечивая положение 
народа Божьего и его обязанности» (Великая борьба, с. 423).

Открытие истины о субботе
В начале 1844 года в Вашингтоне, Нью-Гемпшир, адвентист-

ский проповедник Фредерик Уилер решил посетить некото-
рых из  своих прихожан. Он  остановился в  доме вдовы Рэй-
чел Оукс, баптистки седьмого дня, которая посещала службы 
в своей церкви. Она говорила с ним о его проповеди в преды-
дущее воскресенье, где он сказал, что мы должны соблюдать 
все десять заповедей. Оукс спросила его, почему тогда он на-
рушил четвертую заповедь. Это побудило его исследовать 
Библию. И вскоре пастор Уилер принял субботу, став первым 
адвентистским служителем в Северной Америке, соблюдаю-
щим седьмой день недели. Он поделился истиной со свобод-
ным баптистским служителем Томасом М. Преблом, который 
затем написал и  опубликовал статью под названием «Трак-
тат, показывающий, что седьмой день должен соблюдаться 
как суббота». Копия этой статьи была сделана в Фэрхейвене, 
штат Массачусетс, в  доме одного из  верующих адвентистов 
по имени Джозеф Бейтс.

Рожденный в 1792 году, Джозеф Бейтс, отставной морской 
капитан, был намного старше, чем большинство первых 



88

адвентистов. Он отдал все свое состояние, чтобы возвещать 
о скором возвращении Иисуса в 1844 году. После прочтения 
трактата Пребла Бейтс поехал в  Вашингтон, Нью-Гемпшир, 
чтобы встретиться с пастором Уилером. Двое мужчин вместе 
продолжили изучение и убедились, что выводы верны.

Убежденный, что суббота является библейским святым 
днем, Бейтс вернулся домой, полный решимости поделиться 
этой истиной с другими. По прочтении статьи о святилище, 
написанной Крозье, и убедившись в ее истинности, он отпра-
вился в северную часть штата Нью-Йорк, чтобы поделиться 
своими открытиями о субботе с Эдсоном, Крозье и другими. 
Все они приняли их. Бейтс вскоре написал свой известный 
трактат «Cедьмой день суббота: вечный знак», который был 
прочитан и изучен Джеймсом и Эллен Уайт. Они тоже стали 
соблюдать субботу.

Шесть месяцев спустя, 3 апреля 1847 года, Эллен Уайт было 
дано видение Закона Божьего в небесном святилище, с осо-
бым светом вокруг четвертой заповеди. Это принесло более 
четкое понимание важности доктрины о субботе и утвердило 
молодых адвентистов в их понимании Библии.

Доктрина об  очищении небесного святилища привела 
к  лучшему пониманию истины о  Законе Божьем и  седьмом 
дне — субботе.

Весть третьего ангела
Значимость седьмого дня стала очевидной, когда первые 

адвентисты получили еще более глубокое понимание биб-
лейских пророчеств. «Так как „начертание зверя“ ляжет 
на тех, кто не хранит заповеди, адвентисты пришли к выво-
ду, что „печать Божья“ для тех, кто, напротив, хранит их, кто 
хранит их все, включая и субботу. Они обнаружили, что пе-
чать Божья есть не  что иное, как суббота, надлежащим об-
разом соблюдаемая через веру в Иисуса. В таком понимании 
их утвердило всестороннее изучение Библии и одно или не-



89

сколько видений, данных Эллен Уайт» (C. Мервин Максвелл. 
Скажи об этом миру, Заокский, 2003, с. 131, 132).

Когда первые адвентисты обнаружили, что печать Бога от-
носится к седьмому дню субботе, они также пришли к выводу, 
что начертание зверя должно было быть подделкой субботы, 
введенной папством. А  это было не  что иное, как воскресе-
нье. Теперь стало понятным, почему Бог открыл свет относи-
тельно субботы и начертания зверя, — Господь желал предо-
стеречь людей от  последнего. Люди по  всему миру должны 
были услышать третью ангельскую весть из Откр. 14:9–12.

Субботние конференции
В 1848 году был проведен ряд «субботних конференций». 

Адвентисты, которые приняли истину о субботе, святилище 
и Духе пророчества, приехали со всей Новой Англии, молясь 
и  изучая Писания. Итоги этих встреч помогли узнать биб-
лейские основы, которые позже станут основой вероучения 
Церкви адвентистов седьмого дня. В течение этого времени 
Бог снова использовал дар пророчества, чтобы вести Свой 
народ, давая Эллен Уайт видения на каждой из конференций.

Но эти видения не были заменой изучения Библии. Эллен 
Уайт описала один из опытов: «Зачастую наши встречи про-
должались до глубокой ночи, а иногда и всю ночь мы моли-
лись об  обретении света свыше и  вникали в  Слово Божье. 
Вновь и вновь эти братья, собираясь вместе, изучали Библию, 
чтобы глубже познать ее  значение и  приготовиться к  про-
поведи ее  истин. Когда братья доходили до  места, смысл 
которого им  не удавалось постичь, и  говорили: „Мы исчер-
пались“, тогда Дух Господень сходил на меня, я возносилась 
в  видении, и  мне давалось ясное объяснение текстов, кото-
рые мы исследовали, а также наставление о том, как успешно 
трудиться и учить других. Так мы обретали свет, помогавший 
нам понять, что говорят Писания о Христе, Его миссии и Его 
священническом служении. Путь истины, простирающийся 
от сего времени до того момента, когда мы войдем в град Бо-



90

жий, был явлен мне со всей ясностью, и я передавала другим 
те наставления, которые Господь давал мне.

В течение всего того времени я  не могла понять рассуж-
дения братьев. Мой разум был как  бы заперт на  замок, и  я 
не  могла постичь смысл Писаний, которые мы  изучали. Это 
приводило меня в состояние невыразимой печали. Так про-
должалось до тех пор, пока все основные положения нашей 
веры не прояснились в нашем сознании в согласии со Словом 
Божьим. Братья знали, что, если я  не нахожусь в  состоянии 
видения, я  не могу уяснить эти вопросы, и  они принимали 
данные мне откровения как свет, исходящий с  небес» (Из-
бранные вести, т. 1, с. 206, 207).

Бог вел людей, определяя, что доктринальные столпы веры 
будут стоять на Священном Писании, а видения Эллен Уайт 
будут служить лишь для уточнения.

С тех первых дней досконального изучения Библии были 
предприняты различные усилия, чтобы внести изменения 
в доктринальные основы церкви. Относительно таких попы-
ток Эллен Уайт предостерегала: «Какие же силы заставляют 
людей на этом этапе нашей истории тайно и коварно подры-
вать основание нашей веры — основание, заложенное в нача-
ле нашей работы благодаря молитвенному изучению Слова 
и откровению свыше? Именно на этом основании мы строили 
минувшие пятьдесят лет» (Избранные вести, т. 1, с. 207).

Издательская работа
Для того чтобы весть третьего ангела была представ-

лена всему миру «громким кличем», было необходимо ре-
гулярное издание. В  ноябре 1848 года Бог дал Эллен Уайт 
весть для ее мужа. Она сказала: «Тебе необходимо издавать 
небольшую газету и рассылать ее людям. Пусть она будет 
небольшой, но когда люди прочитают ее, они станут посы-
лать средства для ее издания, и успех ей будет обеспечен. 
Мне было показано, что это скромное начало, подобно ма-



91

леньким лучам света, сможет изменить весь мир» (Очерки 
жизни Эллен Уайт, с. 125).

Так было положено начало выпуска Adventist Review and 
Sabbath Herald (сегодня Adventist Review), издания, которое 
позже станет официальным для Церкви АСД. Издательская 
работа началась в Рочестере, штат Нью-Йорк, где посвящен-
ная группа молодых людей работала над изданием журналов 
и брошюр. Среди них был Урия Смит, который стал редакто-
ром в возрасте 23 лет. Он занимал эту должность с небольши-
ми перерывами в течение 50 лет. Позже к работе присоединил-
ся и  Джон Н.  Андрюс, именем которого назван Университет 
Андрюса. Внимательный исследователь Библии, Андрюс был 
также писателем, проповедником, а позднее — первым офи-
циальным адвентистским миссионером за рубежом.

Выпуск Adventist Review требовал немалых усилий и жертв. 
Финансовая нестабильность, утомительные часы работы, 
беспокойство за дальнейшую судьбу издания — это и многое 
другое подрывало здоровье сотрудников. Но несмотря на это, 
небольшая группа верующих продолжала публиковать жур-
нал. Именно издательское служение помогло в деле объеди-
нения верующих, которое вскоре оформилось в  официаль-
ную организацию — Церковь адвентистов седьмого дня.

Формальная организация
В 1852 году Джозеф Бейтс путешествовал на  западе, де-

лясь вестью о  святилище и  истиной о  субботе. Бог привел 
его в Батл-Крик, Мичиган, где он искал «самого благородного 
человека в городе». Придя в дом Дэвида Хьюита, он начал де-
литься истиной о пророчествах книг Даниила и Откровение. 
Являясь честным и искренним человеком, Дэвид Хьюит при-
нял библейское учение и стал первым соблюдающим субботу 
адвентистом в Батл-Крике.

Через несколько лет верующие в  Мичигане пригласили 
Джеймса и Эллен Уайт переехать из Рочестера в Батл-Крик. 
В ноябре 1855 года издательская ассоциация «Ревью энд Ге-



92

ральд» переехала во  вновь возведенное административное 
здание в Батл-Крике. Сюда же было перемещено и типограф-
ское оборудование. Все это стало возможным благодаря 
щедрым пожертвованиям верующих адвентистов.

Необходимость организационного единства и разделения 
ответственности стала более очевидной, когда количество 
соблюдающих субботу адвентистов значительно увеличи-
лось. В ответ на публикуемые приглашения служители пяти 
штатов встретились в Батл-Крике на Генеральной Конферен-
ции, которая проходила с 28 сентября по 1 октября 1860 года. 
Здесь Джеймс Уайт призвал к образованию организации, ко-
торая могла бы законно владеть издательством.

Для того чтобы заявить право собственности, новой ор-
ганизации требовалось выбрать название. Некоторые были 
против этого, чувствуя, что таким образом адвентисты ста-
нут «просто еще одной конфессией». Другие опасались, что 
церковь станет частью «Вавилона», создав организацию. Но в 
итоге делегаты согласились, что название было необходимо. 
Дэвид Хьюит предложил название «Адвентисты седьмого 
дня», и оно было принято. Об этом решении Эллен Уайт на-
писала: «Имя адвентист седьмого дня выдвигает на  первый 
план истинные особенности нашей веры, поэтому оно спо-
собно убеждать ищущих людей» (Свидетельства для Церкви, 
т. 1, с. 224).

В 1861 году была организована Мичиганская конференция 
адвентистов седьмого дня, в 1863 году — Генеральная Конфе-
ренция, которая включала в  себя 3 500 членов. Джону Бай-
ингтону было предложено взять на себя служение в качестве 
первого президента. В  последующие годы были основаны 
колледж и санаторий Батл-Крика. Так началось наше всемир-
ное служение в сферах образования и здоровья.

Практическое применение
Исследуя историю Церкви АСД, мы можем ясно видеть Бо-

жью руку, направляющую это движение и  утверждающую 



93

его на  прочном фундаменте Писания. Первые адвентисты 
были полны решимости повиноваться истине и делиться ею с 
другими. Их преданность должна побуждать нас к такому же 
посвящению и жертвенности.

Помните: «Нам нечего бояться будущего, если только 
мы  не забудем путь, которым Господь вел нас» (Избранные 
вести, т. 3, с. 162). Выберите книгу или видео, благодаря кото-
рым вы сможете продолжить изучение истории церкви. Это 
поможет вам вдохновиться Божьим водительством, доверять 
Его руководству в церкви и в вашей жизни сегодня. Давайте 
никогда не будем забывать этого!



94

ГЛАВА 13. РАССКАЖИ ОБ ЭТОМ МИРУ

Иисус обещал: «И проповедано будет сие Евангелие Цар-
ствия по  всей вселенной, во  свидетельство всем народам; 
и тогда придет конец» (Мф. 24:14). Христиане знают, что Еван-
гелие должно быть провозглашено всему миру, но в книге От-
кровение есть уникальный контекст, в котором Благая весть 
должна быть распространена прежде, чем Иисус вернется.

Трехангельская весть и вечное Евангелие
В тексте Откр. 14:6 вечное Евангелие проповедуется всему 

миру так же, как это было написано у  евангелиста Матфея. 
В  стихе 14 мы  видим, как «подобный Сыну Человеческому» 
приходит на землю на облаке — представление Второго при-
шествия Христа и конца света. Матфей отмечал, что Еванге-
лие должно пойти по всему миру, прежде чем наступит конец, 
а из текстов Откр. 14:6 (Евангелие миру) и Откр. 14:14 (оконча-
ние истории земли) мы узнаем, что есть определенные и важ-
нейшие составляющие в вести времени конца, которая будет 
возвещаться перед пришествием Христа:

Наступил час суда Его (Откр. 14:7). Этот суд начался в   
1844 году, когда Христос вошел во Святое святых для очище-
ния небесного святилища (см. Дан. 8:14).

Поклонитесь Сотворившему небо, и землю, и море, и источ-
ники вод (Откр. 14:7). Ссылка на  четвертую заповедь Закона 
Божьего (см. Исх. 20:8–11) и важность соблюдения седьмого 
дня — субботы.

Пал Вавилон (Откр. 14:8). Обман ложных учений о  состо-
янии мертвых, о  вечно горящем аде, о  тайном восхищении 
и пришествии Христа должен быть открыт перед людьми. Все 
люди должны получить приглашение выйти из Вавилона ду-
ховного заблуждения (см. Откр. 18:4).



95

Не поклоняться зверю или получить его начертание 
(см.  Откр. 14:9–11). Последнее предостережение адресова-
но миру, который должен будет выбрать, чему подчинять-
ся больше  — Закону Божьему или заповедям человеческим, 
противоречащим этому Закону.

Соблюдающими заповеди Божии и  веру в  Иисуса (Откр. 
14:12). Заповедям Божьим важно повиноваться, веря в Иисуса 
(см. Рим. 3:31). Закон и благодать, вера и дела не противостоят 
друг другу.

Это уникальные детали, которые еще глубже раскры-
вают Евангелие. Весть из 14-й главы книги Откровение — 
это то, что провозглашала раньше и провозглашает сейчас 
Церковь адвентистов седьмого дня. Мы не можем надеяться 
только на миссионерские усилия других конфессий, кото-
рые не делятся этими важными истинами. Мы должны не-
сти эту весть миру.

Обратите внимание, что Эллен Уайт приходит к такому же 
выводу: «Особой миссией адвентистов седьмого дня явля-
ется нести свет миру и  стоять на  страже истины. Им  было 
вверено последнее предостережение к  погибающему миру. 
Слово Божье освещает адвентистов своим чудесным светом. 
Господь поручил им  самую почетную миссию  — возвестить 
миру вести первого, второго и третьего ангелов. И нет более 
важной работы, чем эта. Адвентисты не вправе занимать свое 
внимание чем-то иным» (Евангелизм, с. 119).

«Обычные темы для проповедей, на  которых основыва-
ются служители почти всех других конфессий, не подвигнут 
их вперед. Мы должны провозгласить им нашу Богом данную 
весть. Мир должен быть предупрежден провозглашением 
этой вести. Если мы скрываем ее, если мы прячем наш свет 
под сосудом, если мы  оправдываем себя тем, что не  можем 
достичь людей, мы ответственны перед Богом за нашу неспо-
собность предостеречь мир» (Рукописи, т. 19, с. 41).



96

Миссионерское движение
Церковь несет особую ответственность за  возвещение 

Трехангельской вести миру. Мы  считаем нашу деномина-
цию «движением», и  эта характеристика точно описыва-
ет нашу работу, которая продвигается. Промедление или 
остановка в ней недопустимы. Люди по всему миру, в горо-
дах и селах до края земли нуждаются в спасительной вести.

Это глубокое убеждение побудило церковь к  активной 
проповеди, к  развитию различных направлений служе-
ния: издательское дело, здравоохранение, социальное 
служение, всемирная миссия, христианские СМИ. Это лишь 
некоторые виды служения, которые помогают в выполне-
нии особой миссии Церкви адвентистов седьмого дня.

Издательское дело
С первых лет истории церкви издательской работе при-

давалось особое значение. Она началась с малого, но Эллен 
Уайт было показано в видении, что эти публикации станут 
«подобны маленьким лучам света, которые смогут изме-
нить весь мир» (Очерки жизни Эллен Уайт, с. 125).

То видение Эллен Уайт оказалось точным описанием 
этой важной работы. Содержащие истину для настоящего 
времени публикации из  небольших трактатов, изданных 
малым тиражом, превратились в многотысячные издания, 
переводимые на языки сотен народов мира и распростра-
няемые в разных странах. Тысячи миссионерских брошюр, 
журналов и  книг, несущих библейскую истину, издаются 
каждый год и передаются людям для распространения.

Ссылаясь на  важность этой работы, Эллен Уайт заклю-
чала: «Более тысячи душ ежедневно будут обращаться 
к  вере, и  большинство из  них станут считать первым мо-
ментом их прозрения чтение наших публикаций» (Еванге-
лизм, с. 693). По этой причине членам церкви настоятельно 
рекомендуется регулярно делиться литературой, содер-



97

жащей истину. «Сегодня нельзя заглушать истину. Необ-
ходимо ясно свидетельствовать о  ней. Неприкрашенная 
истина должна дойти до людей через маленькие брошюры 
и памфлеты, которые надо распространять так же широко, 
как разлетаются осенние листья» (Христианское служе-
ние, с. 147).

В 1883 году вместе с брошюрами, журналами и книгами 
стал рассылаться так называемый план изучения Библии. 
Это были простые уроки, написанные в формате вопросов 
и ответов так, что на каждый вопрос можно было ответить 
библейским текстом. Как показала практика, это был про-
стой и  эффективный способ для членов церкви делиться 
своими убеждениями с  другими. Эллен Уайт видела, как 
тысячи адвентистов делятся истиной таким способом. Се-
годня церковь издает множество пособий по  изучению 
Библии, красиво оформленных и содержащих учение Свя-
щенного Писания по  многим актуальным вопросам. Чле-
нам церкви рекомендуется регулярно изучать эти уроки 
с любым, кто ищет истину.

Еще одна форма издательского служения — это литера-
турный евангелизм (продажа книг из дома к дому), работа 
библейских школ и адвентистских книжных центров.

Весть о здоровом образе жизни
5  июня 1863 года Эллен Уайт было дано видение о  раз-

личных аспектах здорового образа жизни, которые она пе-
редала церкви. Это было началом реформы образа жизни, 
которая станет одним из  величайших благословений, да-
рованных миру через Церковь адвентистов седьмого дня.

В 1866 году начал свою работу Западный институт ре-
формы здоровья, позже известный как Батл-крикский са-
наторий. Этот всемирно известный курорт в течение мно-
гих лет возглавлялся врачом адвентистом седьмого дня, 
доктором Джоном Харви Келлогом. Здесь доктор Келлог 
и его сотрудники обеспечивали лечение с использованием 



98

природных средств и  обучали людей профилактическим 
средствам, даруемым здоровым образом жизни.

Адвентисты практиковали образ жизни, который вклю-
чает в  себя вегетарианское питание, диету, регулярные 
физические упражнения, использование чистой воды, 
солнечный свет, отдых, свежий воздух, доверие Богу и воз-
держание от веществ, вызывающих привыкание, таких как 
алкоголь, табак и кофеин. Исследования показали, что те, 
кто следует этим советам, живут в среднем почти на десять 
лет дольше и лучше, чем остальная часть населения.

Бог повелел Эллен Уайт, чтобы советы по  здоровому 
образу жизни проповедовались вместе с  Трехангельской 
вестью, поскольку «литература о  здоровье  — это правая 
рука Евангелия, которая открывает истине путь, позво-
ляя ей  войти и  спасти многие души» (Вестники надеж-
ды, с.  132). Весть о  здоровье не  должна превалировать 
над вечным Евангелием и Трехангельской вестью, но она 
не должна также быть отделена от них. Подобно тому как 
исцеляющее служение Иисуса приводило к духовному ис-
целению, тем самым помогая людям обретать физическое 
здоровье, так и  сегодня духовное здоровье по-прежнему 
является средством открытия двери сердца для Еванге-
лия. «При правильном ведении этого вида служения она 
[весть о  здоровье] может служить клином, который про-
кладывает путь для других истин к сердцам людей» (Вест-
ники надежды, с. 132).

Сегодня просвещение по  вопросам здоровья продолжа-
ет оставаться важной частью миссии церкви. В распоряже-
нии Церкви АСД почти двести больниц и санаториев, около 
трехсот клиник, различные центры здоровья. Наряду с их 
работой выпускаются специализированные печатные из-
дания, проводятся вегетарианские кулинарные курсы, се-
минары, помогающие избавиться от никотиновой зависи-
мости, и многие другие мероприятия по здоровью.



99

Общественное служение и гуманитарная помощь
Иисус ясно учил о  важности проявления заботы к  тем, 

кто находится в нужде. «И Царь скажет им в ответ: „истин-
но говорю вам: так как вы сделали это одному из сих брать-
ев Моих меньших, то  сделали Мне“» (Мф. 25:40). Церковь 
адвентистов седьмого дня совершает широкое социальное 
служение, помогая нуждающимся.

В Деян. 9:36 рассказана история о женщине, которую зва-
ли Тавифа, или Серна. Отмечается, что она «была исполне-
на добрых дел и творила много милостынь». Вдохновленная 
ее примером, церковь учредила в 1874 году Отдел Тавифы 
как программу помощи обществу. Позже он был преобразо-
ван в программу Адвентистского общественного служения 
(ACS), которая работала в Северной Америке, а спустя еще 
некоторое время — в Агентство помощи и развития (АДРА), 
сферой деятельности которого стал весь мир.

Программа ACS состоит из более чем 1100 центров, нахо-
дящихся в ведении местных общин. Эти центры могут раз-
давать пищу и  одежду нуждающимся, оказывать помощь 
во время стихийных бедствий, вести уход за престарелы-
ми, предлагать обучающие программы, помогать городу, 
в котором центр находится.

АДРА является всемирным агентством, действующим 
в Церкви АСД. Организованное для конкретных целей раз-
вития регионов, а  также международной помощи в  сти-
хийных бедствиях, агентство служит нуждам людей, не-
зависимо от  расы, пола, политической или религиозной 
принадлежности. АДРА присутствует в более чем 120 стра-
нах и  работает в  шести основных областях: обеспечение 
пищей и водой, поиск средств к существованию, укрепле-
ние здоровья, реагирование на  чрезвычайные ситуации, 
поддержка семей и защита уязвимых слоев общества.



100

Образование
Подход адвентистов седьмого дня к  вопросу образова-

ния, в  его самом широком смысле, рассматривается как 
средство восстановления образа Божьего в  человечестве. 
«Только искупление могло вернуть человеку образ его 
Творца, возвратить к  совершенству, в  котором он  был со-
творен, содействовать развитию его тела, ума, души и так, 
чтобы первоначальный замысел его сотворения мог быть 
осуществлен. Вот цель воспитания, вот великая цель жиз-
ни» (Воспитание, с. 15).

Эта философия образования, основанная на  Библии 
и трудах Эллен Уайт, выходит за рамки простой подготовки 
земной карьеры. «Правильное воспитание вбирает в  себя 
намного больше, чем просто определенный курс обучения. 
Это значительнее, чем только подготовка к жизни. Воспи-
тание должно охватывать все стороны человеческой лич-
ности и определять всю жизнь человека. Правильное вос-
питание предполагает гармоничное развитие физических, 
умственных способностей человека с ранних лет его жиз-
ни, а  также духовное развитие. Правильное воспитание 
подготавливает каждого к  радостному служению в  этом 
мире и еще более отрадному и высокому служению в жиз-
ни вечной» (Воспитание, с. 13).

Первым и  основным источником образования является 
дом. Церковь адвентистов седьмого дня также разработала 
систему образования, которая содержит в себе ряд отличи-
тельных характеристик:

Библия  — наш основной учебник. «Священное Писа-
ние  — совершенный образец истины, данный нам Богом, 
и  поэтому его изучению следует отводить самое важное 
место в воспитании человека» (Воспитание, с. 17). Учащие-
ся должны понимать, что Библия является Словом Божьим 
и  будет надежным авторитетом в  их жизни. Они постига-



101

ют библейское учение, узнают о долге и преимуществе де-
литься вестью Божьей с другими.

Физическая подготовка. Практическое обучение про-
фессии и  физический труд являются жизненно важными 
компонентами хорошо сбалансированного образования. 
Такой труд необходим в  закалке характера и  подготовке 
учащихся для практической жизни.

Развитие мышления. Вместо того чтобы просто меха-
нически запоминать материал, учащиеся в адвентистских 
учебных заведениях поощряются использовать свои ум-
ственные способности, данные им  Богом, чтобы размыш-
лять, принимать решения и действовать в согласии с волей 
Божьей. «Истинное воспитание и  предполагает развитие 
у человека именно этих качеств, способности думать, а не 
просто отражать мысли других людей» (Воспитание, с. 17).

Обучение миссионеров. В  рамках духовного развития 
учащихся истинное образование учит важности работы 
для спасения других. Оно будет готовить их к тому, чтобы 
делиться вечным Евангелием и  Трехангельской вестью. 
Наставленные молодые люди будут знать, как жить актив-
ным служением и быть вовлеченными в жизнь церкви.

С помощью этой модели образования Церковь адвен-
тистов седьмого дня разработала систему, которая в  на-
стоящее время работает почти в  восьми тысячах школах 
по  всему миру (начальных, средних школах, колледжах 
и  университетах). Эти учебные заведения способствуют 
достижению одной из самых высоких целей церкви — спа-
сения, развития характера и  миссионерской подготовки 
нашей молодежи. Наряду с  программами клубов «Следо-
пыт», и «Искатели приключений», летними лагерями, мо-
лодежным литературным евангелизмом, ежегодными кон-
ференциями наши школы являются средством поддержки 
молодых людей, которые помогут формировать церковь, 
пока не придет Иисус.



102

Зарубежные миссии
В 1860-е годы весть об адвентистском учении проникла 

в  Европу. В  Старом свете тоже организовывались общи-
ны, и им требовалось руководство. Интерес к библейской 
истине в  европейских странах все возрастал. В  1869 году 
церковь ответила на  растущий интерес и  организовала 
«зарубежные миссии». Два года спустя Эллен Уайт было 
показано в видении, что «молодые люди должны быть под-
готовленными для служения, владеющими другими язы-
ками, чтобы Бог мог использовать их в качестве вестников, 
через которых Он сообщит Свою спасительную истину 
другим народам» (Очерки жизни Эллен Уайт, с. 204).

Видение, данное в  1871 году, привело к  значительным 
изменениям. Был создан Батл-крикский колледж, первый 
колледж для обучения миссионеров. Джеймс Уайт опубли-
ковал статью о  миссионерской деятельности, призывая 
людей на  это служение. Эллен Уайт в  это  же время полу-
чила видение, в котором ей было сказано: «У вас слишком 
ограниченные представления о работе в это время. Вы пы-
таетесь планировать работу таким образом, чтобы дер-
жать ее в своих руках. Вы должны принять более широкие 
взгляды... Эта весть достигнет всех частей света, включая 
Орегон, Европу, Австралию, острова в море, она будет про-
поведоваться всем нациям, языкам и народам… Эта работа 
разрастется. Многие страны ожидают свет, который Го-
сподь приготовил для них; и  вера ваша ограничена, она 
очень мала. Ваше видение работы должно быть более ши-
роким» (Очерки жизни Эллен Уайт, с. 208, 209).

В сентябре 1874 года Джон Невинс Андрюс вместе с семь-
ей отбыл в  Швейцарию как первый адвентистский зару-
бежный миссионер. Эллен Уайт сказала, что мы  послали 
«способнейшего человека в наших рядах» (Рукописи, т. 5, 
с. 436). Андрюс основал адвентистскую типографию в Ба-



103

зеле и проработал в Европе девять лет, скончавшись в 1883 
году в возрасте 54 лет.

В последующие годы работа в  Европе, Австралии, 
Новой Зеландии и  Южной Африке росла и  развива-
лась. Были построены церкви, распространено мно-
жество публикаций на  разных языках. К  концу 1890-х 
годов адвентистское присутствие было установлено 
на  каждом континенте и  на многих островах. Возник-
нув в  Северной Америке, Церковь АСД сегодня  — это все-
мирное движение, члены которого живут в  более чем  
200 странах мира. Около 95% членов церкви в  настоящее 
время находятся за пределами Северной Америки. Многие 
части мира все еще трудно достичь, но церковь продолжа-
ет работать, чтобы возвестить Евангелие и в этих странах.

Развитие медиаслужения
Церковь адвентистов седьмого дня в течение многих лет 

совершает и медиаслужение. Через средства массовой ин-
формации, телевидение, радио и  интернет-сайты она об-
ращается к людям с вестью Евангелия.

Телеканал «Надежда» является официальным каналом 
Церкви АСД, его программы выпускаются на  многих язы-
ках и  адресованы самой широкой аудитории. Вещатель-
ная сеть «Три Ангела» (3ABN) является второй по величине 
христианской телесетью в  Северной Америке. Адвентист-
ское всемирное радио, ставшее известным благодаря про-
граммам «Голос пророчества», «Так написано», «Дыхание 
жизни» и  «Удивительные факты», находит своих слуша-
телей по всему миру, зачастую там, куда не могут добрать-
ся миссионеры. Трансляции программ идут также через 
интернет-сайты, другие веб-страницы предлагают своим 
читателям библейские курсы. Церковь всеми силами стре-
мится провозглашать Трехангельскую весть современно-
му миру.



104

Практическое применение
В 1820 году, задолго до  образовавшейся в  1863 году офи-

циальной организации Церкви адвентистов седьмого дня, 
баптистский фермер по  имени Уильям Миллер был убе-
жден пророчествами Библии, что пришествие Иисуса близ-
ко. Он чувствовал, что это его долг — поделиться открытием 
с другими. Но он очень боялся реакции людей. Девять долгих 
лет он сомневался, боролся с Богом, но убеждение лишь уси-
ливалось. Все это время его беспокоила одна и та же мысль: 
«Иди и расскажи об этом миру».

Бремя, которое легло на  плечи Уильяма Миллера, лежит 
на  каждом адвентисте седьмого дня сегодня. Никто другой 
не сделает эту работу за нас. Только каждый из нас может де-
литься вестью Божьей с внешним миром. «Ваши обязанности 
не могут быть возложены на других. Никто, кроме вас, не сде-
лает эту работу» (Христианское служение, с. 100).

Молитесь на  этой неделе, чтобы Бог дал вам силы идти 
и рассказать об этом миру.



105

РАЗДЕЛ 5.  
ХРИСТИАНСКИЙ ОБРАЗ ЖИЗНИ



106

ГЛАВА 14. НЕЧТО ЛУЧШЕЕ

Следующие несколько глав «Справочника по  учениче-
ству» будут сосредоточены на  отличительных характери-
стиках христианской жизни. Мы  будем исследовать, чему 
Библия учит о практических аспектах соблюдения субботы, 
благоговения, финансового управления, здоровья, скромно-
сти, развлечений и  семейных отношений. Но  перед тем как 
углубиться в эти практические и часто чувствительные темы, 
мы должны рассмотреть еще ряд моментов.

Поведением мы не можем заслужить спасение
Для каждого ученика Христа важно понять, что своим по-

ведением мы  никогда не  сможем заработать спасение. Оно 
подарено нам Богом благодаря жертве Христа. Мы не можем 
своими поступками заслужить расположение Бога. В  одном 
из гимнов есть такие строки: «Не труд моих рук может выпол-
нить требования закона Твоего; не  мог этого мой пыл даже 
без какой-нибудь передышки, не могли этого мои слезы, по-
стоянно проливаемые, ничто от греха не могло искупить; Ты 
должен спасти, и только Ты».

Действительно, Кровь Иисуса является нашей единствен-
ной основой прощения и спасения. Но важно отметить и еще 
одну деталь — когда Иисус спасает, это не означает предло-
жение свободы от необходимости покоряться Божьему Сло-
ву. Напротив, когда верою мы принимаем жертву Христа для 
нашего прощения, в сердце возникает любовь к Иисусу, и она 
дает нам силу повиноваться Ему! Принятие Христа как наше-
го личного Спасителя всегда рождает стремление к святости, 
подобию Христа. Мы  не можем принять Иисуса как своего 
Спасителя, если не примем Его как нашего Господа и Учителя.

Итак, поскольку мы  не можем заслужить спасение наши-
ми делами, многие беспокоятся, действительно ли наши дела 



107

важны для Бога. Когда предлагается инструкция для христи-
анского поведения, часто поднимаются вопросы: «Не долж-
ны ли мы концентрироваться на отношениях с Богом вместо 
правил?», «Действительно такие мелочи важны для Бога?», 
«Является  ли это действительно вопросом спасения?». Это 
важные вопросы, которые заслуживают ответов.

Правила или отношения?
Мы должны быть осторожными, чтобы не придумать кон-

фликт между правилами и  отношениями. Рассмотрим се-
мейную жизнь. Если муж стремится улучшить свои отноше-
ния с женой, он, естественно, будет вносить положительные 
изменения в  свое поведение. Он  прекратит делать вещи, 
которые вызывают конфликт в отношениях, и будет делать 
больше того, что радует его супругу. По изменениям в пове-
дении она может видеть, что он любит ее. Так же и в наших 
взаимоотношениях с Иисусом. Когда Святой Дух открывает 
области, в  которых наше поведение отделяет нас от  Хри-
ста, мы должны покаяться и изменить наши пути, для того 
чтобы укрепить отношения. Поступая так, мы  показываем, 
что любим Бога и доверяем Ему. Как сказал Иисус: «Если лю-
бите Меня, соблюдите Мои заповеди», и: «Если заповеди 
Мои соблюдете, пребудете в любви Моей» (Ин. 14:15; 15:10). 
Мы  можем поддерживать отношения с  Ним («пребудьте 
в Моей любви»), только когда подчиним наше поведение Его 
воле («соблюдите Мои заповеди»).

Некоторые говорят, что отношения с  Христом  — это все, 
что имеет значение. Но  истина в  следующем: те, кто при-
нижает христианский образ жизни и поведение, лишь пре-
пятствуют этим своим отношениям с  Христом. Поведение 
в  повседневной жизни и  наши взаимоотношения с  Иису-
сом не  могут быть разделены. Они взаимосвязаны. Акцент 
на поведении без отношений может привести к формализ-
му, но акцент на отношениях без поведения может привести 
к неспособности признать лелеемый грех.



108

Вопросы спасения
Как  же нам ответить на  часто задаваемый во-

прос: «Является  ли это действительно вопросом спа-
сения?». Но  сам вопрос уже подразумевает опреде-
ленное искусственное различие, так что мы  должны 
быть осторожными. Хотя Слово Божье описывает не-
которые грехи как более весомые, чем другие (см.   
Мф. 23:23), мы  никогда не  должны заключать, что нару-
шение какого-либо библейского предписания может быть 
проигнорировано Богом. «Бог не  считает все грехи оди-
наково тяжелыми; Он, как и  люди, по-разному оценивает 
степень виновности, но  никакой грех не  является малым 
в глазах Божьих. Суждение человека пристрастно и несо-
вершенно, а Бог судит обо всем так, как оно есть на самом 
деле» (Путь ко Христу, с. 30). Так как наше суждение несо-
вершенно, было  бы самонадеянно для нас претендовать 
на  способность определять, какие части Божьего Слова 
важны для Него и какие нет.

Многие неправильные действия, которые получили на-
казание в Библии, часто рассматриваются сегодня как те, 
в  которых нет «ничего особенного». Адам и  Ева были на-
казаны за  то, что съели один фрукт. Каин не  был принят 
из-за изменения в поклонении. Оза был наказан за то, что 
протянул руку к ковчегу. Человеческое восприятие может 
смотреть на случившееся как на небольшое прегрешение, 
но  реальность совершенно иная. Проблема не  в том, что 
их поступки были плохими сами по себе, а в том, что люди 
проявили недоверие к Богу, не повинуясь Его четким пове-
лениям. Мы должны быть осторожными, чтобы не класси-
фицировать определенные привычки или поведение как 
«мелочи» в  попытке оправдать неповиновение. Часто та-
кие поступки оказывают сильное влияние на нашу жизнь. 
Поэтому, чтобы наши отношения с Христом действительно 



109

развивались, мы должны принять Божью волю, касающую-
ся практических областей нашей повседневной жизни.

Не менее часто задается и  еще один вопрос: «Будет  ли 
это (какая-либо привычка или поступок) одно держать 
меня вдали от неба?». Сам вопрос представляет нашу хри-
стианскую жизнь с  неправильной перспективы. Рожден-
ные свыше христиане не спрашивают, как мало им нужно 
сделать, чтобы быть принятыми на небе; они спрашивают, 
как они могут угодить Богу и более полно соответствовать 
Его воле.

   «Слово Божье говорит ясно и недвусмысленно. Его уче-
ния невозможно понять неправильно. Так останемся ли мы 
покорны учению в том виде, в каком Бог дал его нам, или же 
будем пытаться определить, насколько можно уклонить-
ся от требований Слова и при этом пребыть спасенными?» 
(Евангелизм, с.  271). «Все, кто чувствует притягательную 
силу любви Божьей, не  думают о  том, как удовлетворить 
требования Бога ценой наименьших жертв со своей сторо-
ны. Они стремятся жить в полном согласии с волей своего 
Искупителя, готовые с радостью оставить все и всецело по-
святить себя достижению избранной цели. Если в  сердце 
христианина нет этой глубокой любви, его религия — одни 
слова, обман и тягостное бремя» (Путь ко Христу, с. 44).

Что-то значительно лучшее
Порой, когда мы  узнаем, что наш образ жизни проти-

воречит Слову Божьему, мы  склонны думать, что Бог за-
бирает нашу радость. Но истина как раз в обратном. Хотя 
наша греховная натура делает изменение привычек и  об-
раза жизни трудной задачей, обличение Слова Божьего 
высказано ради нашего блага, а не вреда. «Бог не требует, 
чтобы мы отказались от того, что служит для нашего бла-
га. Он  всегда действует в  интересах Своих детей» (Путь 
ко Христу, с. 46).



110

Бог просит нас быть верными в  возвращении десятины 
и в наших пожертвованиях, чтобы мотивировать нашу веру 
и  щедрость, а  также спасти нас от  разрушительных черт 
эгоизма и жадности. Он предоставляет советы по здоровью, 
чтобы дать нам ясность ума и качество жизни, избавить нас 
от  страданий, от  болезни и  пагубных привычек. Бог обуча-
ет Свой народ скромности в  одежде для развития кротости 
и  смирения, чтобы освободить нас от  рабства гордыни. 
Господь поощряет здоровый отдых и  запрещает греховные 
развлечения, чтобы защитить наши умы от морального раз-
ложения. «Тем, кто еще не избрал Христа, важно понять, что 
Бог предлагает им  нечто несравненно лучшее, чем то  мир-
ское, что они сами для себя ищут» (Путь ко Христу, с. 46). Вме-
сто того чтобы спрашивать практические советы из Библии, 
давайте смотреть на них как на благословения от нашего пре-
мудрого Создателя.

Практическое применение
Если следование за Иисусом в практических областях жиз-

ни являлось сложным для вас, не отчаивайтесь, не унывайте. 
Помните, что у вас есть сострадающий и прощающий Спаси-
тель. «Иисус желает, чтобы мы пришли к Нему такими, какие 
есть: со всеми своими грехами и немощами. Он желает, чтобы 
мы  полагались на  Него. Мы  можем прийти к  Нему со  свои-
ми слабостями, порочностью, неразумием и  пасть к  Его но-
гам в раскаянии. По великой милости Своей Он заключит нас 
в  объятия Своей любви, перевяжет наши раны, очистит нас 
от всякой нечистоты» (Путь ко Христу, с. 52).

Целью обучения библейскому образу жизни является 
не наше осуждение, но помощь в том, чтобы более полно от-
ражать жизнь и характер Иисуса и укрепить наши отношения 
с Ним. Когда мы следуем этому наставлению, оно предостав-
ляет нам необходимую защиту от  опасностей и  искушений 
мира, от нашей собственной греховной природы.



111

Перед чтением следующих глав просите Бога дать вам 
смиренный дух и искреннее желание следовать за истиной. 
Доверяя библейскому наставлению, находящемуся в  этих 
главах, Господь обильно благословит вас. «И придут на тебя 
все благословения сии и  исполнятся на  тебе, если будешь 
слушать гласа Господа, Бога твоего» (Втор. 28:2).



112

ГЛАВА 15. ДЕНЬ РАДОСТИ

Суббота была сотворена, чтобы быть благословени-
ем для человечества. Это не день печали, а время радости 
и  ликования в  Господе. Иисус подтвердил благословение 
субботы, когда сказал: «Суббота для человека, а  не чело-
век для субботы» (Мк. 2:27). Заповедь о субботе включает 
в  себя ряд повелений по  ее надлежащему соблюдению, 
но они даются для укрепления наших отношений с Иису-
сом. Для того, кто желает быть с Богом, искать прежде Цар-
ства Божьего и приготовиться для вечности, суббота явля-
ется прекрасным подарком Неба.

Святите ее
Возможно, лучшее резюме надлежащего соблюдения 

субботы находится в  библейском повелении святить 
ее  (см.  Исх. 20:8). В  Быт. 2:3 говорится, что Бог «благосло-
вил… седьмой день, и  освятил его». Седьмой день  — это 
единственный день недели, который Бог освятил. В  этом 
причина, что только этот день и  является истинной биб-
лейской субботой. Мы можем лишь хранить святость этого 
дня, поскольку он уже освящен Господом.

Когда Бог явился Моисею в  горящем кусте, то  повелел 
ему: «Сними обувь твою с  ног твоих, ибо место, на  кото-
ром ты стоишь, есть земля святая» (Исх. 3:5). Земля ранее 
не  была святой, но  присутствие Бога сделало ее  таковой. 
Точно так  же суббота является святой, потому что слова 
Божьи и Его особое внимание делают ее таковой. Мы соб-
людаем седьмой день как святой, когда приглашаем Свято-
го Духа в нашу жизнь. Мы можем быть в правильном мес-
те, делать правильные вещи в  правильный день и  вместе 
с тем не понимать цели субботы, если наши сердца далеки 
от Бога. В нашем сердце должен жить Иисус (см. Еф. 3:17), 



113

если мы хотим обрести радость субботнего дня, соблюсти 
Его повеление «святить его».

От вечера до вечера
Для того чтобы святить седьмой день, важно знать, ког-

да он  начинается и  заканчивается. Согласно Быт. 1, каж-
дый день Творения состоял из «вечера и утра». Вечер был 
упомянут как начало 24-часового дня. Другие отрывки 
из  Писания подтверждают эту точку зрения. Неемия ве-
лел запирать врата Иерусалима, «когда смеркалось… перед 
субботою» (Неем. 13:19). Смысл в  том, что, когда наступал 
закат, суббота начиналась. В Лев. 23:32 при описании соб-
людения ежегодной субботы, связанной с  Днем искупле-
ния, израильтянам предписывалось: «От вечера до вечера 
празднуйте субботу вашу». Библия учит, что суббота начи-
нается во время захода солнца в пятницу вечером и закан-
чивается на закате в субботу вечером. Красота этого плана 
в том, что мы можем приветствовать субботние часы, пока 
еще бодрствуем в  пятницу вечером. Это дает замечатель-
ную возможность для семей или групп верующих вместе 
встретить субботу, а также проводить ее с молитвой, пени-
ем, чтением Слова Божьего.

День отдыха
Без повеления об отдыхе у многих был бы сильный соб-

лазн заняться в  этот день обычными делами, что, конеч-
но же, помешало  бы им проводить достаточно времени 
с  Богом. Но  четвертая заповедь недвусмысленно гласит: 
«Шесть дней работай и делай всякие дела твои, а день седь-
мой — суббота Господу, Богу твоему: не делай в оный ни-
какого дела ни ты, ни сын твой, ни дочь твоя, ни раб твой, 
ни рабыня твоя, ни скот твой, ни пришелец, который в жи-
лищах твоих» (Исх. 20:9, 10). Это повеление распространя-
ется на  любой повседневный труд между заходом солнца 
в пятницу и заходом солнца в субботу.



114

Есть виды деятельности (например дежурства врачей, 
медсестер), которые могут потребовать ухода за  теми, 
кто страдает в  субботу. Этот труд находится в  согласии 
с  утверждением Иисуса: «Итак, можно в  субботы делать 
добро» (Мф. 12:12). Поскольку это труд для удовлетворения 
насущных потребностей человечества, а не занятость для 
получения дохода, рекомендуется, чтобы заработная пла-
та за эти дни была пожертвована в качестве добровольного 
приношения.

В дополнение к нашему собственному воздержанию от ра-
боты, заповедь также запрещает труд кого-либо, кто нахо-
дится в нашей сфере влияния. Ссылка на служащих мужского 
и женского рода могла бы применяться сегодня для такого вида 
наемного труда, как уборка дома, работа няни, несрочный 
ремонт сантехники, строительство. Если мы нанимаем кого-
то работать для улучшения жилищных условий, то  долж-
ны предусмотреть, чтобы работа не выполнялась с пятницы 
от захода солнца и в субботу до захода солнца. Если мы ведем 
бизнес с работниками, чье рабочее время мы контролируем, 
мы виновны, если сами воздерживаемся от работы в субботу, 
но по-прежнему требуем ее от наших работников.

Соответствующее приложение к  повелению воздержи-
ваться от труда в субботу относится к общей торговле и де-
ловым сделкам. Согласно Писанию, покупка и  продажа 
в  субботу также являются нарушением святости дня. Когда 
Неемия обнаружил иудеев продающими товары в  субботу, 
он «строго выговорил им в тот же день, когда они продавали 
съестное» (Неем. 13:15). Он также увидел, что они покупают 
у купцов, которые привозили свои товары в Иерусалим в суб-
ботний день. Неемия «сделал выговор знатнейшим из Иудеев 
и сказал им: зачем вы делаете такое зло и оскверняете день 
субботний?» (Неем. 13:17). Он далее заявил, что их практика 
покупки и продажи в субботу увеличивала «гнев Его на Из-
раиля» (Неем. 13:18). Эти стихи показывают, что общая тор-



115

говля, такая как обед в ресторане или покупки в продуктовом 
магазине, является нарушением заповеди о субботе.

Так как Бог просит нас тщательно ограничить субботу ду-
ховной деятельностью, мы должны планировать наш распо-
рядок недели, отложив дела на  другие дни. Вот почему Бог 
сказал: «Помни день субботний» (Исх. 20:8). Нам необходимо 
соблюдать субботу, помня о ней в течение всей недели, чтобы 
не оказаться неподготовленными, когда она приходит.

Библия называет пятницу днем приготовления. Такое на-
звание подразумевает, что в  этот день необходимо сделать 
все нужные дела, чтобы встретить субботу с  радостью. Не-
обходимо заправить автомобиль, приготовить еду, убраться 
в доме, выполнить другую подготовку, чтобы не отвлекаться 
в субботу на суету, а сосредоточиться на Иисусе.

День поклонения Творцу
Часто можно услышать о ком-то, кто стремится соблюдать 

субботу, просто отдыхая дома в одиночестве, воздерживаясь 
от работы. Несмотря на то, что это неплохо, однако не впол-
не соответствует замыслу Божьему в соблюдении субботы. 
В Лев. 23:3 суббота упоминается как «священное собрание». 
Эта фраза показывает, что часть благословений субботы за-
ключается в совместном поклонении с другими верующими.

Сам Иисус отмечал этот важный аспект соблюдения суббо-
ты и подал пример собственной жизнью. «И вошел, по обык-
новению Своему, в  день субботний в  синагогу» (Лк. 4:16). 
Иисус не оставался в одиночестве, но обычно посещал бого-
служения в субботу. В Послании к евреям мы находим, что эта 
потребность в общении становится все более важной по мере 
нашего приближения ко  Второму пришествию Христа: «Бу-
дем внимательны друг ко другу, поощряя к любви и добрым 
делам. Не будем оставлять собрания своего, как есть у неко-
торых обычай; но  будем увещевать друг друга, и  тем более, 
чем более усматриваете приближение дня оного» (Евр. 10:24, 
25). Даже на «новом небе и новой земле» мы видим, что «из 



116

субботы в субботу будет приходить всякая плоть пред лицо 
Мое на  поклонение» (Ис. 66:22, 23). На  протяжении всей 
вечности суббота будет для народа Божьего днем объедине-
ния в поклонении Создателю.

«Достоин Ты, Господи, приять славу, и  честь, и  силу: ибо 
Ты сотворил все, и все по Твоей воле существует и сотворе-
но» (Откр. 4:11). Бог достоин нашего поклонения, и  основ-
ная причина в  том, что Он наш Творец. Суббота является 
еженедельным напоминанием об  этой важной взаимосвязи. 
Четвертая заповедь завершается следующими словам: «Ибо 
в  шесть дней создал Господь небо и  землю, море и  все, что 
в них, а в день седьмой почил; посему благословил Господь 
день субботний и освятил его» (Исх. 20:11). Суббота как па-
мятник Творения является также прекрасным днем, чтобы 
проводить время на природе. Прогулка по лесу, наблюдение 
за океаном, слушание птиц или обоняние цветов могут ука-
зать нам на Того, Кто в бесконечной любви создал все это для 
нашего счастья.

Его день
«Если ты  удержишь ногу твою ради субботы от  испол-

нения прихотей твоих во  святой день Мой, и  будешь назы-
вать субботу отрадою, святым днем Господним, чествуемым, 
и почтишь ее тем, что не будешь заниматься обычными твои-
ми делами, угождать твоей прихоти и пустословить, — то бу-
дешь иметь радость в  Господе, и  Я возведу тебя на  высоты 
земли и дам вкусить тебе наследие Иакова, отца твоего: уста 
Господни изрекли это» (Ис. 58:13, 14).

Этот текст дает прекрасное описание того, как по-насто-
ящему соблюдать субботу, обеспечивая принципы, кото-
рые могут направлять нас в  любой ситуации. Запреты про-
тив прохождения наших собственных путей, поиска нашего 
собственного удовольствия даны не для того, чтобы лишить 
нас радости субботы. Они приглашают нас найти радость 
в Его присутствии, увидеть благословения Его пути. Суббота 



117

не день для нашего хобби, для чтения мировых новостей или 
похода на светские мероприятия. Это возможность углубить 
наши отношения с Богом, чтобы провести драгоценное время 
с нашими детьми, семьей, пообщаться с собратьями по вере.

Один из важных способов приблизиться к Богу — это слу-
жить физическим и  духовным нуждам человечества в  суб-
боту. В этом пример Христа является весьма поучительным: 
«Каждое чудо, сотворенное Христом, было обусловлено не-
обходимостью. Цель Его чудес состояла в том, чтобы показать 
миру, что суббота предназначена для великих дел, призван-
ных облегчить страдания людей; обычную же работу в этот 
день не следует делать» (Избранные вести, т. 3, с. 258).

Начальные отрывки 58-й главы книги пророка Исаии упо-
минают пост и могут также быть применимы к соблюдению 
субботы. Пророк пишет о  необходимости «разрешить око-
вы неправды, развязать узы ярма, и  угнетенных отпустить 
на  свободу, и  расторгнуть всякое ярмо» (Ис. 58:6). Он  обра-
щается далее: «И отдашь голодному душу твою, и напитаешь 
душу страдальца: тогда свет твой взойдет во  тьме, и  мрак 
твой будет как полдень» (Ис. 58:10).

Суббота, которая служила примером в  жизни Иисуса,  — 
это прекрасное время, чтобы служить другим. Практические 
способы сделать это могут включать в себя:

•	 Ободрение и  молитву за  тех, кто переживает трудное 
время.

•	 Посещение тех, кто тяжело болен, кто лежит дома или 
в больнице, пожилых.

•	 Посещение тех, кто желает изучать Библию или полу-
чить духовное руководство.

•	 Участие в организованных церковью мероприятиях.



118

Практическое применение
Нет нужды разрабатывать список правил для субботы  — 

что можно, а что нельзя, но Бог дал нам принципы, чтобы вес-
ти нас. Давайте применим эти принципы к некоторым слож-
ным сценариям субботнего дня:

Помощь соседу построить опалубку. Когда Иисус сказал 
«можно в субботы делать добро» (Мф. 12:12), контекстом это-
го была чрезвычайная ситуация падения овцы в яму. Добрые 
дела, которые требуют ручного или общего труда и которые 
не являются решением чрезвычайной ситуации, станут нару-
шением заповеди.

Обязательная поздняя работа в  пятницу только один 
раз в год. Может показаться безвредным работать в субботу 
один или два раза в год, но каждый раз, когда мы сознательно 
не повинуемся Божьему Закону, мы ослабляем наш характер, 
облегчая возможность согрешить в  будущем. Даже случай-
ное непослушание только подготовит нас к неудачам, когда 
придут большие испытания. Гораздо лучше быть честным 
с  вашим работодателем и  отстаивать свою позицию. Бог 
почтит тех, кто почитает Его.

Наблюдение или участие в  светских мероприятиях. 
Это могут быть рабочие мероприятия (пикники работодате-
лей, экскурсии и  т. д.) или развлечения (спортивные игры, 
охотничьи туры). Господь наставляет: «Удержи ногу твою 
ради субботы от исполнения прихотей твоих во святой день 
Мой» (Ис. 58:13). Другие не могут понять, почему мы считаем 
эту деятельность как неприемлемую в субботу, но мы должны 
по-прежнему почитать святой день Божий. Это не уменьшит, 
как мы того опасаемся, а только увеличит наше духовное вли-
яние на окружающих нас людей.

Пребывание в гостинице. Путешествие, которое заста-
нет нас в субботу вдали от дома, иногда неизбежно. В таких 
случаях пищу можно приготовить заранее, гостиничные 
платежные механизмы могут быть оплачены до  субботы, 



119

и от услуг горничной можно отказаться. Оставьте брошюры 
о субботе или подарите какую-либо книгу вместе с щедры-
ми чаевыми; это хороший способ стать свидетелем Божьим 
во время путешествия.

Посещение свадьбы друга. В то время как свадьба долж-
на быть духовным событием, часто большинство свадеб со-
держат в  себе много светского, а  порой и  противоречащего 
нормам морали. Подумайте о посещении духовной части слу-
жения, поздравлении невесты и жениха, передаче им подар-
ка, а затем отбытии.

Супруг, который не соблюдает субботу. Часто случает-
ся так, что супруг может настаивать на  просмотре телепро-
грамм, или он включит громкую музыку, либо иным образом 
будет пренебрегать святостью субботы. Как реагировать 
в такой ситуации?

Чаще всего с человеком можно договориться, но мы долж-
ны быть осторожны, чтобы ультимативно не требовать пол-
ного изменения образа жизни тех, кто в нашем доме. Порой 
нашим близким требуется время, чтобы увидеть позитив-
ные изменения, которые произошли благодаря принятию 
библейских истин. Иногда проведение субботнего времени 
со  своими единоверцами может быть плодотворным спосо-
бом насладиться субботой, не  мешая планам тех, кто нахо-
дится в вашем доме.

Когда вы  оцениваете свое соблюдение субботы, задайте 
следующие вопросы: «Могу  ли я поддержать мой духовный 
интерес и жду ли благословений субботы?», «Могу ли я на-
чинать и завершать священные часы субботы семейным бо-
гослужением или поклонением в  церкви?», «Был  ли я пре-
дельно честен с  моим работодателем о  своем намерении 
не работать в этот день?», «Является ли совместное поклоне-
ние моей привычкой?», «Могу ли я подготовиться к субботе 
в течение недели, чтобы не совершать ненужную работу или 
покупки в  этот день?», «Могу  ли я участвовать в  служении 



120

помощи физическим или духовным нуждам других людей 
в  субботу?», и, самое главное, «Стремлюсь  ли я построить 
свои личные отношения с Богом в субботу?».

Когда вы раздумываете о святости Божьего дня, помните, 
что причиной его соблюдения является возможность лучше 
узнать Бога, получить от Него радость и мир. «Знать Бога — 
значит любить Его» (Желание веков, с. 22). Когда вы встреча-
етесь с Иисусом каждую субботу, все земные ценности кажут-
ся не  такими значимыми. Ваша любовь к  Богу будет расти, 
и небо станет ближе.



121

ГЛАВА 16. УБОЙТЕСЬ БОГА

Трехангельская весть начинается со  слов: «Убойтесь Бога 
и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его» (Откр. 14:7). 
Это повеление не следует путать с ужасом перед Богом. На-
против, мы  узнаем из  Библии, что «Бог есть любовь» (1  Ин. 
4:8, 16) и  что «совершенная любовь изгоняет страх» (1  Ин. 
4:18). Повеление «не бояться» упоминается в  Библии более 
пятидесяти раз.

Но что значат слова из  Откровения? Какого рода страх 
может сосуществовать с любовью и привязанностью? Текст 
Евр. 12:28 разъясняет нам это, когда учит служить Богу «с 
благоговением и  страхом». Здесь мы  находим, что благо-
честивый страх ассоциируется с  благоговением, которое 
определяется как выражение глубокой чести и огромного 
уважения. Это почитание Бога и есть тот страх, о котором 
говорят авторы Библии.

Торжественная радость
Настоящее почитание — это не только благоговение перед 

Божьими могуществом, святостью и властью, но и перед Его 
любовью и  милостью. Когда Исаия увидел Бога, он  сказал: 
«Горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу 
среди народа также с нечистыми устами, — и глаза мои видели 
Царя, Господа Саваофа» (Ис. 6:5). Нахождение в присутствии 
Бога наделило пророка глубоким смирением и  признанием 
великой Божьей силы. Но это было также откровением Божь-
ей милости в прощении его греха, которое вдохновило Исаию 
посвятить свою жизнь жертвенному служению для Него (см.  
Ис. 6:7, 8).

Божий характер представляет собой идеальное сочетание 
справедливости и милосердия, и истинное почитание вклю-
чает в себя оценку обеих сторон.



122

Через пророка Иеремию Бог открыл, что когда Он про-
стит и очистит Иудею и Израиль от их грехов, они «изумят-
ся, и затрепещут от всех благодеяний и всего благоденствия, 
которое Я доставлю ему» (Иер. 33:9). Заметьте, что изумле-
ние и  трепет, описанные здесь, являются «благодеянием» 
и «благоденствием», которые исходят от Бога. Псалмопевец 
пишет: «Служите Господу со страхом и радуйтесь с трепетом» 
(Пс. 2:11). Библейский страх и трепет не лишают нас радости. 
Они не изображают верующего, который каменеет от страха 
суда. Напротив, человек несказанно благодарен за  любовь 
и прощение, которых не заслуживает! Когда Святой Дух дает 
нам откровение о  величественном Божьем характере и  мы 
ощущаем, что находимся в  присутствии Того, Кто бесконе-
чен в святости и любви, это удивительный и благословенный 
опыт. В то же время он должен также вдохновлять нас боль-
шой надеждой и  радостью. «Полнота радостей пред лицом 
Твоим» (Пс. 15:11).

Почитание Божьего имени
Третья заповедь гласит: «Не произноси имени Господа, 

Бога твоего, напрасно, ибо Господь не оставит без наказания 
того, кто произносит имя Его напрасно» (Исх. 20:7). Посколь-
ку Бог свят, необходимо относиться к  Его имени с  предель-
ным уважением. Мы не должны использовать имя Божье в су-
ете дня словно ничего не значащее выражение. Как говорит 
псалмопевец: «Свято и страшно имя Его!» (Пс. 110:9).

Хотя это правда, что Бог наш друг, Он не похож на наших 
человеческих друзей. Господь есть всемогущий Создатель 
и Вседержитель над всей Вселенной. «Ты подумал, что Я та-
кой же, как ты», — провозгласил Господь в Пс. 49:21. Но Пи-
сание ясно говорит, что Он куда выше нас. «Мои мысли — 
не ваши мысли, ни ваши пути — пути Мои, говорит Господь. 
Но как небо выше земли, так пути Мои выше путей ваших 
и мысли Мои выше мыслей ваших» (Ис. 55:8, 9). Мы делаем 
ужасную ошибку, если рассматриваем Бога или Его имя 



123

как ничего не значащее. По этой причине Иисус учил нас 
молиться: «Отче наш, сущий на  небесах! да  святится имя 
Твое» (Мф. 6:9).

Мы должны помнить, что Божье имя свято и что оно пред-
ставляет Его личность и  характер. В  буквах еврейского или 
греческого алфавита, которые использованы при написании 
Библии (и, соответственно, имени Божьего), святости нет. 
Имя Божье свято из-за Бога, делающего его святым. Мы  не 
должны быть легкомысленными, когда речь идет о  любом 
из многих имен Божьих. Но Писание не учит, что мы должны 
произносить имя Божье или имя Иисуса на иврите, а все пе-
реводы на другие языки его неверны.

Благоговение в молитве
Когда мы  молимся, наша поза и  отношение к  молитве 

должны отражать наше благоговение к  Богу. Если мы  фи-
зически в  состоянии встать на  колени во  время личной мо-
литвы, то  эта поза лучше всего подойдет в  данном случае. 
Некоторые люди, стоя на  коленях, испытывают боль, или 
им сложно потом подниматься. Бог с пониманием относится 
к этому. Но Он желает, чтобы наше сердце было смиренным 
перед Ним, независимо от  нашего положения. Библия при-
зывает нас «непрестанно молиться» (см. 1 Фес. 5:17), и порой 
нам нужно будет молиться, когда мы стоим, сидим или идем. 
Бог слышит каждую из этих молитв.

Есть много библейских примеров молитвы, совершае-
мой на  коленях перед Богом. Эта поза, как представляется, 
есть знак благоговения, выражение смирения в поклонении. 
«Приидите, поклонимся и припадем, преклоним колени пред 
лицом Господа, Творца нашего» (Пс. 94:6).

Почитание Божьего Слова
Апостол Павел советует нам «со страхом и  трепетом со-

вершать свое спасение» (Флп. 2:12). Наряду с тем, что мы не 
должны бояться Бога, нам нужно со  всей серьезностью от-



124

носиться к  Его Слову. Мы  должны бояться последствий его 
игнорирования. Когда сыны Израилевы трепетали от страха 
из-за присутствия славы Божьей на горе Синай, Моисей заве-
рил их: «Не бойтесь; Бог пришел, чтобы испытать вас и чтобы 
страх Его был пред лицом вашим, дабы вы не грешили» (Исх. 
20:20). Он особо подчеркнул: «Не бойтесь». Но Моисей также 
пожелал, чтобы «Его страх» — благоговение перед Божьими 
повелениями — защищал народ Израиля от ужасных послед-
ствий греха.

Благоговение  — это доверие к  Богу, которое проявляет-
ся в  послушании Божьему Слову. «А  вот на  кого Я призрю: 
на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред 
словом Моим» (Ис. 66:2). Трепетать перед Словом Божьим 
означает уделять время для его регулярного чтения, взращи-
вать глубокий интерес к мудрости и наставлениям, которые 
оно дает. Мы даже должны уделить внимание нашему отно-
шению к Библии. Ее не следует бросать где-либо или исполь-
зовать как подставку для стаканов с  напитками. Обращаясь 
с ней уважительно, мы показываем ее значение для нас.

Благоговение к дому Божьему
Еще одна область, в которой почитание Бога должно быть 

очевидно, — это отношение к дому поклонения. «Страшен 
Бог в великом сонме святых, страшен Он для всех окружа-
ющих Его» (Пс. 88:8). Мы  должны помнить, что, приходя 
в  дом молитвы каждую субботу, мы  приходим в  присут-
ствие Бога. «Субботы Мои храните и святилище Мое чтите. 
Я Господь» (Лев. 19:30). Осознание того, что мы находимся 
в присутствии Божьем, приведет нас к необходимым изме-
нениям в поведении.

«Если, приходя в молитвенный дом, люди имеют подлин-
ное благоговение перед Господом и помнят, что они находят-
ся в Его присутствии, то их безмолвие будет красноречивее 
любых слов. Перешептывания, смех и  разговоры, которые 
выглядят вполне невинно в  обычном рабочем помещении, 



125

неуместны в доме, где люди поклоняются Богу. Разум должен 
быть приготовлен для принятия Слова Божьего, дабы оно 
оказало на  человека должное действие и  произвело благо-
приятное впечатление на сердце» (Свидетельства для Церк-
ви, т. 5, с. 492).

Как мы  можем содействовать атмосфере благоговения? 
Воздержанием от лишних разговоров, выключением сотовых 
телефонов, наставлением наших детей не играть в доме мо-
литвы, своим вниманием к  проводящим богослужение. Это 
включает в себя не только собственное внимание, но и внима-
ние других, которое мы можем отвлекать на что-либо. «Когда 
произносится Слово... слушайте внимательно. Не засыпайте 
ни на мгновение, ибо, задремав, вы можете упустить те самые 
слова, в  которых больше всего нуждаетесь» (Свидетельства 
для Церкви, т. 5, с. 493).

Благоговение во  время богослужения  — это больше, чем 
просто спокойное, а  порой, как желают некоторые, и  вовсе 
неподвижное сидение в  зале. Оно включает в  себя участие 
в служении всем сердцем, со всей заинтересованностью. Это 
пение, участие в  молитве, чтение Библии и  даже искрен-
нее провозглашение: «Аминь!» или: «Хвала Господу!», когда 
проповедуется Слово. «Безразличное отношение поклоняю-
щихся в доме Божьем — одна из главных причин, по которой 
служение не приносит большой пользы» (Свидетельства для 
Церкви, т. 5, с. 493). Это не шум в доме молитвы, это безжиз-
ненное безразличие и  пренебрежение присутствием Бога 
и силой Его Слова!

В то время как внимание и участие в богослужении явля-
ются жизненно важными аспектами благоговения, мы долж-
ны быть осторожными, чтобы избежать привнесения ис-
кусственных методов в  богослужение поклонения. Когда 
сценическое искусство или легкомысленное отношение 
в Священному Писанию делаются центром служения с целью 
просто развлечь толпу или вызвать аплодисменты, почита-



126

ние теряется. Атмосфера светского исполнения ради публи-
ки нивелирует влияние Духа Божьего. Наши богослужения 
должны быть полны радости, но нельзя жертвовать при этом 
порядком.

Последним аспектом благоговения в  общественном бого-
служении является наш внешний вид. В последние годы ста-
ло модным говорить, что Бог не  обращает внимания на  то, 
как мы  одеты, когда предстаем перед Ним для поклонения. 
Это, конечно, верно, и мы никогда не должны выгонять кого-
то или смотреть свысока на человека из-за того, что он одет 
не так хорошо. Но в библейские времена священники полу-
чили специальные наставления относительно своей одежды 
при служении в святилище (см. Исх. 28). Заметьте также, что 
Бог повелел людям «омыть одежду» перед встречей с  Ним 
(см. Исх. 19:10, 14).

Эти примеры показывают, что мы должны быть вниматель-
ными в вопросе нашего внешнего вида перед Богом. Нам сле-
дует быть чистыми и скромными. Одежда может различаться 
из-за культурных особенностей, но мы должны предстать пе-
ред Богом в своем наилучшем виде.

Было  бы несообразно надевать костюм на  работу, а  в фу-
файке идти на богослужения. Кроме того, если ангелы покры-
вают себя своими крыльями в присутствии Бога (см. Ис. 6:1, 2), 
насколько пристойным образом должны «покрывать» себя 
мы, одеваясь скромно для общественного богослужения! 
Наш выбор одежды окажет влияние на нас и на других, по-
скольку мы таким образом демонстрируем, как благоговейно 
и серьезно относимся к этим вопросам.

Практическое применение
Благоговение — это отношение сердца, которое отражает 

глубокую любовь и уважение к Богу. Оно призывает нас от-
носиться особо внимательно к тому, что Бог называет святым. 
Возможно, при прочтении этой главы вы увидели, что именно 
Бог открыл вам для необходимых изменений в вашей жизни. 



127

Изменения возвысят Бога и Его Слово в вашем разуме и в умах 
тех, кто вас окружает.

Но очень важно подчеркнуть следующее. Мы  никогда 
не должны лелеять критический дух по отношению к другим 
из-за отсутствия осознанного благоговения в  своей жизни. 
Истинное благоговение приведет нас к тому, что сказал Исаия 
в присутствии Бога: «Горе мне! погиб я!» (Ис. 6:5). Именно это 
смирение делает по-настоящему благоговейных людей снис-
ходительными и  чуткими, когда речь идет о  слабостях дру-
гих. Благоговение может быть тем аспектом, который легко 
ускользнет от нашего внимания, если мы не бодрствуем, а ле-
леем дух критики. Будьте добрыми и чуткими, если вы видите 
других, которые, как вам кажется, не отражают библейский 
идеал благоговения. Вместо того чтобы сосредоточиться 
на слабостях других, стремитесь применять весть Откр. 14:7 
к собственной жизни: «Убойтесь Бога и воздайте Ему славу, 
ибо наступил час суда Его». При этом вы испытаете благосло-
вение, которое может прийти только с истинным почитанием 
Бога. «Блажен человек, который всегда пребывает в благого-
вении» (Притч. 28:14).



128

ГЛАВА 17. СОКРОВИЩЕ НА НЕБЕСАХ

Бог является единственным существом во Вселенной, Кто 
имеет жизнь, присущую только Ему Самому. Все другие су-
щества получили свою жизнь от Бога, и она постоянно под-
держивается Им. Когда змей пришел к  Еве в  Едемском саду, 
он солгал ей об источнике жизни. Обольщая ее идеей, что она 
не  умрет (см.  Быт. 3:4), вопреки Божьему предупреждению, 
змей подразумевал, что человечество не зависело от Творца 
в вопросе получения жизни. Ева съела запретный плод, пото-
му что была обманута мыслью, что сможет жить своей жиз-
нью, независимо от Бога.

Сегодня заблуждение продолжает проявлять свою власть 
над человечеством. Вместо того чтобы видеть себя в качестве 
управителей всего принадлежащего Богу  — нашей жизни, 
семьи, имущества, мы склонны думать, что все в этой жизни 
можно делать как заблагорассудится. Но Библия говорит: «Не 
знаете ли, что тела́ ваши суть храм живущего в вас Святого 
Духа, Которого имеете вы от Бога, и вы не свои? Ибо вы ку-
плены дорогою ценою. Посему прославляйте Бога и  в телах 
ваших и в душах ваших, которые суть Божии» (1 Кор. 6:19, 20).

Подотчетность Богу
В Лк. 12 Иисус рассказывает притчу, в которой богатый че-

ловек становится еще богаче, когда благословляется обиль-
ным урожаем. Человек должен был бы возблагодарить Бога 
за все полученное. Но вместо того, чтобы рассматривать Бога 
как Даятеля всех благ и  использовать полученные средства 
в том числе и для помощи находящимся в нужде, он решил 
построить большой амбар и сохранить все это для себя, что-
бы жить легко и в достатке. «Но Бог сказал ему: „безумный! 
в сию ночь душу твою возьмут у тебя; кому же достанется то, 
что ты  заготовил?“ Так бывает с  тем, кто собирает сокро-



129

вища для себя, а не в Бога богатеет» (Лк. 12:20, 21). Человек 
думал, что он никому не был подотчетен и мог жить «для са-
мого себя», но оказался неправ. Мораль этой истории такова: 
мы рано или поздно дадим отчет Богу за то, что Он доверил 
нам в управление.

Присматривать за имуществом кого-то другого — это обя-
занность управителя. Данное слово является подходящим 
описанием нашей роли в  качестве сотворенных Богом су-
ществ. В то время как Господь рад благословить нас жизнью 
и  имуществом, все творение все равно принадлежит Ему 
(см. Пс. 49:10). Поэтому как распорядители Божьего имуще-
ства мы должны учитывать Его цели, прежде чем решить, как 
использовать деньги и имущество. И первый шаг к понима-
нию Божьей воли в финансовых вопросах — это понять бес-
корыстную природу Бога.

Доброжелательное сердце
Библия говорит о Боге как о Том, Кто дает нам жизнь и все 

необходимое: ежедневный хлеб, покаяние, прощение, победу, 
благодать, любовь, мудрость, Святого Духа, царство и  жизнь 
вечную. Он есть также Тот, Кто «так возлюбил… мир, что отдал 
Сына Своего Единородного, дабы всякий, верующий в  Него, 
не погиб, но имел жизнь вечную» (Ин. 3:16). Сердце Божье — 
это жертвенное сердце, потому что «Бог есть любовь» (1 Ин. 
4:8, 16). Отдавать другим — это фундаментальное выражение 
Его характера. И если наша цель состоит в том, чтобы быть 
похожими на Иисуса, мы должны научиться отдавать так же, 
как это делал Он.

К сожалению, бескорыстная и  жертвенная отдача не  яв-
ляется естественным побуждением для человеческого серд-
ца. Гораздо более привычно тратить деньги на  ненужные 
предметы роскоши для себя и своих близких. Дьявол играет 
на этой слабости и соблазняет нас «обольщением богатства» 
(см.  Мк. 4:19). Мы  ищем довольства в  вещах, чтобы только 
понять, что мы  менее удовлетворены, чем когда-либо. Это 



130

приводит к  еще большим расходам, которые часто выхо-
дят из-под контроля и  приводят к  тяжелому бремени долга 
(см. Притч. 22:7). По этой причине Иисус предупреждает нас: 
«Смотрите, берегитесь любостяжания, ибо жизнь человека 
не зависит от изобилия его имения» (Лк. 12:15).

Апостол Павел в Евр. 13:5 увещевает: «Имейте нрав несре-
бролюбивый, довольствуясь тем, что есть. Ибо Сам сказал: 
„не оставлю тебя и  не покину тебя“». Этот отрывок напо-
минает нам о том, что личные отношения с Иисусом — Тем, 
Кто никогда не оставит и не покинет нас, — это единствен-
ное, что может принести истинное удовлетворение. Когда 
Спаситель находится в центре нашей жизни, финансовые 
решения, принимаемые нами, начинают являть окружа-
ющим милостивый характер Божий. Мы  становимся на-
столько благодарными за наше собственное спасение, что 
чувствуем побуждение вкладывать средства в вечное спа-
сение других. Как нам это сделать? Чтобы ответить на этот 
вопрос, мы теперь будем исследовать то, что Библия гово-
рит о десятине и пожертвованиях.

Система десятины
Каждое из двенадцати колен Израиля, кроме левитов, по-

лучило надел в земле ханаанской. Левиты были избраны для 
совершения служения в  святилище и  поклонения. Для это-
го колена существовал другой план, который Бог объяснил 
в Числ. 18:21–24: «А сынам Левия, вот, Я дал в удел десятину 
из всего, что у Израиля, за службу их, за то, что они отправля-
ют службы в скинии собрания; и сыны Израилевы не должны 
впредь приступать к скинии собрания, чтобы не понести гре-
ха и не умереть: пусть левиты исправляют службы в скинии 
собрания и  несут на  себе грех их. Это устав вечный в  роды 
ваши; среди  же сынов Израилевых они не  получат удела; 
так как десятину сынов Израилевых, которую они приносят 
в возношение Господу, Я отдаю левитам в удел, потому и ска-
зал Я им: между сынами Израилевыми они не получат удела».



131

 Вместо того надела земли левитам была отдана «вся деся-
тина из всего, что у Израиля», за то, что они совершают служ-
бы в  скинии собрания. Слово «десятина» означает «десятая 
часть». Каждому колену требовалось отдать десятую часть 
от прибыли, мелкого и крупного скота, чтобы это все служило 
в качестве «наследия» левитов для исполнения их служения 
Богу. Поэтому десятина являлась Божьим методом обеспече-
ния тех, кто был посвящен на духовную работу и не мог регу-
лярно заниматься приносящей доход деятельностью.

Павел утверждает, что та  же самая система, созданная 
для обеспечения священников, служивших в храме, сегод-
ня также необходима для служителей Евангелия: «Разве 
не  знаете, что священнодействующие питаются от  святи-
лища? что служащие жертвеннику берут долю от жертвен-
ника? Так и  Господь повелел проповедующим Евангелие 
жить от  благовествования» (1  Кор. 9:13, 14). Здесь cнача-
ла Павел говорит о  тех, кто «служит у  алтаря», ссылаясь 
на  священников, которые поддерживались десятинами 
и пожертвованиями, приносимыми в храм. Затем он заяв-
ляет: как священники в ветхозаветные времена поддержи-
вались из  десятин, согласно повелению Божьему, те, кто 
проповедует Евангелие сегодня, должны обеспечиваться 
таким  же образом. Добросовестно возвращая десятину, 
мы поддерживаем распространение Евангелия и являемся 
партнерами с Богом в миссии по спасению душ.

Святыня Господня
Текст Лев. 27:30 говорит, что «всякая десятина на  земле… 

принадлежит Господу: это святыня Господня». Десятина при-
надлежит Богу. Сегодня служителям Божьим также требуется 
поддержка. Так как это «святыня Господня», определенная 
Богом для этой священной цели, мы не  можем делать с  ней 
то, что нам заблагорассудится. Следовательно, возвращение 
Божьей десятины — это вопрос правдивости и честности.



132

Рассмотрим советы, приведенные в книге Малахии. Здесь 
подчеркивается не только священная природа десятины, но и 
даны прекрасные обещания тем, кто добросовестно возвра-
щает ее  Богу. «Можно  ли человеку обкрадывать Бога? А  вы 
обкрадываете Меня. Скажете: „чем обкрадываем мы  Тебя?“ 
Десятиною и  приношениями. Проклятием вы  прокляты, по-
тому что вы  — весь народ  — обкрадываете Меня. Принеси-
те все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была 
пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: 
не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на 
вас благословения до избытка?» (Мал. 3:8–10).

Общие вопросы, касающиеся десятины
Какова сумма, от которой я рассчитаю свою десятину? 

В  дни Израиля и  продукты, и  мелкий и  крупный скот пред-
ставляли собой доходы, от которых тоже рассчитывалась де-
сятина. Сегодня большинство людей просто отдают десять 
процентов от их заработной платы или иного дохода. Деся-
тина вычисляется от  полученной суммы после удержания 
налогов. Это наш истинный доход. Налоговые компенсации 
и возврат средств не учитываются при расчете десятины.

Что делать, если у меня ничего не осталось для деся-
тины после оплаты моего счета? Притч. 3:9 говорит: «Чти 
Господа от имения твоего и от начатков всех прибытков тво-
их». Десятина, или десятая часть нашего дохода, должна 
быть первой оплатой еще до того, как мы оплачиваем наши 
счета. Она принадлежит Богу и должна быть незамедлитель-
но возвращена Ему. Помните, что Бог обещает открыть для 
вас «окна небесные» (см. Мал. 3:10), если вы добросовестно 
возвращаете десятину. Мы можем верить этому обетованию. 
Для того чтобы верно возвращать десять процентов нашего 
дохода наряду с добровольными приношениями, нам нужно 
хорошо управлять своими финансами. Но когда мы сделали 
все возможное, Бог обещает обеспечить нас.



133

Можно ли отдавать меньше десяти процентов? Отда-
вать меньше десяти процентов не означает отдавать деся-
тину, так как слово «десятина» означает «десятая часть». 
Призыв, записанный в Мал. 3:10, — принести «все десяти-
ны» в  дом хранилища. Если мы  это сделаем, то  получим 
благословение «до избытка». Это не обещание, что мы раз-
богатеем, но это означает, что Бог обеспечит нас как духов-
но, так и физически.

Где я  должен возвращать десятину? В  ветхозаветные 
времена десятины сынов Израилевых стекались в  «храни-
лище» храма (см.  Мал. 3:10), из  которого оплачивались свя-
щенники и левиты. Бог дал строгие повеления Своему наро-
ду не брать десятину и пожертвования на цели, «кажущиеся 
правильными» (см.  Втор. 12:8), а  конкретно приносить их  к 
месту, которое «изберет Господь, Бог ваш, чтобы пребывать 
имени Его там» (Втор. 12:11). Это было место, где проводилось 
служение Богу левитами, которые поддерживались из деся-
тины. Подобным образом мы должны возвращать нашу деся-
тину в Церковь адвентистов седьмого дня, в которой трудятся 
служители, евангелисты и другие работники, поддерживае-
мые из десятин. Более конкретно — каждый верующий дол-
жен возвращать десятину в  свою общину, членом которой 
он  является. Оттуда десятина направляется в  местную кон-
ференцию, чтобы находиться в «доме хранилища», из кото-
рого оплачиваются работники. Часть этой десятины также 
распространяется на более высокие уровни церкви для под-
держки всемирной работы.

Могу  ли я выделить часть моей десятины на  другое 
значимое служение? Десятина свято было отделена для 
обеспечения занятых в  работе Божьей работников. Эллен 
Уайт наставляла: «Бог дал специальные указания относи-
тельно того, как использовать десятину… Ту часть средств, 
которую Господь отделил для Себя, нельзя направлять ни на 
какие другие цели, кроме определенных Богом. Пусть никто 
не считает себя свободным удерживать десятину и расходо-



134

вать ее по своему рассуждению. Люди не вправе использо-
вать десятину для себя в каких-то критических ситуациях 
или же направлять эти средства туда, куда они сами счи-
тают нужным, даже если они считают это делом Божьим» 
(Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 247). Бог установил, что 
мы  должны вносить все десять процентов в  наш конверт 
пожертвований.

Богатеют ли пасторы больших церквей, в то время как 
пасторы малых церквей страдают в  финансовом отно-
шении? В Церкви АСД всем пасторам платят ту же базовую 
зарплату, лишь с  незначительными корректировками из-за 
выслуги лет и  уровня жизни в  том или ином регионе. Зар-
плата пастора не будет непосредственно увеличиваться или 
уменьшаться из-за величины десятины, возвращаемой мест-
ной церковью.

Должны  ли мы по-прежнему возвращать десятину, 
если пастор или руководство конференции стали невер-
ными в использовании этих средств? Хотя иногда мы мо-
жем не  соглашаться с  духовными лидерами, которые опла-
чиваются из десятины, мы должны помнить, что возвращаем 
десятину не служителям, а Богу. Во дни Малахии, когда Бог 
повелел Своему народу вернуться к Нему, возвращая «все де-
сятины» (см.  Мал. 3:10), священники, которые поддержива-
лись из этой десятины, были неверными в служении (см. Мал. 
2:7–9). Но Бог по-прежнему говорил, что люди обкрадывали 
Бога, если те удерживали свою десятину от Него. Эллен Уайт 
дает мудрый совет о  том, как относиться к  такой ситуации: 
«Некоторые высказывали свое неудовлетворение и  говори-
ли: „Я не  собираюсь больше возвращать десятину, так как 
не уверен, что дело совершается должным образом“. Но ста-
нете  ли вы обкрадывать Бога из-за того, что работа, по  ва-
шему мнению, ведется неверно? Ясно, открыто, в праведном 
духе и по нужному адресу выскажите свои претензии. Изло-
жите свои предложения относительно того, как бы вы хотели 
все упорядочить. Но не отстраняйтесь от дела Божьего на том 



135

основании, что другие поступают неверно, иначе вы покаже-
те свою неверность перед Господом» (Советы по управлению 
ресурсами, с. 93, 94).

Добровольные приношения
При тщательном рассмотрении текста Мал. 3:8 мы обнару-

живаем, что обкрадывание Бога происходит, когда мы удер-
живаем не только десятину, но также и пожертвования. Дети 
Израиля приносили жертвы с собой каждый раз, когда при-
ходили в храм, будь то жертвы за грех, жертвы повинности, 
всесожжения, мирные жертвы или хлебное приношение. Они 
также отдавали специальные приношения для строительства 
или ремонта храма, посвящения жертвенника и  святилища 
и  для трех ежегодных паломничеств в  Иерусалим. Пожерт-
вования в  дополнение к  десятине были регулярной частью 
опыта поклонения Божьего народа. «Каждый с даром в руке 
своей, смотря по благословению Господа, Бога твоего, какое 
Он дал тебе» (Втор. 16:17; см. также 1 Кор. 16:2).

Финансовые потребности местной общины сегодня все 
еще поддерживаются за счет добровольных пожертвований 
своих членов — кроме тех десяти процентов, обозначенных 
как десятина. В  Библии нет фиксированной величины, ко-
торую необходимо отводить на  добровольные пожертвова-
ния. Начните с  одного-двух процентов вашего дохода. Дру-
гие могут иметь средства, чтобы отдать десять—пятнадцать 
процентов. В большинстве общин Церкви АСД, как правило, 
жертвуются от трех до пяти процентов от доходов их членов, 
помимо десятины.

При отправке этих пожертвований в  местную церковь 
определите цель — бюджет местной общины. Деньги, пред-
назначенные для этого бюджета, будут использоваться для 
оплаты литературы и  других евангелизационных материа-
лов, коммунальных услуг, ремонта церковного имущества, 
а  также ряда других необходимых расходов. В  дополнение 
к  местным нуждам церкви вы  можете также рассмотреть 



136

вопрос о  пожертвованиях вашей местной конференции, 
на всемирное миссионерское поле, на медиаслужение, моло-
дежные программы и многие другие проекты.

Библия призывает христиан развивать щедрые сердца, 
давая свободно и радостно: «При сем скажу: кто сеет скупо, 
тот скупо и  пожнет; а  кто сеет щедро, тот щедро и  пожнет. 
Каждый уделяй по  расположению сердца, не  с огорчением 
и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любит Бог» 
(2 Кор. 9:6, 7). Существует тесная связь между нашей финан-
совой поддержкой церкви и  нашей любовью к  ней. Те, кто 
больше всего жертвует на дело Божье, как правило, больше 
и радеют за него.

Практическое применение
Однажды Иисус похвалил женщину за  ее исключитель-

ную доброжелательность. «Взглянув же, Он увидел богатых, 
клавших дары свои в сокровищницу; увидел также и бедную 
вдову, положившую туда две лепты, и сказал: истинно гово-
рю вам, что эта бедная вдова больше всех положила; ибо все 
те  от избытка своего положили в  дар Богу, а  она от  скудо-
сти своей положила все пропитание свое, какое имела» (Лк. 
21:1–4). Ключ к  доброжелательному сердцу лежит не  через 
то, сколько мы даем, а через то, что именно мы жертвуем.

Найдите время, чтобы оценить ваше финансовое управ-
ление. Вы честны с Богом в своей десятине — добросовестно 
и последовательно возвращаете Ему десять процентов от ва-
шего дохода? Щедры вы и жертвенны в своих добровольных 
пожертвованиях? В  свете вечности молитвенно подумайте, 
сколько вы отдаете в финансовом отношении на дело Госпо-
да. Помните, что «где сокровище ваше, там будет и  сердце 
ваше» (Мф. 6:21).



137

ГЛАВА 18. ВОСЕМЬ ЗАКОНОВ ЗДОРОВЬЯ

«Если ты  будешь слушаться гласа Господа, Бога твоего, 
и делать угодное пред очами Его, и внимать заповедям Его, 
и  соблюдать все уставы Его, то  не наведу на  тебя ни  одной 
из болезней, которые навел Я на Египет, ибо Я Господь, цели-
тель твой» (Исх. 15:26).

С самого начала Бог создал нас, чтобы жить в  гармонии 
с Его заповедями, которые включают в себя не только нрав-
ственные законы, регулирующие наше духовное здоровье, 
но и те, что относятся к нашему физическому здоровью. Сле-
дуя Божьим указаниям для физического здоровья, мы можем 
избежать многих болезней, которые до  сих пор вызывают 
много страданий в нашем мире сегодня.

Прославляйте Бога в вашем теле
Чистота сердца и  ума не  единственные важные аспекты 

христианской жизни. Кроме того, Библия учит, что мы долж-
ны заботиться о наших телах. «Не знаете ли, что тела́ ваши 
суть храм живущего в  вас Святого Духа, Которого имеете 
вы  от Бога, и  вы не  свои? Ибо вы  куплены дорогою ценою. 
Посему прославляйте Бога и в телах ваших и в душах ваших, 
которые суть Божии» (1 Кор. 6:19, 20).

В то время как Царство Божье больше, чем вопрос «пищи 
и пития» (см. Рим. 14:17), выбор, влияющий на наше физи-
ческое здоровье, важен для Бога. «Итак, едите ли, пьете ли 
или иное что делаете, все делайте в славу Божию» (1 Кор. 
10:31). Господь желает нашего блага, и Он знает, что наше 
физическое здоровье влияет на то, как мы действуем в ду-
ховных вопросах.

Здоровое тело приводит к  ясному уму, который способен 
лучше постигать истину, противостоять искушению и встре-
чать духовные битвы жизни. Более того, состояние физиче-



138

ского здоровья просто помогает нам чувствовать себя луч-
ше, и Бог не хочет, чтобы мы испытывали всякое ненужное 
страдание. «Возлюбленный! молюсь, чтобы ты здравствовал 
и преуспевал во всем, как преуспевает душа твоя» (3 Ин. 2).

Находясь в поиске нового старта
Когда речь идет о здоровой жизни, все мы нуждаемся в под-

держке. С тех пор как наши прародители проявили непослу-
шание, вкусив запретный плод, каждый из нас унаследовал 
сильные наклонности делать нездоровый выбор. Мы  едим 
слишком много того, что не  должны есть, и  недостаточно 
того, что должны. Мы  не тренируемся достаточно, не  пьем 
достаточно воды и  приобретаем склонность к  нездоровым 
привычкам и практикам. Как следствие, увеличивается чис-
ло связанных с образом жизни болезней и недугов, и многих 
это привело к сильному чувству вины и потере большей ча-
сти самоуважения.

Однако как приятно осознавать, что Иисус есть любящий 
Спаситель, Который пришел в  наш мир не  судить, а  спасти 
(см. Ин. 3:17). Он жаждет помочь обрести свободу от привычек, 
которые поработили нас. Мы должны помнить, что изменение 
физических привычек  — это духовный вопрос, и  он требует 
помощи Бога. Пример Иисуса учит нас, что только за счет под-
держания тесной связи с Богом мы можем испытать победу над 
искушением. Он  был победителем даже в  вопросе аппетита 
(см. Лк. 4:3, 4), и Он поможет также и нам обрести победу!

Для того чтобы внести положительные изменения в наше 
физическое здоровье, важно иметь сбалансированный взгляд 
на  здоровый образ жизни. Поэтому мы  исследуем восемь 
важных законов здоровья, каждый из  которых представлен 
буквой в аббревиатуре NEW START (НОВОЕ НАЧАЛО).

N — питание
Один из наиболее важных факторов в нашем физическом 

здоровье — это правильное питание. Но, учитывая изобилие 



139

на прилавках, как разобраться, что лучше? При обсуждении 
брака Иисус учил, что развод не был в Божьем плане: «А сна-
чала не было так» (Мф. 19:8). Подобно Божьему идеалу отно-
сительно брака, мы  можем найти идеальное питание, обра-
щаясь к Божьему наставлению, данному в «начале».

«И сказал Бог: вот, Я дал вам всякую траву, сеющую семя, 
какая есть на  всей земле, и  всякое дерево, у  которого плод 
древесный, сеющий семя, — вам сие будет в пищу; а всем зве-
рям земным, и всем птицам небесным, и всякому пресмыка-
ющемуся по земле, в котором душа живая, дал Я всю зелень 
травную в пищу. И стало так» (Быт. 1:29, 30).

Из этих постановлений мы  видим, что человечество ни-
когда не  должно было есть животных. Даже после того, как 
Адам и Ева согрешили, Бог по-прежнему ограничил человека 
вегетарианской диетой (см. Быт. 3:18). Разрешение есть мясо 
чистых животных было дано во  время потопа, но  это было 
в первую очередь из-за отсутствия растительности. Сегодня 
по-прежнему Божий идеал в том, чтобы избегать употребле-
ния в пищу мяса, когда это возможно. В конце концов, мы го-
товимся жить на  новой земле, где не  будет больше смерти 
(см. Откр. 21:4).

Употребление в  пищу мяса, с  его высокой концентрацией 
белка, холестерина и жира, неизбежно влечет повышенное кро-
вяное давление, становится причиной сердечно-сосудистых 
заболеваний, рака и многих других болезней. Напротив, много 
пользы будет, если мы  питаемся растительной пищей, когда 
в рационе много фруктов, орехов, овощей, зерновых и бобовых 
культур. Если есть мясо, то следует исключить мясо нечистых 
животных, которые в  Библии считаются отвратительными 
(см. Лев. 20:25). Большинство из них являются поглотителями 
мусора. К ним относятся свиньи, раки, омары, крабы, креветки 
и многие другие животные (см. Лев. 11).

Некоторые люди утверждают, что Иисус отменил ограни-
чения того, что касается употребления в  пищу мяса нечи-



140

стых животных, но  нет никаких библейских доказательств 
такой точки зрения. Иисус опроверг тезис о том, что еда была 
нечиста лишь из-за церемониальных причин, таких как не-
мытые руки (см. Мк. 7:2), но Он никогда не отменял разделе-
ние на чистых и нечистых животных. Это различие впервые 
упоминается в Библии тогда, когда чистые животные вошли 
в  ковчег в  количестве семи, в  то время как нечистых вошло 
по два (см. Быт. 7:2); это событие произошло намного рань-
ше того времени, когда временные церемониальные законы 
были даны еврейской нации. Даже в  церкви Нового Завета, 
когда Петру было дано видение нечистых животных, чтобы 
научить его не называть «ни одного человека скверным или 
нечистым» (Деян. 10:28), библейское различие между мясом 
чистых и нечистых животных отнюдь не было упразднено.

Кроме того, чтобы полностью отказаться от употребления 
нечистого мяса и  придерживаться вегетарианской диеты, 
адвентисты седьмого дня также поощряют многие другие 
полезные привычки в питании. К ним относятся: стремление 
не  употреблять слишком много сахара или рафинирован-
ных продуктов, не  есть между приемами пищи, для завтра-
ка и  обеда выбирать более калорийные продукты, чем для 
ужина (возможно, принять решение в  пользу двухразового 
питания) и принятие пищи за несколько часов до сна для оп-
тимального отдыха и улучшенного пищеварения.

E — физические упражнения
Одной из  наиболее полезных привычек для здорового 

образа жизни являются регулярные упражнения. Удобства 
и  комфорт современного общества несут побочный эф-
фект — малоподвижный образ жизни. Мы все больше сидим 
на  работе, потом дома, а  затем идем спать. В  совокупности 
с неправильным питанием все это ведет к ожирению, которое 
уже стало проблемой подчас национальных масштабов.

Бог создал людей для активной жизни. Адаму и Еве было 
дано благословение работы, когда Творец повелел «возделы-



141

вать и хранить» (см. Быт. 2:15) Едемский сад. Даже после того, 
как грех вошел в  мир, Бог сказал Адаму: «Проклята земля 
за тебя» (Быт. 3:17). Благом человечества были работа и фи-
зическая активность.

Регулярные физические упражнения имеют ряд преиму-
ществ: растет выносливость и  укрепляются мышцы, умень-
шается влияние стресса, снижается уровень холестерина, 
нормализуется давление, улучшаются сон и  настроение. 
И, конечно же, это помогает поддерживать здоровый вес. 
Вы можете начать с малого, постепенно увеличивая нагрузку, 
но выполняйте физические упражнения ежедневно. Это из-
менит вашу жизнь!

W — вода
Тело человека состоит в  среднем на  70% из  воды. Упо-

требление по меньшей мере семи или восьми стаканов воды 
ежедневно улучшает обмен веществ и помогает нашему ор-
ганизму избавляться от токсинов. Не стоит ждать, пока вы по-
чувствуете жажду — это не самый лучший способ определить, 
когда вам следует пить воду. Жажда, как правило, появляется 
уже при обезвоживании организма. Ни сок, ни газированные 
напитки не  могут заменить воду. Всегда берите с  собой бу-
тылку воды, чтобы пить в течение дня.

S — солнечный свет
Мы все слышали предупреждения о  вреде солнечных лу-

чей. Но  часто, пытаясь избежать этого, мы  пренебрегаем 
теми невероятными преимуществами, которые дает солнце! 
Солнечный свет стимулирует выработку витамина D, дает 
нам более здоровую кожу, улучшает работу нашей иммунной 
системы и  помогает расслабиться нашим нервам. Большин-
ству людей ясный, солнечный день повышает настроение. 
Об  этом говорят результаты проведенных исследований: 
в  районах, где мало солнечного света, чаще фиксируются 
случаи депрессии.



142

Безусловно, переизбыток солнца без надлежащей защи-
ты может быть вредным для кожи. Тем не менее мы не долж-
ны испытывать и  недостатка в  нем. Необходимо ежедневно 
хотя  бы несколько минут находиться на  солнце; это весьма 
важно для нашего общего физического здоровья.

T — воздержание
Воздержание означает самоконтроль, отказ от  вред-

ных привычек, умеренное использование только полез-
ных продуктов. Адвентисты седьмого дня имеют бо́ль-
шую продолжительность жизни, и  это стало возможным 
во  многом благодаря воздержанию от  алкоголя, табака, 
кофеина и наркотиков. Все, что изменяет сознание или вы-
рабатывает привыкание, должно быть полностью исклю-
чено христианами.

Некоторые люди считают, что алкоголь в умеренных ко-
личествах или чашка кофе каждое утро совершенно без-
вредны. Тем не менее даже небольшое количество алкого-
ля ухудшает мышление и негативно отражается на работе 
мозга, в том числе и на принятии нравственных решений. 
Напитки, насыщенные кофеином, хотя и не столь мощные, 
как другие наркотики, являются искусственными стиму-
ляторами, которые в  конце концов изматывают организм. 
Даже те, кто пьет всего одну чашку кофе в день, вскоре нач-
нут употреблять больше кофеина, чтобы поддерживать 
свою энергию на прежнем уровне.

Достаточный отдых, хорошее питание, употребление до-
статочного количества воды и регулярные упражнения обес-
печивают более высокое качество жизни. С другой стороны, 
кажущиеся позитивные действия наркотиков носят времен-
ный характер и  приносят намного больше вреда. Поэтому 
мы должны быть осторожными и воздерживаться от веществ, 
вызывающих зависимость, как об этом заявлял Павел: «Ничто 
не должно обладать мною» (1 Кор. 6:12).



143

Эллен Уайт утверждает, что в то время как некоторые прин-
ципы питания не идеальны и должны быть приняты только 
в меру, правилом для других должен быть полный отказ.

«В чае, кофе, табаке и алкоголе люди должны видеть гре-
ховные излишества. Нам не следует приравнивать к ним та-
кие продукты, как мясо, масло, сыр и  им подобные. Вопрос 
употребления последних не должен выдвигаться на первый 
план и  становиться средоточием нашей работы. Чай, кофе, 
табак, пиво, вино и все спиртные напитки, напротив, следует 
категорически отвергнуть. Отношение к губительным нарко-
тикам не должно быть таким же, как к маслу, яйцам и сыру» 
(Избранные вести, т. 3, с. 287).

А — воздух
Всем известно, что нам нужен воздух, чтобы дышать 

и жить. Но качество воздуха, которым мы дышим, также важ-
но. Старайтесь не проводить все свое время в тесных, закры-
тых помещениях или в  местах, наполненных табачным ды-
мом. Регулярно открывайте окна для хорошей вентиляции, 
ежедневно проводите время на  открытом воздухе, глубоко 
вдыхая чистый, свежий воздух. Сто триллионов клеток ваше-
го тела очень нуждаются в кислороде.

R — отдых
Надлежащий отдых и  расслабление становятся все ме-

нее и  менее доступными в  современном быстро меняю-
щемся обществе с его темпом жизни. Тем не менее никакой 
замены хорошему ночному сну нет. Средний взрослый че-
ловек нуждается по крайней мере в семи-восьми часах сна 
каждый день. Без этого наше тело быстро утомляется, и за-
щитные его функции ослабевают. Привычка идти спать 
задолго до  полуночи и  подниматься рано утром доказала 
свою эффективность.

Если у вас проблемы с ночным отдыхом, обратите внима-
ние на возможные причины этого:



144

Употребление напитков с  кофеином. Кофеин, который 
попадает в ваш организм утром, продолжает оказывать свое 
воздействие даже в ночное время и нарушает ваш сон.

Позднее питание. Даже если вы засыпаете, ваше тело все 
равно будет работать, чтобы завершить процесс пищеваре-
ния, лишая, таким образом, вас полноценного отдыха.

Недостаток упражнений. Упражнения утомляют вас, 
располагая к хорошему отдыху.

Слишком много стресса. Устранение ненужных факторов 
стресса из вашей жизни важно для хорошего сна.

T — вера в Бога
Из всех аспектов духовного и  физического здоровья этот 

является самым важным. «Твердого духом Ты хранишь в со-
вершенном мире, ибо на  Тебя уповает он» (Ис. 26:3). Когда 
наша жизнь посвящена Христу, это приносит душе мир, а зна-
чит, благословение и в физическом здоровье.

Иисус наполняет нашу жизнь смыслом и  вдохновляет 
на  служение нашим ближним. Когда мы  становимся Его со-
работниками, напряжение, вызванное давлением и  требо-
ваниями этого мира, уменьшается. Только в  Иисусе мы  мо-
жем обрести здоровье и  спасение всей сущности человека. 
Он обещает: «Придите ко Мне, все труждающиеся и обреме-
ненные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научи-
тесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой 
душам вашим» (Мф. 11:28, 29).

Практическое применение
На протяжении всего Своего служения Иисус заботил-

ся о  физических нуждах человечества. Его служение было 
служением исцеления. Хотя чудеса исцеления случаются 
и сегодня, Бог желает, чтобы мы поняли: наш потенциал для 
улучшения здоровья зависит от нашего собственного выбора 
образа жизни.



145

«Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет 
человек, то и пожнет» (Гал. 6:7). Одно из применений этого 
текста в том, что вредные привычки, связанные с образом 
жизни, принесут негативные последствия. Но  это также 
означает, что если мы стараемся сохранить свое здоровье, 
применяя эти восемь принципов, то сможем предотвратить 
многие из болезней, терзающих наше общество. Наш разум 
станет яснее и  будет лучше противостоять искушениям 
и служить Богу.

Оцените свои собственные привычки и образ жизни в свете 
восьми законов здоровья, обсужденных в этой главе. Начни-
те практиковать изменения на этой неделе, чтобы улучшить 
по крайней мере одну из восьми составляющих здорового об-
раза жизни. Делая это, помните, что у вас есть неизменный 
Спаситель, и  Он на  вашей стороне, чтобы помочь. Утешай-
тесь и  вдохновляйтесь словами апостола Павла: «Все могу 
в укрепляющем меня Иисусе Христе» (Флп. 4:13).



146

ГЛАВА 19. КРАСОТА СКРОМНОСТИ

Иисус сказал Своим ученикам об одном из фундаменталь-
ных принципов, отметив: «По плодам их  узнае́те их» (Мф. 
7:16). То, что находится в сердце, будет проявляться в види-
мых областях нашей жизни, включая наш внешний вид. «Оде-
жда — это показатель ума и сердца. То, что надето снаружи, 
показывает то, что находится внутри» (Разум, характер, лич-
ность, т. 1, с. 289).

Почему мы  так мало слышим о  том, что Библия говорит 
об одежде и внешнем виде? Не потому, что это незначитель-
ный и маловажный вопрос, а, наоборот, потому что он очень 
личный и важный для большинства людей в этом мире. По-
зволяя Иисусу коснуться вопроса внешнего вида, многие та-
ким образом позволяют Ему войти дальше в  их сердца, чем 
когда-либо прежде.

Мы должны помнить, что наша ценность обнаруживается 
не  в том, как мы  выглядим или что мы  носим, но  в том, кто 
мы как дети Божьи. Христианин находит ценность и безопас-
ность в Том, Кто говорит: «Любовью вечною Я возлюбил тебя 
и потому простер к тебе благоволение» (Иер. 31:3).

Христианин должен стремиться «облечься» во  Христа 
и  «попечения о  плоти не  превращать в  похоти» (см.  Рим. 
13:14), а не одеваться для привлечения внимания или получе-
ния признания мира.

Одеяние для Божьей славы
Из-за своей греховной природы мы  склонны обращать 

на себя внимание с помощью одежды. В противоположность 
этому Библия учит, что христиане должны «украшать себя 
приличным одеянием» (см. 1  Тим. 2:9). Быть скромным  — 
значит одеваться и  действовать так, чтобы наш внешний 
вид не мешал другим видеть характер Христа, проявляемый 



147

в нашей жизни. Как христиане мы должны всегда стремиться 
прославлять Бога и привлекать внимание к Нему, а не к себе. 
Павел писал: «Ибо вы  куплены [дорогою] ценою. Посему 
прославляйте Бога и в телах ваших и в душах ваших, которые 
суть Божии» (1 Кор. 6:20).

Скромность  — это добродетель, которая не  унижает чув-
ство собственного достоинства, но  и показывает любовь 
и уважение к тем, кто искушается гордыней и похотью. Иисус 
учил, что «всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, 
уже прелюбодействовал с  нею в  сердце своем» (Мф. 5:28). 
Между тем индустрия моды часто проектирует одежду с це-
лью выражения и выявления сексуальных мыслей. Несмотря 
на  общественное давление, христианин будет стремиться 
жить бескорыстным духом, как о  том пишет апостол Павел 
в Рим. 14:13: «Не станем же более судить друг друга, а лучше 
суди́те о том, как бы не подавать брату случая к преткнове-
нию или соблазну». Когда мы стараемся не искушать своим 
внешним видом других, мы тем самым и себя защищаем, и не 
становимся соблазном для ближних.

Принципы скромности должны оберегать нас, но  в то  же 
время не должно быть второй крайности. Эллен Уайт мудро 
советует: «Христианам не следует привлекать к себе всеоб-
щее внимание странной одеждой, отличающейся от  одеж-
ды окружающих… Если в  мире появится скромная, удобная 
и  здоровая одежда, согласующаяся с  библейскими принци-
пами, наше отношение к Богу и к миру не изменится, когда 
и  мы перейдем на  этот стиль одежды» (Ревью энд Геральд, 
30 января 1900 г.). Нет ничего плохого в следовании удобно-
му стилю одежды до тех пор, пока он отражает библейские 
принципы скромности.

При выборе одежды подумайте, как это повлияет на ваше 
свидетельство другим. Спросите себя: «Одеваюсь ли я, стара-
ясь соответствовать современной моде? Стремлюсь  ли при-
влечь излишнее внимание к  самому себе?». Или: «Будет  ли 



148

эта одежда противоречить моему свидетельству, заставляя 
людей замечать и желать меня в сексуальном смысле?» В во-
просе одежды, как и во всех других практических областях, 
мы должны молитвенно взирать на Слово Божье как на наш 
путеводитель.

Внешнее и внутреннее украшение
В то  время как один из  аспектов скромности  — соответ-

ствующая одежда, апостол Павел призывает также отка-
заться от  украшений. Он  советует в  1  Тим. 2:9, 10: «Чтобы 
также и жены, в приличном одеянии, со стыдливостью и це-
ломудрием, украшали себя не плетением волос, не золотом, 
не жемчугом, не многоценною одеждою, но добрыми делами, 
как прилично женам, посвящающим себя благочестию».

Перед тем как непосредственно обсудить то, о  чем гово-
рится в этом отрывке относительно ювелирных украшений, 
отметим следующее:

•	 Приведенный здесь принцип скромности и  наставле-
ние, данное женщинам, в равной степени относится и к 
мужчинам.

•	 Исходя из контекста, запрещенное здесь «плетение во-
лос» — это не просто общая коса или тесемка, но тща-
тельно разработанный стиль, призванный привлечь 
внимание.

•	 Функциональные элементы, такие как часы и зажимы 
для галстука, не  представляются бременем в  совете 
апостола, если излишне не украшены.

В данном библейском стихе прямо говорится о  запрете 
Павла носить ювелирные украшения. Мы  должны одевать-
ся скромно, «не» с золотом или жемчугом. Согласно Библии, 
золото и  жемчуг, а  также аналогичные внешние украшения 
нарушают принцип скромности, привлекая ненужное внима-
ние. Павел говорит, что в то время как ношение ювелирных 
изделий не  является «приличным для женщин, посвящаю-
щих себя благочестию», несомненным и  подходящим явля-



149

ется украшение «добрыми делами». Библия здесь подчерки-
вает важный контраст между искусственным и  подлинным, 
между внешним видом и характером.

Апостол Петр также выступает против сложных приче-
сок, демонстрации ювелирных изделий и  дорогостоящей 
одежды. Вместо этого он призывает, чтобы нашим украше-
нием был «сокровенный сердца человек в нетленной кра-
соте кроткого и  молчаливого духа, что драгоценно пред 
Богом» (1  Петр. 3:4). В  то время как ювелирные изделия 
рассматриваются в глазах мира как драгоценности, скром-
ность и  смирение являются «драгоценными пред Богом». 
Опять же, мы видим контраст между внешним украшени-
ем, которое приносит славу человеческому «я», и внутрен-
ним украшением, которое воздает славу Богу.

Последовательные наставления Павла и Петра иллюстри-
руются в видениях, данных апостолу Иоанну в Откровении. 
Там изображены две женщины, каждая из которых представ-
ляет церкви. Первая в Откр. 12 представляет Божью церковь. 
Появление этой женщины поражает, так как она облекается 
в естественный свет «солнца», «луны» и «звезд» (Откр. 12:1). 
В Библии эти символы упоминаются как небеса: «Небеса про-
поведуют славу Божию» (Пс. 18:2).

Появившись в качестве одежды на женщине, эти символы 
представляют славу или характер Христа, отраженный в Его 
истинной церкви. Однако в ее наряде отсутствовали любые 
искусственные украшения.

Другая женщина из  книги Откровение  — это блудница, 
описанная в  17-й главе. Она олицетворяет собой неверную 
церковь и  является полной противоположностью истинной 
церкви. Она «украшена золотом, драгоценными камнями 
и  жемчугом» (Откр. 17:4), но  не располагает естественным 
украшением небес. Из-за того, что у нее нет христоподобного 
характера, она стяжает расположение мира, используя искус-
ственные средства. В то время как чистая женщина облечена 



150

в  славу или характер Бога, а  не в  драгоценности, блудница 
облечена в  драгоценности и  лишена Божьей славы. Какой 
из женщин мы должны подражать?

Одна отвлекает внимание от  Бога и  прославляет себя, 
в то время как другая отвергает себя, чтобы воздать славу 
Богу. «Самоотречение в вопросах одежды является частью 
нашего христианского долга. Одеваться просто, отказаться 
от ювелирных изделий и разного рода украшений — это со-
гласуется с нашей верой» (Евангелизм, с. 269).

Обручальное кольцо
Часто задается вопрос, является  ли уместным ношение 

обручального кольца. Комментируя это, Церковное руковод-
ство адвентистов седьмого дня констатирует: «В  некото-
рых странах и культурах обычай носить обручальное коль-
цо считается крайне необходимым, став в сознании людей 
критерием добродетели, и, следовательно, оно не рассма-
тривается в  качестве украшения. При таких обстоятель-
ствах мы  не осуждаем эту практику». Разница между об-
ручальным кольцом и  большинством других ювелирных 
изделий заключается в том, что обручальное кольцо может 
в  некоторых местах считаться крайне важным, что дела-
ет его функциональным, а не декоративным. Верно ли это 
в  той или иной культуре — это вопрос, который церковь 
оставила на совести каждого индивидуума, совести, руко-
водимой Библией и советами Духа пророчества (см. Свиде-
тельства для проповедников, с. 180).

Хотя многие адвентисты не носят обручальных колец, те, 
которые понимают это как просто функциональное ноше-
ние, «не рассматривают его как украшение». Таким обра-
зом, если обручальное кольцо носится, оно должно быть 
скромным и  простым, а  не украшенным драгоценными 
камнями.



151

Драгоценные украшения в Ветхом Завете
Это правда, что Божьи люди порой носили украшения 

в эпоху Ветхого Завета. Однако мы должны быть осторожны-
ми, чтобы, читая описание библейских персонажей, не  ис-
кать для себя руководства к  действию. Примеры Ветхого 
Завета должны быть поняты в  свете прогрессивного откро-
вения Божьего. Даже такие тяжелые грехи, как многоженство 
и неоправданный развод, не были немедленно запрещены.

Тем не менее Бог не оставил нас без примеров Ветхого Заве-
та, которые выражают Его волю относительно внешних укра-
шений. Например, когда Иаков исследовал свое сердце перед 
встречей с братом Исавом, он повелел своей семье избавить-
ся как от идолов, так и от драгоценных украшений: «И отдали 
Иакову всех богов чужих, бывших в руках их, и серьги, быв-
шие в  ушах у  них, и  закопал их  Иаков под дубом, который 
близ Сихема» (Быт. 35:4). Много лет спустя, когда детям Изра-
иля было сказано, что Бог не может находиться среди них из-
за их непослушания, они раскаялись и «сняли с себя украше-
ния свои у горы Хорива» (Исх. 33:6). Хотя Израиль в конечном 
итоге вернулся к практике окружающих народов, Бог открыл 
Свою волю о  том, как следует воспринимать драгоценные 
украшения, и впоследствии вновь подтвердил ее ясным уче-
нием Нового Завета.

Когда опытные заблудились
«Идолопоклонство в одежде — это нравственная болезнь, 

ее нельзя брать с собой в новую жизнь. В большинстве случа-
ев подчинение евангельским условиям требует решительной 
перемены в  одежде» (Евангелизм, с.  312). Новокрещенные 
адвентисты седьмого дня изменили свой подход к  одежде, 
чтобы привести свою жизнь в  гармонию с  Божьим Словом. 
Однако, став частью церкви, они удивляются, обнаружив 
давних членов церкви, которые не принимают всерьез биб-
лейское учение о скромности и украшениях. Мы не должны 



152

разочаровываться и оправдываться, сами возвращаясь к мир-
ской моде только потому, что видим отсутствие посвященно-
сти среди более опытных верующих.

Эллен Уайт приводит одну историю о женщине, которая 
вела мирскую жизнь, прежде чем принять Христа и  стать 
членом церкви. Во  время посещения адвентистского уч-
реждения эта женщина была разочарована, увидев на со-
трудниках драгоценные украшения. Эллен Уайт пишет: 
«Госпожа Д., занимающая достаточно высокое положение 
в  этом заведении, навестила однажды сестру N. в  ее ком-
нате, и та, вынув из чемодана золотое ожерелье и цепочку, 
сказала, что хочет продать эти драгоценности ради по-
полнения казны Господа. Госпожа Д. спросила ее: „Зачем 
их  продавать? На  вашем месте я  бы их  носила“. „Как  же 
так? — удивилась сестра Н., — когда я приняла истину, мне 
сказали, что от  подобного нужно отказаться, ведь ноше-
ние драгоценностей противоречит Слову Божьему“. И она 
привела слова апостолов Павла и Петра по данному пово-
ду: „Чтобы также и  жены, в  приличном одеянии, со  стыд-
ливостью и  целомудрием, украшали себя не  плетением 
волос, не золотом, не жемчугом, не многоценною одеждою, 
но  добрыми делами, как прилично женам, посвящающим 
себя благочестию“. „Да будет украшением вашим не внеш-
нее плетение волос, не  золотые уборы или нарядность 
в одежде, но сокровенный сердца человек в нетленной кра-
соте кроткого и молчаливого духа“.

В ответ г-жа Д. показала золотое кольцо, подаренное 
ей  неверующим, и  сказала, что не  считает предосудитель-
ным носить такое украшение. „Мы не  столь щепетильны, 
как раньше,  — пояснила она.  — Наши люди были слишком 
придирчивы в  отношении одежды. Дамы в  этом заведении 
носят золотые часы и золотые цепочки и одеваются так же, 
как и прочие люди. Мы не считаем нужным выделяться своей 
одеждой, поскольку это снизило бы наш авторитет“».



153

Ответ Эллен Уайт госпоже Д. с ее слишком обыденным от-
ношением к Слову Божьему является весьма поучительным:

«Давайте зададимся вопросом: соответствует ли все выше-
сказанное учению Христа? Должны ли мы следовать Слову Бо-
жьему или обычаям мира? Наша сестра N. решила, что надеж-
нее будет держаться библейского критерия. Останутся ли г-жа 
Д. и все, кто придерживается аналогичного мнения, довольны 
результатами своего влияния в тот день, когда каждому воз-
дастся по делам его?

Слово Божье говорит ясно и  недвусмысленно. Его учения 
невозможно понять неправильно. Так останемся ли мы покор-
ны учению в том виде, в каком Бог дал его нам, или же будем 
пытаться определить, насколько можно уклониться от требо-
ваний Слова и при этом пребыть спасенными? Примут ли Бо-
жественный свет и последуют ли ему люди, связанные с дея-
тельностью наших учреждений, чтобы обрести способность 
передавать его людям, все еще пребывающим во тьме?

Следование миру является грехом, ослабляющим духов-
ность нашего народа и серьезно снижающим эффективность 
его работы. Бесполезно провозглашать весть предостереже-
ния миру, в  то  же время отвергая ее  в своей повседневной 
жизни» (Евангелизм, с. 270–272).

Милость по отношению к другим
Мы должны быть осторожными, чтобы не  осуждать дру-

гих за их внешний вид. Многим честным сердцем людям не в 
полной мере известна Божья воля в вопросе одежды, или они 
до сих пор изучают его, чтобы понять. Другие могут сомне-
ваться в более глубоких вопросах, о которых мы не осведом-
лены в полной мере. В то время как в наших личных решениях 
мы должны быть осторожными и рассудительными, по отно-
шению к другим нам следует быть терпеливыми и исполнен-
ными милости.

Эллен Уайт мудро учила: «Многие братья пытаются испра-
вить поведение ближних, обрушиваясь с критикой на пороч-



154

ные, по их мнению, привычки. Они идут к тем, кто, как им ка-
жется, заблуждается, и указывают им на их недостатки. Они 
говорят: „Ты одеваешься не так, как должно“. Они пытают-
ся сорвать с человека украшения и все, что им представля-
ется порочным, но не стремятся при этом утвердить их умы 
в  истине. Желающие исправлять других должны являть 
им  притягательность Христа, говорить о  Его любви и  со-
страдании, указывать на Его пример и жертву, открывать 
им Его Дух; и при этом вовсе не следует касаться вопроса 
одежды. Нет необходимости делать одежду ключевым во-
просом вашей религии. Есть нечто гораздо более важное. 
Говорите о Христе, и когда сердце человека обратится к ис-
тине, все, что не соответствует в нем Слову Божьему, отпа-
дет само» (Евангелизм, с. 272).

Практическое применение
Адвентисты седьмого дня, конечно, не были единственны-

ми, кто отстаивал ясные учения Писания в отношении скром-
ности. Многие протестантские церкви верили и учили истине 
Слова Божьего в отношении одежды и ювелирных изделий, 
прежде чем в конце концов оказывались под влиянием и дав-
лением культуры. Замечательными проповедниками среди 
них были Джон Уэсли  — один из  основателей методизма, 
Чарльз Сперджен — «король проповедников» и пресвитери-
анский служитель Чарльз Финней — один из лидеров велико-
го религиозного пробуждения в США.

Для ученика, однако, Иисус является главным примером. 
Когда бросали жребий о  Его одежде, солдаты у  подножия 
креста не  нашли золотую цепочку или другие ювелирные 
изделия. У  Него были только одежды и  цельный хитон. Без 
сомнения, Иисус избегал ношения ювелирных изделий, по-
тому что Он не хотел, чтобы что-нибудь отвлекало внимание 
от красоты и простоты Его характера. Как сказано в Библии: 
«Нет в Нем ни вида, ни величия… не было в Нем вида, кото-
рый привлекал бы нас к Нему» (Ис. 53:2).



155

Адвентисты седьмого дня не носят ювелирные украшения 
главным образом потому, что наша цель состоит в стремле-
нии быть похожим на  Иисуса, на  Того, Кто кроток и  смирен 
сердцем. Он приглашает нас: «Придите ко Мне, все труждаю-
щиеся и обремененные, и Я успокою вас» (Мф. 11:28). Мы при-
званы отложить в  сторону желание получить одобрение 
мира, а искать покой, безопасность и принятие в Нем.

На этой неделе просите Бога помочь узнать, прославля-
ет ли ваш внешний вид Его или порочит. Когда вы стараетесь 
быть верными во всех аспектах жизни, Бог обещает дать силу 
для победы и мир, который превосходит всякое понимание.



156

ГЛАВА 20. ЧИСТЫЕ СЕРДЦЕМ

Как адвентисты седьмого дня мы с нетерпением ожидаем 
встречи с Господом лицом к лицу. Сам Иисус обещал: «Бла-
женны чистые сердцем, ибо они Бога узрят» (Мф. 5:8). Эти 
слова придают замечательную уверенность всем, кто гото-
вит свое сердце к пришествию Иисуса. Текст Евр. 12:14 также 
призывает нас: «Старайтесь иметь мир со  всеми и  святость, 
без которой никто не увидит Господа». И, наконец, зная, что 
всякое основание греха будет в один день разрушено, апос-
тол Петр спрашивает: «Какими до́лжно быть в святой жизни 
и  благочестии вам, ожидающим и  желающим пришествия 
дня Божия» (2 Петр. 3:11, 12)?

Мы призваны к  чистоте сердца и  жизни, поскольку го-
товимся к  скорому пришествию нашего Спасителя. Тем 
не менее мы живем в грешном мире, окруженные амораль-
ностью и разложением. Даже то, что кажется чистым, часто 
омрачено лицемерием, корыстными мотивами, гордостью 
и  стремлением к  человеческой похвале. Библия раскры-
вает основную причину этой греховности и  разложения, 
когда говорит: «Лукаво сердце человеческое более всего 
и крайне испорчено» (Иер. 17:9).

Проблема нашего сердца
Сильные слова Иеремии о  том, что наше сердце «крайне 

испорчено», являются напоминанием о том, что эгоизм и гор-
дость стали уделом человечества, начиная с падения Адама 
и  Евы. Тяготение ко  греху и  злу упоминается в  Библии как 
«плоть», «греховная природа», «плотской ум» и «ветхий че-
ловек» (см. Гал. 5:16; Рим. 8:6, 7, 13; Кол. 3:9).

Скверна нашего греховного сердца столь сильна, что апос-
тол Павел говорит: «Ибо знаю, что не живет во мне, то есть 
в плоти моей, доброе» (Рим. 7:18). Без Бога праведность че-



157

ловечества по-прежнему полностью нечиста. «Все мы сдела-
лись как нечистый, и вся праведность наша как запачканная 
одежда» (Ис. 64:6). Наша природа настолько враждебна 
по отношению к Богу, что не может быть излечена своими 
силами. Павел пишет: «Потому что плотские помышления 
суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряют-
ся, да и не могут. Посему живущие по плоти Богу угодить 
не могут» (Рим. 8:7, 8).

Новое сердце
Может ли плотской ум, с которым мы рождены, быть приве-

денным в гармонию с Богом? Лишь в Боге наша надежда быть 
среди чистых сердцем, которые в один прекрасный день уви-
дят Его лицом к лицу. Царь Давид, человек с такой же грехов-
ной природой, что присуща всему человечеству, осознавал 
эту потребность, когда восклицал: «Сердце чистое сотвори 
во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня» (Пс. 50:12).

Эта отчаянная молитва  — «сердце чистое сотвори 
во  мне»  — есть наша единственная надежда найти чистоту, 
которую мы  ищем. Родившись с  развращенной и  грехов-
ной природой, мы беспомощны, находясь без Бога (см. Еф. 
2:1–3). Мы должны пережить преобразование, но мы не мо-
жем изменить сами себя. Нам нужен Спаситель, и,  благо-
дарение Богу, у  нас есть Тот, Кто полон милости. Иисус 
предлагает обитать в наших сердцах Духом Своим, что де-
лает нас «причастниками Божеского естества, удалившись 
от  господствующего в  мире растления похотью» (2  Петр. 
1:4). Только таким образом мы  можем быть среди чистых 
сердцем. Иисус ясно говорит: «Если кто не родится свыше, 
не может увидеть Царствия Божия» (Ин. 3:3).

Просьба к  Богу даровать вам чистое сердце  — это лишь 
первый шаг на пути преобразования. Мы также должны чи-
тать Библию и верить обетованиям Божьим. «Как возрожден-
ные не  от тленного семени, но  от нетленного, от  слова Бо-
жия, живого и  пребывающего вовек» (1  Петр. 1:23). Когда 



158

Дух Божий запечатлевает Слово в нашем разуме, появляется 
желание еще лучше узнавать Бога. Библия и духовные темы 
больше не являются скучными. Любовь Иисуса, проявленная 
на Голгофском кресте, план спасения, предложенный как дар, 
но доставшийся столь высокой ценой, становятся главными 
темами, которые занимают ум.

Две природы
Это новое рождение больше, чем просто изменение на-

шей прежней сущности. Апостол Павел говорит: «Итак, кто 
во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все но-
вое» (2 Кор. 5:17). Книга «Путь ко Христу» прекрасно описы-
вает эту разительную перемену: «Те, кто становится новым 
творением во Христе Иисусе... больше не будут моделировать 
себя согласно бывшим похотям, но верою в Сына Божьего они 
будут следовать по Его стопам, отражать Его характер и очи-
щать себя так, как Он чист. Вещи, которые когда-то они нена-
видели, теперь любят, и вещи, которые они когда-то любили, 
теперь ненавидят» (Путь ко Христу, с. 58).

Хотя рождение свыше включает в себя становление нового 
творения во  Христе, важно осознать, что в  настоящее время 
существуют две природы, борющиеся за господство в сердце: 
«Ибо плоть желает противного духу, а дух — противного пло-
ти: они друг другу противятся, так что вы не то делаете, что 
хотели бы» (Гал. 5:17). Хотя любовь к Иисусу и желание чис-
тоты родится в сердце через Божественную природу, прежняя, 
греховная природа (плоть) будет продолжать борьбу, пока 
не придет Иисус.

Настройте свой ум
Как мы одерживаем победу над плотью, чтобы сохранить 

и приумножить любовь к Богу и Его Слову? Библия предла-
гает подробный ответ на этот вопрос. «Поступайте по духу, 
и  вы не  будете исполнять вожделений плоти» (Гал. 5:16). 
«Ибо живущие по плоти о плотском помышляют, а живущие 



159

по  духу  — о  духовном. Помышления плотские суть смерть, 
а помышления духовные — жизнь и мир» (Рим. 8:5, 6). «О гор-
нем помышляйте, а не о земном» (Кол. 3:2).

Священное Писание учит, что секрет развития и поддер-
жания чистоты сердца заключается в  «ориентировании 
своего ума» на  небесные ценности, а  не на  земные. Когда 
мы  читаем, смотрим, слушаем и  размышляем о  духовных 
вещах, тогда «плотские похоти, восстающие на  душу» 
(1  Петр. 2:11), теряют свою силу, и  мы одерживаем победу 
над искушением. Вот почему так важно, чтобы мы окружи-
ли себя духовным влиянием.

Соломон пишет: «Больше всего хранимого храни сердце 
твое, потому что из  него источники жизни» (Притч. 4:23). 
Недостаточно просто получить новое сердце через спаси-
тельные отношения с Иисусом. Мы должны тщательно «хра-
нить» наши сердца, стоя на страже своих чувств — подступов 
к душе, с помощью которых дьявол пытается пробудить гре-
ховные страсти плотской природы. Поэтому апостол совету-
ет: «Наконец, братия мои, что́ только истинно, что́ честно, что́ 
справедливо, что́ чисто, что́ любезно, что́ достославно, что́ 
только добродетель и похвала, о том помышляйте» (Флп. 4:8).

Взирая на Христа
Эллен Уайт писала: «Ум человека не  деградирует сразу 

от чистоты и святости к безнравственности, развращенности 
и преступлениям. Требуется время, чтобы придать человеку 
Божественный облик или преобразовать тех, которые соз-
даны по  Божественному образу, в  подобие сатаны. Взирая, 
мы  преобразуемся» (Христианский дом, с.  330). Эти слова 
показывают, что созерцание греховного поведения заставля-
ет нас стать безразличными к такому же поведению в нашей 
собственной жизни (см. Мф. 6:22, 23; 2 Кор. 3:18).

Вместо того чтобы кормить душу духовной пищей, которая 
очищает сердце, многие люди укрепляют греховную природу 
тем, что они видят в кино и на телевидении. В то время как 



160

сами по себе СМИ не являются злом, христиане, тем не менее, 
должны воздерживаться от лицезрения каких-либо развлече-
ний, которые прославляют насилие или порок, способствуют 
безбожному поведению, провоцируют зависть или похоть, 
используют ненормативную лексику или каким-либо иным 
способом бесчестят Бога.

«Нет более сильного влияния в нашей стране, способного 
так развратить воображение, уничтожить религиозные поня-
тия и  притупить склонность к  тихим удовольствиям и  трез-
вым реальностям жизни, чем театральные развлечения. Лю-
бовь к подобным сценам увеличивается с каждой поблажкой, 
как и пристрастие к опьяняющим напиткам усиливается при 
их употреблении» (Христианский дом, с. 516). Не только со-
держание, но  и эмоциональное возбуждение, создаваемое 
многими программами и фильмами, уменьшает наш интерес 
к  Библии. Театральные представления могут стать настоль-
ко «опьяняющими», что мы начинаем терять интерес к более 
важным вещам.

В отличие от интеллектуальной силы, получаемой от чте-
ния Писания или проведения времени в разговоре с другими, 
просмотр телевизора часто приводит к почти гипнотическо-
му состоянию «ничегонеделания» Активность в лобной доле 
мозга, отвечающей за духовные ценности и нравственные су-
ждения, заметно снижается при просмотре телевизора и ки-
нофильмов. Это развлечение заставляет нас перестать думать.

Теперь как никогда раньше мы должны принять меры про-
тив одолевающего нас порой духовного сна, не позволяя без-
божным развлечениям формировать наше мышление. «Итак, 
не будем спать, как и прочие, но будем бодрствовать и трез-
виться» (1 Фес. 5:6).

Пойманный в ловушки всемирной сети
В прошлых поколениях искушениям плотского сердца в ка-

кой-то степени мешало отсутствие легкого доступа ко  мно-
гим негативным вещам. Но  с появлением интернета все из-



161

менилось. Сегодня большинство людей тратят в  среднем 
пять часов или более, пользуясь интернетом каждый день. 
Социальные сети, развлечения, блоги и  бесчисленные дру-
гие веб-сайты поглощают наше время и привязанности. Бла-
годаря этим возможностям любопытство и тайные влечения 
греховной природы теперь имеют неограниченный доступ 
ко всякого рода злу. Тысячи людей были увлечены соблазном 
порнографии, социальные сети способствуют разжиганию 
вражды между людьми.

Христиане, которые хотят быть готовыми к  пришествию  
Иисуса, должны серьезно отнестись к  потенциально вред-
ному воздействию интернета на  них самих и  их семьи. Как 
и все средства массовой информации, интернет может быть 
благословением. Через надлежащее руководство и рекомен-
дации социальные сети могут быть полезной формой обще-
ния и  оказать положительное влияние на  других. Интернет 
также содержит кладезь позитивных образовательных и ду-
ховно возвышенных статей, видеозаписей и веб-сайтов. Тем 
не менее, чтобы получить эту пользу без негативного влия-
ния, требуется неусыпное внимание. Вот несколько идей для 
рассмотрения:

•	 Строго ограничьте время пребывания в интернете для 
вас и вашей семьи, а также время пользования другими 
электронными устройствами.

•	 Используйте программное обеспечение, которое филь-
трует содержимое веб-сайта и  отказывает в  доступе 
к определенным видам сайтов.

•	 Дайте обещание Богу не положить перед вашими гла-
зами ничего нечестивого (см. Пс. 100:3; Иов. 31:1).

•	 Ложитесь спать рано, чтобы утром вы  были в  состоя-
нии уделить время личному общению с Богом.

Очарование фантазии
В Библии сказано: «Народ! надейтесь на Него во всякое вре-

мя; изливайте пред Ним сердце ваше: Бог нам прибежище» 



162

(Пс. 61:9). Вместо обращения к Иисусу как к нашему убежищу 
многие христиане обращаются к вымыслам и фантазии. Че-
рез видеоигры, социальные сети и  фантастические романы 
многие ищут альтернативной реальности, а  не стремления 
довольствоваться своей собственной жизнью и  быть в  ней 
успешными. Дьявол использует эту слабость, вызывающую 
сильное привыкание, чтобы держать народ Божий вдалеке 
от  практических житейских обязанностей и  от распростра-
нения Евангелия в  мире. Драгоценные моменты, даже дни, 
недели, месяцы и годы, тратятся впустую, когда мы сосредо-
точиваем свое внимание на виртуальном мире.

Христиане должны бодрствовать и трезвиться (см. 1 Петр. 
1:13), избегать всего, что может питать недовольство реаль-
ными обстоятельствами их жизни. Помолимся вместе с псал-
мопевцем: «Отврати очи мои, чтобы не  видеть суеты; жи-
вотвори меня на пути Твоем» (Пс. 118:37).

Воспевание Господу
Библия призывает христиан «исполняться Духом, назидая 

самих себя псалмами и  славословиями и  песнопениями ду-
ховными, поя и воспевая в сердцах ваших Господу» (Еф. 5:18, 
19). Наш Бог радуется музыке (см. Соф. 3:17), и Он дал нам этот 
благословенный дар, чтобы украсить нашу жизнь. Тем не ме-
нее дьявол знает, как можно хорошее исказить нам во вред. 
«Музыка является благословением, если она служит добрым 
целям, но зачастую она становится самым мощным оружием 
сатаны, с  помощью которого он  улавливает души» (Свиде-
тельства для Церкви, т. 1, с. 505).

Большая часть современной музыки оказывает на  слу-
шателей лишь негативное влияние, снижая их  способность 
рассуждать. Хотя некоторые недооценивают ее воздействие, 
но даже общество признало связь между такой музыкой и амо-
ральным стилем жизни. «Секс, наркотики, рок-н-ролл» — эта 
фраза характеризовала целое поколение.



163

В то  время как многие принимают любые музыкальные 
жанры, уделяя главное внимание текстам песен, в книге «Хри-
стианский дом» раскрывается негативное воздействие неко-
торых музыкальных стилей. Эллен Уайт пишет: «Я тревожусь, 
когда повсюду вижу легкомысленных юношей и  девушек, 
которые заявляют о  своей вере в  истину. По-видимому, Бог 
не присутствует в их мыслях, их умы полны вздора. Их разго-
воры — только пустая, тщетная болтовня. У них замечательно 
развит музыкальный слух, они увлекаются музыкой, и сатана 
знает, при помощи чего возбудить, оживить, привлечь и оча-
ровать их ум так, чтобы Христос стал нежеланным. Требуется 
духовное стремление души к Божественному знанию, к воз-
растанию в благодати» (Христианский дом, с. 407).

Сатана действует через неуместные или аморальные тексты 
песен, через ритмы, через громкость, приводящую человека 
в неистовство. Это нездоровое возбуждение часто приводит 
к  тому, что уделяется меньше времени и  внимания духов-
ным вещам, таким как молитва и изучение Библии. Христи-
ане должны выбирать музыку, которая не раздражает чувств 
или ослабляет духовные устремления души. Мы не должны 
также слушать музыку с текстами, которые своей аморально-
стью или каким-либо иным образом бесчестят Бога. Хорошая 
музыка будет возвышающей и гармоничной и приведет нас 
к более близким отношениям с нашим Спасителем.

Не любите мира
Апостол Иоанн предупреждает: «Не люби́те мира, 

ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. 
Ибо всё, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость 
житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир прохо-
дит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает 
вовек» (1 Ин. 2:15–17).

Дьявол постоянно работает, чтобы привлечь наше вни-
мание к  ценностям этого мира. Он  хочет, чтобы мы  были 
среди тех, кто называют себя христианами в конце време-



164

ни, но кто в сердце «более сластолюбивы, нежели боголю-
бивы» (2 Тим. 3:4).

Для многих христиан материализм является идолом, от-
вращающим сердце от  Бога. Люди стремятся обладать бо-
гатством, следуют моде, постоянно желают приобретать раз-
личные новинки. Для других богом стал спорт. Они следят 
за каждой газетной статьей и больше заботятся о репутации 
любимой команды или отдельного игрока, чем о Писании или 
спасении потерянного. Каким  бы ни был идол, мы  должны 
отвергнуть его ради Иисуса Христа и посвятить Господу все 
наше сердце.

Все христиане должны регулярно анализировать свое ду-
ховное состояние: «Кому принадлежит наше сердце? Кто вла-
деет нашими помыслами? О  ком мы  любим говорить? Кому 
посвящены самые нежные чувства, кому отдаем наши силы? 
Если мы  Христовы, то  нам приятнее всего думать о  Нем. 
Мы  отдаем Ему самих себя и  все, что имеем. Мы  полны же-
лания отражать Его образ, исполняться Его Духа, творить Его 
волю и угождать Ему во всем» (Путь ко Христу, с. 58).

Практическое применение
В книге Деяния святых Апостолов приводятся история 

о верующих в Ефесе, которые, обратившись, принесли свои 
магические книги и «сожгли перед всеми» (Деян. 19:19). Ре-
зультат их новообретенной чистоты сердца был немедлен-
ным: «С такою силою возрастало и возмогало слово Господ-
не» (Деян. 19:20).

Сегодня христиане не отличаются от тех верующих в Ефе-
се. Для того чтобы слово Господне росло и преобладало в на-
шей жизни, мы  тоже должны «сжечь» наши «магические 
книги». На этой неделе подумайте, что должно быть удалено 
из вашей жизни. Это не только греховные привычки или дела, 
которые загрязняют сердце, но и то, что по своей природе мо-
жет быть и не злым, но что отвлекает наши силы и чувства 
от Бога. Это могут быть фильмы или музыка, которая бесче-



165

стит Господа, интернет или спорт, которые занимают ваше 
время, ослабляют ваше стремление к  духовным вещам, все 
то, что укрепляет вашу плотскую природу больше, чем помо-
гает поддерживать чистоту и простоту сердца.

После устранения всех идолов, существующих в  вашем 
сердце, рассмотрите, какие положительные вещи могут за-
нять их места. Посещайте регулярно молитвенные собрания 
и  другие церковные мероприятия, организуйте у  себя дому 
малую группу по изучению Библии. Выполняйте регулярные 
физические упражнения и старайтесь оставаться активными. 
Проводите больше времени со своей семьей. Если вам нужны 
идеи для замены мирского развлечения на здоровый отдых, 
поговорите с вашим наставником или пастором.

Следующий совет является бесценным руководством для 
каждого верующего: «Истинный христианин не  пожелает 
идти в  какое-либо увеселительное место или участвовать 
в каком-нибудь развлечении, если не может попросить на это 
Божье благословение» (Христианский дом, с. 515).

Помните, что чистые сердцем в  один прекрасный день 
увидят Бога. Молитесь с  Давидом: «Сердце чистое сотвори 
во мне», а затем просите у Бога силы, чтобы сохранить свое 
сердце чистым.



166

ГЛАВА 21. ЛЮБОВЬ В ДОМЕ

Одной из наиболее важных истин Писания является то, что 
«Бог есть любовь» (1 Ин 4:8, 16). Бескорыстная любовь являет-
ся не только основанием Его характера, но и всей Вселенной. 
Бог создал все, будь то живое или неживое, руководствуясь 
бескорыстными мотивами.

Когда грех вошел в  наш мир, все изменилось. Каждый 
из  нас унаследовал эгоистичную природу Адама и  Евы, ко-
торая борется против Божьего первоначального плана для 
Его творения. Только через надежду на  спасение мы  можем 
стать «причастниками Божеского естества» (2 Петр. 1:4). Воз-
рожденный христианин, хотя живет на земле, может испыты-
вать любовь Неба, когда Христос пребывает в сердце. И когда 
каждый член семьи прилагает усилия быть похожим на Иису-
са, дом может быть предвестником небес. Он может отобра-
жать славную истину — Бог есть любовь.

Выбор спутника жизни
Очень важно, чтобы молодые мужчины и женщины были 

осторожны при выборе спутника жизни, поскольку от это-
го зависит качество семейных отношений.

Дом может быть самым счастливым местом на  земле, 
когда муж и жена преданы Богу и друг другу. Апостол Па-
вел мудро советует: «Не преклоняйтесь под чужое ярмо 
с  неверными» (2  Кор. 6:14). Повинуясь Писанию, адвенти-
стам седьмого дня следует заключать брак только с  чле-
нами Церкви АСД  — с  теми, кто разделяет их  верования 
и убеждения.

Следует помнить, однако, что не  просто конфессио-
нальная принадлежность делает дом счастливым, но  Дух 
Божий, царящий в  сердцах мужа и  жены. Те, кто намерен 
создать семью, должны задавать такие вопросы, как: «Бу-



167

дет ли мой будущий супруг регулярно молиться и читать 
Библию?», «Посещает  ли он каждую неделю богослуже-
ния и церковные мероприятия?», «Любит ли он говорить 
о Господе, есть ли у него личные отношения с Ним?», «Яв-
ляется  ли он добросовестным в  следовании библейским 
постановлениям в отношении субботы, христианского об-
раза жизни и служения?».

Также следует подумать о том, насколько мой будущий 
спутник жизни един со мной в предпочтениях, жизненных 
целях и планах на будущее, а также является ли будущий 
муж ответственным и финансово устойчивым?

Те, кто считает столь серьезный подход к созданию семьи 
излишним, особенно что касается духовной совместимо-
сти, будут часто испытывать трудности после вступления 
в брак. Несоответствующий союз скорее приведет к духов-
ному упадку того, кто был более верным Богу, чем улуч-
шит духовное состояние менее посвященного супруга. 
Различия в ценностях и целях также могут привести к тому, 
что каждый из супругов будет жить своей жизнью и дове-
рять единомышленникам и друзьям больше, чем мужу или 
жене; к тому же могут возникнуть споры за право принятия 
важных решений. Все эти трудности только умножаются, 
когда дело касается воспитания детей.

Так как романтические отношения могут ослепить даже 
самых верных христиан, мудро искать совета заблаговре-
менно и  зачастую от  родителей, пасторов и  духовных на-
ставников, воспринимать их наставления очень серьезно. 
Выбор супруга, несомненно, является одним из  наиболее 
важных решений, которые мы когда-либо принимаем.

Святость брака
Брак  — это не  просто факт, признанный государством 

или священнослужителем. Когда мужчина и женщина ста-
новятся мужем и  женой, их  «сочетает Бог» (см.  Мф. 19:6). 
Брак является учреждением, созданным Богом и определя-



168

емым Им как союз двух любящих людей — одного мужчины 
и одной женщины, который должен длиться всю оставшу-
юся часть их жизни. Попытки определить брак как что-то 
другое противоречат ясному свидетельству Библии.

Тем не менее наш мир меняется. Многие борются с раз-
личными искушениями: однополые отношения, порногра-
фия, блуд и другие нечистые мысли и действия. Мы никогда 
не  должны осуждать тех, кто был побежден этими соб-
лазнами. Нам надо предложить им  сочувствие и  помощь. 
Мы можем быть заботливыми друзьями тех, кто чувствует 
одиночество, смущение или вину из-за нечистых желаний 
или прошлых нравственных падений. Что еще более важ-
но, мы можем рекомендовать каждой искушаемой душе со-
страдательного и всемогущего Спасителя.

В такой чувствительной области, как сексуальность, 
мы  не должны создавать впечатление, что можно прос-
то предложить молитву, и нечистые желания немедленно 
исчезнут. Зачастую необходимо бывает даже профессио-
нальное консультирование, чтобы освободиться от глубо-
ко укоренившего образа мыслей и действий. Тем не менее 
с Божьей помощью, с настойчивой молитвой и определен-
ными усилиями мы можем одержать победу над любым ис-
кушением, в том числе над сексуальными грехами, осквер-
няющими умы и слишком часто разрушающими семьи.

Лучше или хуже?
В то  время как брак является благом, он  также может 

быть очень трудным. В нем обеим сторонам надо поддер-
живать любовь, когда семья сталкивается с  проблемами 
и заботами, с неожиданными трагедиями или искушения-
ми. По этой причине жизненно важно, чтобы мужья и жены 
стремились к  духовной близости, открытому общению, 
старались поддерживать романтику в брачных отношени-
ях. Следуя этим путем, они в результате получат крепкий 
брак и смогут успешно ориентироваться в бурях жизни.



169

Даже браки, основанные на библейских принципах, где 
муж и жена преданы друг другу, не застрахованы от труд-
ностей. Для многих пар периодическое посещение семина-
ров, посвященных вопросам укрепления брака, или чте-
ние соответствующей литературы может быть полезным 
в решении мелких проблем, прежде чем они станут более 
серьезными. Имея любящее, бескорыстное сердце, лег-
че справиться с  возникающими трудностями, что только 
укрепит брак.

Тем не  менее ежегодно тысячи браков заканчиваются 
разводом. Итак, наступит  ли когда-нибудь время, когда 
развод будет допустим? Иисус дает нам ответ: «Моисей 
по жестокосердию вашему позволил вам разводиться с же-
нами вашими, а сначала не было так; но Я говорю вам: кто 
разведется с женою своею не за прелюбодеяние и женится 
на другой, тот прелюбодействует; и женившийся на раз-
веденной прелюбодействует» (Мф. 19:8, 9).

Для жертвы прелюбодеяния не  требуется обязатель-
но разводиться с  супругом, но  данный грех является тем 
случаем, когда Иисус разрешает невинному супругу раз-
водиться и  вступать в  повторный брак. Другие причины, 
часто допускающие развод, такие как эмоциональное на-
силие, пренебрежение, ложь или финансовые неудачи, 
библейски не обоснованы. Для христиан, которые связаны 
Словом Божьим, брак есть завет на протяжении всей жизни 
в счастье или горести, в богатстве или нищете, в болезни 
и здоровье. То, что Бог сочетал, мы не должны разделять.

В браке, который стал небезопасен для супруга или де-
тей, разделение часто бывает желательным. Но  важно 
работать над преодолением трудностей, возможно, с  по-
мощью авторитетного консультанта. Даже когда обстоя-
тельства не настолько ужасны, важно найти такого совет-
ника. Не бойтесь обратиться за помощью, если чувствуете, 
что ваш брак в опасности.



170

«Пусть, несмотря на  возникающие трудности, сложности 
и даже уныние, ни муж, ни жена не таят мысль, что их союз — 
ошибка и  он приносит только разочарование… Пусть ваша 
любовь и снисходительность будут взаимными. Тогда семей-
ная жизнь станет не окончанием любви, но будет такой, как 
будто ваша любовь только началась. Тепло истинной друж-
бы, любовь, связывающая сердца, — это предвкушение радо-
стей небесных» (Служение исцеления, с. 360).

Закон доброты
Одним из  наиболее ярких проявлений любви в  доме яв-

ляется то, что можно назвать «законом доброты». Добрые 
слова, вежливость, терпение есть добродетели, часто прак-
тикующиеся лишь в общественных местах, где они создают 
нам образ хорошего человека. Но истинный христианин бу-
дет чутким и добрым также по отношению к супругу, детям, 
родителям, братьям и сестрам. По-настоящему характер рас-
крывается не тогда, когда мы на работе, в церкви или школе. 
Настоящие мы тогда, когда находимся дома с семьей или на-
едине с собой.

Мужья, жены и  дети должны свободно говорить о  своей 
любви и никогда не повышать голоса в гневе. Они должны за-
щищать чувства друг друга и проявлять сочувствие и терпе-
ние к слабостям родных. Необходимо заботиться о репутации 
членов своей семьи и говорить о них положительно в присут-
ствии других. И, наконец, следует оберегать святость семей-
ного круга и  не выносить личные вопросы на  обсуждение 
широкой общественности.

«Жена не должна иметь никаких секретов от своего мужа, 
но  ей не  следует делиться ими с  другими, равно как и  муж 
не должен иметь никаких секретов от своей жены и при этом 
не  рассказывать их  другим. Сердце жены должно быть мо-
гилой для недостатков мужа, и сердце мужа — могилой для 
недостатков жены. Никогда ни одна из сторон не должна по-
зволять себе шутки, которые могли  бы задеть чувства дру-



171

гого. Муж и жена никогда не должны даже шутя жаловаться 
кому-то третьему друг на  друга, так как частое потворство 
этому глупому и, как может показаться, совершенно безобид-
ному подшучиванию принесет обоим только неприятности и, 
возможно, даже отчуждение. Мне было показано, что вокруг 
семьи должен быть воздвигнут священный щит» (Христиан-
ский дом, с. 177).

Равные, но разные
Взаимная любовь и уважение между мужем и женой — яс-

ное требование Писания, согласно которому ни один из су-
пругов не превосходит другого. Это полное равенство можно 
рассматривать как возвращение назад, к истории Творения. 
«Ева была сотворена из ребра, взятого у Адама; это означа-
ло, что она не могла господствовать над ним как глава семьи 
и не была подчинена ему как стоящая ниже, но находилась 
рядом с  ним как равная, чтобы он  любил и  защищал ее» 
(Христианский дом, с. 25).

Конечно, не во всем мужчины и женщины одинаковы. По-
мимо различий в  росте, силе и  анатомии мужчины и  жен-
щины по-разному думают и чувствуют. У мужа и жены раз-
личные роли и  обязанности, для исполнения которых они 
используют свои природные способности. Мы должны пом-
нить, что Бог создал мужской и женский пол преднамеренно, 
несмотря на усилия нынешнего поколения размыть границы 
между ними.

Муж и отец
Библия устанавливает высокий стандарт для мужей, когда 

говорит: «Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил 
Церковь и предал Себя за нее» (Еф. 5:25). Муж и отец должен 
следовать за  Иисусом как за  образцом в  проявлении само-
отверженной любви к своей жене и детям.

«Отец является центром семьи, вокруг которого сосредото-
чены ее члены. Он законодатель, в характере которого прояв-



172

ляются наиболее твердые качества: активность, целеустрем-
ленность, порядочность, настойчивость, мужество, усердие 
и  полезная деятельность» (Христианский дом, с.  212). Отец 
является основным законодателем в своей семье — в соответ-
ствии с «мужеством» и «твердыми качествами», заложенны-
ми в него при творении.

«Бог ожидает, что члены наших семей научатся общать-
ся в работе и учебе, на богослужении и на отдыхе, что отец 
будет священником в  доме, отец и  мать вместе станут учи-
телями и друзьями своих детей» (Воспитание детей, с. 535). 
Обратите внимание на то, что в то время «как и отец, и мать 
должны быть учителями и  товарищами, только отец имеет 
преимущество — быть священником в доме. Таким образом, 
каждый муж и отец должен чувствовать особую ответствен-
ность молиться за свою жену и детей, осуществлять духовное 
руководство, подавать пример в ежедневных личных молит-
вах и посвящении, регулярно проводить семейные богослу-
жения, позаботиться о  посещении церкви всей семьей и  о 
служении свидетельства.

Однако не будет преувеличением сказать, насколько важно 
для мужа и отца проявлять смирение и кротость по отноше-
нию к  жене и  детям. Библия увещевает: «Отцы, не  раздра-
жайте детей ваших, дабы они не унывали» (Кол. 3:21).

Эллен Уайт советует: «Супруг не  доказывает свою муже-
ственность тем, что постоянно отстаивает свою позицию 
главы семьи. Уважение к  нему не  возрастет, если он  просто 
будет цитировать Писание, дабы поддержать свои притя-
зания на авторитет. Он не станет более мужественным, тре-
буя от своей жены, матери его детей, поступать согласно его 
планам, как будто они непогрешимы. Господь поставил мужа 
главой жены, чтобы он был ее защитником; он хозяин семьи, 
соединяющий ее  членов воедино, как и  Христос  — Глава 
церкви и Спаситель Тела. Пусть каждый муж, который гово-
рит о  своей любви к  Богу, внимательно изучит требования 



173

Божьи, касающиеся его положения. Авторитет Христа прояв-
ляется в мудрости, во всякой доброте и кротости; так и муж 
должен проявлять свою власть и подражать великому Главе 
церкви» (Христианский дом, с. 215).

Жена и мать
Жена и мать благословляется сочетанием внутренней силы 

и сладостных даров нежности и сопереживания. Материнская 
забота и  метод ее  воспитания дает ей  возможность влиять 
на своих детей, и это не может ни с чем сравниться. «Нежней-
шие земные узы объединяют мать и ребенка. Ребенок с боль-
шей готовностью воспринимает жизнь и пример матери, не-
жели отца, потому что их соединяют более крепкие чувства 
и нежные узы единства» (Христианский дом, с. 240).

Эллен Уайт постоянно говорила о возвышенной важности 
женщин как в  семье, так и  в церкви. «Царь, восседающий 
на своем престоле, занят не более важным делом, чем мать» 
(Христианский дом, с. 231). «Мы можем с уверенностью ска-
зать, что определенные женские обязанности являются более 
священными, более святыми, чем обязанности мужчины… 
Она [жена] должна сознавать, что равна мужу, чтобы быть 
рядом с ним, оставаясь верной своему долгу, как и он — свое-
му» (там же). «В жизни самоотверженных женщин отразится 
свет лица Божьего и придаст им такую силу, которая превзой-
дет силу мужчин. В семьях они смогут выполнить то, чего не в 
состоянии сделать мужчины: совершить работу, затрагиваю-
щую внутреннюю жизнь людей. Они приблизятся к сердцам 
людей, абсолютно недоступных для мужчин. Есть нужда в их 
труде» (Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 128).

Кроме выполнения своих собственных уникальных обя-
занностей жена, согласно учению Библии, призвана оказы-
вать поддержку своему мужу в  вопросах руководства дома. 
«Жены, повинуйтесь своим мужьям, как Господу» (Еф. 5:22; 
см. также ст. 33). Это подчинение не  является безуслов-
ным, но следует повиноваться «как Господу». Жена никогда 



174

не  должна чувствовать себя обязанной подчиняться своему 
мужу, если таким образом она проявит непослушание Богу, 
подвергнет себя или своих детей опасности или будет уни-
жена как личность.

Только Дух Божий может дать возможность мужьям и же-
нам относиться друг к другу так, как предопределено Небом. 
«Мы должны иметь Дух Божий, иначе в нашем доме никогда 
не будет согласия. Жена, если она имеет Дух Христов, будет 
внимательна к  своим словам; она будет владеть собой; она 
будет послушна и в то же время почувствует себя не рабыней, 
но спутницей мужу. Если муж является Божьим слугой, то он 
не будет господствовать над своей женой; он не будет свое-
вольным и взыскательным. Тепло домашнего очага — неоце-
нимое богатство. Если в доме обитает Дух Господень, он ста-
новится символом неба» (Христианский дом, с. 118).

Наследие от Господа
Дети, которых Библия называет «наследием от Господа» 

(Пс. 126:3), являются удивительным даром Божьим. Они 
приносят в  дом жизнь и  радость. Библия предписывает 
родителям воспитывать детей в  «учении и  наставлении 
Господнем» (Еф. 6:4). Открыть нашим детям любовь Иисуса 
и научить их проявлять послушание Ему — это самое глав-
ное миссионерское служение. По  этой причине родители 
не  должны позволять себе ничего, что помешает им  уде-
лять время и  внимание своим детям, которым это так не-
обходимо. Это требует терпения, молитв и верного приме-
ра для формирования христоподобных характеров наших 
детей. Тем не менее Господь обещает: «Наставь юношу при 
начале пути его: он не уклонится от него, когда и состарит-
ся» (Притч. 22:6). Это вселяет уверенность!

Дети (независимо от  возраста) со  своей стороны должны 
проявлять благодарность и  признательность по  отношению 
к своим родителям, повинуясь заповеди: «Почитай отца твое-
го и мать твою» (Исх. 20:12; cм. Еф. 6:1–3). К сожалению, Библия 



175

говорит, что многие христиане в последние дни будут «роди-
телям непокорны» (2 Тим. 3:2). Неуважение к родительскому 
авторитету — позорная характеристика нашего времени, что 
неизбежно приведет к неуважению к Богу и Его Слову. Наши 
дети с ранних лет должны быть научены не только повино-
ваться своим родителям, но и проявлять уважение к учителям 
и руководителям церкви и почтительно обращаться с пожи-
лыми людьми. И родители, и дети должны встать на стражу 
против гордого духа эпохи и оставаться скромными и уважи-
тельными по отношению к Богу и друг к другу.

Практическое применение
В то время как эта глава стремится описать идеал христо-

центричной семьи, большинство наших семей уже столкну-
лись с неудачами, трагедиями или болью. Огромное количе-
ство людей, например, испытали горечь развода. Во многих 
домах детьми пренебрегали или их  оскорбляли. Некоторые 
молодые люди не  нашли в  родной семье поддержку своим 
библейским убеждениям. Одни родители пришли ко Христу 
в позднем возрасте и теперь чувствуют вину за то, что не вос-
питывали своих детей в следовании за Богом. Другие терза-
ются чувством вины, что из-за их собственного негативного 
примера дети покинули церковь. Если вам знакомо что-то 
из  перечисленного, знайте, что вы  не одиноки. Обратитесь 
к Господу Иисусу, и Он даст сочувствие, прощение, покаяние, 
силу и  все, что еще может понадобиться для дальнейшего 
жизненного пути. Когда мы предаемся воле Божьей, будущее 
становится наполненным надеждой.

Истина заключается в том, что все христиане сталкивают-
ся со слабостями и порой борются с вредными привычками. 
Мы оплакиваем невыполненные обещания или собственные 
несовершенства, но мы не должны отчаиваться. Вместо этого 
выполните следующее:



176

1. Поставьте Иисуса на первое место, смиренно повинуясь 
Богу, даже если ваша семья возражает (см. Мф. 10:34–37).

2. Молитесь ежедневно за  развитие своего собственного 
характера и спасение каждого члена вашей семьи.

3. Признавайте свои слабости и не откладывайте позитив-
ные изменения.

4. Прощайте других и будьте терпеливыми к их слабостям.
5. Доверяйте Богу  — никогда не  бывает слишком поздно, 

чтобы получить духовное исцеление. Если Иисус пребывает 
в вашем сердце, то в вашем доме всегда будет царить любовь.



177

РАЗДЕЛ 6.  
ЦИКЛ БЛАГОВЕСТИЯ



178

ГЛАВА 22. ВЫСЛАЛ ДЕЛАТЕЛЕЙ

«Вышел сеятель сеять семя свое» (Лк. 8:5). «Нивы… побе-
лели и поспели к жатве» (Ин. 4:35). «Жатвы много, а делате-
лей мало» (Мф. 9:37).

Таковы лишь некоторые из  многих отрывков в  Священ-
ном Писании, где Иисус использовал примеры из  цикла 
посева и жатвы, чтобы проиллюстрировать процесс подго-
товки учеников. Подобно тому, как сельскохозяйственный 
цикл включает в себя подготовку почвы, посев, выращива-
ние, сбор урожая и сохранение, «цикл благовестия» требу-
ет эквивалентных фаз, которые весьма важны для истин-
ного успеха.

Порой христиане разочаровываются кажущимися 
им  скудными результатами своих усилий по  завоеванию 
душ. Но  проблема часто заключается в  неспособности 
осознать, что евангелизация является процессом, включа-
ющим несколько этапов, каждый из которых требует тща-
тельного планирования и  тяжелой работы. Если хотя  бы 
один шаг упустить из виду, это отразится на результатах.

Подготовка почвы
Первым шагом к  успешному росту растения является 

подготовка почвы к  принятию семян для нового урожая. 
Твердые комья должны быть разбиты, для того чтобы семя 
проросло. В притче о сеятеле (см. Мф.13:1–23) Иисус учил, 
что семя представляет Слово Божье, которое должно быть 
«посажено» в  человеческом сердце. Основываясь на  при-
мере подготовки почвы для посева, человеческое сердце 
так же должно быть смягчено, чтобы принять истины Слова 
Божьего.

Эллен Уайт отмечает: «Как сад должен быть подготов-
лен для природного семени, так и  сердце должно быть 



179

приготовлено для семени истины... Никто не  сеет в  не-
обработанную землю в надежде, что однажды она прине-
сет урожай. Необходим упорный, кропотливый труд, что-
бы подготовить землю, посеять семя и вырастить урожай. 
Так должно быть и  в духовном сеянии» (Христианский 
дом, с. 145, 146).

Писание говорит: для того чтобы выполнить это, Иисус 
«ходил, благотворя» (см.  Деян. 10:38). Служа нуждам дру-
гих людей, Он открывал их  сердца для духовных истин, 
которые жаждал насадить. Следуя Его примеру, мы  тоже 
найдем успех в достижении сердец, когда демонстрируем 
подлинную любовь и заботу, служа нуждам тех, кто посе-
щает наши общины. Мы можем установить искренние дру-
жеские отношения, укрепить доверие, и, когда семя Слова 
Божьего сеется, оно найдет сердца, открытые для приня-
тия истины.

Сеяние семени
Ни один фермер не  будет возделывать почву до  бес-

конечности. Подготовка почвы делается только с  целью 
посева семени. Без посева семян не будет никакого уро-
жая. Апостол Павел напоминает нам: «Кто сеет скупо, тот 
скупо и  пожнет; а  кто сеет щедро, тот щедро и  пожнет» 
(2 Кор. 9:6).

Многие христиане умеют строить дружеские отноше-
ния, но  никогда не  пытаются делиться с  людьми Словом 
Божьим. Когда наступает время обсудить вопросы веры 
или поделиться духовной литературой, мы  часто опаса-
емся поставить под угрозу наши дружеские отношения, 
боясь выглядеть чересчур религиозными. Тем не  менее, 
как фермер должен сеять семя, если он ожидает получить 
урожай, так и истинный христианин не потерпит неудачу, 
если будет сеять семена истины в  сердцах тех, для кого 
он трудится.



180

Культивирование
После того, как семя проросло, новое растение требует 

ухода. Это включает в  себя полив, подкормку удобрения-
ми, прополку и все, что содействует здоровому росту рас-
тения. Это, безусловно, отнимающая много времени и наи-
более трудоемкая фаза цикла роста. Там, где подготовка 
почвы и посев семени может занять день или два, культи-
вирование требует продолжительных усилий в  течение 
нескольких недель или месяцев.

Лучший способ помочь укорениться истине в  чьем-то 
сердце — регулярно преподавать этому человеку библей-
ские уроки. Апостол Петр увещевал новых верующих «воз-
любить чистое словесное молоко, дабы от  него возрасти 
вам во спасение» (1 Петр. 2: 2). Такое систематическое из-
учение и применение Слова способствует духовному рос-
ту, в  результате чего сорняки заблуждений и  греховные 
привычки с корнем вырываются из человеческого сердца. 
Именно через терпеливый труд новое духовное растение 
взращивается до сбора урожая.

Сбор урожая
Урожай  — это результат всех стараний и  трудов ферме-

ра. Только после того, как подготовка почвы, посев семени 
и культивирование растения были верно выполнены, он мо-
жет ожидать урожая. И только тогда, когда благовестник вни-
мательно следовал каждой фазе цикла, он также может ожи-
дать «урожая», радуясь решению людей жить для Христа.

Подобно тому, как созревшие плоды должны быть со-
браны во  время сбора урожая, так и  человек, размышляя 
о решении следовать за Христом, должен быть приглашен 
к действию. Поэтому Иисус призывает нас «молить Госпо-
дина жатвы, чтобы выслал делателей на жатву Свою» (Мф. 



181

9:38). Спаситель видел, что требуется больше сотрудников, 
чтобы собрать урожай!

Эллен Уайт пишет об этой духовной нужде следующее: 
«Многие осознают свою греховность и чувствуют потреб-
ность в  Спасителе, прощающем грех, но  они просто-на-
просто не  удовлетворены своими устремлениями и  целя-
ми. И  если не  произойдет решительного взаимодействия 
их  сердец с  истиной, если они своевременно не  услышат 
нужных слов, побуждающих к принятию решения под вли-
янием свидетельств, уже обретенных ими, то осознавшие 
свою вину пройдут стороной, не связав свою жизнь со Хри-
стом... Нужно побуждать людей к незамедлительному при-
нятию решения твердо встать на сторону Господа» (Еван-
гелизм, с. 283).

Сохранение
После того, как урожай был собран, зерно должно быть со-

хранено, чтобы оно могло «давать семя тому, кто сеет, и хлеб 
тому, кто ест» (Ис. 55:10). Каждый человек, пришедший 
ко  Христу, должен быть благословением и  ободрением для 
церкви («хлеб тому, кто ест») и  работать для спасения дру-
гих («семя тому, кто сеет»). Когда цикл благовестия проходит 
полный круг, он выполняет свою цель в подготовке учеников, 
и теперь тем предстоит обрести своих учеников.

Великое поручение призывает новых верующих научиться 
«соблюдать всё» (Мф. 28:20), что повелел Христос. Это требу-
ет систематического подхода к наставничеству тех, кто был 
недавно крещен, их  интеграции в  церковь и  обучению, как 
работать для спасения душ. Когда это совершается, то цикл 
продолжается непрерывно, с еще большим количеством ра-
ботников, присоединяющихся к Божьей работе.

«Душа, которую можно приобрести для истины, будет ору-
дием для приобретения других, и таким образом результаты 
благословения и спасения будут возрастать» (Христианское 
служение, с. 121).



182

Практическое применение
Символическое использование Иисусом сельскохозяй-

ственного цикла учит нас, что евангелизм — это длительный 
процесс. Подобно фермеру, благовестник должен терпели-
во работать, последовательно выполняя каждую фазу цик-
ла благовестия, доверяя Богу, что Он вознаградит его труды 
обильным урожаем. «Успех будет дан соответственно энту-
зиазму и настойчивости, с какой будет продвигаться работа» 
(Христианское служение, с. 262).

Нет кратчайших путей, когда речь идет о завоевании душ 
для Христа. Мы  должны подготовить почву сердца, посеять 
семя Слова Божьего, культивировать духовный интерес по-
стоянным исследованием Библии, побуждать к  принятию 
решения следовать за Христом и поддерживать это решение 
с помощью систематического ученичества.

Самое главное, мы  должны помнить, что только Бог дает 
рост (см. 1 Кор. 3:6). Ничто не может лучше убедить нас в на-
шей зависимости от Бога, чем работа ради спасения других. 
«Со многими молитвами должны вы трудиться для душ, ибо 
только таким образом вы  можете достичь сердец людей. 
Не  ваша работа, но  работа Христа, стоящего рядом с  вами, 
воздействует на сердца» (Евангелизм, с. 341).

Бог хочет использовать вас как Своего ученика, чтобы до-
стигнуть и спасти других людей. И то, насколько способными 
для этого вы себя считаете, не имеет значения. Господь вос-
полнит любую нужду. «Часто для достижения самых великих 
результатов Бог использует самые простые средства... Самый 
смиренный труженик, движимый Святым Духом, затронет 
невидимые струны, и  их звук разнесется до  концов земли 
и не смолкнет вовек» (Желание веков, с. 822). Иисус говорит: 
«Жатвы много, а  делателей мало» (Мф. 9:37). Будешь  ли ты 
Его соработником?



183

ГЛАВА 23. ПОДГОТОВКА ПОЧВЫ

Каждый фермер знает, что одним из  важных факторов 
для успешного посева является подходящая почва. Если 
почва не готова для семени, урожай в лучшем случае будет 
скудным. Этот момент Иисус подчеркнул в притче о сеяте-
ле: «Вот, вышел сеятель сеять; и когда он сеял, иное упало 
при дороге… иное упало на места каменистые… иное упало 
в терние... иное упало на добрую землю и принесло плод: 
одно во  сто крат, а  другое в  шестьдесят, иное  же в трид-
цать» (Мф. 13:3–8). Урожай получился только из семян, по-
саженных в «добрую землю».

Как мы  узнали из  предыдущей главы, семя представляет 
собой Слово Божье, в то время как земля — это человеческое 
сердце (см.  Мк. 4:14–20). Перед тем как сердце будет гото-
во к  принятию семени истины, оно должно быть смягчено. 
В  эпоху, когда люди, как правило, скептически относятся 
к религии, с ними надо установить отношения, внушающие 
доверие, чтобы была возможность для дальнейшего препод-
несения истины. И сделать это нужно прежде, чем их сердца 
будут открыты для ее принятия. Лучше всего эта цель дости-
гается через личное служение людям.

Метод Христа
«Перед сеятелями семян Слова Божьего стоит возвышенная 

задача: приготовить сердца к восприятию Благой вести... По-
терянная же душа нуждается прежде всего в глубоко личном 
участии. Нам следует подходить к  каждому человеку инди-
видуально, с  сочувствием, которое проявлял Христос, стре-
мясь пробудить интерес к великим вопросам вечной жизни. 
Сердца людей могут оказаться такими же твердыми, как утоп-
танная дорога, и  порою могут показаться тщетными любые 
попытки обратить их к Спасителю; однако там, где бессильны 



184

логика и доводы разума, любовь Христа, открывающаяся че-
ловеку через служение вестников, все-таки может смягчить 
окаменевшее сердце и укоренить в нем семена истины» (На-
глядные уроки Христа, с. 57).

Личное служение было излюбленным методом Христа. 
«Лишь метод Христа принесет подлинный успех в пропове-
довании Божьей истины. Находясь среди людей, Спаситель 
общался с ними, желая им добра. Он проявлял к ним сочув-
ствие. Он служил их нуждам и завоевывал их доверие. И толь-
ко после этого Иисус говорил им: „Следуй за Мною“» (Служе-
ние исцеления, с. 143). Доктор Филипп Саман в своей книге 
«Только метод Христа» обобщает этот вид служения словами: 
общение, сочувствие, служение и спасение.

Общение
Иисус не ждал, пока люди сами придут к Нему, — Он искал 

их. Наш Спаситель проводил с ними время, проявлял интерес 
к тому, что их интересовало. «Он находил тех, кто нуждался 
в Нем, в уличной толпе и у домашнего очага, в лодках, в си-
нагогах, на берегах озер и на брачном пиру. Он встречал их за 
повседневными занятиями и беседовал с ними» (Желание ве-
ков, с. 151). Христос был как духовным, так и общественным 
человеком, общался с людьми, надеясь в конечном счете до-
стичь их сердец Евангелием.

Этот образец дан нам как пример. Мы  тоже должны об-
щаться с людьми, чтобы показать свою заботу о них и узнать, 
как мы можем наилучшим образом послужить им. Иов выска-
зал эту мысль так: «Отцом был я для нищих и тяжбу, которой 
я  не знал, разбирал внимательно» (Иов. 29:16). Мы  должны 
стремиться развивать интерес к  нуждам других. И  хотя те, 
кого мы пытаемся достичь, могут не стать сразу же воспри-
имчивыми к  духовным вещам, есть много общих занятий, 
которые служат в качестве отправной точки для построения 
отношений. Помощь вашему соседу в уборке сада, приглаше-
ние коллеги на обед или совместная прогулка на велосипедах 



185

с неверующим родственником — это всего лишь несколь-
ко примеров того, как мы  можем приблизиться к  тем, для 
кого мы  трудимся. «Своей общительностью и  близостью 
к людям вы сможете повернуть ход их мыслей скорее, чем 
своими самыми талантливыми проповедями» (Служители 
Евангелия, с. 193).

Сочувствие
Сочувствовать означает «войти в  положение чужих 

чувств». Невозможно сочувствовать тем, с  кем мы  не же-
лаем общаться. «Новые познания вызывают интерес, кото-
рый явится источником эффективного служения» (Воспи-
тание, с. 269).

Во многих старых домах есть широкое крыльцо у главного 
входа. Люди уделяли много времени общению, они знали сво-
их соседей, у них были крепкие отношения с ними. Но време-
на изменились. Мы  живем в  более обезличенном обществе. 
Мы общаемся с другими в основном в виде SMS и сообщений 
электронной почты. В  результате сочувствия к  ближнему 
почти нет, мы становимся все более и более эгоцентричными.

Множество людей чувствуют себя слишком уставшими 
от  финансовых проблем, неустройства в  браке, проблем 
со здоровьем и общей неудовлетворенности жизнью, что-
бы интересоваться тем, что они считают просто другой ре-
лигиозной теорией. Они чувствуют, что никто не заботится 
о них и не понимает их и что их участь — это нести бремя 
в одиночку.

По этой причине Эллен Уайт наставляет: «Если бы мы сми-
рили себя пред Богом, были бы добры, учтивы, нежны и про-
являли сочувствие друг к другу, тогда там, где сегодня обра-
щается и  принимает истину один человек, обращались  бы 
сотни» (Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 189). «Сегодня мир 
нуждается в том же, в чем и девятнадцать столетий назад, — 
в откровении Христа» (Служение исцеления, с. 143). Подобно 
тому, как Спаситель был замечен у постели больного, среди 



186

беднейших слоев общества и стремился возвысить унижен-
ных, так и Его последователи должны проявлять Его милость, 
любовь и сочувствие в общении со своими ближними.

Служение
Когда Иисус общался с людьми и сопереживал их тяготам, 

Он был в  состоянии служить их  нуждам, поскольку желал 
им  добра. И  в этом также ответственность христиан  — слу-
жить нуждам человечества. В отношении этой ответственно-
сти Библия учит: «Раздели с голодным хлеб твой, и скитаю-
щихся бедных введи в дом; когда увидишь нагого, одень его 
и  от единокровного твоего не  укрывайся. Тогда откроется, 
как заря, свет твой, и исцеление твое скоро возрастет, и прав-
да твоя пойдет пред тобою, и слава Господня будет сопрово-
ждать тебя. Тогда ты воззовешь, и Господь услышит; возопи-
ешь, и Он скажет: “вот Я!” Когда ты удалишь из среды твоей 
ярмо, перестанешь поднимать перст и говорить оскорбитель-
ное, и отдашь голодному душу твою, и напитаешь душу стра-
дальца: тогда свет твой взойдет во  тьме, и  мрак твой будет 
как полдень» (Ис. 58:7–10).

Позднее эти  же наставления были повторены Иисусом, 
когда Он сказал: «Ибо алкал Я, и вы дали Мне есть; жаждал, 
и вы напоили Меня; был странником, и вы приняли Меня; был 
наг, и вы одели Меня; был болен, и вы посетили Меня; в тем-
нице был, и вы пришли ко Мне… Истинно говорю вам: так как 
вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сде-
лали Мне» (Мф. 25:35, 36, 40).

Именно в служении нуждам людей мы завоевываем их дове-
рие и готовим почву сердца для принятия истины Евангелия.

Спасение
Завоевывая доверие людей через общение, сочувствие 

и  служение, Иисус предлагал им: «Следуйте за  Мной». Этот 
призыв был всегда! Когда фермер заботливо готовит почву, 
он делает это с ясным намерением сеять.



187

Существует опасность позволить служению насущным 
нуждам людей затмить собой распространение евангельской 
вести. Некоторые люди никогда не  идут дальше служения 
физическим и эмоциональным потребностям. Они опасаются, 
что проповедь библейской истины повлечет за собой негатив-
ную реакцию собеседника. Тем не  менее, если тем, для кого 
мы трудимся, не предлагается следовать за Иисусом и Его Сло-
вом, то все будет потеряно. Евангелие является самой большой 
необходимостью в мире. «Не трудности, не изнурительная ра-
бота и  не бедность унижают человека. Унижает его чувство 
вины и греха. Именно грех порождает беспокойство и неудов-
летворенность. Христос хочет, чтобы его рабы служили душам, 
которые поражены грехом» (Желание веков, с. 822).

Даже если кто-то страдает от недуга, то все равно наиболь-
шей нуждой является исцеление души. Слова Христа рас-
слабленному о прощении грехов, которые он совершил до фи-
зического исцеления, представляют поразительный пример 
вышесказанного (см.  Мк. 2:1–12). «Парализованный нашел 
во  Христе исцеление как для души, так и  для тела. Он  нуж-
дался в душевном здоровье до того, как смог по-настоящему 
оценить здоровье телесное. Прежде чем исцелить физический 
недуг, Христос приносит утешение душе и избавляет ее от гре-
ха. Этот урок не следует оставлять без внимания» (Служение 
исцеления, с. 77).

Если мы  общаемся, сочувствуем и  служим, но  никог-
да не  спасаем, мы  обретаем друзей только для этой жизни. 
Но Бог желал бы, чтобы мы обретали друзей для вечности.

Практическое применение
Метод Христа является образцом. Только настоящее сочув-

ствие и служение окружающим откроют сердца для получения 
и  принятия истины. «Нужно прикладывать усилия со  своей 
стороны, чтобы сблизиться с людьми. Если бы меньше времени 
отдавалось проповедованию, а больше — личному служению, 
тогда можно было  бы получить гораздо лучшие результаты. 



188

Бедные нуждаются в  помощи, больные  — в  уходе, опечален-
ные и скорбящие — в утешении, несведущие — в наставлении, 
неопытные  — в  совете. Мы  призваны плакать с  плачущими 
и радоваться с радующимися. Сопровождаемая силой убежде-
ния, силой молитвы и силой любви Божьей, эта работа не мо-
жет быть и не будет бесплодной» (Служение исцеления, с. 143).

Обратите внимание на окружающих вас людей, которые пе-
режили горе, или живут в бедности, или борются с болезнями 
или искушением. Спросите себя, что вы можете сделать, чтобы 
послужить их нуждам, помочь им нести бремя, вдохновить их и 
показать сострадание Христа. Помните, что «ваш успех будет 
зависеть не столько от ваших познаний и способа изложения, 
сколько от вашей способности находить путь к сердцу» (Хри-
стианское служение, с. 122). На этой неделе найдите человека, 
которому вы бы могли помочь. Делая это, вы будете завоевы-
вать сердца и готовить их для принятия библейской истины.

Практические способы «подготовки почвы» сердца
•	 Найдите время, чтобы установить дружеские от-

ношения; поддержите разговор и  будьте хорошим 
слушателем.

•	 Служите насущным нуждам людей (помогите покосить 
газон, приготовить еду, когда кто-либо болен, посиди-
те с ребенком, подвезите кого-нибудь и т. д.).

•	 Подарите подарок «со смыслом».
•	 Проявляйте особый интерес к вашему другу.
•	 Пригласите ваших друзей на обед.
•	 Найдите время, чтобы помочь в чем-либо (ремонт дома, 

садоводство/ландшафтный дизайн, ремонт автомоби-
лей и т. д.).

•	 Будьте чутки и  внимательны, замечая, если у  вашего 
друга неприятности или он перенес стресс. Предложи-
те ему поддержку.

•	 Молитесь о  Святом Духе, чтобы Господь подготовил 
сердце вашего друга для принятия библейской истины.



189

ГЛАВА 24. СЕЯНИЕ СЕМЕНИ

Важность подготовки почвы, часто упоминаемая как 
«евангелизм дружбы», не может быть переоценена. Фермер 
не возделывает почву бесконечно. Он делает это, чтобы по-
сеять семена. Иисус сказал: «Семя есть слово Божие» (Лк. 
8:11). Должно наступить время, когда мы  начнем делиться 
библейской истиной с  нашими друзьями. Без посева семян 
урожая не  будет. Поэтому Библия советует нам «сеять при 
всех водах» (Ис. 32:20), говорить о Слове Божьем, где бы мы 
ни были.

С чего начать?
Прежде чем мы сможем посеять семя, мы должны знать, 

где это сделать. Для этого нам нужно только оглядеть-
ся. Господь посылает Своих последователей в  их родные 
семьи, а  также предоставляет им  возможность говорить 
о Евангелии соседям и коллегам, чтобы достичь других че-
рез их влияние (см. Деян. 17:24–28).

Иисус сказал ученикам, что они будут Его свидетелями 
«в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края 
земли» (Деян. 1:8). Эллен Уайт пишет: «Это урок для всех, 
кому дана весть истины для передачи ее  миру: сначала 
их собственное сердце должно быть исполнено Духа Божь-
его, их труд должен начаться дома; их семьи должны уви-
деть пользу от  их влияния... Пусть работа расширяется; 
все соседи должны увидеть вашу заинтересованность в их 
спасении. Свет истины пусть будет верно представлен им, 
ибо их спасение имеет важное значение. Круг влияния слуг 
Божьих должен расширяться, пока весть истины дойдет 
до краев земли» (Дух пророчества, т. 3, с. 240).



190

Домашнее миссионерское поле
Первым и главным миссионерским полем для нас являет-

ся наша семья, но  распространение Евангелия среди род-
ных иногда может оказаться очень сложной задачей. Те, кто 
лучше всего знаком с нашей жизнью, нашими недостатками 
и слабостями, могут использовать их как оправдание, чтобы 
отвергнуть истину, которую мы представляем им. Это то, что 
Иисус имел в виду, когда сказал: «Не бывает пророк без че-
сти, разве только в отечестве своем и у сродников и в доме 
своем» (Мк. 6:4).

С другой стороны, так как самые близкие знают наши сла-
бые стороны, они, вероятно, более осведомлены о  положи-
тельных изменениях, которые Господь произвел в  нашей 
жизни. Эти изменения могут оказать соответствующее вли-
яние. Исследования показали, что примерно трое из  четы-
рех христиан приходят ко Христу благодаря влиянию друга 
или родственника, и более половины из присоединяющихся 
к Церкви АСД делают это после полученных от своих знако-
мых приглашений на церковные мероприятия.

Поиск и спасение потерянных
В то время как служение ближним имеет важное значение, 

Господь расширяет сферу нашего труда дальше, за пределы 
круга друзей и  родных. Великое поручение повелевает нам 
идти и учить (см. Мф. 28:19). Метод Иисуса состоял в «поис-
ке» (см.  Лк. 19:10) потерянных. Приведенные тексты описы-
вают усилия для достижения тех, кого мы в данный момент 
не знаем. Писание обещает: «Сеявшие со слезами будут по-
жинать с  радостью. С  плачем несущий семена возвратится 
с радостью, неся снопы свои» (Пс. 125:5, 6). Мы должны быть 
готовы «выйти вперед», если хотим найти сердца, воспри-
имчивые к истине. Нам необходимо развивать образ мыслей 
Христа: «Каждая душа была драгоценна для Него... В каждом 



191

человеке Он видел падшую душу, ради спасения которой Он 
пришел» (Путь ко Христу, с. 12).

Для большинства людей быть добрыми, пытаясь завести 
новых друзей, не  проблема. Сложность наступает в  пони-
мании, как и  когда переходить к  духовной части разговора. 
Многие христиане, парализованные неопределенностью 
и  страхом, останавливаются и  не провозглашают библей-
скую истину.

Из-за того, что все люди разные, конечно, сложно узнать 
то самое лучшее время, когда направить тему разговора к ду-
ховным вещам или когда человек будет положительно реа-
гировать на  наши слова. Несмотря на  это, мы  должны в  ка-
кой-то момент довериться Богу и посеять семя истины.

Проверка почвы
Некоторые люди ошибочно полагают, что нужно тратить 

годы для построения отношений с  кем-то, прежде чем тот 
человек будет открыт для духовной истины. Они указывают 
на метод Иисуса в служении людям (см. предыдущую главу) 
и полагают, что, если не уделить продолжительное время для 
построения отношений до  момента благословестия (еван-
гельских встреч, служения от  двери к  двери и  т. д.), то  все 
наши усилия будут неэффективными. Тем не менее продол-
жительность времени, необходимого для подготовки почвы, 
зависит от конкретного человека. Для одних это действитель-
но может занять годы, но для других хватит нескольких меся-
цев, недель, дней  или, как в случае с женщиной из Самарии, 
лишь нескольких минут (см. Ин. 4:1–26).

Все служение Иисуса длилось только три с половиной года. 
В то время как Он регулярно оказывал поддержку личным слу-
жением, Он не  упускал возможности говорить на  духовные 
темы даже в  начале отношений. Спаситель знал, что одним 
людям требуется много времени и личного служения, прежде 
чем они откроют свои сердца для истины, для обращения же 
других можно затратить гораздо меньше усилий, поскольку 



192

Дух Святой уже работал в их жизни. И сегодня вокруг нас есть 
те, кого Святой Дух уже приготовил для принятия Евангелия, 
им просто нужен тот, кто поделится с ними истиной.

Лучший способ узнать, готов  ли человек к  принятию ис-
тины,  — это «проверка почвы». Просто коснитесь духов-
ных вопросов и  посмотрите на  ответную реакцию. Расска-
жите о своих выходных, в том числе и коротко о церковных 
встречах, на  которых вы  были. Упомяните, что вы  слышали 
в проповеди или на молитвенном собрании. Предложите по-
молиться с  тем, кто морально подавлен. Коротко расскажи-
те о своем опыте с Богом. Если реакция положительная, это 
может указывать на определенный интерес к теме. Начните 
постепенно привносить больше духовных идей, библейских 
тем в  ваши беседы с  этим человеком. Если собеседник про-
являет равнодушие, не переживайте. Помните, что ситуация 
может быстро измениться, поэтому не бойтесь периодически 
«проверять почву».

Молчаливые вестники
Делиться духовной литературой или DVD-дисками  — это 

отличный способ «проверить почву», насаждая семя Сло-
ва Божьего. Эллен Уайт советует: «Публикации должны из-
даваться и  распространяться подобно осенним листьям. 
Эти молчаливые вестники просвещают и  формируют разум 
огромного количества людей в каждой стране и каждом на-
роде» (Вестники надежды, с. 5).

Словосочетание «молчаливые вестники» как нельзя лучше 
подходит для описания влияния книг и  трактатов, которые 
не спорят с читателем, а просто ждут своего часа. Это «молча-
ние» позволяет человеку бороться с Богом наедине, не опа-
саясь за свою репутацию, как это часто бывает, когда он слы-
шит истину от другого человека. Многие люди будут читать 
литературу, откладывать ее, а  затем возвращаться к  ней 
снова и  снова, побуждаемые Святым Духом. Истинная цен-
ность распространения литературы станет известной только 



193

в вечности. Эллен Уайт пишет: «Близится время, когда свыше 
тысячи человек будут обращаться ежедневно, и большинство 
из них будет обязано нашей литературе своим первым сопри-
косновением с истиной» (Вестники надежды, с. 151).

Через распространение трактатов, книг, журналов 
и DVD-дисков многие люди, которые не могли бы в противном 
случае взять в руки Библию, делают это. «Если бы было воз-
можно поставить одну работу выше другой, то наиболее важ-
ной была бы та, которая позволяет нашим публикациям дости-
гать людей, побуждая их к исследованию Писания» (Вестники 
надежды, с. 7).

Если мы  не уверены в  вопросе распространения литера-
туры конкретному человеку, самое лучшее  — попробовать. 
Мы можем быть удивлены, обнаружив восприимчивое серд-
це там, где меньше всего этого ожидали. «Наша литература 
должна распространяться повсеместно. Истину следует сеять 
повсюду, ибо мы не знаем, где она будет услышана — здесь 
или там. Руководствуясь своими собственными ошибочными 
суждениями, мы  можем посчитать, будто неразумно пред-
лагать литературу тому или иному человеку, хотя на  самом 
деле именно он или она примет истину с наибольшей готов-
ностью. Распространяя литературу, сообщающую истину для 
настоящего времени, мы  не можем предвидеть результаты» 
(Вестники надежды, с. 4).

Пробуждение интереса
Мы должны не только сеять семена истины, чтобы най-

ти тех, кто уже заинтересован в  вечных вопросах. Наше 
свидетельство или распространение библейской литера-
туры может пробудить интерес там, где его ранее не было. 
«В своей работе вы обязаны не только ковать железо, пока 
оно горячо, но  и неустанными ударами разогревать его» 
(Евангелизм, с. 647).

Мы должны стремиться укреплять доверие через забот-
ливое служение другим, но  мы не  можем ждать, пока люди 



194

придут и  сами попросят литературу, содержащую истину. 
«Я хочу сказать, братья и сестры, что мы должны трудиться 
для заблудших везде, где они есть. Не  нужно ожидать, что 
те, кто несет на себе сковывающее влияние мира, сами про-
явят беспокойство за свою душу. Мы должны проявлять его 
за них» (Рукописи, т. 18, с. 284).

Весть жизни и смерти
Большинство христиан излишне беспокоятся о  том, что 

подумают о них люди. Тем не менее те, кто живет для мира, 
не стесняются рассказывать христианам все, что те бы пред-
почли и не знать! Они повествуют о своих похождениях в вы-
ходные дни, о любимых фильмах и многом другом, что важ-
но для них. Но мы часто можем молчать о том, что важно как 
для нас, так и  для наших слушателей. Конечно, мы  никогда 
не  должны стремиться обидеть людей. Однако мы  можем 
быть полны энтузиазма, говоря о том, что важно для нас, точ-
но так же, как они рассказывают нам о том, что интересует их. 
Прежде всего, мы никогда не должны забывать: то, чем живем 
мы, крайне необходимо людям в этом мире, чтобы им избе-
жать участи быть потерянными для вечности.

Эллен Уайт писала: «Вы должны ценить собственную веру, 
для того чтобы успешно представлять ее другим» (Принципы 
христианского воспитания, с. 194).

Иисус понимал ценность Евангелия, и  Он делился им  с 
теми, кто даже не  осознавал своей нужды в  нем. Спаситель 
сказал женщине самарянке: «Если  бы ты знала дар Божий 
и Кто говорит тебе: „дай Мне пить“, то ты сама просила бы у 
Него, и Он дал бы тебе воду живую» (Ин. 4:10). Христос объяс-
нил: если бы она только знала то, что знал Он, то просила бы 
Его поделиться с ней этим!

Господь доверил нам весть, которая имеет жизненно важ-
ное значение для этого времени. Если бы мир знал важность 
того, что Бог открыл нам в Своем Слове, то люди сами проси-
ли бы нас рассказать им о Евангелии. «Наша весть является 



195

вестью жизни и смерти, и мы должны позволить ей предстать 
в качестве великой силы Божьей. Нам необходимо предста-
вить ее во всей своей выразительной силе. Тогда Господь сде-
лает ее действенной» (Рукописи, т. 1, с. 57).

Практическое применение
В притче о сеятеле Иисус описал человека, который вышел 

сеять семена. Некоторые семена упали на обочину, другие — 
на  каменистую землю, третьи  — среди колючек, но  только 
семя, которое упало на добрую землю, принесло плод. В этой 
притче мы обнаруживаем, что не сеятель, не тип семени и не 
способ посева определил успех. Успех урожая зависел от вида 
почвы, в которую семя было посеяно. Этот урок должен во-
одушевить и  наставить каждого ученика Христа. Не  наше 
красноречие, расторопность, способность или точная мето-
дология определяют успех усилий по завоеванию душ. Более 
важно состояние сердца того, с кем мы работаем. Чем боль-
ше семян мы  сеем, тем более вероятно, что будет найдена 
«добрая почва» — сердце, подготовленное для семян истины, 
которые дадут всходы и принесут плод спасения.

Библия говорит нам: «Кто наблюдает ветер, тому не се-
ять; и кто смотрит на облака, тому не жать» (Еккл. 11:4). Дру-
гими словами, если мы отложили духовный посев и жатву, 
потому что ожидаем идеального времени или условий, 
чтобы делиться истиной, то никогда не увидим плода на-
ших трудов. «Как ты не знаешь путей ветра и того, как об-
разуются кости во чреве беременной, так не можешь знать 
дело Бога, Который делает все. Утром сей семя твое, и вече-
ром не давай отдыха руке твоей, потому что ты не знаешь, 
то или другое будет удачнее, или то и другое равно хорошо 
будет» (Еккл. 11:5, 6).

Мы не можем знать, что происходит в сердце другого чело-
века, не  можем знать идеального времени, когда начать ду-
ховную беседу или делиться литературой. Вдохновенный со-
вет заключается в том, чтобы сеять семя утром и вечером. Это 



196

вечный принцип: «Кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; а кто 
сеет щедро, тот щедро и пожнет» (2 Кор. 9:6).

На этой неделе возьмите брошюры, журналы, книги 
и  DVD-диски для распространения. Держите их  в своем ав-
томобиле или в другом месте, откуда их легко взять. Начните 
практиковать привычку держать несколько брошюр в  кар-
мане, чтобы вы могли распространить их, подобно «осенним 
листьям». Затем выберите того, кого вы знаете, и исследуйте 
«почву» его сердца. Молитесь о мудрости и смелости, о том, 
чтобы Бог организовал встречи с теми, кто открыт для исти-
ны. Идите вперед, чтобы сеять драгоценные семена истины; 
пусть Бог поможет вам вернуться с  весельем, «неся снопы 
свои» (Пс. 125:6).

Практические способы «посева» семян истины
•	 Делитесь тем, что Бог сделал в вашей жизни в прошлом 

или делает в настоящем.
•	 Расскажите о  том, как вы  пришли к  познанию Христа 

и стали адвентистами седьмого дня.
•	 Предложите своему другу, родственнику или знакомо-

му помолиться.
•	 Делитесь библейскими обетованиями с теми, кто ока-

зался в сложной ситуации.
•	  Распространяйте небольшие трактаты, оставляя их  в 

общественных местах, передавая незнакомым людям 
или тем, с кем вы уже знакомы.

•	 Делитесь CD- и  DVD-дисками, содержащими истину, 
и  продолжайте определять уровень интереса людей 
к духовной тематике.

•	  Запишите мысли на духовные темы в социальных се-
тях, делитесь ссылками на  веб-сайты или на  группы, 
которые содействуют распространению истины.

•	 Приводите в  разговоре стихи из  Библии или факты 
из той темы, которую вы недавно изучили.



197

•	 Распространяйте евангельские книги или уроки по из-
учению Библии.

•	 Приглашайте людей на церковные служения или ме-
роприятия (субботнее богослужение, молитвенное 
собрание, концерты, семинары, евангельские встре-
чи и т. д.).

•	 Пригласите своих друзей или знакомых на  меропри-
ятия местной конференции (женские или мужские 
встречи, семейные выезды для отдыха, летние лагеря 
и т. д.).



198

ГЛАВА 25. ПОДДЕРЖКА РОСТА

После того как почва была подготовлена и семена были по-
сеяны, начинается фаза культивирования, процесс, который 
помогает росту растений. Оно включает в себя предоставле-
ние им  солнечного света и  воды, надлежащих питательных 
веществ, удаление сорняков, которые заглушают их  рост, 
и  защиту их  от вредного влияния. Фаза культивирования 
очень важна для роста растений, она требует больше всего 
времени и  труда. В  то время как подготовка почвы и  посев 
может занять несколько дней, выращивание новых растений 
и их созревание занимает несколько месяцев.

После того как сердце было смягчено и интерес к Слову 
Божьему вызван, следующим шагом является поддержка 
этого интереса через регулярные библейские исследова-
ния. Тот, для кого вы трудитесь, растет в понимании и при-
менении Слова. Истина Слова Божьего «обеспечивает пи-
тательными веществами», необходимыми для роста, и дает 
свет и  силу для удаления «сорняков»  — ложных учений 
и греховных привычек.

Важность преподавания уроков по изучению Библии
Одна из самых больших потребностей в церкви сегодня — 

это нужда в  членах, которые будут взращивать духовные 
привычки, преподавая библейские уроки. Мало кто понима-
ет, какой невероятный потенциал может быть освобожден 
в  церкви, когда ее  члены посвятят себя преподаванию биб-
лейских курсов хотя  бы один раз в  неделю. Вполне может 
быть так, что кто-либо крестился, ни  разу не  посетив «вы-
ставки здоровья» или другие мероприятия по здоровому об-
разу жизни. Также возможно, что кто-то не ходил на канику-
лярные школьные занятия или евангельские вечера. Но есть 
одно, что должен сделать каждый адвентист седьмого дня, 



199

перед тем как примет крещение. Каждый должен изучить 
библейский курс. Именно на  этих уроках истина касается 
сердца и принимаются судьбоносные решения верить и сле-
довать за Христом в повседневной жизни.

В процессе евангелизации преподавание библейских уро-
ков часто является самым сложным процессом. В  то время 
как большинство членов церкви добровольно вовлечены 
в  другие виды служения, лишь немногие готовы проводить 
занятия по изучению Библии. Нам легче трудиться в любой 
другой сфере евангелизации, однако большинство наших об-
щин никогда не увидят значительного увеличения духовного 
урожая до тех пор, пока большинство их членов не будут пре-
подавать библейские курсы.

Реформы в изучении Библии
Сам Бог благословил формат изучения Библии в виде во-

просов и ответов. В Священном Писании мы видим примеры, 
когда Иисус задавал вопросы: «Как читаешь?», а затем указы-
вал на библейские истины. Этот же способ распространен и в 
наше время. Практика этого простого метода восходит к ран-
ним годам существования Церкви адвентистов седьмого дня.

Это случилось летом 1883 года; в то время истина была рас-
пространена главным образом через брошюры и ​​литературу 
или проповедование большому количеству людей. Пастор 
С. Н. Хаскелл проповедовал на  собрании в  палатке Южной 
Калифорнии, когда началась сильная буря. Грохот был таким 
оглушительным, что люди не  могли слышать говорящего, 
и  было предложено отменить встречу. Но  пастора Хаскелла 
внезапно озарила данная Богом идея. Он призвал людей со-
браться вокруг него в центре палатки и стал озвучивать во-
просы, за которыми следовали тексты, которые люди должны 
были найти. Тогда он называл одного или другого, чтобы они 
читали текст вслух. Таким образом он  смог завершить свое 
выступление, и  эффект был поразительный! Люди видели 



200

ответы на многие из своих вопросов, взятые прямо из их соб-
ственных Библий, и были глубоко впечатлены истиной.

После того, как гости разошлись, пастор Уильям Уайт рас-
сказал своей матери о  произошедшем в  ту ночь. На  следу-
ющий день Эллен Уайт встретилась с  пастором Хаскеллом 
и другими служителями и рассказала им, что та встреча была 
благословенна Богом. Господь показал ей видение, в котором 
она видела тысячи адвентистов седьмого дня, идущих в дома 
и делящихся истиной таким образом.

Описание видения дано в книге «Христианское служение»: 
«В  ночных видениях мне было показано большое рефор-
маторское движение среди народа Божьего. Многие люди 
славили Бога. Больные исцелялись, и  совершались всякие 
чудеса. Сотни и тысячи людей навещали другие семьи и от-
крывали перед ними Слово Божье. Сердца людей испытывали 
на себе убеждающую силу Святого Духа, людьми овладевал 
дух подлинного обращения» (с. 42). Это яркое видение пока-
зало Божий план реформы среди Его народа — реформы в ис-
следовании Библии.

Идея, данная с неба
Пастор Хаскелл был вдохновлен видением Эллен Уайт, 

предусматривавшим простое наставление о том, как делить-
ся библейскими истинами, используя тот  же самый формат 
вопросов и  ответов, который применил он  сам. В  октябре 
того же года он организовал десятидневный курс библейских 
чтений для подготовки рядовых членов (изучение Библии 
тогда называли «библейскими чтениями»).

Объявление было дано в одной из ведущих адвентистских 
газет. Оно гласило: «Приглашаются не только молодые мужчи-
ны и женщины, но и люди зрелого возраста; даже если их го-
ловы убелены седыми волосами, они не  являются слишком 
старыми, чтобы посещать семьи, рассказывая о том, что Бог 
сделал для них, и читая Священное Писание» (С. Н. Хаскелл. 
Знамения времени, 18 октября 1883 г., с. 465). Эллен Уайт поз-



201

же написала: «Совместное изучение Библии — это план, пред-
усмотренный Небом. Есть много людей, которые могут быть 
задействованы в этой отрасли миссионерской деятельности, 
развиваясь и  становясь могущественными орудиями в  руке 
Божьей» (Христианское служение, с. 141).

Достойны внимания те, кто был привлечен к  преподава-
нию библейских уроков. Это пожилые и молодые, мужчины 
и  женщины, все, кто мог рассказать о  действиях Бога в  их 
жизни и  читать Священное Писание. В  таком методе изуче-
ния Библии заключалась гениальная, имеющая «небесное 
происхождение» мудрость. Больше церковь не была зависи-
ма от служителей, которые только одни распространяли ис-
тину. Это был метод, который давал возможность тысячам ря-
довых членов стать важным орудием в евангельской работе.

Раскрывая силу
Некоторые полагают, что преподавание библейских уро-

ков должно проходить в сокращенной форме, чтобы не сму-
щать людей особыми доктринами, которые вызывают споры. 
Но это лишь удаляет людей от истины. Те, кто придержива-
ется этой точки зрения, не понимают огромной силы, заклю-
ченной в  преподавании уроков по  изучению Библии, кото-
рые идеально подходят для удовлетворения потребностей 
мира, больного грехом.

Во-первых, изучение Библии использует силу Слова. 
Господь обещал: «Слово Мое… не возвращается ко Мне тщет-
ным, но  исполняет то, что Мне угодно, и  совершает то, для 
чего Я послал его» (Ис. 55:11). Мы никогда не должны забы-
вать, что Слово Божье животворит. Апостол Петр напоминает 
нам о том, что мы рождены свыше, «как возрожденные не от 
тленного семени, но от нетленного, от слова Божия, живого 
и пребывающего вовек» (1 Петр. 1:23). Эллен Уайт пишет: «Со-
зидательная энергия, вызывавшая к  существованию миры, 
содержится в Слове Божьем. Это Слово дает силу, оно рожда-
ет жизнь… Оно преобразует и обновляет человека по образу 



202

Божьему» (Воспитание, с. 126). Эта сила заключена в личном 
изучении Библии!

Во-вторых, преподавание уроков по  изучению Библии 
связывает нас с  сердцами тех, для кого мы  работаем. Дела 
доброты, конечно, производят определенное впечатление, 
но  они не  сравнимы с  любовью, передаваемой через пре-
подавание регулярных еженедельных уроков по  изучению 
Библии. Человек, с  которым вы  изучаете библейский курс, 
не сможет не заметить, сколько времени вы жертвуете ради 
этих занятий. И это произведет на него впечатление. Кроме 
того, преподавание уроков по изучению Библии происходит 
не просто для распространения информации, но и для того, 
чтобы помочь понять, принять и применить спасение, пред-
ложенное в Слове Божьем. Это очень личный опыт, который 
поможет любому человеку удовлетворить глубочайшие по-
требности души.

Наконец, преподавание личных уроков по  изучению 
Библии имеет важное значение для духовного роста са-
мого преподавателя. Вот почему Эллен Уайт писала: 
«Члены наших церквей должны больше трудиться, идя 
из дома в дом, уча людей библейским истинам и распро-
страняя христианскую литературу. Христианский ха-
рактер может быть всесторонне и  в полной мере развит 
только тогда, когда человек считает для себя преимуще-
ством безвозмездно трудиться в деле возвещения истины 
и поддерживать дело Божье своими средствами» (Свиде-
тельства для Церкви, т. 9, с. 127). «Проповедникам следу-
ет учить членов общины, что для своего духовного воз-
растания они должны нести бремя, возложенное на  них 
Господом, — приводить души в соприкосновение с исти-
ной» (Христианское служение, с. 69).

Лучший способ запомнить то, что мы уже знаем, и возрас-
тать в  нашем познании истины заключается в  передаче тех 
знаний, которыми мы владеем. «Тот, кто начинает с самых ма-



203

лых познаний и по своей скромности говорит лишь о том, что 
действительно знает, стремясь в  то  же время познать боль-
шее, обнаружит в своем распоряжении необозримые небес-
ные сокровища, ожидающие его. Чем больше будет он стре-
миться отдавать излившийся на него свет, тем больше света 
будет ему дано вновь и  вновь. Чем усерднее мы  объясняем 
Слово Божье другим, тем яснее оно становится для нас. Чем 
больше мы делимся нашими познаниями и чем активнее при-
меняем свои способности, тем больше знаний и сил мы полу-
чим» (Наглядные уроки Христа, с. 354).

Не забудьте спросить
Как правило, мы  можем обнаружить интерес к  изуче-

нию Библии среди тех, с кем мы уже общались на эти темы 
(«подготавливали почву и сеяли семена»). Это могут быть 
наша семья, друзья, коллеги, соседи, гости церкви, те, кто 
присутствовал на евангельских встречах или другом цер-
ковном мероприятии. Интерес к  изучению Библии также 
часто обнаруживается благодаря служению литератур-
ного евангелизма, работе «от дома к дому», через рассыл-
ку приглашений по изучению Библии. Несмотря на то, что 
многие говорят: «Люди не  интересуются больше Библи-
ей», мы должны доверять словам Иисуса: «Нивы… побеле-
ли и поспели к жатве» (Ин. 4:35). Он также сказал: «Жатвы 
много» (Мф. 9:37). Верим ли мы Ему? Хотя нам нужно будет 
заняться поиском, но в мире нет недостатка в людях, кото-
рые открыты для изучения Библии.

«Многие, читая Писания, не могут уразуметь их истинно-
го смысла. Души, жаждущие света, благодати, Святого Духа, 
возносят к небу молитвы, прошения и проливают слезы. Они 
находятся на пороге Царства Божьего и ждут, когда их при-
гласят войти» (Деяния апостолов, с. 109).

Вот несколько способов, с  помощью которых вы  можете 
предложить людям совместное изучение Библии:



204

•	 «Недавно я увидел комплект пособий, которые отвеча-
ют на  наиболее часто задаваемые вопросы о  Библии. 
Я  хотел  бы изучить их, не  сможем  ли мы заниматься 
вместе?

•	 «Я  ищу того, кто заинтересовался  бы изучением 
Библии вместе со мной, и я подумал о вас. Согласны ли 
вы встречаться один раз в  неделю, чтобы в  течение 
часа изучать Слово Божье?»

Причина, по  которой большинство людей никогда не  на-
ходят желающих изучать Библию, в  том, что они никогда 
не  спрашивают об  этом. Независимо от  метода, который 
вы используете, секрет получения согласия на прохождение 
уроков по изучению Библии тот же самый — просите!

Как преподавать уроки по изучению Библии
Преподавать уроки по  изучению Библии намного проще, 

чем предполагает большинство людей. Не надо быть сверх-
мудрым знатоком Библии. Все, что требуется,  — это готов-
ность сердца и любовь к людям. Уроки по изучению Библии 
могут проводиться как индивидуально, так и  в небольшой 
группе. Есть много вариантов проведения урока, также мож-
но выбрать простой формат вопроса — ответа. Другие ресур-
сы, которые могут быть использованы, — это Библия с помет-
ками, личные заметки или видеопрезентации. Вот некоторые 
простые шаги по преподаванию уроков по изучению Библии:

1. Подготовьте свое сердце (см. Пс. 37:5). Молитесь, что-
бы Святой Дух явил Свою силу в  вашей жизни. «Без живой 
веры в Христа как личного Спасителя невозможно, находясь 
в этом скептическом мире, показать окружающим людям силу 
и привлекательность вашей веры. Если вы желаете вытаски-
вать грешников из  стремительно текущего потока, то  ваши 
ноги не должны стоять на скользком месте» (Служители Еван-
гелия, с. 274).

2. Подготовьте урок. Выберите набор учебных пособий 
по  изучению Библии и  пройдите первый урок самостоя-



205

тельно. Ответьте на  вопросы, внимательно ознакомьтесь 
с  ними. Выделите два или три наиболее важных пункта 
и ряд соответствующих вопросов. Сделайте личные замет-
ки, запишите свои мысли, которыми вы можете поделиться 
в ходе изучения.

3. Работайте с  партнером. Пригласите другого члена 
церкви, чтобы он  поддерживал вас в  изучении. Таким об-
разом вы можете воодушевлять и поддерживать друг друга. 
По  этим и  многим другим причинам Иисус посылал Своих 
учеников по двое (см. Лк. 10:1; Желание веков, с. 350).

4. Приходите на  занятие вовремя. Это покажет, что 
вы цените свое время и время вашего ученика, что будет спо-
собствовать укреплению доверия.

5. Общайтесь до начала занятия. Общение является важ-
ной частью преподавания. Это поможет вам укрепить ваши 
отношения, повысить интерес к  изучению библейских уро-
ков. Общение перед занятием, а не после него также позволит 
завершить урок на духовной ноте.

6. Молитесь, прежде чем приступить к изучению уро-
ка. Просите Святого Духа наставить вас на  всякую истину 
(см. Ин. 16:13).

7. Продолжайте поддерживать интерес к  Слову Бо-
жьему. Задайте каждому из участников вопрос и пригласите 
к чтению текста, который предусматривает ответ. Затем по-
вторите вопрос и сделайте соответствующий вывод, основы-
ваясь на ответе, который только что был прочитан. В случае 
необходимости направляйте ученика к ответу, но старайтесь 
не отвечать вместо него. Сделайте так, чтобы тот нашел его 
в  Библии самостоятельно, ведь вы  хотите, чтобы говорило 
Слово Божье, а не вы.

8. Не затягивайте урок. Не тратьте много времени на каж-
дый вопрос. Продвигайтесь вперед, уделяя больше внимания 
ключевым вопросам, которые вы отметили, когда готовились 
к уроку. Вы должны пройти урок за один час, не злоупотреб-
ляйте временем другого человека.



206

9. Будьте искренним и делитесь личным опытом. Рас-
скажите несколько личных опытов. Они помогут сделать пре-
подаваемую истину живой и расположить к вам слушателей.

10. Не  притворяйтесь, что вы  являетесь экспертом. 
Вам будут задавать вопросы, на  которые вы  не сможете от-
ветить сразу, но  не отчаивайтесь. Даже маленький ребенок 
может задать взрослому вопрос, который поставит того в ту-
пик. Если вы не знаете ответа, просто скажите: «Я не думал 
об этом раньше. Позвольте мне изучить этот вопрос, и я поде-
люсь своими выводами во время нашей следующей встречи». 
Если вопросу отдельно посвящен один из следующих уроков, 
просто скажите об этом.

11. Спрашивайте, все ли понятно. Когда вы в конце под-
водите итог урока, спросите, все ли было ясно. Акцентируйте 
внимание на основных моментах, например: «Ясно ли из на-
шего урока, что мертвые спят в  ожидании воскресения при 
пришествии Иисуса?». Или: «Ясно ли, что библейская форма 
крещения — это полное погружение?».

12. Спросите о  принятии решения. Большинство биб-
лейских уроков заканчиваются вопросом, призывающим 
к посвящению и принятию какого-либо решения относитель-
но той или иной истины. Не пропускайте этот вопрос, дайте 
возможность людям ответить на него.

13. Уточните время следующего урока. Никогда 
не оставляйте неопределенной дату и время вашего следу-
ющего занятия.

14. Завершите изучение молитвой. Когда вы  молитесь, 
скажите о вашей заинтересованности продолжать изучение 
Библии.

Практическое применение
Было проведено исследование, когда скрипачей ус-

ловно разделили на три категории: известные скрипачи, 
хорошие исполнители и  преподаватели. И, как выясни-
лось, единственный определяющий фактор, способству-



207

ющий достижению успеха, заключался в  количестве 
часов практических занятий. Учителя практиковали 
в  среднем четыре тысячи часов игры, хорошие испол-
нители — восемь тысяч часов, а те, кто стал известным, 
практиковали не  менее десяти тысяч часов. Не  было 
ни одного скрипача, который практиковал бы десять ты-
сяч часов и не стал бы известным. Это время практически 
гарантировало известность.

Старая пословица гласит: «Практика делает совершен-
ным». Не существует области, в которой человек не мог бы 
обрести умение через практику. Если вы переживаете и не 
чувствуете себя уверенно в преподавании уроков по из-
учению Библии, идите на занятия вместе с тем, кто станет 
для вас примером в  преподавании. Наблюдайте за  ним, 
а затем практикуйте сами. Попробуйте пройти урок вмес-
те со знакомым членом церкви. Выберите вторую полови-
ну дня в субботу или какой-нибудь вечер в течение недели 
и попробуйте применить шаги, о которых говорится в дан-
ной главе. Делайте это столько раз, сколько потребуется, 
чтобы начать чувствовать себя уверенно. С искренней мо-
литвой и  частой практикой вы  будете преуспевать в  пре-
подавании уроков по изучению Библии, и это станет одной 
из ваших самых больших радостей.

Не ошибитесь: «В  воде, а  не на  земле люди учатся пла-
вать» (Воспитание, с. 268). Вы никогда не узнаете, как пре-
подавать уроки по  изучению Библии, пока не  доверитесь 
Богу и не начнете делать это. Ангелы ожидают, чтобы бла-
гословить ваши усилия. Примите решение сейчас, проя-
вите интерес, выразите желание преподавать Библию. 
Господь откроет путь и даст вам силу и мудрость, в кото-
рых вы нуждаетесь, если только пойдете вперед в вере.



208

Практические шаги для поддержания интереса  
к библейским занятиям

•	 Встречайтесь один раз в неделю, чтобы изучить вместе 
серию библейских уроков.

•	 Проявляйте интерес к преподаванию уроков по изуче-
нию Библии.

•	 Участвуйте в еженедельном изучении Библии в малых 
группах.

•	 Посмотрите вместе серию евангельских DVD-дисков 
и обсудите их.

•	 Расскажите о своем опыте в классе субботней школы, 
попросите молитвенную группу молиться о вас.

•	 Пригласите на евангельские встречи.
•	 Пригласите людей на  лагерное собрание вашей мест-

ной конференции.
•	 Поощряйте интерес к  адвентистским теле- и  радио-

программам.
•	 Регулярно молитесь, чтобы через изучение Библии 

ощутить изменяющую жизнь силу Христа и Его Слова.



209

ГЛАВА 26. СБОР УРОЖАЯ  
И ЕГО СОХРАНЕНИЕ

Наиболее ценной частью цикла евангелизма после не-
скольких месяцев и даже лет подготовки почвы (дружеский 
евангелизм), посева семени (распространение истины) и под-
держки роста, культивирования (уроки по изучению Библии) 
является сбор урожая в виде преобразующих жизнь решений 
и публичного исповедания Христа через крещение. Во время 
этой фазы вера демонстрируется практическими действи-
ями, и человек в полной мере берет крест, чтобы следовать 
за Иисусом (см. Мф. 16:24; Лк. 9:23). Царит «радость у Анге-
лов Божьих» (см. Лк. 15:10), царит она и в нашем сердце, когда 
мы видим человека, принявшего такое решение.

Но бывает и  так, что человек, с  которым мы  работали, 
не  готов стать частью Божьей церкви последнего времени. 
Иисус сказал: «Не говорите  ли вы, что еще четыре месяца, 
и наступит жатва? А Я говорю вам: возведите очи ваши и по-
смотрите на нивы, как они побелели и поспели к жатве» (Ин. 
4:35). Есть много тех, кто никогда не примет положительного 
решения, — не потому, что не был готов, а потому, что никто 
не спросил его о готовности принять это решение. Мы долж-
ны понимать важность призыва, приглашения посвятить себя 
Христу. Многие откликнутся, если мы обратимся к ним.

Важно помнить, что, несмотря на  распространение исти-
ны, на  призывы людей следовать ей, решение достигается 
«не воинством и не силою, но Духом Моим, говорит Господь 
Саваоф» (Зах. 4:6). Только Святой Дух может убедить сердце 
и  обеспечить силу для изменения. Эта сила приходит через 
Слово Божье (см. Евр. 4:12). «Дух животворит; плоть не поль-
зует нимало. Слова, которые говорю Я вам, суть дух и жизнь» 
(Ин. 6:63). Нам нужно осознать свою зависимость от  Бога 
и  Его Слова, чтобы ответить на  все вопросы и  возражения 



210

и  привести людей к  принятию Христа. Слово Божье может 
убедить там, где наши слова бессильны!

Публичные призывы
Одна из  лучших возможностей обратиться с  призывом 

принять решение следовать за  Иисусом предоставляется 
во время общественного собрания, например субботнего бо-
гослужения или евангельской встречи. Здесь проповедь Сло-
ва убеждает людей, а  проповедник предлагает слушателям 
ответить на приглашение Духа. Никогда не следует пропове-
довать, если проповедь не включает в себя призыв следовать 
за Христом и Его Словом.

В отношении важности таких слов Эллен Уайт пишет: 
«И если не произойдет решительного взаимодействия их сер-
дец с  истиной, если они своевременно не  услышат нужных 
слов, побуждающих к принятию решения под влиянием сви-
детельств, уже обретенных ими, то  осознавшие свою вину 
пройдут стороной, не связав свою жизнь со Христом. Золотая 
возможность будет упущена, они не смирятся и будут все бо-
лее удаляться от истины, от Иисуса, так и не встав на сторону 
Господа» (Евангелизм, с. 283).

Привычка человека откладывать решение на  более позд-
ний срок является весьма рискованной. «Когда людей, в серд-
цах которых только зарождается убеждение, не  побуждают 
к принятию решения, появляется опасность, что это убежде-
ние постепенно угаснет» (Евангелизм, с.  229). Вот почему 
Писание обращается к нам: «Ныне, когда услышите глас Его, 
не ожесточите сердец ваших» (Евр. 4:7).

Решения, принимаемые при личном общении
В то время как общественные собрания могут быть очень 

эффективными в принятии решения, призывы, сделанные 
во время посещения на дому и уроков по изучению Библии, 
идеально подходят для принятия как первых решений, так 
и подтверждения уже принятых ранее. Личный визит дает 



211

возможность поговорить о  конкретной ситуации, выра-
зить слова поддержки на личном уровне, обсудить особые 
препятствия.

Мы призваны не  принуждать человека или манипулиро-
вать его волей, а  понимать и  принимать его свободный вы-
бор, учитывать это, призывая к принятию решения. Мы мо-
жем наблюдать, как Дух работает над сердцем, для того 
чтобы помочь человеку ответить на Его призыв. Вот некото-
рые простые шаги, которые вы  можете предпринять, чтобы 
содействовать принятию решения:

1. Наблюдайте за реакцией человека, его откликом. Это 
могут быть слезы печали или радости, искренние моления 
или умиротворенное выражение лица. Если человек медлит, 
отвечая на вопросы, вовсе избегает ответа или даже прояв-
ляет в  чем-то сопротивление, это также является предвест-
никами принятия решения. Ответы, положительные или от-
рицательные, доказывают неравнодушное отношение и, как 
правило, свидетельствуют о внутренней борьбе.

2. Задавайте вопросы о  посвящении. «Существует  ли 
что-то, что мешает вам соблюдать субботу (или возвращать 
десятину Богу, принять крещение, стать членом Божьей Церк-
ви Остатка и т. д.)?» Это может пролить свет на то, что мешает 
следовать за Иисусом. Помогите человеку наметить план дей-
ствий и вместе молитесь о силе для движения вперед.

3. Расскажите о  преимуществах проявлять послу-
шание Богу и  опасности медлить с  принятием реше-
ния. Слово Божье полно обещаний для послушных 
и предупреждений для тех, кто откладывает принятие ре-
шения. Вдохновляйте человека испытать Божьи благосло-
вения через послушание.

4. Обращайтесь с  призывом, который сосредотачива-
ется на  Иисусе. Иисус является величайшей мотивацией 
для принятия любого решения. Напомните человеку, что 
это Господь обращается к сердцу, и никто другой. Например, 



212

вы можете сказать: «Иисус приглашает вас следовать Его при-
меру в крещении. Как бы вы ответили на Его приглашение?»

Если вы  предпринимаете эти шаги, проявляя неподдель-
ный интерес и любовь, вы станете богатым благословением 
для человека, с которым вы занимаетесь. Вы как друг, побуж-
дающий к положительному ответу на призыв Иисуса. Помни-
те, что решения следовать Божьему Слову необходимы для 
того, чтобы испытать духовный рост.

Подготовка к членству
Цель стадии сбора урожая заключается в  присоединении 

к  Остатку Божьей церкви через крещение или исповеда-
ние веры. После того как человек принимает это решение, 
вы должны организовать встречи и рассмотреть 28 основных 
пунктов вероучения Церкви адвентистов седьмого дня. Про-
стейший способ сделать это — использовать бланк подготов-
ки ко крещению, в котором коротко изложены наши доктри-
ны. Прочитайте и обсудите каждый пункт, сопровождая это 
библейскими текстами и  задавая вопросы, чтобы оценить 
понимание темы.

Когда вы проходите подготовку ко крещению, рассмотрите 
три основных направления, чтобы оценить готовность чело-
века стать членом церкви:

1. Сердце — проявляет ли кандидат подлинный интерес 
к Иисусу и Его Слову?

2. Ум — есть ли у кандидата точное понимание основных 
учений Библии?

3. Жизнь — находится ли жизнь кандидата в согласии  
с учением Слова Божьего?

До крещения следует не только понимать библейскую ис-
тину и верить в нее — следует уже начать практиковать ее в 
жизни. Иисус учил: «А посеянное на доброй земле означает 
тех, которые слушают слово и принимают, и приносят плод» 
(Мк. 4:20). Те, кто слышит и  принимает Слово, доказывают 
это, принося плод послушания. Апостол Павел описывает 



213

крещение следующим образом: «Ветхий наш человек рас-
пят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам 
не быть уже рабами греху» (Рим. 6:6). Это означает, что жизнь 
в соответствии с библейской истиной и отвращение от греха 
являются признаками подлинного обращения. В то время как 
кандидаты на  крещение никогда не  будут совершенными, 
они должны повиноваться библейской истине.

Поэтому в дополнение к вопросу, понимает ли ваш канди-
дат, что говорит библейская истина, спросите, начал  ли он 
повиноваться ей. Например, после рассмотрения библейской 
истины о субботе вы можете спросить: «Вы начали соблюдать 
субботу таким образом? Произвели  ли вы необходимые из-
менения?» Поддерживайте людей, когда они сталкиваются 
с  препятствиями и  трудностями, рассказывайте о  собствен-
ном опыте в доброй и заботливой манере, давая жизненные 
наставления о том, как обрести победу. Иногда практические 
решения следовать учению Библии не должны быть вопло-
щены, пока человек не готовится ко крещению.

Тщательный процесс подготовки ко крещению может пока-
заться ненужным, но он очень важен, и им нельзя пренебре-
гать. «Слишком много поспешной работы выполняется в виде 
добавления имен в  церковный список. Серьезные дефекты 
видны в  характерах некоторых людей, присоединяющихся 
к церкви. Ошибаются те, кто говорит: „Мы сначала приведем 
их в церковь, а затем исправим их“. Первое, что нужно сде-
лать, это изменение. Молитесь с ними, говорите с ними, но не 
позволяйте им объединиться с Божьим народом в церковном 
братстве, пока они не представят бесспорное доказательство 
того, что Дух Божий работает над их сердцем» (Ревью энд Ге-
ральд, 21 мая 1901 г.).

В наших церквах мы нуждаемся не в большом числе чле-
нов, но  в истинно обращенных учениках Христа. «Господу 
было бы намного приятнее, если бы в результате их трудов 
шесть человек по-настоящему обратились в истину, чем если 



214

шестьдесят человек только лишь формально исповедуют ис-
тину, но не испытают на себе ее силы» (Евангелизм, с. 320).

Церковное членство — не главная цель
Главная цель евангелизации состоит в том, чтобы готовить 

учеников, которые в  свою очередь будут приводить других 
учеников. Крещение и  принятие в  члены церкви  — только 
первые шаги в  этом процессе. К  сожалению, часто бывает 
так, что мы сначала радуемся, когда новые люди принимают 
крещение, но затем забываем о них, не обучая и не настав-
ляя в истине. Как часто они не понимают, что значит на самом 
деле быть настоящими учениками Христа…

Эллен Уайт советует: «Верные учителя Слова Божьего 
должны наставлять новообращенных, дабы те  могли воз-
растать в  познании и  в любви истины, достигая полного 
возраста во Христе Иисусе. Таковых необходимо окружить 
влиянием, наиболее благоприятным для их духовного рос-
та» (Евангелизм, с. 337).

Благовестие не  заканчивается, когда человек был осво-
божден от  греховного образа жизни, мирских философий 
и  доктринальных заблуждений. Далее должен следовать 
процесс ученичества, в котором новому члену церкви дается 
дальнейшее наставление из Слова Божьего. Он учится приме-
нять полученные знания, поощряется развитие его духовных 
привычек, он интегрируется в жизнь общины, обучается лич-
ному свидетельству и церковному служению. Таким образом, 
новый член церкви будет продолжать возрастать в  живого, 
активного ученика Христа.

Сохраняя урожай
Заключительная фаза цикла евангелизма называется 

сохранение. В  этой важной фазе новые члены церкви на-
ставляются, обучаются, а  затем им  поручается привести 
других учеников. Это дает гарантию, что урожай не будет 
потерян, а цикл евангелизма начнется вновь.



215

После крещения новообращенный часто сталкивает-
ся со  многими проблемами. Неверующие друзья или род-
ственники могут противиться произошедшим с  ним из-
менениям, он  может лишиться прежнего круга общения. 
Иногда бывает нелегко подружиться с  новыми друзья-
ми-христианами и  влиться в  жизнь церкви. Жить в  соот-
ветствии с  высокими стандартами Библии также может 
быть трудно. Возможно, появятся ветры ложных учений, 
угрожая повергнуть в  смятение тех, кто только пришел 
к вере. Все это может привести к разочарованию, чувству 
оставленности и  растерянности, в  результате чего новые 
члены покинут церковь.

Только систематически прикладывая неустанные уси-
лия в  ученичестве, можно сохранить урожай. Эллен Уайт 
советует: «Следует с особенным терпением и заботой отно-
ситься к тем, кто лишь недавно пришел к вере… Их нельзя 
оставлять наедине с  самыми сильными искушениями са-
таны; их нужно обучать новым обязанностям, по-доброму 
обращаться с ними, вести их вперед, посещать их на дому 
и молиться с ними» (Евангелизм, с. 351).

Новые члены церкви нуждаются в  духовных наставни-
ках, которые помогут им встречать вызовы, будут способ-
ствовать развитию новых духовных привычек, помогут 
найти свое место в  общине. Этот «Справочник по  учени-
честву» и  сопутствующее ему «Руководство наставника» 
специально разработаны, чтобы содействовать этому.

Однако ученичество не  будет полным, пока новообра-
щенный не  будет делиться своей верой с  другими. Иисус 
обобщил это следующим образом: «Итак, идите, научите 
все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, 
уча их  соблюдать всё, что Я повелел вам; и  се, Я с  вами 
во все дни до скончания века. Аминь» (Мф. 28:19, 20). Обра-
тите внимание на то, что ученики были посланы, чтобы де-
лать других учениками. Духовное здоровье каждого члена 



216

церкви зависит от того, как он делится истиной с другими. 
Эллен Уайт пишет: «Как только души придут к обращению, 
сразу же привлекайте их к работе. Трудясь в соответствии 
со своими способностями, они станут сильнее. Только стал-
киваясь с  влиянием противника, мы  укрепляемся в  вере» 
(Евангелизм, с. 355). «И пусть все будут научены трудиться. 
Особенно должны быть научены сотрудничать с Богом те, 
кто принял веру недавно» (Христианское служение, с. 69).

Практическое применение
Независимо от того, как долго вы являетесь адвентистом 

седьмого дня, вы можете принять участие в деле приобре-
тения душ для Христа. Вокруг нас есть люди, которые ищут 
истины и  света. Многие «находятся на  пороге Царства 
Божьего и  ждут, когда их  пригласят войти» (Деяния апо-
столов, с. 109).

Вместо того чтобы молиться только за обильный урожай,  
Иисус говорит о еще большей потребности. «Жатвы много, 
а  делателей мало; итак, молите Господина жатвы, чтобы 
выслал делателей на жатву Свою» (Лк. 10:2). Слишком часто 
мы подчеркиваем молитву за урожай, в то время как Иисус 
сказал, что наша самая большая потребность заключает-
ся в работниках. Мир погибает из-за недостатка истинных 
учеников, искупленных благодатью Христовой, тех, кто 
будет чувствовать бремя за потерянных.

Оставаясь активными в работе Божьей и наставляя дру-
гих, недавно пришедших к  вере, вы  можете продолжить 
цикл евангелизации, пока Иисус не  придет. «Цена одной 
души неизмерима, об  этом говорит Голгофа. Душа, кото-
рую можно приобрести для истины, будет орудием для 
приобретения других, и таким образом результаты благо-
словения и спасения будут возрастать» (Христианское слу-
жение, с. 121).



217

Практические способы собрать и сохранить «урожай»
•	 Обращайтесь с  призывом во  время изучения Библии 

в домашних условиях, приглашая ваших учеников пол-
ностью посвятить свою жизнь Христу и Его Слову.

•	 Приведите примеры из своей жизни, когда вы получи-
ли благословения, следуя библейской истине.

•	 Поддерживайте интерес к евангельским встречам и по-
ощряйте принятие положительных решений.

•	 Помогите своему другу подготовиться ко крещению.
•	 Помогите организовать следующий цикл евангельских 

встреч в вашей общине.
•	 Участвуйте в  личном евангелизме, пригласите нового 

члена церкви помогать вам в служении.
•	 Подружитесь с кем-то из новых членов церкви.
•	 Пригласите нового брата (или сестру) к себе на суббот-

ний обед.
•	 Поощряйте новокрещенных делиться своим свиде-

тельством.
•	 Пригласите нового члена общины помочь вам в  цер-

ковном служении, которое вы совершаете.
•	 Наставляйте этого человека, используя данный «Спра-

вочник по ученичеству».



218



219

ПРИЛОЖЕНИЕ А



220

ПЛАН ЧТЕНИЯ БИБЛИИ И ТРУДОВ ДУХА 
ПРОРОЧЕСТВА

План чтения

Введение
Ежедневное общение с Богом в молитве и изучение 

Библии — это наиболее важные духовные привычки, которые 
мы можем развивать. Труды Эллен Уайт обеспечивают 
вдохновенные комментарии к Библии, которые могут помочь 
вам открыть для себя силу и красоту Божьего Слова. В 
Приложении вы найдете ежедневный план чтения Библии, 
который включает соответствующие отрывки из Священного 
Писания и книг вестницы Божьей.

Данный план состоит из четырех разделов, он рассчитан 
на 260 дней. Каждый раздел посвящен различным 
частям Библии, а также одной или нескольким книгам 
Эллен Уайт. Подзаголовок каждого раздела указывает на 
рассматриваемый библейский период. Вы можете начать с 
любого раздела в плане.

Каждое задание на день рассчитано приблизительно на 
15–20 минут чтения. Если каждый будний день следовать 
этому плану, то для его полного прохождения вам 
понадобится четыре года: по одному году на каждый раздел. 
Дополнительные два дня каждой недели можно использовать 
для чтения других материалов, например урока субботней 
школы. Конечно, следуя плану семь дней в неделю или удвоив 
ежедневные чтения, время можно значительно сократить. Вы 
также можете использовать другие планы чтения. 

Используйте данный план, просто читая Писание и 
соответствующие отрывки трудов Духа пророчества, 
указанные в той же строке, что и задание вашего 
ежедневного чтения.



221

Ключевые места в ежедневном чтении выделены, что 
поможет лучше запомнить их. Это также может помочь вам 
оставаться сосредоточенными во время чтения и легче 
находить важные места позже. Пожалуйста, в конце главы 
напишите в двух предложениях, что вас больше всего 
впечатлило.

Номера страниц в списке представляют собой 
оригинальные номера страниц книг Э. Уайт. Если после 
номера страниц следует буква (например «39а»), это означает, 
что глава разбита на более чем один день чтения. Вы можете 
остановиться или начать с соответствующего пункта на этой 
странице («39а» — первый абзац на странице 39, «39б» — 
второй абзац и т. д.).

Посвящайте по крайней мере 30 минут каждый день (15 
минут молитвы и 15 минут чтения) для общения с Богом, и 
пусть Он благословит вас!



222



223

РАЗДЕЛ 1 
БИБЛИЯ: ОТ ТВОРЕНИЯ ДО ЦАРЯ ДАВИДА



224

Книги Э. Уайт: «Патриархи и пророки»

ДЕНЬ ОТРЫВОК 
ИЗ БИБЛИИ

ОТРЫВОК ИЗ ТРУДОВ 
Э. УАЙТ НАЗВАНИЕ ГЛАВЫ

1 Патриархи и пророки, 
введение, xiii–xvii, б

2 Патриархи и пророки, 
введение, xvii, в – xxii

3 Патриархи и пророки, 
с. 33–39a

Почему был допущен 
грех

4 Патриархи и пророки, 
с. 39б–43

Почему был допущен 
грех

5 Быт. 1 Патриархи и пророки, 
с. 44, 45 Творение

6 Быт. 2 Патриархи и пророки, 
с. 46–51 Творение

7 Быт. 3:1–6 Патриархи и пророки, 
с. 52–57а Искушение и падение

8 Быт. 3:7–24 Патриархи и пророки, 
с. 57б–62 Искушение и падение

9 Патриархи и пророки, 
с. 63–67a План искупления

10 Патриархи и пророки, 
с. 67б–70 План искупления

11 Быт. 4:1–16 Патриархи и пророки, 
с. 71–79

Испытание Каина 
и Авеля

12 Быт. 4:16–5:17 Патриархи и пророки, 
с. 80–84б Сиф и Енох

13 Быт. 5:18–6:2 Патриархи и пророки, 
с. 84в–89 Сиф и Енох

14 Быт. 6:3–13 Патриархи и пророки, 
с. 90–92б Потоп

15 Быт. 6:14–7:3 Патриархи и пророки, 
с. 92в–97в Потоп

16 Быт. 7:4–19 Патриархи и пророки, 
с. 97г–101a Потоп

17 Быт. 7:20–24 Патриархи и пророки, 
с. 101б–104 Потоп



225

18 Быт. 8 Патриархи и пророки, 
с. 105–106a После потопа

19 Быт. 9:1–17 Патриархи и пророки, 
с. 106б–110 После потопа

20 Быт. 10 Патриархи и пророки, 
с. 111–116 Буквальная неделя

21 Быт. 9:18–29; 
11:1–4

Патриархи и пророки, 
с. 117–119a Вавилонская башня

22 Быт. 11:5–9 Патриархи и пророки, 
с. 119б–124 Вавилонская башня

23 Быт. 11:10–12:5 Патриархи и пророки, 
с. 125–127б Призвание Авраама

24 Быт. 12:6–20 Патриархи и пророки, 
с. 127в–131 Призвание Авраама

25 Быт. 13; 14 Патриархи и пророки, 
с. 132–136б Авраам в Ханаане

26 Быт. 15; 17:1–15 Патриархи и пророки, 
с. 136в–138б Авраам в Ханаане

27 Быт. 18:1–8, 16–33 Патриархи и пророки, 
с. 138в–140в Авраам в Ханаане

28 Быт. 20 Патриархи и пророки, 
с. 140г–144 Авраам в Ханаане

29 Быт. 16; 17:16–27; 
18:9– 15; 21:1–21

Патриархи и пророки, 
с. 145–147б Испытание веры

30 Быт. 21:22–22:14 Патриархи и пророки, 
с. 147в–153a Испытание веры

31 Быт. 22:15–24 Патриархи и пророки, 
с. 153б–155 Испытание веры

32 Быт. 19:1–3 Патриархи и пророки, 
с. 156–159a Гибель Содома

33 Быт. 19:4–22 Патриархи и пророки, 
с. 159б–161б Гибель Содома

34 Быт. 19:23–29 Патриархи и пророки, 
с. 161в–167б Гибель Содома

35 Быт. 19:30–38; 23 Патриархи и пророки, 
с. 167в–170 Гибель Содома

36 Быт. 24:1–58 Патриархи и пророки, 
с. 171–173г Женитьба Исаака

37 Быт. 24:59–67 Патриархи и пророки, 
с. 173д–176 Женитьба Исаака



226

38 Быт. 25:1–26:33 Патриархи и пророки, 
с. 177–179в Иаков и Исав

39 Быт. 26:34–27:40 Патриархи и пророки, 
с. 179г–182 Иаков и Исав

40 Быт. 27:41–28:22 Патриархи и пророки, 
с. 183–188б

Бегство и скитания 
Иакова

41 Быт. 29:1–30 Патриархи и пророки, 
с. 188c–190a

Бегство и скитания 
Иакова

42 Быт. 29:31–30:24 Патриархи и пророки, 
с. 190б–192в

Бегство и скитания 
Иакова

43 Быт. 30:25–31:55 Патриархи и пророки, 
с. 192г–194

Бегство и скитания 
Иакова

44 Быт. 32 Патриархи и пророки, 
с. 195–198б Ночь борьбы

45 Быт. 33 Патриархи и пророки, 
с. 198в–203 Ночь борьбы

46 Быт. 34:1–35:15 Патриархи и пророки, 
с. 204–206в

Возвращение Иакова 
в Ханаан

47 Быт. 35:16–36:8 Патриархи и пророки, 
с. 206г–209a

Возвращение Иакова 
в Ханаан

48 Быт. 37 Патриархи и пророки, 
с. 209б–212

Возвращение Иакова 
в Ханаан

49 Быт. 36:9–43; 38

50 Быт. 39 Патриархи и пророки, 
с. 213–218 Иосиф в Египте

51 Быт. 40:1–41:16 Патриархи и пророки, 
с. 219, 220б Иосиф в Египте

52 Быт. 41:17–52 Патриархи и пророки, 
с. 220c–223 Иосиф в Египте

53 Патриархи и пророки, 
с. 224–227a Иосиф и его братья

54 Патриархи и пророки, 
с. 227б–229a Иосиф и его братья

55 Патриархи и пророки, 
с. 229б–231б Иосиф и его братья

56 Патриархи и пророки, 
с. 231в, 232 Иосиф и его братья

57 Патриархи и пророки, 
с. 233–235б Иосиф и его братья



227

58 Патриархи и пророки, 
с. 235в–237в Иосиф и его братья

59 Патриархи и пророки, 
с. 237г–240 Иосиф и его братья

60 Иов. 1–3

61 Иов. 4–10

62 Иов. 11–14

63 Иов. 15–17

64 Иов. 18–21

65 Иов. 22–24

66 Иов. 25–28

67 Иов. 29–31

68 Иов. 32–34

69 Иов. 35–37

70 Иов. 38; 39

71 Иов. 40–42

72 Исх. 1:1–2:9 Патриархи и пророки, 
с. 241–244a Моисей

73 Исх. 2:10–22 Патриархи и пророки, 
с. 244б–251a Моисей

74 Исх. 2:23–3:22 Патриархи и пророки, 
с. 251б–253е Моисей

75 Исх. 4:1–26 Патриархи и пророки, 
с. 253ж–256 Моисей

76 Исх. 4:27–6:1 Патриархи и пророки, 
с. 257–260в Египетские язвы

77 Исх. 6:2–7:25 Патриархи и пророки, 
с. 260г–265б Египетские язвы

78 Исх. 8:1–9:16 Патриархи и пророки, 
с. 265в–269б Египетские язвы

79 Исх. 9:17–11:3 Патриархи и пророки, 
с. 269в–272 Египетские язвы

80 Исх. 11:4–12:17 Патриархи и пророки, 
с. 273–278б Пасха

81 Исх. 12:18–33 Патриархи и пророки, 
с. 278в–280 Пасха

82 Исх. 12:34–14:14 Патриархи и пророки, 
с. 281–284б Исход



228

83 Исх. 14:15–15:21 Патриархи и пророки, 
с. 284в–290 Исход

84 Исх. 15:22–16:3 Патриархи и пророки, 
с. 291–294в

От Красного моря 
к Синаю

85 Исх. 16:4–36 Патриархи и пророки, 
с. 294г–297в

От Красного моря 
к Синаю

86 Исх. 17 Патриархи и пророки, 
с. 297г–300б

От Красного моря 
к Синаю

87 Исх. 18 Патриархи и пророки, 
с. 300в–302

От Красного моря 
к Синаю

88 Исх. 19 Патриархи и пророки, 
с. 303–305a

Закон, данный 
Израилю

89 Исх. 20:1–21 Патриархи и пророки, 
с. 305б–310a

Закон, данный 
Израилю

90 Исх. 20:22–23:19 Патриархи и пророки, 
с. 310б–311г

Закон, данный 
Израилю

91 Исх. 23:20–24:18 Патриархи и пророки, 
с. 311д–313б

Закон, данный 
Израилю

92 Исх. 25, 26

93 Исх. 27:1–28:30

94 Исх. 30:11–31:18 Патриархи и пророки, 
с. 313в–314

Закон, данный 
Израилю

95 Исх. 32:1–14 Патриархи и пророки, 
с. 315–319в

Идолопоклонство 
у Синая

96 Исх. 32:15–29 Патриархи и пророки, 
с. 319г–326a

Идолопоклонство 
у Синая

97 Исх. 32:30–33:18 Патриархи и пророки, 
с. 326б–328в

Идолопоклонство 
у Синая

98 Исх. 33:19–34:35 Патриархи и пророки, 
с. 328г–330

Идолопоклонство 
у Синая

99 Патриархи и пророки, 
с. 331–336

Вражда сатаны 
против Закона

100 Патриархи и пророки, 
с. 337–342

Вражда сатаны 
против Закона

101 Исх. 35:1–36:7 Патриархи и пророки, 
с. 343–347a

Скиния и служение 
в ней

102 Исх. 36:8–37:29 Патриархи и пророки, 
с. 347б

Скиния и служение 
в ней

103 Исх. 38, 39 Патриархи и пророки, 
с. 347в–348б

Скиния и служение 
в ней



229

104 Исх. 40 Патриархи и пророки, 
с. 348в–350a

Скиния и служение 
в ней

105 Исх. 28:31–30:10 Патриархи и пророки, 
с. 350б–352б

Скиния и служение 
в ней

106 Лев. 4 Патриархи и пророки, 
с. 352в–355a

Скиния и служение 
в ней

107 Лев. 16 Патриархи и пророки, 
с. 355б–358

Скиния и служение 
в ней

108 Лев. 1–3; 5; 6

109 Лев. 7–9; 12

110 Лев. 10 Патриархи и пророки, 
с. 359–362 Грех Надава и Авиуда

111 Лев. 13

112 Лев. 14

113 Лев. 11; 15

114 Лев. 17–19

115 Лев. 20–22

116 Лев. 24:1–9; 25

117 Лев. 26 Патриархи и пророки, 
с. 363–366б Закон и заветы

118 Патриархи и пророки, 
с. 366в–373 Закон и заветы

119 Числ. 1; 2

120 Числ. 3; 4

121 Числ. 5; 6

122 Числ. 7:1–9:14

123 Числ. 9:15–10:36 Патриархи и пророки, 
с. 374–376в От Синая к Кадесу

124 Числ. 11:1–23 Патриархи и пророки, 
с. 376г–381в От Синая к Кадесу

125 Числ. 11:24–12:16 Патриархи и пророки, 
с. 381г–386 От Синая к Кадесу

126 Числ. 13:1–14:10 Патриархи и пророки, 
с. 387–390в

Двенадцать 
соглядатаев

127 Числ. 14:11–45 Патриархи и пророки, 
с. 390г–394

Двенадцать 
соглядатаев

128 Числ. 15:1–
31;16:1–3

Патриархи и пророки, 
с. 395–398в Восстание Корея



230

129 Числ. 16:4–35 Патриархи и пророки, 
с. 398г–401в Восстание Корея

130 Числ. 16:36–17:13 Патриархи и пророки, 
с. 401г–405 Восстание Корея

131
Лев. 24:10–23; 
Числ. 15:32–41; 
20:1

Патриархи и пророки, 
с. 406–410 В пустыне

132 Числ. 18; 19

133 Числ. 20:2–5 Патриархи и пророки, 
с. 411–417a Удар по скале

134 Числ. 20:6–13 Патриархи и пророки, 
с. 417б–421 Удар по скале

135 Числ. 20:14–29 Патриархи и пророки, 
с. 422–427г

Путешествие вокруг 
Едома

136 Числ. 21:1–20 Патриархи и пророки, 
с. 427д–432

Путешествие вокруг 
Едома

137 Числ. 21:21–23; 
Втор. 1:1–2:31

Патриархи и пророки, 
с. 433–435a Завоевание Васана

138 Числ. 21:24–35; 
Втор. 2:32–3:11

Патриархи и пророки, 
с. 435б–437 Завоевание Васана

139 Числ. 22:1–20 Патриархи и пророки, 
с. 438–441б Валаам

140 Числ. 22:21–23:10 Патриархи и пророки, 
с. 441в–447 Валаам

141 Числ. 23:11–24:25 Патриархи и пророки, 
с. 448–452 Валаам

142 Числ. 25; 26 Патриархи и пророки, 
с. 453–456б

Отступничество при 
Иордане

143 Числ. 31:1–24 Патриархи и пророки, 
с. 456в–461

Отступничество при 
Иордане

144 Числ. 27:1–1; 30; 
36; Лев. 27:1–29

145
Числ. 31:25–54; 
32; Втор. 3:12–20; 
4:41–49

146 Числ. 33–35

147 Числ. 27:12–23; 
Втор. 3:21–4:40

Патриархи и пророки, 
с. 462, 463

148 Втор. 5:1–7:11 Патриархи и пророки, 
с. 464–466a Повторение Закона



231

149 Втор. 28 Патриархи и пророки, 
с. 466б–468 Повторение Закона

150 Втор. 7:12–10:22

151 Втор. 11–13

152 Втор. 14–17

153 Втор. 18–21

154 Втор. 22–26

155 Втор. 27; 29, 30

156 Втор. 31:1–32:47 Патриархи и пророки, 
с. 469, 470в Смерть Моисея

157 Втор. 32:48–33:29 Патриархи и пророки, 
с. 470г, 471в Смерть Моисея

158 Втор. 34 Патриархи и пророки, 
с. 471г–478б Смерть Моисея

159 Пс. 91 Патриархи и пророки, 
с. 478в–480 Смерть Моисея

160 Нав. 1:1–3:5 Патриархи и пророки, 
с. 481–484a

Переход через 
Иордан

161 Нав. 3:6–5:12 Патриархи и пророки, 
с. 484б–486

Переход через 
Иордан

162 Нав. 5:13–6:20 Патриархи и пророки, 
с. 487–491в Падение Иерихона

163 Нав. 6:21–7:6 Патриархи и пророки, 
с. 491г–494a Падение Иерихона

164 Нав. 7:7–26 Патриархи и пророки, 
с. 494б–498 Падение Иерихона

165 Нав. 8 Патриархи и пророки, 
с. 499–504

Благословения 
и проклятия

166 Нав. 9 Патриархи и пророки, 
с. 505–507в Союз с гаваонитянами

167 Нав. 10:1–39 Патриархи и пророки, 
с. 507г–509 Союз с гаваонитянами

168 Нав. 10:40–12:24 Патриархи и пророки, 
с. 510, 511б Раздел Ханаана

169 Нав. 13; 14 Патриархи и пророки, 
с. 511в–513в Раздел Ханаана

170 Нав. 15–17 Патриархи и пророки, 
с. 513г, 514в Раздел Ханаана



232

171 Нав. 18; 19 Патриархи и пророки, 
с. 514г, 515б Раздел Ханаана

172 Нав. 20; 21 Патриархи и пророки, 
с. 515в–517г Раздел Ханаана

173 Нав. 22 Патриархи и пророки, 
с. 517д–520 Раздел Ханаана

174 Нав. 23; 24 Патриархи и пророки, 
с. 521–524

Последние слова 
Иисуса

175 Лев. 27:30–34 Патриархи и пророки, 
с. 525–529 Десятина и дары

176 Патриархи и пророки, 
с. 530–536

Забота Божья 
о бедных

177 Лев. 23:1–22; 
Числ. 28

Патриархи и пророки, 
с. 537–540a Ежегодные праздники

178 Лев. 23:23–44; 
Числ. 29

Патриархи и пророки, 
с. 540б–542 Ежегодные праздники

179 Суд. 1; 2 Патриархи и пророки, 
с. 543–545б Первые судьи

180 Суд. 3:1–6:1 Патриархи и пророки, 
с. 545в Первые судьи

181 Суд. 6:2–40 Патриархи и пророки, 
с. 545г–548в Первые судьи

182 Суд. 7 Патриархи и пророки, 
с. 548г–554б Первые судьи

183 Суд. 8:1–9:6 Патриархи и пророки, 
с. 554в–557а Первые судьи

184 Суд. 9:7–10:18 Патриархи и пророки, 
с. 557б, 558в Первые судьи

185 Суд. 11:1–13:1 Патриархи и пророки, 
с. 558г, 559 Первые судьи

186 Суд. 13:2–23 Патриархи и пророки, 
с. 560–562б Самсон

187 Суд. 13:24–15:20 Патриархи и пророки, 
с. 562в–564в Самсон

188 Суд. 16 Патриархи и пророки, 
с. 564г–568 Самсон

189 Суд. 17; 18

190 Суд. 19–21

191 Руф. 1–4



233

192 1 Цар. 1:1–23 Патриархи и пророки, 
с. 569–571a Отрок Самуил

193 1 Цар. 1:24–2:11 Патриархи и пророки, 
с. 571б–574 Отрок Самуил

194 1 Цар. 2:12–26 Патриархи и пророки, 
с. 575–577б Илий и его сыновья

195 1 Цар. 2:27–36 Патриархи и пророки, 
с. 577в–580 Илий и его сыновья

196 1 Цар. 3, 4 Патриархи и пророки, 
с. 581–585г

Взятие ковчега 
филистимлянами

197 1 Цар. 5:1–6:18 Патриархи и пророки, 
с. 585д–589a

Взятие ковчега 
филистимлянами

198 1 Цар. 6:19–7:17 Патриархи и пророки, 
с. 589б–591

Взятие ковчега 
филистимлянами

199 Патриархи и пророки, 
с. 592–596б Школы пророков

200 Патриархи и пророки, 
с. 596в–602 Школы пророков

201 1 Цар. 8 Патриархи и пророки, 
с. 603–608a Первый царь Израиля

202 1 Цар. 9:1–10:16 Патриархи и пророки, 
с. 608б–611a Первый царь Израиля

203 1 Цар. 10:17–11:15 Патриархи и пророки, 
с. 611б–613б Первый царь Израиля

204 1 Цар. 12 Патриархи и пророки, 
с. 613в–615 Первый царь Израиля

205 1 Цар. 13 Патриархи и пророки, 
с. 616–622

Самонадеянность 
Саула

206 1 Цар. 14 Патриархи и пророки, 
с. 623–626

Самонадеянность 
Саула

207 1 Цар. 15:1–23 Патриархи и пророки, 
с. 627–631в Отвержение Саула

208 1 Цар. 15:24–35 Патриархи и пророки, 
с. 631г–636 Отвержение Саула

209 1 Цар. 16:1–13 Патриархи и пророки, 
с. 637–642 Помазание Давида

210 1 Цар. 16:14–17:27 Патриархи и пророки, 
с. 643–645в Давид и Голиаф

211 1 Цар. 17:28–58; 
Пс. 8; 19; 23

Патриархи и пророки, 
с. 645г–648 Давид и Голиаф



234

212 1 Цар. 18:1–19:1 Патриархи и пророки, 
с. 649–652б Давид-изгнанник

213 1 Цар. 19:2–24 Патриархи и пророки, 
с. 652в–654б Давид-изгнанник

214 1 Цар. 20 Патриархи и пророки, 
с. 654в, 655в Давид-изгнанник

215 1 Цар. 21:1–22:19; 
Пс. 133

Патриархи и пророки, 
с. 655г–659 Давид-изгнанник

216
Пс. 42; 52; 54; 57; 
59; 107; 142;  
1 Цар. 22:20–23:15

Патриархи и пророки, 
с. 660a, б Великодушие Давида

217 1 Цар. 23:16–25:1; 
Пс. 11; 121

Патриархи и пророки, 
с. 660в–664б Великодушие Давида

218 1 Цар. 25:2–17 Патриархи и пророки, 
с. 664в–666a Великодушие Давида

219 1 Цар. 25:18–35; 
Пс. 120; 141

Патриархи и пророки, 
с. 666б–667г Великодушие Давида

220 1 Цар. 25:36–27:4 Патриархи и пророки, 
с. 667д–673б Великодушие Давида

221
1 Цар. 27:5–28:2; 
Пс. 7; 13; 27; 31; 
56; 63

Патриархи и пророки, 
с. 673в, 674 Великодушие Давида

222 1 Пар. 12:1–22; 
1 Цар. 28:3–14

Патриархи и пророки, 
с. 675–679 Смерть Саула

223 1 Цар. 28:15–25; 
31; 1 Пар. 10

Патриархи и пророки, 
с. 680–682 Смерть Саула

224 Патриархи и пророки, 
с. 683–689

Древний 
и современный 
спиритизм

225 1 Цар. 29:1–30:8 Патриархи и пророки, 
с. 690–693в Давид в Секелаге

226 1 Цар. 30:9–31; 
2 Цар. 1

Патриархи и пророки, 
с. 693г–696 Давид в Секелаге

227 1 Пар. 1; 2

228 1 Пар. 3–5

229 1 Пар. 6:1–7:19

230 1 Пар. 7:20–8:40; 9

231 2 Цар. 2:1–3:27 Патриархи и пророки, 
с. 697–699в

Призвание Давида 
на царство



235

232
2 Цар. 3:28–5:3; 
1 Пар. 11:1–3; 
12:23–40

Патриархи и пророки, 
с. 699г–702

Призвание Давида 
на царство

233
2 Цар. 5:4–6:11; 
1 Пар. 11:4–9; 13, 
14; Пс. 30

Патриархи и пророки, 
с. 703–706б Царствование Давида

234
2 Цар. 6:12–19; 
1 Пар. 15:1–28; 16; 
Пс. 24

Патриархи и пророки, 
с. 706в–708г Царствование Давида

235 2 Цар. 6:20–7:29; 
1 Пар. 15:29; 17

Патриархи и пророки, 
с. 708д–713a Царствование Давида

236 2 Цар. 8, 9;  
1 Пар. 18; Пс. 59

Патриархи и пророки, 
с. 713б, в Царствование Давида

237 2 Цар. 10; 1 Пар. 19 Патриархи и пророки, 
с. 713г–715в Царствование Давида

238 Пс. 18; 20; 21; 33; 
44

Патриархи и пророки, 
с. 715г–716 Царствование Давида

239 Пс. 9; 10; 101; 
2 Цар. 11:1–25

Патриархи и пророки, 
с. 717–720б

Грех Давида и его 
покаяние

240 2 Цар. 11:26–12:25 Патриархи и пророки, 
с. 720в–723г

Грех Давида и его 
покаяние

241 Пс. 32; 50 Патриархи и пророки, 
с. 723д–726

Грех Давида и его 
покаяние

242 2 Цар. 13:1–15:1 Патриархи и пророки, 
с. 727–729г

Восстание 
Авессалома

243 2 Цар. 15:2–37 Патриархи и пророки, 
с. 729д–735

Восстание 
Авессалома

244 2 Цар. 16 Патриархи и пророки, 
с. 736–739б

Восстание 
Авессалома

245 2 Цар. 17; Пс. 3 Патриархи и пророки, 
с. 739в–742г

Восстание 
Авессалома

246 2 Цар. 18:1–19:8 Патриархи и пророки, 
с. 742e–745

Восстание 
Авессалома

247 Пс. 4, 5; 35; 61; 84

248 2 Цар. 23:8–39; 
1 Пар. 11:10–47

249 2 Цар. 19:9–20:26; 
1 Пар. 20

Патриархи и пророки, 
с. 746a

250 2 Цар. 12:26–31; 
21; 22



236

251 2 Цар. 24; 1 Пар. 21 Патриархи и пророки, 
с. 746б–749a

Последние годы 
жизни Давида

252 3 Цар. 1 Патриархи и пророки, 
с. 749б, 750a

Последние годы 
жизни Давида

253 1 Пар. 23–25

254 1 Пар. 26; 27

255 1 Пар. 22; 
28:1–29:9

Патриархи и пророки, 
с. 750б–752a

Последние годы 
жизни Давида

256 3 Цар. 2; 1 Пар. 
29:10–30

Патриархи и пророки, 
с. 752б, 753

Последние годы 
жизни Давида

257 2 Цар. 23:1–7; Пс. 
72; 89; 103

Патриархи и пророки, 
с. 754, 755

Последние годы 
жизни Давида

258 Пс. 6; 12; 14–17; 
22; 25, 26; 28

259 Пс. 29; 34; 36–40

260 Пс. 41; 43; 51; 53; 
55; 58; 62; 64



237

РАЗДЕЛ 2 
БИБЛИЯ: ОТ СОЛОМОНА ДО КОНЦА  

ВЕТХОГО ЗАВЕТА



238

Книги Э. Уайт: «Пророки и цари»

ДЕНЬ ОТРЫВОК 
ИЗ БИБЛИИ

ОТРЫВОК 
ИЗ ТРУДОВ 

Э. УАЙТ

НАЗВАНИЕ 
ГЛАВЫ

1 Пс. 65, 66; 68–71; 
77; 86

2 Пс. 108–110; 122; 
124

3 Пс. 119

4 Пс. 131; 138–140; 
143–150

5 Пс. 1, 2; 45–49; 67; 
73, 74

6 Пс. 78, 79; 81, 82; 
85; 87

7 Пс. 88; 91–98; 100

8 Пс. 102; 106; 
111–115

9
Пс. 116–118; 123; 
125; 128–130; 132; 
134–136

10 Пророки и цари, 
с. 15–22

Введение. Виноградник 
Божий

11 Пс. 72 Пророки и цари, 
с. 25–27 Соломон

12 3 Цар. 3:1–15; 
2 Пар. 1:1–12

Пророки и цари, 
с. 27б–31г Соломон

13 3 Цар. 3:16–4:34; 
2 Пар. 1:13–17

Пророки и цари, 
с. 31д–34 Соломон

14 3 Цар. 5; 2 Пар. 2; 
Пс. 127

Пророки и цари, 
с. 35а, б Храм и его посвящение

15 3 Цар. 6; 2 Пар. 3; 4 Пророки и цари, 
с. 35в, 36 Храм и его посвящение

16 3 Цар. 7; 2 Пар. 5:1 Пророки и цари, 
с. 37, 38a Храм и его посвящение

17 3 Цар. 8:1–11; 2 
Пар. 5:2–14

Пророки и цари, 
с. 38б, 39a Храм и его посвящение

18 3 Цар. 8:12–34; 
2 Пар. 6:1–25; Пс. 99

Пророки и цари, 
с. 39б, 40 Храм и его посвящение



239

19 3 Цар. 8:35–61; 
2 Пар. 6:26–7:3

Пророки и цари, 
с. 41–45a Храм и его посвящение

20 3 Цар. 8:62–9:9; 
2 Пар. 7:4–22

Пророки и цари, 
с. 45б–50 Храм и его посвящение

21 3 Цар. 9:10–28; 
11:1–4; 2 Пар. 8

Пророки и цари, 
с. 51–56б

Головокружение 
от успехов

22 3 Цар. 11:5–8 Пророки и цари, 
с. 56в–60

Головокружение 
от успехов

23 Пророки и цари, 
с. 61–65б Последствия беззакония

24 3 Цар. 10:1–13; 
2 Пар. 9:1–12

Пророки и цари, 
с. 65в–68а Последствия беззакония

25 3 Цар. 10:14–24; 
2 Пар. 9:13–23

Пророки и цари, 
с. 68б–71б Последствия беззакония

26 3 Цар. 10:25–29; 
2 Пар. 9:23–28

Пророки и цари, 
с. 71в–74 Последствия беззакония

27 3 Цар. 11:9, 10; 
Еккл. 1; 2

Пророки и цари, 
с. 75, 76 Раскаяние Соломона

28 3 Цар. 11:11–28 Пророки и цари, 
с. 77, 78a Раскаяние Соломона

29 Еккл. 3–5

30 Еккл. 6;7

31 Еккл. 8–10 Пророки и цари, 
с. 78б, 79a Раскаяние Соломона

32 Еккл. 11; 12 Пророки и цари, 
с. 79б–86 Раскаяние Соломона

33 Притч. 1–4

34 Притч. 5–8

35 Притч. 9–12

36 Притч. 13–16

37 Притч. 17–20

38 Притч. 21–24

39 Притч. 25–28

40 Притч. 29–31

41 Песн. 1–4

42 Песн. 5–8

43 3 Цар. 11:29–12:15; 
2 Пар. 9:29–10:15

Пророки и цари, 
с. 87–90б Разделение царства



240

44 3 Цар. 12:16–24; 
2 Пар. 10:16–11:17

Пророки и цари, 
с. 90в–93a Разделение царства

45 3 Цар. 14:21–31; 
2 Пар. 11:18–13:1

Пророки и цари, 
с. 93б–98 Разделение царства

46 3 Цар. 12:25–13:6 Пророки и цари, 
с. 99–105б Иеровоам

47 3 Цар.13:7–34 Пророки и цари, 
с. 105в–107б Иеровоам

48 3 Цар. 14:1–20; 
2 Пар. 13:2–22

Пророки и цари, 
с. 107в–108 Иеровоам

49
3 Цар. 15:1–11, 
25–31; 16:1–28; 
2 Пар. 14

Пророки и цари, 
с. 109–112a Отступничество народа

50 3 Цар. 15:12–24, 
32–34; 2 Пар. 15, 16

Пророки и цари, 
с. 112б–113 Отступничество народа

51 3 Цар. 16:29–34 Пророки и цари, 
с. 114–116 Отступничество народа

52 3 Цар. 17:1–4 Пророки и цари, 
с. 119–123a Илия Фесвитянин

53 3 Цар. 17:5–7 Пророки и цари, 
с. 123б–128 Илия Фесвитянин

54 3 Цар. 17:8–24 Пророки и цари, 
с. 129–132

Голос сурового 
обличения

55 Пс. 104 Пророки и цари, 
с. 133–137б

Голос сурового 
обличения

56 3 Цар. 18:1–18 Пророки и цари, 
с. 137в–142

Голос сурового 
обличения

57 3 Цар. 18:19–29 Пророки и цари, 
с. 143–150г Кармил

58 3 Цар. 18:30–40 Пророки и цари, 
с. 150д–154 Кармил

59 3 Цар. 18:41–19:2 Пророки и цари, 
с. 155–159в От Изрееля до Хорива

60 3 Цар. 19:3–8 Пророки и цари, 
с. 159г–166 От Изрееля до Хорива

61 3 Цар. 19:9–18 Пророки и цари, 
с. 167–170б «Что ты здесь?»

62 Пророки и цари, 
с. 170в–176 «Что ты здесь?»



241

63 Пророки и цари, 
с. 177–183в «В духе и силе Илии»

64 Пророки и цари, 
с. 183г–189 «В духе и силе Илии»

65 2 Пар. 17 Пророки и цари, 
с. 190–192б Иосафат

66 3 Цар. 22:1–17; 
2 Пар. 18:1–16

Пророки и цари, 
с. 192в–196a Иосафат

67 3 Цар. 22:18–36; 
2 Пар. 18:17–19:11

Пророки и цари, 
с. 196б–198в Иосафат

68 2 Пар. 20:1–19; 
Пс. 83

Пророки и цари, 
с. 198г–201в Иосафат

69 3 Цар. 22:41–50; 
2 Пар. 20:20–37

Пророки и цари, 
с. 201г–203 Иосафат

70 3 Цар. 20:1–21:4 Пророки и цари, 
с. 204–205в Падение дома Ахава

71 3 Цар. 21:5–29; 
22:37–40

Пророки и цари, 
с. 205г–207г Падение дома Ахава

72 3 Цар. 22:51–53; 
4 Цар. 1

Пророки и цари, 
с. 207д–212б Падение дома Ахава

73 4 Цар. 3; 8:16–24; 
2 Пар. 21

Пророки и цари, 
с. 212в–214а Падение дома Ахава

74 4 Цар. 8:25–10:29; 
2 Пар. 22:1–9

Пророки и цари, 
с. 214б, 215б Падение дома Ахава

75 4 Цар. 10:30–11:21; 
2 Пар. 22:10–23:21

Пророки и цари, 
с. 215в, 216 Падение дома Ахава

76 3 Цар. 19:19–21 Пророки и цари, 
с. 217–221a Призвание Елисея

77 Пророки и цари, 
с. 221б–224в Призвание Елисея

78 4 Цар. 2:1–18 Пророки и цари, 
с. 224г–228 Призвание Елисея

79 4 Цар. 2:19–22 Пророки и цари, 
с. 229–234 Очищение воды

80 4 Цар. 2:23–25; 
4:1–37

Пророки и цари, 
с. 235–240a Пророк, несущий мир

81 4 Цар. 4:38–44 Пророки и цари, 
с. 240б–243 Пророк, несущий мир

82 4 Цар. 5:1–14 Пророки и цари, 
с. 244–249в Нееман



242

83 4 Цар. 5:15–27 Пророки и цари, 
с. 249г–253 Нееман

84 4 Цар. 6:8–23; 
8:7–15

Пророки и цари, 
с. 254–258a

Окончание служения 
Елисея

85 4 Цар. 6:24–7:20 Пророки и цари, 
с. 258б–260в

Окончание служения 
Елисея

86 4 Цар. 6:1–7; 8:1–6; 
13

Пророки и цари, 
с. 260г–264

Окончание служения 
Елисея

87 Ион. 1; 2 Пророки и цари, 
с. 265–269б

«Ниневия, город 
великий»

88 Ион. 3; 4 Пророки и цари, 
с. 269в–273a

«Ниневия, город 
великий»

89 Пророки и цари, 
с. 273б–278

«Ниневия, город 
великий»

90 Ос. 5; 7–10 Пророки и цари, 
с. 279, 280б Ассирийское пленение

91 Ос. 4; 6; 12; Ам. 5 Пророки и цари, 
с. 280в–282в Ассирийское пленение

92 Ос. 11; 13; 14 Пророки и цари, 
с. 282г–284 Ассирийское пленение

93 Ам. 1–4 Пророки и цари, 
с. 285, 286б Ассирийское пленение

94 Ам. 6–9 Пророки и цари, 
с. 286в–д Ассирийское пленение

95 4 Цар. 15:8–31 Пророки и цари, 
с. 287a, б Ассирийское пленение

96 4 Цар. 17; 
2 Пар. 30:1–12

Пророки и цари, 
с. 287в–292 Ассирийское пленение

97 4 Цар. 12; 2 Пар. 24

98 4 Цар. 14; 2 Пар. 25

99 Пророки и цари, 
с. 293–297

«Истреблен 
за недостаток ведения»

100 Ос. 1–3 Пророки и цари, 
с. 298–300

«Истреблен 
за недостаток ведения»

101
4 Цар. 15:1–7,
32–38; 
2 Пар. 26, 27

Пророки и цари, 
с. 303–305a Призвание Исаии

102 Ис. 1–4 Пророки и цари, 
с. 305б, 306в Призвание Исаии



243

103 Ис. 5; 6 Пророки и цари, 
с. 306г–310 Призвание Исаии

104 Ис. 8; 10; 13

105 Ис. 14–16

106 Ис. 17–21

107 Ис. 22–24

108 Ис. 25–28

109 Ис. 29, 30

110 Ис. 31–35

111 Ис. 40 Пророки и цари, 
с. 311–316в «Вот – Бог ваш!»

112 Ис. 12; 41; 44 Пророки и цари, 
с. 316г–321 «Вот – Бог ваш!»

113 Ис. 43; 46; 48

114 Ис. 50, 51; 55

115 Ис. 57–59; 61

116 Ис. 62–65

117
4 Цар. 16:1–4; 
2 Пар. 28:1–4; 
Мих. 1–3

Пророки и цари, 
с. 322–325б Ахаз

118 Мих. 4–6 Пророки и цари, 
с. 325в–327в Ахаз

119 4 Цар. 16:5–20; 
2 Пар. 28:5–27; Ис. 7

120 4 Цар. 18:1–12; 2 
Пар. 29:1–19

Пророки и цари, 
с. 331–333a Езекия

121 2 Пар. 29:20–36; 
Мих. 7

Пророки и цари, 
с. 333б–335б Езекия

122 2 Пар. 30:13–31:21 Пророки и цари, 
с. 335в–339 Езекия

123 4 Цар. 20:1–11; 2 
Пар. 32:24; Ис. 38

Пророки и цари, 
с. 340–344a Вавилонские послы

124
4 Цар. 20:12–19; 
2 Пар. 32:25–31; 
Ис. 39

Пророки и цари, 
с. 344б–348 Вавилонские послы

125
4 Цар. 18:13–17; 
2 Пар. 32:1–8; 
Ис. 36:1, 2

Пророки и цари, 
с. 349–352в

Свержение 
ассирийского ига



244

126
4 Цар. 18:18–19:1; 2 
Пар. 32:9–16; 
Ис. 36:3–37:1

Пророки и цари, 
с. 352г–354б

Свержение 
ассирийского ига

127
4 Цар. 19:2–13; 
2 Пар. 32; 17–20; 
Ис. 37:2–13

Пророки и цари, 
с. 354в–355б

Свержение 
ассирийского ига

128
4 Цар. 19:14–34; 
Пс. 80; 
Ис. 37:14–35

Пророки и цари, 
с. 355в–361б

Свержение 
ассирийского ига

129

4 Цар. 19:35–37; 
20:20, 21; 2 Пар. 
32:21–23, 32, 33; 
Пс. 75, 76; Ис. 
37:36–38; Иез. 
31:1–9

Пророки и цари, 
с. 361в–363в

Свержение 
ассирийского ига

130 Иез. 31:10–18; 
Наум. 1–3

Пророки и цари, 
с. 363г–366

Свержение 
ассирийского ига

131 Пророки и цари, 
с. 367–371a Надежда для язычников

132 Ис. 9; 52:1–6; 56 Пророки и цари, 
с. 371б–373б Надежда для язычников

133 Ис. 49; 54; 66 Пророки и цари, 
с. 373в, 374б Надежда для язычников

134 Ис. 45; 52:7–15; 60 Пророки и цари, 
с. 374c–376a Надежда для язычников

135 Ис. 11; 42 Пророки и цари, 
с. 376б–378 Надежда для язычников

136 4 Цар. 21; 2 Пар. 33 Пророки и цари, 
с. 381–383 Манассия и Иосия

137
4 Цар. 22:1, 2; 
2 Пар. 34:1, 2; 
Авв. 1:1–2:4

Пророки и цари, 
с. 384–387б Манассия и Иосия

138 Авв. 2:5–3:19 Пророки и цари, 
с. 387в, 388 Манассия и Иосия

139 Соф. 1–3 Пророки и цари, 
с. 389–391 Манассия и Иосия

140 4 Цар. 22:3–11; 2 
Пар. 34:3–19

Пророки и цари, 
с. 392–398в Книга закона

141 4 Цар. 22:12–23:1; 
2 Пар. 34:20–29

Пророки и цари, 
с. 398г–400б Книга закона

142 4 Цар. 23:2–27; 
2 Пар. 34:30–35:19

Пророки и цари, 
с. 400в–405б Книга закона



245

143 4 Цар. 23:28–30; 
2 Пар. 35:20–27

Пророки и цари, 
с. 405в, 406 Книга закона

144 Иер. 1; 2 Пророки и цари, 
с. 407–409в Иеремия

145 Иер. 3 Пророки и цари, 
с. 409г–411a Иеремия

146 Иер. 4; 6; 17 Пророки и цари, 
с. 411б–412б Иеремия

147
4 Цар. 23:31–34; 
2 Пар. 36:1–4; 
Иер. 7:1–24

Пророки и цари, 
с. 412в–414в Иеремия

148 Иер. 5; 7:25–34; 15 Пророки и цари, 
с. 414г–415б Иеремия

149 Иер. 26 Пророки и цари, 
с. 415в–419a Иеремия

150 Иер. 8–10 Пророки и цари, 
с. 419б, 420a Иеремия

151 Иер. 11–13

152 Иер. 14; 16; 20 Пророки и цари, 
с. 420б, 421 Иеремия

153
4 Цар. 23:35–37; 
2 Пар. 36:5; 
Иер. 21; 24; 35

Пророки и цари, 
с. 422–426a Надвигающийся крах

154 Иер. 23 Пророки и цари, 
с. 426б–427б Надвигающийся крах

155 Иер. 22 Пророки и цари, 
с. 427в–430б Надвигающийся крах

156 Иер. 19; 25 Пророки и цари, 
с. 430в–432б Надвигающийся крах

157
4 Цар. 24:1–4; 
2 Пар. 36:6; 
Иер. 36:1–26

Пророки и цари, 
с. 432в–436а Надвигающийся крах

158
4 Цар. 24:5–17; 
2 Пар. 36:7–10; 
Иер. 36:27–32

Пророки и цари, 
с. 436б–439 Надвигающийся крах

159 4 Цар. 24:18; 
Иер. 29; 52:1

Пророки и цари, 
с. 440–442в Последний царь Иудеи

160 Иер. 27; 28 Пророки и цари, 
с. 442г–446 Последний царь Иудеи



246

161
4 Цар. 24:19, 20; 
2 Пар. 36:11–14; 
Иер. 52:2, 3; Иез. 8

Пророки и цари, 
с. 447–449 Последний царь Иудеи

162 2 Пар. 36:15, 16; 
Иез. 12

Пророки и цари, 
с. 450, 451 Последний царь Иудеи

163 Иер. 18; 34

164 4 Цар. 25:1; Иер. 
37:1–16; Иез. 21

Пророки и цари, 
с. 452–454a

Уведенные 
в вавилонский плен

165 Иер. 37:17–21; 
Иез. 29, 30

Пророки и цари, 
с. 454б–455в

Уведенные 
в вавилонский плен

166 Иер. 38 Пророки и цари, 
с. 455г–458в

Уведенные 
в вавилонский плен

167

4 Цар. 25:2–21; 
2 Пар. 36:17–21; 
Иер. 39:1–10; 
52:4–30

Пророки и цари, 
с. 458г–459a

Уведенные 
в вавилонский плен

168

4 Цар. 25:22–30; 
2 Пар. 36:22, 23; 
Иер. 39:11–18; 
52:31–34

Пророки и цари, 
с. 459б, 460б

Уведенные 
в вавилонский плен

169 Иер. 40–43

170 Иер. 44 Пророки и цари, 
с. 460в, 461a

Уведенные 
в вавилонский плен

171 Плач 1, 2 Пророки и цари, 
с. 461б–463б

Уведенные 
в вавилонский плен

172 Пс. 137; Плач 3–5 Пророки и цари, 
с. 463в–д

Уведенные 
в вавилонский плен

173 Иер. 32 Пророки и цари, 
с. 464–472в Свет во тьме

174 Иер. 30; 33 Пророки и цари, 
с. 472г–474г Свет во тьме

175 Иер. 31 Пророки и цари, 
с. 474д–476 Свет во тьме

176 Иер. 45–49

177 Иез. 1–3

178 Иез. 4–7

179 Иез. 9–11; 13

180 Иез. 14–16

181 Иез. 17–19



247

182 Иез. 20; 22

183 Иез. 23; 24

184 Иез. 25–27

185 Иез. 28; 32

186 Иез. 33, 34; Авд. 1

187 Иез. 35–37

188 Иез. 38–40

189 Иез. 41–43

190 Иез. 44–46

191 Иез. 47; 48

192 Дан. 1:1–8 Пророки и цари, 
с. 479–483б В вавилонском дворе

193 Дан. 1:9–20 Пророки и цари, 
с. 483в–485б В вавилонском дворе

194 Дан. 1:21 Пророки и цари, 
с. 485в–490 В вавилонском дворе

195 Дан. 2:1–23 Пророки и цари, 
с. 491–494б Сон Навуходоносора

196 Дан. 2:24–47 Пророки и цари, 
с. 494в–499в Сон Навуходоносора

197 Дан. 2:48, 49 Пророки и цари, 
с. 499г–502 Сон Навуходоносора

198 Дан. 3:1; 2 Пророки и цари, 
с. 503–506a В раскаленной печи

199 Дан. 3:3–25 Пророки и цари, 
с. 506б–509б В раскаленной печи

200 Дан. 3:26–30 Пророки и цари, 
с. 509в–513 В раскаленной печи

201 Дан. 4:1–18 Пророки и цари, 
с. 514–517a Истинное величие

202 Дан. 4:19–37 Пророки и цари, 
с. 517б–521 Истинное величие

203 Дан. 5:1–9 Пророки и цари, 
с. 522–527б Невидимый страж

204 Дан. 5:10–29 Пророки и цари, 
с. 527в–530 Невидимый страж

205 Иер. 51; Дан. 5:30, 
31

Пророки и цари, 
с. 531, 532б Невидимый страж



248

206 Ис. 47; Иер. 50 Пророки и цари, 
с. 532в–534 Невидимый страж

207 Пророки и цари, 
с. 535–538 Невидимый страж

208 Дан. 6:1–18 Пророки и цари, 
с. 539–544а Во львином рву

209 Дан. 6:19–28 Пророки и цари, 
с. 544б–548 Во львином рву

210 Дан. 7 Пророки и цари, 
с. 551–554a Возвращение из рабства

211 Дан. 8 Пророки и цари, 
с. 554б Возвращение из рабства

212 Дан. 9:1–11:2 Пророки и цари, 
с. 554в–557б Возвращение из рабства

213 Дан. 11:3–12:13

214 Езд. 1; Пс. 126; 
Ис. 44:28–45:13

Пророки и цари, 
с. 557в–559в Возвращение из рабства

215 Езд. 2; Неем. 7

216 Езд. 3:1–11 Пророки и цари, 
с. 559г–563б Возвращение из рабства

217 Езд. 3:12, 13; 
Пс. 105

Пророки и цари, 
с. 563в–566 Возвращение из рабства

218 Иоил. 1–3

219 Езд. 4:1–3 Пророки и цари, 
с. 567–571a

«Пророки Божьи, 
подкреплявшие их»

220 Езд. 4:4–24; Агг. 1 Пророки и цари, 
с. 571б–575в

«Пророки Божьи, 
подкреплявшие их»

221 Езд. 5; Агг. 2 Пророки и цари, 
с. 575г–578

«Пророки Божьи, 
подкреплявшие их»

222 Езд. 6:1–12; 
Соф. 1, 2

Пророки и цари, 
с. 579a–581

«Пророки Божьи, 
подкреплявшие их»

223 Соф. 3 Пророки и цари, 
с. 582–587б

Иисус, сын Иоседеков, 
и ангел

224 Пророки и цари, 
с. 587в–592

Иисус, сын Иоседеков, 
и ангел

225 Езд. 6:13–22; 
Соф. 4

Пророки и цари, 
с. 593–597

«Не воинством и не 
силою»

226 Соф. 5–9

227 Соф. 10–14



249

228 Есф. 1; 2 Пророки и цари, 
с. 598–600б Во дни царицы Есфири

229 Есф. 3; 4 Пророки и цари, 
с. 600в, 601 Во дни царицы Есфири

230 Есф. 5–8 Пророки и цари, 
с. 602a Во дни царицы Есфири

231 Есф. 9; 10 Пророки и цари, 
с. 602б–606 Во дни царицы Есфири

232 Езд. 7 Пророки и цари, 
с. 607–612a

Ездра — священник 
и книжник

233 Езд. 8:1–31 Пророки и цари, 
с. 612б–617

Ездра — священник 
и книжник

234 Езд. 8:32–9:15 Пророки и цари, 
с. 618–621 Духовное возрождение

235 Езд. 10 Пророки и цари, 
с. 622 Духовное возрождение

236 Пророки и цари, 
с. 623–627 Духовное возрождение

237 Неем. 1:1–2:9 Пророки и цари, 
с. 628–634

Человек больших 
возможностей

238 Неем. 2:10–18 Пророки и цари, 
с. 635–638в Строители стены

239 Неем. 2:19–4:3 Пророки и цари, 
с. 638г–642a Строители стены

240 Неем. 4:4–23 Пророки и цари, 
с. 642б–645 Строители стены

241 Неем. 5:1–11 Пророки и цари, 
с. 646–650б

Осуждение 
вымогательства

242 Неем. 5:12–19 Пророки и цари, 
с. 650в–652

Осуждение 
вымогательства

243 Неем. 6:1–14 Пророки и цари, 
с. 653–656 Заговоры язычников

244 Неем. 6:15–19 Пророки и цари, 
с. 657–660 Заговоры язычников

245 Неем. 8 Пророки и цари, 
с. 661–665б

Наученные Закону 
Божьему

246 Неем. 9 Пророки и цари, 
с. 665в–666б

Наученные Закону 
Божьему

247 Неем. 10 Пророки и цари, 
с. 666в–668

Наученные Закону 
Божьему



250

248 Неем. 11;  12

249 Неем. 13:1–22 Пророки и цари, 
с. 669–673a Преобразование

250 Неем. 13:23–31 Пророки и цари, 
с. 673б–678 Преобразование

251 Пророки и цари, 
с. 681–688a Пришествие Избавителя

252 Ис. 53 Пророки и цари, 
с. 688б–692б Пришествие Избавителя

253 Ис. 42 Пророки и цари, 
с. 692в–697 Пришествие Избавителя

254 Дан. 9:20–27 Пророки и цари, 
с. 698–702 Пришествие Избавителя

255 Мал. 1; 2 Пророки и цари, 
с. 703–706б «Дом Израилев»

256 Мал. 3:7–18 Пророки и цари, 
с. 706в–710в «Дом Израилев»

257 Мал. 3:1–6 Пророки и цари, 
с. 710г–715 «Дом Израилев»

258 Мал. 4 Пророки и цари, 
с. 716–721 «Дом Израилев»

259 Пророки и цари, 
с. 722–727в Видения будущей славы

260 Пророки и цари, 
с. 727г–733 Видения будущей славы



251

РАЗДЕЛ 3 
БИБЛИЯ: ОТ РОЖДЕНИЯ ИИСУСА  
ДО ЕГО ВОЗВРАЩЕНИЯ НА НЕБО 



252

Книги Э. Уайт: «Путь ко Христу», «Желание веков»,
«Нагорная проповедь Христа» и «Наглядные уроки 

Христа»

ДЕНЬ ОТРЫВОК 
ИЗ БИБЛИИ

ОТРЫВОК ИЗ ТРУДОВ 
Э. УАЙТ

НАЗВАНИЕ 
ГЛАВЫ

1 Путь ко Христу, с. 9–15 Любовь Бога 
к человеку

2 Путь ко Христу, с. 17–22
Грешник 
нуждается 
в Спасителе

3 Путь ко Христу, 
с. 23–30a Покаяние

4 Путь ко Христу, 
с. 30б–36 Покаяние

5 Путь ко Христу, с. 37–41 Признание вины

6 Путь ко Христу, с. 43–48 Посвящение

7 Путь ко Христу, с. 49–55 Вера и принятие

8 Путь ко Христу, с. 57–65 Принадлежим 
ли мы Христу?

9 Путь ко Христу, с. 67–75 Возрастание 
во Христе

10 Путь ко Христу, с. 77–83 Наша жизнь 
и дела

11 Путь ко Христу, с. 85–91 Познание Бога

12 Путь ко Христу, 
с. 93–99б

Преимущество 
молитвы

13 Путь ко Христу, 
с. 99в–104

Преимущество 
молитвы

14 Путь ко Христу, 
с. 105–113

Как быть 
с сомнениями?

15 Путь ко Христу, 
с. 115–121б 

Радость 
в Господе

16 Путь ко Христу, 
с. 121в–126

Радость 
в Господе

17 Мф. 1:18–23; 
Лк. 1:26–38

Желание веков, 
с. 19–22в «С нами Бог!»

18 Лк. 1:39–56 Желание веков, 
с. 22г–26 «С нами Бог!»



253

19 Мф. 1:1–17; Лк. 3:23–38 Желание веков, с. 27–30 Избранный 
народ

20 Желание веков, с. 31–38 «Полнота 
времени»

21 Мф. 1:24, 25; Лк. 2:1–20 Желание веков, 
с. 43–49

«Вам родился 
Спаситель»

22 Лк. 2:21–24 Желание веков, 
с. 50–55a Посвящение

23 Лк. 2:25–38 Желание веков, 
с. 55б–58

24 Мф. 2:1–8 Желание веков, 
с. 59–63a

«Мы видели Его 
звезду»

25 Мф. 2:9–23 Желание веков, 
с. 63б–67

«Мы видели Его 
звезду»

26 Лк. 2:39, 40 Желание веков, с. 68–74 Детство Иисуса   

27 Лк. 2:41–44 Желание веков, с. 75–80
Посещение 
пасхальных 
торжеств

28 Лк. 2:45–52 Желание веков, с. 81–83
Посещение 
пасхальных 
торжеств

29 Желание веков, 
с. 84–88б Дни борьбы

30 Желание веков, 
с. 88в–92 Дни борьбы

31 Лк. 1:1–25, 57–79 Желание веков, 
с. 97–100б

Глас вопиющего 
в пустыне

32 Мф. 3:1–6; Мк. 1:1–6; 
Лк. 1:80; 3:1–6

Желание веков, 
с. 100в–104

Глас вопиющего 
в пустыне

33 Мф. 3:7–12; Мк. 1:7, 8; 
Лк. 3:7–18

Желание веков, 
с. 105–108

Глас вопиющего 
в пустыне

34 Мф. 3:13–17; Мк. 1:9–11; 
Лк. 3:21, 22

Желание веков, 
с. 109–113 Крещение

35 Мф. 4:1–3; Мк. 1:12–13; 
Лк. 4:1–3

Желание веков, 
с. 114–120a Искушение

36 Мф. 4:4; Лк. 4:4 Желание веков, 
с. 120б–123 Искушение

37 Мф. 4:5–11; Лк. 4:5–13 Желание веков, 
с. 124–131 Победа



254

38 Ин. 1:1–34 Желание веков, 
с. 132–138г

«Мы нашли 
Мессию»

39 Ин. 1:35–51 Желание веков, 
с. 138д–143

«Мы нашли 
Мессию»

40 Ин. 2:1–10 Желание веков, 
с. 144–148в

На свадебном 
торжестве

41 Ин. 2:11 Желание веков, 
с. 148г–153

На свадебном 
торжестве

42 Ин. 2:12–17 Желание веков, 
с. 154–161a В Его храме

43 Ин. 2:18–25 Желание веков, 
с. 161б–166 В Его храме

44 Ин. 3:1–8 Желание веков, 
с. 167–173б Никодим

45 Ин. 3:9–21 Желание веков, 
с. 173в–177 Никодим

46 Ин. 3:22–4:3 Желание веков, 
с. 178–182

«Ему должно 
расти»

47 Ин. 4:4–26 Желание веков, 
с. 183–190г

У колодца 
Иакова

48 Ин. 4:27–42 Желание веков, 
с. 190д–195

У колодца 
Иакова

49 Ин. 4:43–54 Желание веков, 
с. 196–200

«Если 
не увидите 
знамений 
и чудес»

50 Ин. 5:1–16 Желание веков, 
с. 201–204г

Вифезда 
и синедрион

51 Ин. 5:17–21 Желание веков, 
с. 204д–210a

Вифезда 
и синедрион

52 Ин. 5:22–47 Желание веков, 
с. 210б–213

Вифезда 
и синедрион

53
Мф. 11:1–6; 14:1–5; 
Мк. 6:17–19; Лк. 3:19, 
20; 7:18–23

Желание веков, 
с. 214–218б

Заточение 
и смерть Иоанна 
Крестителя

54 Мф. 11:7–24; 
Лк. 7:24–35

Желание веков, 
с. 218в–220д

Заточение 
и смерть Иоанна 
Крестителя

55 Мф. 14:6–12; 
Мк. 6:20–29

Желание веков, 
с. 220е–225

Заточение 
и смерть Иоанна 
Крестителя



255

56 Мк. 1:14, 15; Лк. 4:14, 15 Желание веков, 
с. 231–235

«Приблизилось 
Царствие 
Божие»

57 Мф. 13:53–56; 
Мк. 6:1–3; Лк. 4:16–27

Желание веков, 
с. 236–240a

«Не плотников 
ли это сын?»

58 Мф. 13:57, 58; 
Мк. 6:4–6; Лк. 4:28–30

Желание веков, 
с. 240б–243

«Не плотников 
ли это сын?»

59 Мф. 4:12–25; 
Мк. 1:16–20; Лк. 5:1–11

Желание веков, 
с. 244–251 Призыв у моря

60 Мк. 1:21–28; Лк. 4:31–37 Желание веков, 
с. 252–256 В Капернауме

61 Мф. 8:14–17; 
Мк. 1:29–39; Лк. 4:38–44

Желание веков, 
с. 257–261 В Капернауме

62 Мф. 8:1–4; 9:32–34; 
Мк. 1:40–45; Лк. 5:12–16

Желание веков, 
с. 262–266

«Можешь меня 
очистить»

63 Мф. 9:1–8; Мк. 2:1–12; 
Лк. 5:17–26

Желание веков, 
с. 267–271

«Можешь меня 
очистить»

64 Мф. 9:9–13; Мк. 2:13–17; 
Лк. 5:27–32

Желание веков, 
с. 272–275д Левий Матфей

65
Мф. 9:14–17; 
Мк. 2:18–22; 
Лк. 5:33–39

Желание веков, 
с. 275е–280
 

Левий Матфей

66 Мф. 12:1–8; 
Мк. 2:23–28; Лк. 6:1–5

Желание веков, 
с. 281–286б Суббота

67 Мф. 12:9–21; Мк. 3:1–12; 
Лк. 6:6–11

Желание веков, 
с. 286в–289 Суббота

68 Мк. 3:13–18; Лк. 6:12–15 Желание веков, 
с. 290–293б

«И поставил 
из них 
двенадцать»

69 Мф. 8:18–22; Мк. 3:19; 
Лк. 6:16; 9:57–62

Желание веков, 
с. 293в–297

«И поставил 
из них 
двенадцать»

70 Мф. 5:1, 2; Лк. 6:17–19

Желание веков, 
с. 298, 299в; Нагорная 
проповедь Христа, с. 
vii, viii, 1–5

Нагорная 
проповедь/На 
склоне горы

71 Мф. 5:3; Лк. 6:20

Желание веков, 
с. 299г, 300б; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 6–9б

Нагорная 
проповедь/
Заповеди 
блаженства



256

72 Мф. 5:4; Лк. 6:21б

Желание веков, 
с. 300в, 301в; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 9в–13б

Нагорная 
проповедь/
Заповеди 
блаженства

73 Мф. 5:5, 6; Лк. 6:21a

Желание веков, 
с. 301г, 302б; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 13в–21в

Нагорная 
проповедь/
Заповеди 
блаженства

74 Мф. 5:7, 8
Желание веков, с. 302в, 
г; Нагорная проповедь 
Христа, с. 21г–27б

Нагорная 
проповедь/
Заповеди 
блаженства

75 Мф. 5: 9, 10

Желание веков, 
с. 302д–305б; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 27в–31a

Нагорная 
проповедь/
Заповеди 
блаженства

76 Мф. 5:11–13; 
Лк. 6:22–26

Желание веков, 
с. 305в, 306д; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 31б–38б

Нагорная 
проповедь/
Заповеди 
блаженства

77 Мф. 5:14–16

Желание веков, 
с. 306е, 307б; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 38в–44

Нагорная 
проповедь/
Заповеди 
блаженства

78 Мф. 5:17, 18

Желание веков, 
с. 307в–310a ; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 45–51б

Нагорная 
проповедь/
Духовность 
закона

79 Мф. 5:19–24

Желание веков, 
с. 310б, 311б; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 51в–59в

Нагорная 
проповедь/
Духовность 
закона

80 Мф. 5:25–32; 19:1–12; 
Мк. 10:1–12

Нагорная проповедь 
Христа, с. 59г–65

Духовность 
закона

81 Мф. 5:33–42; Лк. 6:29, 
30

Нагорная проповедь 
Христа, с. 66–73a

Духовность 
закона

82 Мф. 5:43–48; Лк. 6:27, 
28, 31–36

Желание веков, 
с. 311в, 312a ; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 73б–78

Духовность 
закона



257

83 Мф. 6:1–8
Желание веков, с. 312б, 
в; Нагорная проповедь 
Христа, с. 79–87a

Нагорная 
проповедь/
Какими 
побуждениями 
руководствоваться 
в служении

84 Мф. 6:16–24; 
Лк. 12:32–34

Желание веков, 
с. 312г–313б; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 87б–95б

Нагорная 
проповедь/
Какими 
побуждениями 
руководствоваться 
в служении

85 Мф. 6:25–34; 
Лк. 12:22–31

Желание веков, 
с. 313в–д; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 95в–101

Нагорная 
проповедь/
Какими 
побуждениями 
руководствоваться 
в служении

86 Мф. 6:9, 10; Лк. 11:1, 2 Нагорная проповедь 
Христа, с. 102–110a

Молитва 
Господня

87 Мф. 6:11, 12; Лк. 11:3, 4 Нагорная проповедь 
Христа, с. 110б–116б

Молитва 
Господня

88 Мф. 6:13–15 Нагорная проповедь 
Христа, с. 116в–122

Молитва 
Господня

89 Мф. 7:1–5; Лк. 6:37, 
41, 42

Желание веков, с. 314a; 
Нагорная проповедь 
Христа, с. 123–129a

Нагорная 
проповедь/
Не судить, 
а исполнять

90 Мф. 7:6–11; Лк. 6:38–40 Нагорная проповедь 
Христа, с. 129б–134a

Не судить, 
а исполнять

91 Мф. 7:12–14 Нагорная проповедь 
Христа, с. 134б–141a

Не судить, 
а исполнять

92 Мф. 7:15–23; 
Лк. 6:43–45; 13:24

Желание веков, с. 314б; 
Нагорная проповедь 
Христа, с. 141б–147a

Нагорная 
проповедь/ 
Не судить, 
а исполнять

93 Мф. 7:24–29; 
Лк. 6:46–49

Желание веков, 
с. 314 в,г ; Нагорная 
проповедь Христа, 
с. 147б–152

Нагорная 
проповедь/ 
Не судить, 
а исполнять

94 Мф. 8:5–13; Лк. 7:1–17 Желание веков, 
с. 315–320 Сотник



258

95 Наглядные уроки 
Христа, с. 17–27

Наставления 
в притчах

96 Мф. 13:1–17; Мк. 4:1–13; 
Лк. 8:1–11

Наглядные уроки 
Христа, с. 33–37a

«Вышел сеятель 
сеять»

97 Мк. 4:14 Наглядные уроки 
Христа, с. 37б–43б

«Вышел сеятель 
сеять»

98 Мф. 13:18–21; 
Мк. 4:15–17; Лк. 8:12, 13

Наглядные уроки 
Христа, с. 43в–50б

«Вышел сеятель 
сеять»

99 Мф. 13:22; Мк. 4:18, 19; 
Лк. 8:14

Наглядные уроки 
Христа, с. 50в–56a

«Вышел сеятель 
сеять»

100 Мф. 13:23; Мк. 4:20–25; 
Лк. 8:15–18

Наглядные уроки 
Христа, с. 56б–61

«Вышел сеятель 
сеять»

101 Мк. 4:26–29 Наглядные уроки 
Христа, с. 62–69

«Сперва зелень, 
потом колос»

102 Мф. 13:24–30, 34–43 Наглядные уроки 
Христа, с. 70–75 Плевелы

103 Мф. 13:31–32; 
Мк. 4:30–34; Лк. 13:18, 19

Наглядные уроки 
Христа, с. 76–79

«Подобно зерну 
горчичному»

104 Наглядные уроки 
Христа, с. 80–89

Другие уроки 
из притчей 
о посеве

105 Мф. 13:33; Лк. 13:20, 21 Наглядные уроки 
Христа, с. 95–102

Подобно 
закваске

106 Мф. 13:44 Наглядные уроки 
Христа, с. 103–108a

Скрытое 
сокровище

107 Наглядные уроки 
Христа, с. 108б–114

Скрытое 
сокровище

108 Мф. 13:45–50 Наглядные уроки 
Христа, с. 115–123

Жемчужина/
Невод

109 Мф. 13:51, 52 Наглядные уроки 
Христа, с. 124–129в

«Новое 
и старое»

110 Наглядные уроки 
Христа, с. 129г–134

«Новое 
и старое»

111
Мф. 12:22–35; 
Мк. 3:20–27; 
Лк. 11:14–23

Желание веков, 
с. 321–323a

«Кто братья 
Мои?»

112
Мф. 12:26–50; 
Мк. 3:28–35; 
Лк. 8:19–21; 11:24–36

Желание веков, 
с. 323б–327

«Кто братья 
Мои?»

113 Мф. 11:25–30 Желание веков, 
с. 328–332 Приглашение



259

114
Мф. 8:23–27; 
Мк. 4:35–41; 
Лк. 8:22–25

Желание веков, 
с. 333–337a

«Умолкни, 
перестань»

115 Мф. 8:28–34; 
Мк. 5:1–20; Лк. 8:26–39

Желание веков, 
с. 337б–341

«Умолкни, 
перестань»

116
Мф. 9:18, 19, 23–31; 
Мк. 5:21–24, 35–43; 
Лк. 8:40–42, 48–56

Желание веков, 
с. 342–343г

Прикосновение 
с верой

117
Мф. 9:20–22; 
Мк. 5:25–34; 
Лк. 8:43–47; 17:11–19

Желание веков, 
с. 343д–348

Прикосновение 
с верой

118 Мф. 10:1–16; Мк. 6:7–13; 
Лк. 9:1–6

Желание веков, 
с. 349–353

Первые 
евангелисты

119 Мф. 10:17–42 Желание веков, 
с. 354–358

Первые 
евангелисты

120
Мф. 9:35–38; 14:1, 2; 
Мк. 6:14–16, 30–32; 
Лк. 9:7–10

Желание веков, 
с. 359–363

«Пойдите 
и отдохните 
немного»

121

Мф. 14:13–21; 
Мк. 6:33–44; 
Лк. 9:11–17;
Ин. 6:1–13

Желание веков, 
с. 364–366a

«Вы дайте 
им есть»

122 Желание веков, 
с. 366б–371

«Вы дайте 
им есть»

123 Мф. 14:22, 23; Мк. 6:45, 
46; Ин. 6:14–17

Желание веков, 
с. 377–380a Ночь на озере

124 Мф. 14:24–33; Мк. 
6:47–53; Ин. 6:18–21

Желание веков, 
с. 380б–382 Ночь на озере

125
Мф. 14:34–36; 
Мк. 6:54–56; 
Ин. 6:22–42

Желание веков, 
с. 383–387г

Решающий 
момент 
в Галилее

126 Ин. 6:43–63 Желание веков, 
с. 387д–391б 

Решающий 
момент 
в Галилее

127 Ин. 6:64–71 Желание веков, 
с. 391в–394

Решающий 
момент 
в Галилее

128 Мф. 15:1–7; Мк. 7:1–8; 
Лк. 11:37, 38

Желание веков, 
с. 395–397г Предания

129
Мф. 15:8–20; 
Мк. 7:9–23; 
Лк. 11:39–54

Желание веков, 
с. 397д, 398 Предания



260

130 Мф. 15:21–28; 
Мк. 7:24–30

Желание веков, 
с. 399–403

Преграды 
устранены

131 Мф. 15:29–16:4;
 Мк. 7:31–8:13

Желание веков, 
с. 404–407в

Истинное 
знамение

132 Мф. 16:5–12; 
Мк. 8:14–26

Желание веков, 
с. 407г–409

Истинное 
знамение

133
Мф. 16:13–20; 
Мк. 8:27–30; 
Лк.  9:18–21

Желание веков, 
с. 410–414

Предзнаменование 
креста

134
Мф. 16:21–28; 
Мк. 8:31–9:1; 
Лк.  9:22–27

Желание веков, 
с. 415–418

Предзнаменование 
креста

135 Мф. 17:1–13; Мк. 9:2–13; 
Лк. 9:28–36

Желание веков, 
с. 419–425

«Он 
преобразился»

136
Мф. 17:14–17; 
Мк. 9:14–20; 
Лк. 9:37–41

Желание веков, 
с. 426–428г Служение

137
Мф. 17:18–21; 
Мк. 9:21–29; 
Лк. 9:42–45

Желание веков, 
с. 428д–431 Служение

138 Мф. 17:22–27; 
Мк. 9:30–32

Желание веков, 
с. 432–434д «Кто больший?»

139
Мф. 18:1–5; 
Мк. 9:33–40; 
Лк. 9:46–50

Желание веков, 
с. 434е–438б «Кто больший?»

140 Мф. 18:6–20; 
Мк. 9:41–50

Желание веков, 
с. 438в–442 «Кто больший?»

141 Мф. 18:21–35 Наглядные уроки 
Христа, с. 243–251 Мера прощения

142 Ин. 7:1–5 Желание веков, 
с. 447–450

На празднике 
Кущей

143 Ин. 7:6–15, 37–39 Желание веков, 
с. 451–454

На празднике 
Кущей

144 Ин. 7:16–36 Желание веков, 
с. 455–458 Среди сетей

145 Ин. 7:40–8:11 Желание веков, 
с. 459–462 Среди сетей

146 Ин. 8:12–29 Желание веков, 
с. 463–465 «Свет жизни»

147 Ин. 8:30–59; 10:31–42 Желание веков, 
с. 466–470в «Свет жизни»



261

148 Ин. 9:1–25 Желание веков, 
с. 470г–473г «Свет жизни»

149 Ин. 9:26–41 Желание веков, 
с. 473д–475 «Свет жизни»

150 Ин. 10:1–30 Желание веков, 
с. 476–478г

Божественный 
Пастырь

151 Желание веков, 
с. 478д–484

Божественный 
Пастырь

152 Лк. 9:51–56; 10:1–16 Желание веков, 
с. 485–490a

Последнее 
путешествие 
из Галилеи

153 Лк. 10:17–24 Желание веков, 
с. 490б–496

Последнее 
путешествие 
из Галилеи

154 Лк. 10:25–32
Желание веков, с. 497–
503a; Наглядные уроки 
Христа, с. 376–379в

Милосердный 
самарянин/«Кто 
мой ближний?»

155 Лк. 10:33–37

Желание веков, 
с. 503б–505; Наглядные 
уроки Христа, 
с. 379г–382в

Милосердный 
самарянин/«Кто 
мой ближний?»

156 Наглядные уроки 
Христа, с. 382г–389

«Кто мой 
ближний?»

157 Лк. 11:5–13 Наглядные уроки 
Христа, с. 139–144б

Просить, чтобы 
отдавать

158 Наглядные уроки 
Христа, с. 144в–149

Просить, чтобы 
отдавать

159 Лк. 12:1–21 Наглядные уроки 
Христа, с. 252–259

Пагубное 
приобретение

160 Лк. 12:49–13:9 Наглядные уроки 
Христа, с. 212–218

«Оставь ее и 
на этот год»

161 Лк. 13:10–17, 22–35; 
14:1–20

Наглядные уроки 
Христа, с. 219–225б

«Пойди 
по дорогам 
и изгородям»

162 Лк. 14:21–24 Наглядные уроки 
Христа, с. 225в–231

«Пойди 
по дорогам 
и изгородям»

163 Наглядные уроки 
Христа, с. 232–237

«Пойди 
по дорогам 
и изгородям»

164 Лк. 14:25–35; 15:1–7 Наглядные уроки 
Христа, с. 185–192в

«Он принимает 
грешников»



262

165 Лк. 15:8–10 Наглядные уроки 
Христа, с. 192г–197

«Он принимает 
грешников»

166 Лк. 15:11–20 Наглядные уроки 
Христа, с. 198–203

«Пропадал 
и нашелся»

167 Лк. 15:21–32 Наглядные уроки 
Христа, с. 203в–211

«Пропадал 
и нашелся»

168 Лк. 16:1–9 Наглядные уроки 
Христа, с. 366–371

Друзья, 
приобретенные 
богатством 
неправедным

169 Лк. 16:10–18 Наглядные уроки 
Христа, с. 371б–375

Друзья, 
приобретенные 
богатством 
неправедным

170 Лк. 16:19–31 Наглядные уроки 
Христа, с. 260–265г

«Утверждена 
великая 
пропасть»

171 Наглядные уроки 
Христа, с. 265д–271

«Утверждена 
великая 
пропасть»

172 Лк. 17:1–10; 17:20–22 Желание веков, 
с. 506–510 Слово и дело

173 Лк. 18:1–8 Наглядные уроки 
Христа, с. 164–171в

«Бог ли не 
защитит 
избранных 
Своих?»

174 Наглядные уроки 
Христа, с. 171г–180

«Бог ли не 
защитит 
избранных 
Своих?»

175 Лк. 18:9–14 Наглядные уроки 
Христа, с. 150–156 Двое молящихся

176 Наглядные уроки 
Христа, с. 157–163 Двое молящихся

177 Мф. 19:13–15; Мк. 
10:13–16; Лк. 18:15–17

Желание веков, 
с. 511–517

Благословение 
детей

178
Мф. 19:16–22; 
Мк. 10:17–22: 
Лк. 18:18–23

Желание веков, с. 518–
523; Наглядные уроки 
Христа, с. 390–393a

«Одного тебе 
недостает»/ 
Награда 
благодати

179
Мф. 19:23–30; 
Мк. 10:23–31; 
Лк. 18:24–30

Наглядные уроки 
Христа, с. 393б–396a

Награда 
благодати



263

180 Мф. 20:1–16 Наглядные уроки 
Христа, с. 396б–404

Награда 
благодати

181 Лк. 10:38–42; 
Ин. 11:1–16

Желание веков, 
с. 524–529a

«Лазарь, иди 
вон»

182 Ин. 11:17–37 Желание веков, 
с. 529б–534a

«Лазарь, иди 
вон»

183 Ин. 11:38–44 Желание веков, 
с. 534б–536

«Лазарь, иди 
вон»

184 Ин. 11:45–54 Желание веков, 
с. 537–542

Заговор 
священников

185
Мф. 20:17–28; 
Мк. 10:32–45; 
Лк. 18:31–34

Желание веков, 
с. 547–551

Закон нового 
Царства

186
Мф. 20:29–34; 
Мк. 10:46–52; 
Лк. 18:35–43; 19:1–10

Желание веков, 
с. 552–556 Закхей

187 Мф. 25:14–16; 
Лк. 19: 11–14

Наглядные уроки 
Христа, с. 325–333a Таланты

188 Наглядные уроки 
Христа, с. 333б–339a Таланты

189 Наглядные уроки 
Христа, с. 339б–346a Таланты

190 Наглядные уроки 
Христа, с. 346б–353a Таланты

191 Мф. 25:17, 18 Наглядные уроки 
Христа, с. 353б–360г Таланты

192 Мф. 25:19–30; 
Лк. 19:15–28

Наглядные уроки 
Христа, с. 360д–365 Таланты

193
Мф. 26:6–9; Мк. 14:3–5; 
Лк. 7:36–38; 
Ин. 11:55–12:6

Желание веков, 
с. 557–560a

Пир в доме 
Симона

194 Мф. 26:10–13; 
Мк. 14:6–11; Ин. 12:7–11

Желание веков, 
с. 560б–566a

Пир в доме 
Симона

195 Лк. 7:39–50 Желание веков, 
с. 566б–568

Пир в доме 
Симона

196
Мф. 21:1–9; Мк. 11:1–10; 
Лк. 19:29–40; 
Ин. 12:12–19

Желание веков, 
с. 569–575a

Царь твой 
грядет

197 Мф. 21:10, 11; 
Лк. 19:41–44

Желание веков, 
с. 575б–579

«Царь твой 
грядет»



264

198 Мф. 21:17–20; 
Мк. 11:11–14, 20, 21

Желание веков, 
с. 580–582в

Обреченный 
народ

199 Мф. 21:21, 22; 
Мк. 11:22–26

Желание веков, 
с. 582г–588

Обреченный 
народ

200
Мф. 21:12–16; 
Мк. 11:15–19; 
Лк. 19:45–48

Желание веков, 
с. 589–593б

Повторное 
очищение храма

201 Мф. 21:23–31; 
Мк. 11:27–33; Лк. 20:1–8

Желание веков, 
с. 593в–594г;  
Наглядные уроки 
Христа, с. 272–275б

Повторное 
очищение храма

202 Мф.  21:32

Желание веков, 
с. 594д–596a; 
Наглядные уроки 
Христа, с. 275в–278в

Повторное 
очищение храма

203 Наглядные уроки 
Христа, с. 278г–283 Слово и дело

204 Мф. 21:33; Мк. 12:1; 
Лк. 20:9

Наглядные уроки 
Христа, с. 284–289б

Виноградник 
Господа

205 Мф. 21:34–36; 
Мк. 12:2–5; Лк. 20:10–12

Наглядные уроки 
Христа, с. 289в–293б

Виноградник 
Господа

206
Мф. 21:37–41; 
Мк. 12:6–9; 
Лк. 20:13–16

Желание веков, с. 596б, 
597a;  Наглядные уроки 
Христа, с. 293в–295б

Виноградник 
Господа

207
Мф. 21:42–46; 
Мк. 12:10–12; 
Лк. 20:17–19

Желание веков, 
с. 597б–600; Наглядные 
уроки Христа, с. 295в, 
296б

Виноградник 
Господа

208 Наглядные уроки 
Христа, с. 296в–301в

Виноградник 
Господа

209 Наглядные уроки 
Христа, с. 301г–306

Виноградник 
Господа

210 Мф. 22:1–14 Наглядные уроки 
Христа, с. 307–312б

Не в брачной 
одежде

211 Наглядные уроки 
Христа, с. 312в–319

Не в брачной 
одежде

212
Мф. 22:15–28; 
Мк. 12:13–23; 
Лк. 20:20–33

Желание веков, 
с. 601–605a Спор

213
Мф. 22:29–46; 
Мк. 12:24–37; 
Лк. 20:34–44

Желание веков, 
с. 605б–609 Спор



265

214
Мф. 23:1–15; 
Мк. 12:38–40; 
Лк. 20:45–47

Желание веков, 
с. 610–614в

«Горе вам, 
фарисеи»

215 Мф. 23:16–26; 
Мк. 12:41–44; Лк. 21:1–4

Желание веков, 
с. 614г–617в

«Горе вам, 
фарисеи»

216 Мф. 23:27–39; 
Лк. 13:34, 35

Желание веков, 
с. 617г–620

«Горе вам, 
фарисеи»

217 Ин. 12:20–50 Желание веков, 
с. 621–626

Во внешнем 
дворе храма

218
Мф. 24:1–20; 
Мк. 13:1–18; 
Лк. 17:31, 32; 21:5–24

Желание веков, 
с. 627–630г

На горе 
Елеонской

219
Мф. 24:21–39; 
Мк. 13:19–32; 
Лк. 17:23–30; 21:25–33

Желание веков, 
с. 630д–634б

На горе 
Елеонской

220
Мф. 24:40–51; 
Мк. 13:33–37; Лк. 12:35–
48; 17:33–37; 21:34–38

Желание веков, 
с. 634в–636

На горе 
Елеонской

221 Мф. 25:1–13 Наглядные уроки 
Христа, с. 405–414в Встреча жениха

222 Наглядные уроки 
Христа, с. 414г–421 Встреча жениха

223 Мф. 25:31–46 Желание веков, 
с. 637–641

«Одному из сих 
братьев Моих 
меньших»

224

Мф. 26:1–5, 14–19; 
Мк. 14:1, 2, 10–16; 
Лк. 22:1–13, 24; 
Ин. 13:1–5

Желание веков, 
с. 642–645б Слуга слуг

225 Ин. 13:6–17 Желание веков, 
с. 645в–651 Слуга слуг

226

Мф. 26:20–29; 
Мк. 14:17–25; 
Лк. 22:14–23; 
Ин. 13:18–30

Желание веков, 
с. 652–655a

«В Мое 
воспоминание»

227 Лк. 22:24–30 Желание веков, 
с. 655б–661

«В Мое 
воспоминание»

228 Ин. 13:31–14:14 Желание веков, 
с. 662–668a

«Да 
не смущается 
сердце ваше»



266

229 Ин. 14:15–31 Желание веков, 
с. 668б–672

«Да 
не смущается 
сердце ваше»

230

Мф.  26:30–35; 
Мк. 14:26–31; 
Лк. 22:31–38; 
Ин. 13:36–38; 15:1–11

Желание веков, 
с. 673–677б

«Да 
не смущается 
сердце ваше»

231 Ин. 15:12–17:26 Желание веков, 
с. 677в–680

Да не смущается 
сердце Ваше

232
Мф. 26:36–41; 
Мк. 14:32–38; 
Лк. 22:39–46

Желание веков, 
с. 685–689в Гефсимания

233 Мф. 26:42–46; 
Мк. 14:39–42

Желание веков, 
с. 689г–694д Гефсимания

234

Мф. 26:47–56; 
Мк. 14:43–52; 
Лк. 22:47–53; 
Ин. 18:1–12

Желание веков, 
с. 694е–697 Гефсимания

235
Мф. 26:57–59; 
Мк. 14:53–56; 
Ин. 18:13, 14, 19–23

Желание веков, 
с. 698–705в

Перед Анной 
и судом Каиафы

236 Мф. 26:60–68; 
Мк. 14:57–65

Желание веков, 
с. 705г–710a

Перед Анной 
и судом Каиафы

237

Мф. 26:69–27:1; 
Мк. 14:66–15:1; 
Лк. 22:54–71; 
Ин. 18:15–18, 24–27

Желание веков, 
с. 710б–715

Перед Анной 
и судом Каиафы

238 Мф. 27:3–10 Желание веков, 
с. 716–722 Иуда

239
Мф. 27:2,11–14; 
Мк. 15:2–5; Лк. 23:1–4; 
Ин. 18:28–38

Желание веков, 
с. 723–727д На суде Пилата

240 Лк. 23:5–12 Желание веков, 
с. 727е–731д На суде Пилата

241

Мф. 27:15–23, 27–31; 
Мк. 15:6–13, 16–20; 
Лк. 23:13–22; 
Ин. 18:39–19:5

Желание веков, 
с. 731е–736а На суде Пилата

242
Мф. 27:24–26; Мк. 15:14, 
15; Лк. 23:23–25; 
Ин. 19:6–16

Желание веков, 
с. 736б–740 На суде Пилата



267

243
Мф. 27:32, 33; Мк. 15:21, 
22; Лк. 23:26–31; 
Ин. 19:17

Желание веков, 
с. 741–744a Голгофа

244

Мф. 27:34–44; 
Мк. 15:23–32; 
Лк. 23:32–38; 
Ин. 19:18–24

Желание веков, 
с. 744б–749в Голгофа

245
Мф. 27:45; Мк. 15:33; 
Лк. 23:39–44; 
Ин. 19:25–27

Желание веков, 
с. 749г–754в Голгофа

246
Мф. 27:46–53; 
Мк. 15:34–38; Лк. 23:45, 
46; Ин. 19:28–30

Желание веков, 
с. 754г–757 Голгофа

247 Желание веков, 
с. 758–764 «Совершилось!»

248
Мф. 27:54–61; 
Мк. 15:39–47; Лк. 
23:47–56; Ин. 19:31–42

Желание веков, 
с. 769–774б

В гробнице 
Иосифа

249 Мф. 20:17–19; 27:62–66 Желание веков, 
с. 774в–778

В гробнице 
Иосифа

250 Мф. 28:2–4, 11–15 Желание веков, 
с. 779–787 «Он воскрес!»

251
Мф. 28:1, 5–8; 
Мк. 16:1–11; Лк. 24:1–12; 
Ин. 20:1–18

Желание веков, 
с. 788–790в

«Что 
ты плачешь?»

252 Мф. 28:9, 10 Желание веков, 
с. 790г–794

«Что 
ты плачешь?»

253 Мк. 16:12, 13; 
Лк. 24:13–33

Желание веков, 
с. 795–801

На пути 
в Еммаус

254 Мк. 16:14; Лк. 24:34–48; 
Ин. 20:19–21

Желание веков, 
с. 802–805б «Мир вам!»

255 Лк. 24:49; Ин. 20:22–31 Желание веков, 
с. 805в–808 «Мир вам!»

256 Ин. 21:1–14 Желание веков, 
с. 809–811a Снова у моря

257 Ин. 21:15–25 Желание веков, 
с. 811б–817 Снова у моря

258 Мф. 28:16–20; 
Мк. 16:15–18

Желание веков, 
с. 818–822в

«Идите 
и научите все 
народы»



268

259 Желание веков, 
с. 822г–828

«Идите 
и научите все 
народы»

260
Мк. 16:19, 20; 
Лк. 24:50–53; 
Деян. 1:1–12

Желание веков, 
с. 829–835

«К Отцу Моему 
и Отцу вашему»



269

РАЗДЕЛ 4 
БИБЛИЯ: ОТ ПЕРВОАПОСТОЛЬСКОЙ  

ЦЕРКВИ К ПЕРЕСОТВОРЕННОЙ ЗЕМЛЕ 



270

Книги Э. Уайт: «Деяния апостолов»  
и «Великая борьба»

ДЕНЬ ОТРЫВОК 
ИЗ БИБЛИИ

ОТРЫВОК ИЗ ТРУДОВ 
Э. УАЙТ НАЗВАНИЕ ГЛАВЫ

1 Деяния апостолов, с. 9–16
Предназначение 
церкви по замыслу 
Божьему

2 Деяния апостолов, с. 17–24 Обучение 
Двенадцати

3
Мф. 28:19, 20; 
Мк. 16:15–18; 
Деян. 1:1–12

Деяния апостолов, с. 25–34 Великое поручение

4 Деян. 1:13–26

5 Деян. 2:1–13 Деяния апостолов, с. 35–40 Пятидесятница

6 Деян. 2:14–47 Деяния апостолов, с. 41–46 Пятидесятница

7 Деяния апостолов, с. 47–56 Дар Духа

8 Деян. 3:1–4:4 Деяния апостолов, 
с. 57–62б У ворот храма

9 Деян. 4:5–31 Деяния апостолов, 
с. 62в–69 У ворот храма

10 Деян. 4:32–5:11 Деяния апостолов, с. 70–76 Предостережение 
лицемерам

11 Деян. 5:12–32 Деяния апостолов, 
с. 77–82б Перед синедрионом

12 Деян. 5:33–42 Деяния апостолов, 
с. 82в–86 Перед синедрионом

13 Деян. 6:1–7 Деяния апостолов, с. 87–96 Семь дьяконов

14 Деян. 6:8–7:50 Деяния апостолов, 
с. 97–100a

Первый 
христианин-
мученик

15 Деян. 7:51–60 Деяния апостолов, 
с. 100б–102

Первый 
христианин-
мученик

16 Деян. 8:1–25 Деяния апостолов, 
с. 103–107б

Евангелие 
в Самарии

17 Деян. 8:26–40 Деяния апостолов, 
с. 107в–111

Евангелие 
в Самарии



271

18 Деян. 9:1–7 Деяния апостолов, 
с. 112–117в

Из гонителей — 
в ученики

19 Деян. 9:8–18 Деяния апостолов, 
с. 117г–122

Из гонителей — 
в ученики

20 Деян. 9:19–31; 
22:11–21

Деяния апостолов, 
с. 123–130 Дни приготовления

21 Деян. 9:32–10:16 Деяния апостолов, 
с. 131–136г Искатель истины

22 Деян. 10:17–
11:18

Деяния апостолов, 
с. 136д–142 Искатель истины

23 Деян. 12:1–11 Деяния апостолов, 
с. 143–148б

Освобождение 
из темницы

24 Деян. 12:12–24 Деяния апостолов, 
с. 148в–154

Освобождение 
из темницы

25 Деян. 11:19–30 Деяния апостолов, 
с. 155–160a

Евангелие 
в Антиохии

26 Деян. 12:25–13:3 Деяния апостолов, 
с. 160б–165

Евангелие 
в Антиохии

27 Деян. 13:4–13 Деяния апостолов, 
с. 166–170в

Глашатаи 
Евангелия

28 Деян. 13:14–52 Деяния апостолов, 
с. 170г–176

Глашатаи 
Евангелия

29 Деян. 14:1–18 Деяния апостолов, 
с. 177–183б

Проповедь среди 
язычников

30 Деян. 14:19–26 Деяния апостолов, 
с. 183в–187

Проповедь среди 
язычников

31 Деян. 14:27–
15:12

Деяния апостолов, 
с. 188–194б Иудей и язычник

32 Деян. 15:13–35; 
Гал.  2:11–21

Деяния апостолов, 
с. 194в–200 Иудей и язычник

33 Деян. 15:36–16:3 Деяния апостолов, 
с. 201–205в Возвеличивая Крест

34 Деян. 16:4–6 Деяния апостолов, 
с. 205г–210 Возвеличивая Крест

35 Деян. 16:7–26 Деяния апостолов, 
с. 211–215б

За пределами 
Малой Азии

36 Деян. 16:27–40 Деяния апостолов, 
с. 215в–220

За пределами 
Малой Азии

37 Деян. 17:1, 2 Деяния апостолов, 
с. 221–225a Фессалоника



272

38 Деян. 17:3–10 Деяния апостолов, 
с. 225б–230 Фессалоника

39 Деян. 17:11–21 Деяния апостолов, 
с. 231–236 Верия и Афины

40 Деян. 17:22–34 Деяния апостолов, 
с. 237–242 Верия и Афины

41 Деян. 18:1–7 Деяния апостолов, 
с. 243–249a Коринф

42 Деян. 18:8–18 Деяния апостолов, 
с. 249б–254 Коринф

43 1  Фес. 1; 2 Деяния апостолов, 
с. 255–257в

Послания 
к фессалоникийцам

44 1 Фес. 4:13–18; 
5:1–11

Деяния апостолов, 
с. 257г–261a

Послания 
к фессалоникийцам

45 1 Фес. 3:1–4:12; 
5:12–28

Деяния апостолов, 
с. 261б–264a

Послания 
к фессалоникийцам

46 2 Фес. 1–3 Деяния апостолов, 
с. 264б–268

Послания 
к фессалоникийцам

47 Деян. 18:19–28; 
1 Кор. 2

Деяния апостолов, 
с. 269–273в Аполлос в Коринфе

48 1 Кор. 3 Деяния апостолов, 
с. 273г–276a Аполлос в Коринфе

49 1 Кор. 4 Деяния апостолов, 
с. 276б–280 Аполлос в Коринфе

50 Деян. 19:1–7 Деяния апостолов, 
с. 281–285б Ефес

51 Деян. 19:8–20 Деяния апостолов, 
с. 285в–290 Ефес

52 Деян. 19:21–20:1 Деяния апостолов, 
с. 291–297

Дни тяжелого труда 
и испытаний

53 1 Кор. 1 Деяния апостолов, 
с. 298–303б

Весть 
предостережения 
и мольбы

54 1 Кор. 5:1–6:8 Деяния апостолов, 
с. 303в–306б

Весть 
предостережения 
и мольбы

55 1 Кор. 6:9–8:13 Деяния апостолов, 
с. 306в–308

Весть 
предостережения 
и мольбы



273

56 1 Кор. 9 Деяния апостолов, 
с. 309–315б

Призванные 
стремиться 
к лучшему

57 1 Кор. 10; 11 Деяния апостолов, 
с. 315в–317б

Призванные 
стремиться 
к лучшему

58 1 Кор. 12–14 Деяния апостолов, 
с. 317в–319д

Призванные 
стремиться 
к лучшему

59 1 Кор. 15; 16 Деяния апостолов, 
с. 319е–322

Призванные 
стремиться 
к лучшему

60 2 Кор. 1–2: 7 Деяния апостолов, 
с. 323–327a Принятая весть

61 2 Кор. 3; 4 Деяния апостолов, 
с. 327б–332б Принятая весть

62 2 Кор. 5; 9; 10; 13 Деяния апостолов, 
с. 332в–334 Принятая весть

63 1 Кор. 9:7–14 Деяния апостолов, 
с. 335–343a

Жертвующая 
церковь

64 2 Кор. 8 Деяния апостолов, 
с. 343б–345

Жертвующая 
церковь

65 2 Кор. 11; 
2 Фес. 3:8–12

Деяния апостолов, 
с. 346–351в

Работая в трудных 
условиях

66 2 Кор. 12 Деяния апостолов, 
с. 351г–358

Работая в трудных 
условиях

67 Деяния апостолов, 
с. 359–365б

Посвященное 
служение

68 2 Кор. 6 Деяния апостолов, 
с. 365в–371

Посвященное 
служение

69 Деян. 20:2; 
Рим. 2, 3

70 Рим. 4; 5 Деяния апостолов, 
с. 372–374a

Спасение для 
иудеев

71 Рим. 6–8

72 Рим. 9:1–11:15 Деяния апостолов, 
с. 374б–376б

Спасение для 
иудеев

73 Рим. 11:16–36 Деяния апостолов, 
с. 376в–379в

Спасение для 
иудеев

74 Рим. 1; 12; 13 Деяния апостолов, 
с. 379г–382

Спасение для 
иудеев



274

75 Рим. 14–16

76 Гал. 1; 3:1–5 Деяния апостолов, 
с. 383–388a

Богоотступничество 
в Галатии

77 Гал. 2; 3:6–29 Деяния апостолов, 
с. 388б

Богоотступничество 
в Галатии

78 Гал. 4–6 Деяния апостолов, 
с. 388в, г

Богоотступничество 
в Галатии

79 Деян. 20:3–38 Деяния апостолов, 
с. 389–396б

Последнее 
путешествие Павла 
в Иерусалим

80 Деян. 21:1–16 Деяния апостолов, 
с. 396в–398

Последнее 
путешествие Павла 
в Иерусалим

81 Деян. 21:17–19 Деяния апостолов, 
с. 399–403a Павел в узах

82 Деян. 21:20–36 Деяния апостолов, 
с. 403б–408a Павел в узах

83 Деян. 21:37–
23:11

Деяния апостолов, 
с. 408б–413в Павел в узах

84 Деян. 23:12–35 Деяния апостолов, 
с. 413г–418 Павел в узах

85 Деян. 24:1–23 Деяния апостолов, 
с. 419–422б Суд в Кесарии

86 Деян. 24:24–27 Деяния апостолов, 
с. 422в–427 Суд в Кесарии

87 Деян. 25:1–12 Деяния апостолов, 
с. 428–432

Павел требует суда 
кесаря

88 Деян. 25:13–27 Деяния апостолов, 
с. 433–435б

«Ты немного 
не убеждаешь 
меня»

89 Деян. 26 Деяния апостолов, 
с. 435в–438

«Ты немного 
не убеждаешь 
меня»

90 Деян. 27:1–20 Деяния апостолов, 
с. 439–442б

Путешествие 
по морю 
и кораблекрушение

91 Деян. 27:21–
28:10

Деяния апостолов, 
с. 442в–446

Путешествие 
по морю 
и кораблекрушение

92 Деян. 28:11–22 Деяния апостолов, 
с. 447–451a В Риме



275

93 Деян. 28:23–31 Деяния апостолов, 
с. 451б–455 В Риме

94 Флм. 1 Деяния апостолов, 
с. 456–460 В Риме

95 Деяния апостолов, 
с. 461–468 Дом кесаря

96 Еф. 1–4 Деяния апостолов, 
с. 469, 470a Письма из Рима

97 Еф. 5; 6 Деяния апостолов, 
с. 470б, 471a Письма из Рима

98 Кол. 1:1–3:3 Деяния апостолов, 
с. 471б–476a Письма из Рима

99 Кол. 3:4–4:18 Деяния апостолов, 
с. 476б–478 Письма из Рима

100 Флп. 1; 2; 
4:15–18

Деяния апостолов, 
с. 479–483б Письма из Рима

101 Флп. 3; 4:1–14, 
19–23

Деяния апостолов, 
с. 483в, 484 Письма из Рима

102 Деяния апостолов, 
с. 485–488 На свободе

103 Тит. 1–3

104 1 Тим. 1–4

105 1 Тим. 5; 6 Деяния апостолов, 
с. 489–491

Последнее 
заточение

106 Деяния апостолов, 
с. 492–497

Павел перед 
Нероном

107 2 Тим. 1–3 Деяния апостолов, 
с. 498–502в

Последнее письмо 
Павла

108 2 Тим. 4 Деяния апостолов, 
с. 502г–508

Последнее письмо 
Павла

109 Евр. 1–3 Деяния апостолов, 
с. 509–513

Осужденный 
на смерть

110 Евр. 4–7

111 Евр. 8–10

112 Евр. 11–13

113 Иак. 1; 2

114 Иак. 3–5

115 1 Петр. 1:1–12 Деяния апостолов, 
с. 514–518б Верный сопастырь



276

116 1 Петр. 1:13–2:10 Деяния апостолов, 
с. 518в–521 Верный сопастырь

117 1 Петр. 2:11–4:19 Деяния апостолов, 
с. 522–525б Верный сопастырь

118 1 Петр. 5 Деяния апостолов, 
с. 525в–528 Верный сопастырь

119 2 Петр. 1 Деяния апостолов, 
с. 529–535a Твердые до конца

120 2 Петр. 2; 3 Деяния апостолов, 
с. 535б–538 Твердые до конца

121 Деяния апостолов, 
с. 539–545

Возлюбленный 
Иоанн

122 1 Ин. 2:7–4:16 Деяния апостолов, 
с. 546–550б Верный свидетель

123 1 Ин. 1:1–2:6; 
4:17–5:21

Деяния апостолов, 
с. 550в–554a Верный свидетель

124 2 Ин.; 3 Ин.; Иуд. Деяния апостолов, 
с. 554б–556 Верный свидетель

125 Деяния апостолов, 
с. 557–562a

Преображенный 
благодатью

126 Деяния апостолов, 
с. 562б–567

Преображенный 
благодатью

127 Деяния апостолов, 
с. 568–577 Патмос

128 Откр. 1 Деяния апостолов, 
с. 578–585 Откровение

129 Откр. 2–4 Деяния апостолов, 
с. 586–589a Откровение

130 Откр. 5–11

131 Откр. 12–15 Деяния апостолов, 
с. 589б–591в Откровение

132 Откр. 16–18

133 Откр. 19–22 Деяния апостолов, 
с. 591г, 592 Откровение

134 Деяния апостолов, 
с. 593–602

Победоносная 
церковь

135 Великая борьба, v–xii Вступление

136 Великая борьба, с. 17–24в Разрушение 
Иерусалима



277

137 Великая борьба, с. 24г–31a Разрушение 
Иерусалима

138 Великая борьба, с. 31б–38 Разрушение 
Иерусалима

139 Великая борьба, с. 39–44a Гонения в первые 
столетия

140 Великая борьба, с. 44б–48 Гонения в первые 
столетия

141 Великая борьба, с. 49–55a Эпоха духовной 
тьмы

142 Великая борьба, с. 55б–60 Эпоха духовной 
тьмы

143 Великая борьба, с. 61–65a Вальденсы

144 Великая борьба, 
с. 65б–69в Вальденсы

145 Великая борьба, с. 69г–73в Вальденсы

146 Великая борьба, с. 73г–78 Вальденсы

147 Великая борьба, с. 79–83б Джон Уиклиф

148 Великая борьба, с. 83в–87в Джон Уиклиф

149 Великая борьба, с. 87г–92в Джон Уиклиф

150 Великая борьба, с. 92г–96 Джон Уиклиф

151 Великая борьба, с. 97–103б Гус и Иероним

152 Великая борьба, 
с. 103в–110б Гус и Иероним

153 Великая борьба, 
с. 110в–115в Гус и Иероним

154 Великая борьба, с. 115г–119 Гус и Иероним

155 Великая борьба, 
с. 120–125б

Отделение Лютера 
от Рима

156 Великая борьба, 
с. 125в–131б

Отделение Лютера 
от Рима

157 Великая борьба, 
с. 131в–134в

Отделение Лютера 
от Рима

158 Великая борьба, 
с. 134г–139в

Отделение Лютера 
от Рима

159 Великая борьба, 
с. 139г–144

Отделение Лютера 
от Рима



278

160 Великая борьба, 
с. 145–150б

Лютер перед 
сеймом

161 Великая борьба, 
с. 150в–155a

Лютер перед 
сеймом

162 Великая борьба, 
с. 155б–160в

Лютер перед 
сеймом

163 Великая борьба, 
с. 160г–164в

Лютер перед 
сеймом

164 Великая борьба, 
с. 164г–170

Лютер перед 
сеймом

165 Великая борьба, 
с. 171–178a

Цвингли 
и Реформация 
в Швейцарии

166 Великая борьба, 
с. 178б–184

Цвингли 
и Реформация 
в Швейцарии

167 Великая борьба, 
с. 185–190в

Успех Реформации 
в Германии

168 Великая борьба, 
с. 190г–196

Успех Реформации 
в Германии

169 Великая борьба, 
с. 197–201в Протест князей

170 Великая борьба, 
с. 201г–205г Протест князей

171 Великая борьба, 
с. 205д–210 Протест князей

172 Великая борьба, 
с. 211–215в

Реформация 
во Франции

173 Великая борьба, 
с. 215г–222б

Реформация 
во Франции

174 Великая борьба, 
с. 222в–226б

Реформация 
во Франции

175 Великая борьба, 
с. 226в–230

Реформация 
во Франции

176 Великая борьба, 
с. 231–236

Реформация 
во Франции

177 Великая борьба, 
с. 237–240г

Реформация 
в Нидерландах 
и Скандинавии



279

178 Великая борьба, 
с. 240д–244

Реформация 
в Нидерландах 
и Скандинавии

179 Великая борьба, 
с. 245–249a

Английские 
реформаторы 
позднего периода

180 Великая борьба, 
с. 249б–253a

Английские 
реформаторы 
позднего периода

181 Великая борьба, 
с. 253б–256г

Английские 
реформаторы 
позднего периода

182 Великая борьба, 
с. 256д–260б

Английские 
реформаторы 
позднего периода

183 Великая борьба, 
с. 260в–264

Английские 
реформаторы 
позднего периода

184 Великая борьба, 
с. 265–269a

Библия 
и Французская 
революция

185 Великая борьба, 
с. 269б–273a

Библия 
и Французская 
революция

186 Великая борьба, 
с. 273б–277a

Библия 
и Французская 
революция

187 Великая борьба, 
с. 277б–281a

Библия 
и Французская 
революция

188 Великая борьба, 
с. 281б–285б

Библия 
и Французская 
революция

189 Великая борьба, 
с. 285в–288

Библия 
и Французская 
революция

190 Великая борьба, 
с. 289–293a Отцы-пилигримы

191 Великая борьба, 
с. 293б–298 Отцы-пилигримы

192 Великая борьба, с. 299–305 Вестники рассвета



280

193 Великая борьба, 
с. 306–311a Вестники рассвета

194 Великая борьба, 
с. 311б–316 Вестники рассвета

195 Великая борьба, 
с. 317–324б

Американский 
реформатор

196 Великая борьба, 
с. 324в–329a

Американский 
реформатор

197 Великая борьба, 
с. 329б–332

Американский 
реформатор

198 Великая борьба, 
с. 333–337a

Американский 
реформатор

199 Великая борьба, 
с. 337б–342

Американский 
реформатор

200 Великая борьба, 
с. 343–346г Свет во мраке

201 Великая борьба, 
с. 346д–351a Свет во мраке

202 Великая борьба, 
с. 351б–354 Свет во мраке

203 Великая борьба, 
с. 355–359a

Великое 
религиозное  
пробуждение

204 Великая борьба, 
с. 359б–362

Великое 
религиозное  
пробуждение

205 Великая борьба, 
с. 363–370a

Великое 
религиозное  
пробуждение

206 Великая борьба, 
с. 370б–374

Великое 
религиозное  
пробуждение

207 Великая борьба, 
с. 375–379a

Отвергнутое 
предостережение

208 Великая борьба, 
с. 379б–382в

Отвергнутое 
предостережение

209 Великая борьба, 
с. 382г–386a

Отвергнутое 
предостережение

210 Великая борьба, 
с. 386б–390

Отвергнутое 
предостережение



281

211 Великая борьба, 
с. 391–398б

Исполнившиеся 
пророчества

212 Великая борьба, 
с. 398в–404a

Исполнившиеся 
пророчества

213 Великая борьба, 
с. 404б–408

Исполнившиеся 
пророчества

214 Великая борьба, 
с. 409–415б

Что такое 
святилище?

215 Великая борьба, 
с. 415в–422

Что такое 
святилище?

216 Великая борьба, 
с. 423–428в Во Святом святых

217 Великая борьба, 
с. 428г–432 Во Святом святых

218 Великая борьба, 
с. 433–437a

Незыблемость 
Закона Божьего

219 Великая борьба, 
с. 437б–441б

Незыблемость 
Закона Божьего

220 Великая борьба, 
с. 441в–446в

Незыблемость 
Закона Божьего

221 Великая борьба, 
с. 446г–450

Незыблемость 
Закона Божьего

222 Великая борьба, 
с. 451–456a Дело реформы

223 Великая борьба, 
с. 456б–460 Дело реформы

224 Великая борьба, 
с. 461–467a

Возрождение 
в наши дни

225 Великая борьба, 
с. 467б–472б

Возрождение 
в наши дни

226 Великая борьба, 
с. 472в–478

Возрождение 
в наши дни

227 Великая борьба, 
с. 479–485a

Лицом к лицу 
с Книгой жизни

228 Великая борьба, 
с. 485б–491

Лицом к лицу 
с Книгой жизни

229 Великая борьба, 
с. 492–497a Происхождение зла

230 Великая борьба, 
с. 497б–504 Происхождение зла



282

231 Великая борьба, с. 505–510
Вражда между 
человеком 
и сатаной

232 Великая борьба, с. 511–517 Происки злых духов

233 Великая борьба, с. 518–524 Сети сатаны

234 Великая борьба, с. 525–530 Сети сатаны

235 Великая борьба,  
с. 531–537a

Первое великое 
обольщение

236 Великая борьба, 
с. 537б–543б

Первое великое 
обольщение

237 Великая борьба,  
с. 543в–550

Первое великое 
обольщение

238 Великая борьба, 
с. 551–556в

Могут ли умершие 
разговаривать 
с нами?

239 Великая борьба, 
с. 556г–562

Могут ли умершие 
разговаривать 
с нами?

240 Великая борьба, 
с. 563–567в

Свобода совести 
под угрозой

241 Великая борьба, 
с. 567г–572a

Свобода совести 
под угрозой

242 Великая борьба, 
с. 572б–577a

Свобода совести 
под угрозой

243 Великая борьба, 
с. 577б–581

Свобода совести 
под угрозой

244 Великая борьба, 
с. 582–586б Грядущая борьба

245 Великая борьба, 
с. 586в–592 Грядущая борьба

246 Великая борьба, 
с. 593–598a

Священное Писание 
— гарантия против 
заблуждений

247 Великая борьба, 
с. 598б–602

Священное Писание 
— гарантия против 
заблуждений

248 Великая борьба, 
с. 603–607

Последнее 
предостережение

249 Великая борьба, 
с. 608–612

Последнее 
предостережение



283

250 Великая борьба, 
с. 613–620б Время скорби

251 Великая борьба, 
с. 620в–627a Время скорби

252 Великая борьба, 
с. 627б–634 Время скорби

253 Великая борьба, 
с. 635–640б

Избавление народа 
Божьего

254 Великая борьба, 
с. 640в–646б

Избавление народа 
Божьего

255 Великая борьба, 
с. 646в–652

Избавление народа 
Божьего

256 Великая борьба, 
с. 653–656б

Избавление народа 
Божьего

257 Великая борьба, 
с. 656в–661 Опустошение земли

258 Великая борьба, 
с. 662–667в Конец борьбы

259 Великая борьба, 
с. 667г–672б Конец борьбы

260 Великая борьба, 
с. 672в–678 Конец борьбы



284



285

ПРИЛОЖЕНИЕ Б



286

ЭЛЕКТРОННЫЕ РЕСУРСЫ  
ЦЕРКВИ АСД

Следующий список не является исчерпывающим в 
перечислении многочисленных ресурсов, но может помочь 
вам получить материалы, которые сделают ваше служение 
более эффективным.

Генеральная Конференция Церкви АСД — 
 www.adventist.org

Архивный и статистический отдел  
Генеральной Конференции —  

www.adventiststatistics.org

Евро-Азиатский дивизион —  
http://adventist.ru/

Отдел субботней школы и личного евангелизма —  
http://sspm.adventist.ru/

Отдел издательского служения —  
http://publishing.adventist.ru/

Отдел здоровья —  
http://health.org.ru/

Отдел общественных связей и религиозной свободы —  
http://parl.adventist.ru/

Отдел образования —  
http://edu.adventist.ru/

Институт библейских исследований —  
http://bri.adventist.ru/

Отдел семейного служения —  
http://family.adventist.ru/

Отдел женского служения —  
http://wm.adventist.ru/

Отдел молодежного служения —  
http://www.yamolod.info/

Заокский адвентистский университет —  
http://zau.ru/



287

Украинский гуманитарный институт —  
http://ugi.edu.ua/

Телеканал «Надежда» —  
https://hopetv.ru/

Радиотелецентр «Голос надежды» —  
http://golosnadezhdi.ru/

Издательство «Источник жизни» —  
http://lifesource.ru/, www.7knig.org

Библейские курсы онлайн —  
http://golosnadezhdi.ru/bibleyskie-onlayn-kursy/

Радиотрансляции —  
http://adventist.ru/library/adventist-world-radio/

Периодические издания церкви —  
http://adventist.ru/library/periodicals/

Белорусский унион церквей —  
adventist.by

Дальневосточный унион церквей —  
www.adventist-dv.ru

Западно-Российский союз —  
zrs.adventist.ru

Кавказская унионная миссия —  
caum.adventist.ru

Унион церквей Молдовы —  
www.adventist.md

Украинская унионная конференция —  
www.adventist.org.ua

Крымская миссия —  
crimea.adventist.ru

Центр наследия Эллен Уайт —  
www.whiteestate.org

Произведения Эллен Уайт —  
www.egwwritings.org



Справочник по ученичеству

Ответственный редактор А. Евграфов
Технический редактор А. Беланович
Дизайнер обложки С. Сибир 
Корректоры Н. Лукьянова, В. Мелешкина

Подписано в печать 29.03.2017.
Формат 60×84/16. Бумага офсетная. Гарнитура Yefimov Serif . 
Печать офсетная.
Усл. печ. л. 16. Уч.-изд. л. 8. Тираж 1 500 экз. Изд. № З-0467. Заказ № 5319.

Издательство «Источник жизни» 
E-mail: solph@lifesource.ru
Книга—почтой: books@lifesource.ru
Интернет-магазин: www.7knig.org
Тел. горячей линии: 8-800-100-54-12 (звонок бесплатный)
E-mail: inmarket@lifesource.ru


