
ПОРАДИ 
для ЦЕРКВИ

Еллен Уайт

Київ                        2021



© 2021, видавництво «Джерело життя»

ББК 86.376
У13

Еллен Уайт

У13 Поради для Церкви – Київ: Джерело життя, 2021. – 544 с.

Книга «Поради для Церкви» – компіляція з дев’яти томів «Свідчень 
для Церкви» та багатьох інших книг відомої християнської письменниці 
Еллен Уайт. У цій книзі представлена добірка загальних порад зі згаданих 
джерел, які будуть дуже корисними й надаватимуть практичну допомогу ві-
руючій людині. 

Добір матеріалів, які були зручно згруповані в 66 розділах цього ви-
дання, виконала Рада опікунів літературної спадщини Еллен Уайт. Видав-
ництво «Джерело життя» здійснило переклад книги українською мовою та 
підготувало її до друку. Приємно й радісно усвідомлювати, що ця книга те-
пер доступна нашим співвітчизникам. Її цінні поради й настанови зміцняти-
муть переконаність читачів в істинності звістки про Другий прихід Христа, 
допоможуть їм поглибити свій християнський досвід й укріпити надію на 
перемогу в останній день, коли повернеться наш Господь. 

Для широкого кола читачів.





Передмова

У міру зростання руху адвентистів сьо-
мого дня в усіх частинах Землі члени 
Церкви, які розмовляють і читають 

різними мовами, прагнули отримати книги 
«Свідчення для Церкви», які слугували для 
навчання та благословення Церкви в усьому 
світі. Однак опублікувати повний зміст дев’я-
ти томів «Свідчень для Церкви» та багатьох 
інших книг Духа пророцтва кожною мовою 
просто неможливо. Проте в цій книзі пред-
ставлена добірка загальних порад із цих дже-
рел, які будуть дуже корисними й надавати-
муть практичну допомогу Церкві. 

Добір матеріалів, які були зручно згрупо-
вані в 66 розділах цього видання, здійснила 
Рада опікунів літературної спадщини  Еллен 
Г. Уайт при Всесвітньому центрі Церкви 
 адвентистів сьомого дня в місті Сілвер-Спрінг, 
штат Меріленд, Сполучені Штати Америки. 
Зібрати, організувати, перекласти й опубліку-
вати в цій книзі необхідний матеріал з бага-
тьох праць Е. Уайт було клопітливим завдан-
ням. Оскільки обсяг книги обмежений, до неї 
могли увійти тільки найбільш суттєві поради



5

щодо життєво важливих тем. Проте навіть за таких умов тут 
представлений широкий спектр питань. Відповіді на деякі з 
них обмежуються кількома абзацами, узятими з різних тво-
рів письменниці. Посилання на книги, з яких були зроблені 
вибірки тексту, містяться наприкінці кожного розділу. Жод-
них додаткових позначень не було внесено в загальний текст, 
якщо речення чи абзац були видалені. 

Вступ до книги також написаний опікунами; безпосе-
редній текст, який належить перу Е. Уайт, починається Роз-
ділом 1. 

Приємно й радісно усвідомлювати, що ця книга тепер 
доступна людям, котрі так довго чекали на неї. Її цінні по-
ради й настанови зміцнюватимуть переконаність читачів в 
істинності звістки про Другий прихід Христа, допоможуть 
їм поглибити свій християнський досвід й укріпити надію на 
перемогу в останній день, коли повернеться наш Господь. 

Саме про це щиро моляться 
члени Ради опікунів літературної спадщини Еллен Уайт. 

Поради для Церкви



ВступВступ
Дар пророцтва Дар пророцтва 
і Еллен Уайті Еллен Уайт

Готуючись до зустрічі з Христом

Усі адвентисти сьомого дня щиро праг-
нуть того часу, коли Ісус прийде забра-
ти їх до небесного дому, який Він пішов 

готувати для них. На тій кращій Землі не буде 
ані гріха, ані розчарувань, ані голоду, бідності, 
хвороби чи смерті. Споглядаючи прийдешні 
привілеї вірних, апостол Іван вигукнув: «По-
дивіться, яку любов дав нам Отець, щоб ми 
звалися Божими дітьми… Улюб лені! Тепер ми 
Божі діти, але ще не виявилося, що будемо. 
Знаємо, що коли Він з’явиться, ми будемо по-
дібні до Нього» (1 Івана 3:1, 2).

Мета Бога для Своїх дітей — щоб вони 
були подібними до Ісуса характером. Від са-
мого початку Божий задум полягав у тому, 
щоб члени людської сім’ї, створені за Його 
образом, формували богоподібні характе-
ри. Для цього наші прабатьки в Едені мали 
отримувати настанови від Христа й ангелів,



7

віч-на-віч спілкуючись із ними. Однак після того як Адам і 
Єва згрішили, вони більше не могли вільно розмовляти з не-
бесними істотами. 

Щоб рід людський не залишився без керівництва, Бог 
 обрав інші засоби для виявлення Своєї волі щодо Його наро-
ду, одним з яких були пророчі об’явлення. Бог пояснив Ізраї-
леві: «Якщо буде між вами пророк, то Я, Господь, дамся пізна-
ти в видінні йому, у сні говорити з ним буду» (Чис. 12:6). 

Мета Господа полягає в тому, щоб Його народ був обі-
знаний та просвічений, знаючи й розуміючи не тільки час, 
у якому живе, а й майбутні події. «Бо не чинить нічого Гос-
подь Бог, не виявивши таємниці Своєї Своїм рабам проро-
кам» (Амоса 3:7). Це відрізняє Божий народ, «синів світла» 
(1 Сол. 5:5) від людей світу. 

Праця пророка включає значно більше, ніж просто про-
віщення майбутнього. Мойсей, пророк Божий, котрий на-
писав шість книг Біблії, дуже мало повідомляв про те, що 
має відбутися в майбутньому. Осія описує його працю так: 
«І через пророка Господь із Єгипту Ізраїля вивів, і пророком 
стережений був він» (Осії 12:14). 

Пророка не призначають ані його співгромадяни, ані він 
сам не призначає себе. Вибір людини як пророка повністю за-
лежить від Бога. Час від часу Господь обирав як чоловіків, так 
і жінок для проголошення Його слова. Ці пророки, ці чолові-
ки й жінки, вибрані Богом як канали сповіщення, говорили 
й писали те, що Бог відкрив їм у святих видіннях. Такі вістки 
містять дорогоцінне слово Бога. Через пророків члени люд-
ської сім’ї були приведені до розуміння боротьби, яка розгор-
тається за душі людей, боротьби між Христом і Його ангелами 
з одного боку, та сатаною й ангелами його — з другого. Ми 
 отримали розуміння цієї боротьби, що точиться в заключні 
дні історії Землі, та дарованих Богом засобів для піклування 
про Свою справу й удосконалення характеру Свого народу.

Апостоли, останні з письменників Біблії, дали нам чітке 
уявлення про події останніх днів. Павло писав про «небез-
печні часи», і Петро попередив про кепкунів, які житимуть 
за власними пожаданнями, запитуючи: «Де обітниця Його 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



8 Поради для Церкви

Приходу?» Церква в цей час переживатиме боротьбу, бо Іван 
бачив сатану, котрий «пішов воювати з рештою її нащад-
ків». Апостол Іван ідентифікує членів Церкви останніх днів, 
Церкви останку, як тих, котрі «зберігають Божі заповіді» 
(Об’явл. 12:17). Церква останку матиме також «свідчення 
Ісуса», тобто «дух пророцтва» (Об’явл. 19:10). Павло ствер-
джує, що Церкві, котра очікує Приходу Христа, «не бракує 
жодного дару благодаті» (1 Кор. 1:7, 8). Вона буде благосло-
венною даром свідчення Христа. 

Згідно з Божим планом, Церква останніх днів матиме 
Дух пророцтва. Господь говорить зі Своїм народом в остан-
ні дні Землі так само, як говорив зі Своїм народом протягом 
минулих століть.

Коли в середині 1800-х років з’явилася ця Церква про-
роцтва, Церква адвентистів сьомого дня, у ній пролунав го-
лос: «Бог показав мені у святому видінні». Це не були слова 
вихваляння, їх промовляла сімнадцятирічна дівчина, покли-
кана передавати вістки від Бога. Цей голос лунав протягом 
70 років її вірного служіння, направляючи, виправляючи й 
навчаючи. І цей голос досі звучить через тисячі сторінок, на-
писаних Еллен Уайт — вибраною Господньою вісницею. 

Видіння про велику боротьбу 
між Христом і сатаною

Маленьке приміщення сільської школи в східній части-
ні Америки було переповнене чоловіками й жінками, котрі 
в неділю в другій половині березня 1858 року прийшли на 
похорон одного молодого чоловіка. На похоронному бо-
гослужінні проповідь говорив пастор Джеймс Уайт. Коли 
він завершив, Еллен Уайт відчула спонукання звернутися 
до присутніх. Вона підвелася, говорила декілька хвилин, 
а потім призупинилася. Люди спрямували свої погляди на 
неї, чекаючи подальших слів. Вони були вражені вигуком 
«Слава Богу!», тричі повтореним з дедалі більшою силою. 
Місіс Уайт бачила видіння. Джеймс Уайт розповів людям 



9

про видіння, які місіс Уайт отримувала із сімнадцятирічного 
віку. Він пояснив: хоч її очі були відкритими і здавалося, що 
Еллен дивиться вдалечінь, під час видіння вона абсолютно 
не реагує на своє оточення і не знає, що відбувається навко-
ло неї. Пастор Уайт навів біблійні тексти Чис. 24:4, 16, де 
йдеться про того, «хто слухається Божих слів, і знає думку 
Всевишнього, хто бачить видіння Всемогутнього, що падає 
він, але очі відкриті йому». 

Він пояснив людям, що під час видінь його дружина не 
дихає. Потім звернувся до тексту Дан. 10:17 і прочитав про 
стан пророка Даниїла під час видіння: «…В мені тепер нема 
сили, і не залишилося й духу». Джеймс запропонував усім 
охочим підійти й подивитися на місіс Уайт. Він завжди доз-
воляв такі дослідження та був задоволений, якщо випадково 
присутній лікар міг оглянути її під час видіння. 

Коли люди протиснулися ближче, то побачили, що мі-
сіс Уайт не дихала, але її серце продовжувало нормально 
битися й колір обличчя залишався природним. Принесли 
дзеркало і тримали біля її лиця, але вологість на дзеркалі 
не з’явилася. Потім принесли свічку, запалили її і тримали 
близько її носа й рота. Проте полум’я залишалося рівним, 
не мерехтіло. Люди могли бачити, що Еллен не дихала. Вона 
ходила по кімнаті, граціозно рухаючи руками тоді, коли ко-
роткими фразами передавала відкрите їй. Як і Даниїл, спо-
чатку вона втратила силу, а потім їй була дана надприродна 
сила (див. Дан. 10:7, 8, 18, 19). 

Видіння місіс Уайт тривало дві години. Дві години вона 
не дихала. Потім, коли видіння закінчилося, вона зробила 
глибокий вдих, зупинилася на хвилину, знову вдихнула й 
незабаром повернулася до нормального дихання. Водночас 
вона почала розпізнавати оточення, усвідомлюючи, що від-
бувається навколо неї.

Марта Амадон, одна з тих, хто часто бачив місіс Уайт 
у стані видіння, пише: «Під час видінь її очі були відкриті. 
Вона не дихала, однак граціозно рухала руками й плечи-
ма, виражаючи побачене. Ніхто інший не міг рухати її ру-
ками. Вона часто вимовляла окремі слова, а іноді речення, 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



10 Поради для Церкви

які давали змогу людям навколо зрозуміти характер того, 
що було в полі її зору: небесне чи земне. Її перше слово під 
час видінь — “слава”; спочатку воно звучало на близькій 
відстані, а потім, утрачаючи свою силу, ніби далеко від них. 
Часом це повторювалося... Під час її видінь серед присутніх 
не виникало хвилювання, ніщо не викликало страху. Було 
урочис то й тихо... 

Коли видіння закінчувалося й Еллен втрачала зір через 
небесне світло, ще раз повертаючись на землю, вона вигуку-
вала з глибоким зітханням, роблячи перший вдих: “Темря-
ва!” У ті моменти вона ставала млявою і безсилою».

Але повернімося до нашої історії про двогодинне ви-
діння в шкільному будинку. Пізніше місіс Уайт написала 
про це видіння: «У ньому повторилося багато того, що я 
бачила 10 років тому стосовно великої боротьби впро-
довж віків між Христом і сатаною, і мені було доручено 
все записати».

У видінні Еллен Уайт була свідком сцен, які з’являлися 
перед нею. Спочатку у видінні її було перенесено на Небо, 
де вона стала свідком падіння Люцифера. Потім споглядала 
процес створення світу й наших прабатьків у їхньому домі — 
Едені. Вона бачила, як вони впадають у спокусу через змія 
і втрачають свій дім — Еденський сад. У швидкій послідов-
ності перед Еллен промайнула вся біблійна історія. Вона 
бачила життя патріархів і пророків Ізраїлю. Стала свідком 
життя й смерті нашого Спасителя Ісуса Христа і Його воз-
несіння на Небо, де відтоді Він звершує служіння нашого 
Первосвященника. 

Далі місіс Уайт побачила, як учні виходять звіщати 
євангельську вістку до кінців землі. За цим швидко наста-
ло відступництво церкви й темне Середньовіччя. Тоді вона 
споглядала у видінні Реформацію, коли шляхетні чоловіки 
й жінки під загрозою смерті стояли за правду. Вона бачи-
ла сцени суду, який почався на Небі 1844 року і триває до 
наших днів; далі перенеслася в майбутнє, побачила Прихід 
Христа на хмарах небесних, картини Тисячолітнього цар-
ства та Нової Землі. 



11

Маючи перед собою ці живі яскраві образи, місіс Уайт, 
повернувшись додому, узялася за написання всього поба-
ченого й почутого у своєму видінні. Приблизно через шість 
місяців вийшла друком книга (219 сторінок) під назвою 
«Велика боротьба між Христом і Його ангелами та сатаною 
й ангелами його».

Книга була прийнята з ентузіазмом, бо яскраво змальо-
вувала все пережите Церквою та виявляла плани сатани й 
засоби, за допомогою яких він намагатиметься звести Цер-
кву та світ в останній боротьбі на Землі. Якими ж вдячними 
Богові були адвентисти за те, що в ці останні часи Він, як і 
обіцяв, говорив до них через Дух пророцтва.

Опис великої боротьби, стисло викладений у невели-
кій книзі «Духовні дари», пізніше був перевиданий у другій 
половині книги «Ранні твори», де з ним можна ознайоми-
тися і сьогодні.

Але з плином часу та зі зростанням Церкви Господь у ба-
гатьох подальших видіннях відкривав історію великої бороть-
би більш докладно. Тому в період 1870-1884 років місіс Уайт 
знову описала її в чотиритомнику під назвою «Дух пророц-
тва». Книга «Історія викуплення» представляє взяті з цих тво-
рів найважливіші події історії великої боротьби. Том виданий 
багатьма мовами, даючи безлічі людям змогу  дізнатися про 
те, що було показано в цьому видінні про велику боротьбу. 
Пізніше місіс Уайт найдокладніше представила всю історію 
боротьби між добром і злом у п’яти томах «Конфлікту віків», 
а саме: «Патріархи і пророки», «Пророки і царі», «Бажання 
віків», «Дії апостолів» і «Велика боротьба».

Ці книги відповідають біблійній оповіді, починаючи від 
творіння і впродовж усієї християнської ери; вони простежу-
ють хід історії аж до кінця часу, несучи світло й підбадьо-
рення. Указані книги допомагають адвентистам сьомого дня 
стати «синами світла», «синами дня». У цьому ми бачимо ви-
конання запевнення: «Бо не чинить нічого Господь Бог, не ви-
явивши таємниці Своєї Своїм рабам пророкам» (Амоса 3:7).

Описуючи, як саме отримувала світло, місіс Уайт зазна-
чала: «Авторові цих сторінок завдяки натхненню Святим 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



12 Поради для Церкви

Духом були показані картини довготривалої боротьби між 
добром і злом. Час від часу мені було дозволено споглядати 
розгортання в різні віки великої боротьби між Христом — 
Князем життя, Автором нашого спасіння, і сатаною — кня-
зем зла, родоначальником гріха, першим порушником Бо-
жого святого Закону... У міру того як Дух Святий розкривав 
моєму розумові великі істини Свого Слова та події минулого 
й майбутнього, мені було наказано повідомити інших про те, 
що було відкрито мені, — історію боротьби в минулі віки, і 
головним чином представити її так, аби пролити світло на 
прийдешню боротьбу, яка швидко наближається».

Як пророк отримав світло

Колись, як ми вже бачили з досвіду ізраїльського народу, 
Господь повідомив людям, як саме спілкуватиметься з ними 
через пророків. «І сказав Він: “Послухайте ж ви Моїх слів: 
Якщо буде між вами пророк, то Я, Господь, дамся пізнати в 
видінні йому, у сні говорити з ним буду» (Чис. 12:6).

Вище ми зазначили, що видіння 1858 року про вели-
ку боротьбу супроводжувалося певними фізичними про-
явами. Хтось може поставити цілком логічне запитання: 
«Чому видіння були дані саме в такий спосіб?» Безперечно, 
це було зроблено для зміцнення впевненості людей у тому, 
що Господь воістину промовляв до пророка. Місіс Уайт рід-
ко докладно розповідала про свій стан під час видінь, проте 
одного разу зазначила: «Ці вісті були дані так, щоб зміцни-
ти віру і щоб у цей останній час ми могли мати впевненість 
у Духові пророцтва».

У міру розгортання трудів Еллен Уайт їх можна було 
 перевірити за результатами. «За їхніми плодами впізнаєте 
їх». Однак для формування плодів необхідний час, і  Господь 
на початку дав пов’язані з видіннями докази, які допомогли 
людям повірити.

Утім, не всі видіння були дані публічно й не всі супрово-
джувалися помітними фізичними явищами. Господь також 



13

обіцяв спілкуватися з пророками через сни (див. Чис. 12:6). 
Це пророчі сни, подібні до тих, які мав Даниїл. Він пише: 
«За першого року Валтасара, царя вавилонського, бачив 
Даниїл сон та пророцьке видіння голови своєї на своєму 
ложі. Того часу записав він сон, сказавши з нього головне» 
(Дан. 7:1).

Розповідаючи про те, що йому було показано, Даниїл не 
раз повторював: «Бачив я у своєму видінні вночі».  Місіс Уайт 
також були дані видіння вночі, коли розум відпочивав. У її 
творах часто можна побачити такий вступний вислів: «У ніч-
ному видінні мені було ясно представлено». Бог неодноразо-
во говорив з пророками через пророчі сни. Можуть виник-
нути запитання щодо зв’язку між пророчим сном або нічним 
видінням і сном звичайним. Місіс Уайт 1868 року писала про 
це: «Багато снів — це результат буденних життєвих справ, 
які не мають нічого спільного з Духом Божим. Є також хибні 
сни, як і хибні видіння, натхнені духом сатани. Однак дані 
Господом сни прирівнюються в Слові Божому до видінь. Такі 
сни, якщо взяти до уваги людей, котрі їх отримують,  і обста-
вини, за яких вони були дані, самі в собі містять доказ їхньої 
істинності». 

Одного разу, у більш пізній період життя Еллен Уайт, її 
син пастор У. К. Уайт, шукаючи інформацію, щоб допомогти 
менш обізнаним людям, запитав її: «Мамо, ти часто говориш 
про речі, які були показані тобі в нічний час. Ти розповідаєш 
про сни, у яких до тебе приходить світло. Нам усім сняться 
сни. Звідки ти знаєш, що Бог звертається до тебе в снах, про 
які так часто говориш?»

 «Я знаю про це, ‒ відповіла Еллен, ‒ оскільки поруч зі 
мною стоїть той самий ангел-вісник, який наставляє мене 
як у видіннях уночі, так і у видіннях удень». Небесна істота, 
на яку вона посилається, інколи згадується як «ангел», «мій 
провідник», «мій наставник» та ін. 

У свідомості пророка не було плутанини або сумніву 
стосовно відкриття, отриманого в нічні години, бо пов’яза-
ні з ним обставини вказували на те, що це були настанови 
від Бога.

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



14 Поради для Церкви

Часом місіс Уайт отримувала видіння, коли молилася, 
говорила або писала. Присутні могли б не здогадуватися про 
видіння, якби не наступала коротка пауза в її публічному ви-
ступі чи молитві. Одного разу вона писала: «Під час ревної 
молитви я втратила відчуття того, що відбувалося навколо 
мене. Кімната наповнилася світлом, і я чула вістку до зі-
брання, імовірно, до Генеральної Конференції».

З багатьох видінь, даних місіс Уайт упродовж її довгого 
70-річного служіння, найдовше видіння тривало чотири го-
дини, а найкоротше — кілька секунд. Часто вони займали пів 
години або трохи більше. Проте неможливо визначити єди-
не правило, яке можна було б застосувати до всіх видінь, бо, 
як писав Павло: «Багато разів і багатьма способами колись 
через пророків говорив Бог до наших батьків» (Євр. 1:1).

Пророк отримував світло через видіння, однак не писав 
під час самого видіння. Його праця не була машинальною. За 
рідкісним винятком, Господь не давав йому чітких вказівок 
щодо снів, про які потрібно розповісти. І ангел не водив ру-
кою пророка, посилаючи точні слова. Пророк виголошував 
або писав слова, породжені розумом, просвіченим видіння-
ми, які передавали людям світло й настанову незалежно від 
того, читали вони вістку чи чули її. 

У нас може виникнути запитання, яким чином розум 
пророка був просвічений, тобто як він отримував інформа-
цію й настанову, котру мав передати людям. Не існує правил 
ані передачі видіння, ані отримання пророком богонатх-
ненної вістки. Однак у кожному випадку це був надзвичай-
но яскравий досвід, який справляв незабутнє враження на 
розум пророка. Як пережите й побачене нами справляє на 
нас більший вплив, ніж лише почуте, так і представлені 
пророкам образи, завдяки яким вони ніби були свідками 
драматичних подій, справляли на їхній розум глибокі три-
валі враження. Місіс Уайт писала: «Часто мою увагу спря-
мовано на сцени, що відбуваються на Землі. Іноді я буваю 
перенесена далеко в майбутнє і мені показано те, що має 
статися. Потім знову мені показано те, що вже відбувалося 
в минулому».



15

Отже, Еллен Уайт бачила перебіг цих подій, ніби була 
їх очевидцем. Вони повторювалися перед нею у видінні й 
справляли на її розум яскраве враження. 

Іншим разом їй здавалося, що вона справді брала участь 
у показаному їй, відчувала, бачила, чула й підкорялася, хоч 
у реальності цього з нею не відбувалося. Однак це справля-
ло на її розум незабутнє враження. Її перше видіння було 
саме таким. 

Іноді під час видінь місіс Уайт здавалося, що вона пере-
буває на зустрічах у віддалених оселях або установах. Від-
чуття її присутності на таких зустрічах було настільки ре-
альним, що вона могла докладно описати вчинки і слова 
різних людей. Одного разу під час видіння Еллен Уайт зда-
валося, що вона звершує обхід в одній з наших медичних 
установ, відвідуючи кімнати і спостерігаючи за всім, що там 
відбувалося. Після побаченого вона написала: «Несерйозні 
розмови, порожні жарти, безглуздий сміх боляче ранили 
слух... Я була здивована, побачивши потурання ревнощам, 
слухаючи заздрісні слова та безрозсудні розмови, які викли-
кали сором у Божих ангелів». 

Однак потім також був показаний приємніший стан цієї 
ж установи. Місіс Уайт провели до кімнат, «звідки долина-
ли слова молитви. Якими ж приємними були ці звуки!» На 
підставі цього уявного візиту й почутих слів була написана 
вістка настанови. 

Часто світло було дане Еллен Уайт за допомогою яскра-
вих символічних образів. Одна з таких картин ясно змальо-
вана в наведеному нижче уривку з вістки, особисто призна-
ченої певному керівникові, котрий, як їй було показано, 
перебував у небезпеці. 

«Іншого разу я побачила вас в образі генерала, котрий 
сидить на коні й тримає прапор. Хтось підійшов і забрав з 
ваших рук прапор, на якому було написано: «Заповіді Божі 
і віра Ісуса», а потім його було втоптано в бруд. Я побачила 
вас в оточенні людей, котрі зв’язували вас зі світом».

Траплялося також, що місіс Уайт були представле-
ні різні контрастні сюжети. Один про те, що відбулося б, 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



16 Поради для Церкви

якби дотримувалися певних планів чи напрямів, другий — 
якби виконували інші плани або дії. Чудовою ілюстрацією 
такого видіння може бути випадок з вибором місця для 
фаб рики здорових продуктів у місті Лома-Лінда на заході 
США. Керівник та його помічники планували побудувати 
велику споруду біля головного корпусу санаторію. Тимча-
сом як вони складали плани, місіс Уайт, перебуваючи вдома 
за сотні миль від Лома-Лінди, отримала за одну ніч два ви-
діння. Про перше вона писала: «Мені було показано велику 
будівлю, де виготовляли багато продуктів харчування. По-
близу фабрики розташувалося й кілька менших будівель. 
Стоячи поруч, я чула гучні голоси людей, котрі сперечали-
ся про роботу, яку необхідно було виконати. Між працівни-
ками не було єдності, що призвело до безладу» (Поради для 
Церкви. С.16).

Потім Еллен побачила стурбованого керівника в його 
спробах переконати працівників та домогтися згоди між 
ними. Вона бачила пацієнтів, котрі чули ці суперечки та 
висловлювали свій жаль із приводу того, «що фабрику з 
виробництва продуктів харчування побудують у такому 
прекрасному місці» і так близько від санаторію. «Після 
цього з’явився Хтось і сказав: “Усе це було показано тобі 
як наочний урок, щоб ти могла бачити наслідки виконання 
певних планів”». 

Потім картина змінилася. Вона побачила будівлю фаб-
рики з виробництва продуктів харчування, споруджену «на 
відстані від корпусів санаторію, біля дороги, що веде до за-
лізничної колії». Тут робота відбувалася мирно та згідно з 
Божим планом. Через кілька годин після видіння місіс Уайт 
уже писала листа працівникам у Лома-Лінді, і це виріши-
ло питання, де саме слід будувати фабрику з виробництва 
продуктів харчування. Якби був здійснений їхній почат-
ковий план, у подальші роки ми відчували б тривогу через 
наявність великої комерційної будівлі саме біля санаторію. 
Отже, бачимо, що вісниця Господня отримувала інформа-
цію й настанови різними шляхами через видіння в денний 
або нічний час.



17

Завдяки просвіченому розуму пророк говорив або пи-
сав, передаючи настанови людям. Діючи так, місіс Уайт 
 отримувала допомогу Духа Господнього, однак вона не пи-
сала під диктування. Їй було дано право добирати слова для 
передачі звістки. У ранні роки свого служіння вона написа-
ла: «Незважаючи на те, що я залежна від допомоги Духа Бо-
жого під час запису моїх думок, як і при отриманні їх, вико-
ристані мною слова для опису побаченого — мої власні, за 
винятком слів, сказаних мені ангелом, які я завжди записую 
як пряму мову». 

Подібно до деяких біблійних авторів, Еллен Уайт,  пе  ре  - 
буваючи під керівництвом Святого Духа, часом наводила ци-
тати інших авторів, яким давала особливо високу оцінку за 
їхні вислови та формулювання думки.

Життя і служіння Еллен Уайт

Еллен Ґ. Гармон та її сестра-близнючка народилися 
 26 листопада 1827 року в Горхемі, штат Мен, у північно- 
східній частині Сполучених Штатів. У дев’ятирічному віці 
Еллен зазнала травми, коли однокласниця бездумно кину-
ла в неї каменем. Серйозне пошкодження обличчя мало не 
коштувало їй життя і настільки підірвало здоров’я, що вона 
не змогла продовжувати навчання в школі. 

Коли Еллен було 11 років, вона віддала своє серце Богові, 
а в 14 прийняла хрещення через занурення в морі й стала чле-
ном методистської церкви. Разом зі своїми рідними відвіду-
вала адвентистські зібрання в Портленді, штат Мен, повністю 
приймаючи вістку про близькість Другого приходу Хрис та, 
представлену Вільямом Міллером та його однодумцями. 

Одного ранку в грудні 1844 року, коли Еллен молила-
ся разом з чотирма іншими жінками, Божа сила спочила на 
ній. Спочатку вона повністю втратила відчуття навколиш-
ньої реальності й у сповненому образів одкровенні стала 
свідком подорожі адвентистського народу до Божого міста 
та винагороди вірних. Зі страхом і тремтінням ця 17-річна 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



18 Поради для Церкви

дівчина розповіла про це й подальші видіння своїм братам і 
сестрам по вірі в Портленді. Пізніше вона розповіла про свої 
видіння групам адвентистів у штаті Мен та в сусідніх шта-
тах. У серпні 1846 року Еллен Ґулд Гармон вийшла заміж за 
молодого адвентистського служителя Джеймса Уайта. Про-
тягом наступних 35 років її життя було тісно пов’язане із 
життям чоловіка в старанній євангельській праці аж до його 
смерті 6 серпня 1881 року. Вони звершували далекі поїздки 
по США, проповідуючи й пишучи, насаджаючи та будуючи, 
організовуючи й керуючи.

Час і випробування довели, наскільки широкими й твер-
дими були підвалини, закладені Джеймсом, Еллен Уайт і 
їхніми сподвижниками, та як мудро й добре вони будували 
на цих підвалинах. Серед адвентистів, котрі святкували су-
боту, ці піонери очолили заснування видавничої справи в 
1849-1850 роках, а також створення церковної організації з 
міцною системою церковних фінансів наприкінці 50-х років 
XIX ст. Апогеєм цього стало утворення 1863 року Генераль-
ної Конференції адвентистів сьомого дня; 1866 рік ознаме-
нувався початком нашої медичної роботи, а велика освітня 
справа Церкви була започаткована в 70-х роках. План про-
ведення щорічних табірних зустрічей адвентисти сьомого 
дня розробили 1868 року, а 1874 року направили за кордон 
свого першого місіонера.

Усі ці починання здійснювалися під керівництвом бага-
тьох усних та письмових порад, які Бог давав Своєму наро-
дові через Еллен Уайт. 

Більшість ранніх вісток були написані як особисті лис-
ти або статті в «Істині для теперішнього часу» — нашому 
першому регулярному виданні. Лише 1851 року місіс Уайт 
опублікувала свою першу книгу на 64 сторінки під назвою 
«Нарис християнського досвіду та видінь Еллен Г. Уайт». 

Починаючи з 1855 року було видано серію пронуме-
рованих брошур, кожна з яких називалася «Свідчення для 
Церкви». Вони зробили доступними вістку з настановами й 
застереженнями, які час від часу Бог вважав за потрібне по-
силати Своєму народові. Щоб задовольнити постійний попит 



19

на ці настанови, перші 30 брошур були перевидані 1885 року 
чотирма книгами в палітурці. Разом з іншими томами, що 
з’явилися в 1889-1909 роках, тепер вони становлять дев’ять 
томів, відомих як «Свідчення для Церкви». 

У сім’ї Уайт народилося четверо дітей. Найстарший син 
Генрі прожив до 16 років; наймолодший Герберт помер у віці 
трьох місяців. Два середніх хлопчики Едсон та Уїльям жили 
до зрілого віку. Кожен був активно задіяний у служінні Цер-
кви адвентистів сьомого дня. 

У відповідь на прохання Генеральної Конференції місіс 
Уайт улітку 1885 року поїхала до Європи. Там вона прове-
ла два роки для утвердження нещодавно проведеної на кон-
тиненті євангельської роботи. Обравши своєю домівкою 
Базель, Швейцарія, вона звершувала дальні подорожі Пів-
денною, Центральною і Північною Європою, відвідуючи за-
гальні церковні зібрання.

Через чотири роки після повернення до Сполучених 
Штатів Еллен Уайт у віці 63 років у відповідь на прохання 
Генеральної Конференції вирушила до Австралії. Там слу-
жила дев’ять років, допомагаючи розпочати і звершувати 
роботу, особливо в освітній та медичній галузях. Місіс Уайт 
повернулася на батьківщину 1900 року, оселилася в західній 
частині Сполучених Штатів, у місті Сент-Гелена, штат Калі-
форнія, де й прожила до своєї смерті в 1915 році. 

Під час служіння Еллен Уайт упродовж 60 років в Аме-
риці й 10 років за кордоном їй було показано близько 2000 
видінь, які завдяки її невтомним зусиллям як порадниці для 
окремих осіб, церков, громадських зібрань та сесій Гене-
ральної Конференції багато в чому сформували цей великий 
рух та сприяли його розвитку. Завдання передати всім заці-
кавленим дані їй Богом вісті ніколи не було занедбане нею.

Твори Еллен Уайт — це близько 100 000 сторінок.  Вісті 
з-під її пера досягли людей через особисте спілкування, 
щотижневі статті в наших конфесійних журналах та бага-
то книг. Темами її творів були біблійна історія, повсякден-
ний християнський досвід, здоров’я, освіта, євангелізм та 
інші практичні питання. Багато її книг видано провідними 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



20 Поради для Церкви

 мова ми світу й реалізовано мільйонними накладами. Одна 
лише книга «Дорога до Христа», видана в період 1892-1990 
роки, була перекладена 127 мовами й реалізована загальним 
накладом близько 50 млн примірників. 

У віці 81 року місіс Уайт востаннє перетнула американ-
ський континент для участі в сесії Генеральної Конференції 
1909 року. Решту шість років життя вона присвятила завер-
шенню своєї літературної справи. Наприкінці життя Е. Уайт 
написала такі слова: «Буде моє життя збережене чи ні, мої 
твори продовжуватимуть говорити, звершуючи свою справу, 
доки триватиме час». 

З безстрашною мужністю й повною довірою до свого 
Викупителя Еллен Уайт померла у своєму домі в Каліфорнії 
16 липня 1915 року й була похована поруч із чоловіком та 
дітьми на кладовищі Оук Хілл у Батл-Крік, штат Мічиган. 

Колеги, церква та члени родини Еллен Уайт цінували й 
шанували її як віддану матір та серйозного невтомного ре-
лігійного діяча. Вона ніколи не мала офіційної церковної 
посади, однак і Церква, і сама Еллен знали, що вона була 
посланцем з Божою вісткою для Його народу. Вона ніколи 
не прагнула уваги інших, ніколи не користувалася своїм да-
ром для поліпшення власного фінансового становища або 
здобуття популярності. Її життя і все, що вона мала, були 
присвячені Божій справі. 

З приводу смерті вісниці Господньої редактор популярного 
щотижневого журналу «Незалежний» у випуску від 23 серпня 
1915 року завершив свої роздуми про її плідне життя такими 
словами: «Вона була абсолютно чесною у вірі у свої одкровен-
ня. Її життя було гідне їх. Вона не виявляла жодної духовної 
гордості та не шукала “нікчемного металу”. Вона жила життям 
і виконувала працю, гідну пророчиці».

За кілька років до своєї смерті місіс Уайт створила Раду 
опікунів, до складу якої входили церковні керівники, котрим 
вона залишила свої твори, доручивши турбуватися про них 
та їхню безперервну публікацію. Маючи офіс у приміщенні 
Всесвітнього центру Церкви адвентистів сьомого дня, ця Рада 
сприяє безперервному виданню книг Е. Г. Уайт англійською 



21

мовою та повній або скороченій публікації іншими мовами. 
Рада опікунів також випустила численні компіляції зі статей, 
узятих з періодики й рукописів, що відповідає настанові місіс 
Уайт. З дозволу вищезазначеної Ради видано і цей том.

Місіс Уайт очима тих, хто її знав 

Дізнавшись про надзвичайний досвід місіс Еллен Уайт як 
вісниці Господа, декотрі запитують: «Якою людиною вона 
була? Чи мала ті самі проблеми, що й ми маємо? Вона була 
заможною чи бідною? Чи колись усміхалася?» 

Місіс Уайт була вдумливою матір’ю, старанною домогос-
подаркою й гостинною господинею, котра часто приймала 
членів Церкви у своєму домі. Вона була дбайливою сусідкою, 
жінкою віри, приємної вдачі, лагідною в поведінці і словах. 
У житті Еллен Уайт не було місця для святенницької релігії 
без усмішок і радості. Кожен відчував себе по-справжньому 
легко в її присутності. Можливо, найкращий спосіб познайо-
митися з місіс Уайт — це завітати до її оселі в 1859 році, саме 
тоді вона почала вести свій щоденник. 

Ми з’ясовуємо, що Уайти жили на околиці Батл-Кріка, у 
маленькому будиночку на великій ділянці землі, що давало 
змогу мати город та кілька фруктових дерев, тримати корову 
і курчат й обладнати місце для ігор та занять дітей. У той час 
місіс Уайт було 32 роки, Джеймсу Уайту 38, їхнім синам — 
відповідно 4, 9 і 12 років.

У домі ми могли також побачити приємну молоду жінку- 
християнку, яка допомагала в домашніх справах, оскільки 
господиня часто була відсутньою або зайнятою виступами 
й письменницькою працею. І все-таки Еллен Уайт несла на 
собі тягар домашніх обов’язків, готувала їжу, прибирала, 
прала, шила. Деколи вона ходила у видавництво, де могла 
спокійно займатися письменницькою роботою. В інші дні ми 
знаходимо її на городі, де вона садить квіти й овочі, а часом 
обмінюється розсадою квітів із сусідами. Вона була сповне-
на рішучості зробити дім для своєї сім’ї настільки приємним 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



22 Поради для Церкви

місцем, наскільки могла, щоб діти завжди вважали його най-
більш бажаним місцем.

Еллен Уайт була уважним покупцем, а сусіди-адвен-
тисти вважали за щастя піти з нею за покупками, бо вона 
розумілася на цьому. Її мати була дуже практичною жінкою 
і навчила своїх дочок багатьох цінних уроків. Вона розумі-
ла, що неякісні речі зрештою виявляться значно дорожчи-
ми за якісні товари. 

Суботу робили найприємнішим днем тижня для дітей. 
Звичайно, сім’я ходила до церкви і, якщо батько й мати були 
вільні від виступів, сім’я сиділа разом під час богослужіння. 
На обід була якась особлива страва, якої не було в інші дні. 
А потім, якщо погода сприяла, місіс Уайт ішла з дітьми до 
лісу чи річки, де вони милувалися красою природи й вивча-
ли Божі творіння. Якщо день був дощовим або холодним, 
вона збирала дітей навколо каміну й читала їм, часто з ма-
теріалів, занотованих під час подорожей. Деякі з тих опо-
відань пізніше були надруковані в книгах, щоб інші батьки 
могли читати їх своїм дітям. 

У цей час місіс Уайт не почувалася добре й часто про-
тягом дня непритомніла, однак це не стримувало її від ви-
конання ані своєї домашньої роботи, ані праці для Господа. 
Згодом, 1863 року, вона отримала видіння стосовно здоров’я 
й догляду за хворими. Їй було показано, якими мають бути 
одяг та їжа, наголошено на необхідності фізичних вправ і 
відпочинку, а також на важливості довіри до Бога задля збе-
реження міцного здорового тіла. 

Світло від Бога щодо харчування й шкідливості м’ясної їжі 
перекреслило її особисті погляди про те, що м’ясо суттєво важ-
ливе для здоров’я й сили. Прийнявши це світло, вона сказала 
дівчині, котра допомагала їй у приготуванні їжі для сім’ї, стави-
ти на стіл лише здорову просту їжу із зернових, овочів, горіхів, 
молока, вершків та яєць. У них було вдосталь фруктів. Фактич-
но тоді сім’я Уайтів прийняла вегетаріанську дієту. 1894 року 
Еллен Уайт повністю виключила м’ясо зі свого раціо ну. Рефор-
ма здоров’я стала великим благословенням як для сім’ї Уайт, 
так і для сотень тисяч адвентистських сімей у світі.



23

Після видіння 1863 року про реформу здоров’я та при-
йняття простих методів лікування хворих сім’ю Уайт часто 
запрошували сусіди в час хвороби, щоб вони допомогли в 
лікуванні, і Господь вельми благословляв їхні зусилля. Іноді 
вони навіть забирали хворих до себе додому й ніжно догля-
дали їх, доки вони повністю не видужували.

Місіс Уайт насолоджувалася періодами відпочинку й від-
новлення сил у горах, біля озера чи у відкритому океані. У свої 
середні роки, коли вона жила біля видавництва Pacifi c Press 
у Північній Каліфорнії, було запропоновано провести день 
з метою відпочинку й відновлення сил. Місіс Уайт, членів її 
сім’ї та співробітників запросили приєднатися до працівників 
видавництва Pacifi c Press, і вона радо прийняла запрошення. 
Тоді її чоловік був на сході в справах Церкви. У листі до нього 
ми знаходимо її розповідь про цей досвід. 

Після здорового обіду на пляжі вся група вирушила на 
судні затокою Сан-Франциско. Капітан парусного судна був 
членом Церкви, і стояла приємна погода. Тоді хтось запропо-
нував вийти у відкритий океан. Згадуючи той досвід, Еллен 
Уайт писала: «Хвилі піднімалися високо й так приємно гой-
дали нас. Мої почуття були піднесеними, проте я не мала слів, 
щоб комусь про це сказати. Це було чудово! Над нами летіли 
бризки води. За Золотими Ворітьми віяв сильний вітер, і я ще 
ніколи не отримувала такого задоволення у своєму житті!» 

Спостерігаючи за пильним поглядом капітана й готовністю 
екіпажу виконувати його накази, вона зазначила: «Бог тримає 
вітри у Своїх руках. Він має владу над водами. Ми — звичайні 
крупинки просто на широких і глибоких водах Тихого океану; 
проте ангели небесні послані охороняти цю маленьку парусну 
шлюпку, яку кидають хвилі. О, дивовижні Божі діла! Такі не-
досяжні для нашого розуміння! Одним поглядом Він охоплює 
височінь небес і глибину морів!» 

Місіс Уайт з ранніх років мала життєрадісну вдачу. Од-
ного разу вона запитала: «Ви коли-небудь бачили мене по-
хмурою, незадоволеною? Моя віра забороняє мені це. Не-
правильне уявлення про справжній ідеал християнського 
характеру і християнського служіння призводить до таких 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



24 Поради для Церкви

умовиводів... Щире, охоче служіння Ісусові породжує со-
нячну релігію. Ті, хто найближче прямує за Христом, не бу-
вають похмурими».

Іншим разом вісниця Господа написала: «Інколи по-
ширюється думка, що життєрадісність суперечить гідності 
християнського характеру; але це помилка. Небо — це вся 
радість!» Вона розуміла: якщо дарувати усмішки, вони по-
вернуться до вас; якщо промовляти добрі слова, їх говори-
тимуть і вам. 

Однак були часи, коли Еллен Уайт багато страждала. 
Один такий період настав незабаром після того, як вона по-
їхала до Австралії, щоб допомогти там у роботі. Вона була 
дуже хвора майже протягом року й сильно страждала. Ел-
лен залишалася прикутою до ліжка протягом кількох міся-
ців і могла спати вночі лише декілька годин. Про цей досвід 
у листі другові вона писала: «Уперше опинившись у безпо-
радному стані, я глибоко шкодувала, що перетнула океан. 
Чому я не в Америці? Чому потрапила до цієї країни такою 
ціною? Раз у раз я ховала обличчя в ковдрах ліжка й гірко 
плакала. Але таку розкіш, як сльози, дозволяла собі нена-
довго. Я сказала собі: 

— Еллен Уайт, чому ти це робиш? Хіба ти приїхала до 
Австралії не тому, що відчувала свій обов’язок їхати туди, 
куди Конференція вважає за найкраще для тебе? Хіба це не 
було звичною справою для тебе?

Я сказала: 
— Так!
— Тоді чому ти відчуваєш себе майже покинутою і нещас-

ною? Хіба це не робота ворога? 
Я сказала: 
— Вірю, що так!
Я якнайшвидше витерла сльози і сказала: 
— Досить. Більше не дивитимусь на темний бік. Житиму 

чи помру, я доручаю збереження моєї душі Тому, Хто помер 
за мене.

Тоді я повірила, що Господь усе зробить добре і впро-
довж цих восьми місяців безпорадності не відчувала відчаю 



25

чи сумніву. Зараз дивлюся на цю справу як на частину вели-
кого Господнього плану для добра Його народу в цій країні 
і для тих, хто в Америці, а також для мого добра. Я не можу 
пояснити, чому чи як, але вірю в це. І я щаслива в моєму 
стражданні. Я можу довіряти своєму Небесному Батькові. Я 
не буду сумніватися в Його любові!» 

Еллен Уайт жила у своєму домі в Каліфорнії протягом 
останніх 15 років життя і, хоч з роками старіла, однак ці-
кавилася роботою на маленькій фермі та добробутом сімей 
тих людей, котрі допомагали їй у роботі. Ми бачимо її за 
письменницькою працею, яка часто починалася відразу піс-
ля опівночі, оскільки вона рано йшла відпочивати. Якщо 
день був приємний і робота давала змогу, вона звершувала 
невелику прогулянку до села, зупиняючись, щоб поговори-
ти з якоюсь матір’ю, котру могла побачити в городі чи на 
ґанку будинку, повз який проходила. Часом ця мати розпо-
відала про свої потреби в їжі чи одязі. Тоді Еллен повертала-
ся додому, щоб узяти дещо зі своїх домашніх запасів. Через 
багато років після її смерті сусіди в долині, де вона жила, 
згадували її як маленьку сивоголову жінку, котра завжди з 
любов’ю говорила про Ісуса.

На момент смерті вона мала трохи більше, ніж предме-
ти першої необхідності та основні життєві зручності. Еллен 
Уайт була християнкою, адвентисткою сьомого дня, яка по-
кладалася на заслуги свого воскреслого Господа й сумлін-
но намагалася виконувати призначену Ним справу. Отже, з 
упевненістю в серці вона досягла завершення свого життя, 
сповненого послідовного християнського досвіду.

Вістки, що змінили життя 

Один євангеліст провів серію євангельських зустрічей у 
Бушнеллі, штат Мічиган. Однак незабаром після хрещення 
людей він залишив їх, не заклавши належним чином у вірую-
чих основу для прийняття вістки. Люди потроху почали роз-
холоджуватися, і дехто знову повернувся до своїх по ганих 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



26 Поради для Церкви

звичок. Урешті-решт церква настільки кількісно зменшила-
ся, що ті 10 чи 12 осіб, які залишилися, вирішили, що немає 
сенсу продовжувати збиратися. Саме в той час, коли вони 
розходилися зі свого, як вважали, останнього богослужіння, 
надійшла поштова кореспонденція і серед листів був номер 
Review and Herald. У колонці з інформацією про поїздки за-
значалося, що Джеймс та Еллен Уайт збиралися відвідати гро-
маду в Бушнеллі для проведення зібрань 20 липня 1867 року. 
До цієї дати залишався лише тиждень. Дітей послали покли-
кати назад людей, котрі прямували до своїх домівок. Було ви-
рішено підготувати місце в гаю й запросити сусідів, і особливо 
членів Церкви, які відпали від віри.

Уранці в суботу, 20 липня, до гаю, де зібралося 60 осіб, 
прибули Уайти. Пастор Уайт говорив ранкову проповідь. 
Після обіду місіс Уайт підвелася, щоб говорити, але після 
прочитання біблійного вірша мала збентежений вигляд. Без 
жодних коментарів вона згорнула Біблію і звернулася до лю-
дей особисто. 

«Стоячи перед вами в цей післяобідній час, я бачу об-
личчя тих, хто був показаний мені у видінні два роки тому. 
Коли розглядаю ваші обличчя, у моїй пам’яті відновлю-
ється те, що пов’язане з вами, і я маю що сказати вам від 
Господа.

Ось цей брат, який сидить біля сосни. Я не можу назвати 
вашого імені, бо мене не представили вам, але ваше обличчя 
знайоме мені й ваш випадок чітко постає переді мною». По-
тім вісниця Господня говорила із цим братом про його від-
ступлення. Вона заохочувала його повернутися й ходити з 
Божим народом. 

Після цього, обернувшись до жінки в іншій частині ауди-
торії, Еллен Уайт сказала: «Ця сестра, що сидить поряд із сес-
трою Мейнард із церкви Грінвіль, я не можу назвати вашого 
імені, бо мені не сказали його, проте два роки тому ваш випа-
док був показаний мені й ваш досвід відомий мені». Далі місіс 
Уайт підбадьорила цю сестру. 

«Тут ще є брат, там ззаду, біля дуба. Я не можу назвати й 
вашого імені, бо ще не зустрічалася з вами, але ваша ситуація 



27

відома мені». Відтак вона говорила про цю людину, відкрив-
ши його потаємні думки та розповідаючи його досвід. 

І так Еллен Уайт зверталася в тому зібранні то до одного, 
то до іншого, розповідаючи, що було показано їй у видінні 
два роки тому. Закінчивши свою проповідь, виголосивши 
не тільки слова докору, а й заохочення, вона сіла. Один із 
присутніх підвівся і промовив: «Я хочу знати, чи сказане 
нам сьогодні сестрою Уайт — правда. Пастор і його дружина 
 Еллен ніколи раніше не бували тут, вони зовсім не знайо-
мі з нами. Сестра Уайт навіть не знає імен більшості з нас, 
однак вона приходить сьогодні сюди й розповідає нам, що 
два роки тому отримала видіння, у якому їй були показані 
наші обставини, а потім починає говорити з кожним із нас 
зокрема, відкриваючи перед усіма наше життя й наші пота-
ємні думки. Чи все це правда в кожному випадку? Чи сестра 
Уайт помилилася? Я хочу знати».

Одні за одними почали вставати люди. Чоловік під сосною 
підвівся і сказав, що місіс Уайт описала його ситуацію краще, 
ніж він сам міг би це зробити. Він зізнався у своїй непостій-
ності й виголосив рішення повернутися й ходити з Божим 
народом. Своє свідчення висловила також жінка, яка сиділа 
поряд із сестрою Мейнард із церкви Грінвіль. Вона сказала, 
що місіс Уайт розповіла про її досвід краще, ніж вона сама 
могла б його описати. Те ж саме засвідчив про себе і чоловік 
під дубом. Люди каялися, гріхи були залишені. Дух Божий 
зійшов на присутніх, і в Бушнеллі відбулося відродження.

Джеймс і Еллен Уайти повернулися наступної суботи, 
коли відбулося хрещення, і церква в Бушнеллі зміцнилася.

Господь любив Свій народ у Бушнеллі, як і всіх, хто звер-
тає свій погляд на Нього. Багато хто з присутніх там, напев-
но, згадав слова Ісуса: «Кого Я люблю, того докоряю і караю. 
Будь же ревний і покайся!» (Об’явл. 3:19). Коли люди по-
бачили себе такими, якими їх бачив Бог, то зрозуміли свій 
справжній стан і зажадали змін у своєму житті. Це справжня 
мета багатьох видінь, даних місіс Уайт. 

Після смерті Джеймса Уайта 1881 року Еллен Уайт де-
який час проживала поряд із Хілдсбурзьким коледжем. 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



28 Поради для Церкви

Кілька молодих дівчат, що відвідували коледж, мешкали в 
її домі. У ті часи жінки зазвичай носили просту сіточку на 
голові, аби протягом усього дня волосся залишалося охай-
ним. Одного разу, проходячи через кімнату місіс Уайт, одна з 
дівчат побачила гарну сіточку для волосся, яку вона бажала. 
Вважаючи, що ніхто не помітить зникнення сіточки, дівчина 
взяла сіточку й поклала зверху у свою скриню. Через деякий 
час, збираючись вийти з дому, місіс Уайт не знайшла своєї 
сіточки і змушена була піти без неї. Увечері, коли зібралася 
вся сім’я, Еллен запитала про свою сіточку, проте ніхто нічо-
го не сказав про неї. 

Через день чи пізніше, коли місіс Уайт проходила че-
рез кімнату дівчини, голос сказав: «Відкрий цю скриню». 
Оскільки скриня не належала їй, вона не захотіла цього ро-
бити. Але коли наказ прозвучав знову, вона пізнала в ньому 
голос ангела. Коли Еллен підняла віко, то побачила, чому 
ангел це сказав: там лежала її сіточка. Коли сім’я зібрала-
ся знову, місіс Уайт знову запитала про сіточку, заявивши, 
що вона не могла зникнути сама собою. Ніхто не обізвався, 
тому місіс Уайт не наполягала на вирішенні цього питання.

Через кілька днів, коли вона відпочивала після пись-
менницької праці, їй було дане дуже коротке видіння. Вона 
побачила, як рука дівчини опустила сіточку в гасову лампу. 
Торкнувшись полум’я, сіточка спалахнула. На цьому видін-
ня закінчилося. 

Коли сім’я зібралася наступного разу, Еллен Уайт знову 
повернулася до питання про зникнення сіточки, однак ні-
хто не зізнався і, здавалося, не знав про її місцеперебування. 
Трохи пізніше місіс Уайт віч-на-віч розповіла тій дівчині про 
голос і те, що побачила в скрині, а потім і про дуже коротке 
видіння, у якому бачила сіточку, спалену над лампою. Ви-
слухавши все, дівчина зізналася, що взяла сіточку і спалила 
її, щоб не бути викритою. Вона загладила свою вину перед 
місіс Уайт і Господом. 

Можливо, дехто подумає, що це дуже дріб’язкова справа 
для Бога — дбати про якусь сіточку для волосся. Але це пи-
тання мало значно більше значення, ніж цінність украденої 



29

речі. Ішлося про молоду дівчину, члена Церкви адвентистів 
сьомого дня. Вона вважала, що в неї все гаразд, не помічаю-
чи вад свого характеру. Дівчина не бачила в ньому егоїзму, 
який змусив її вкрасти й обманювати. Тепер, зрозумівши, що 
дрібниці важливі, що Бог посилає видіння Своїй заклопота-
ній вісниці тут, на Землі, навіть з приводу сіточки для волос-
ся, ця молода людина побачила речі в справжньому світлі. 
Цей досвід став поворотним моментом у її житті. 

Це одна з причин того, що місіс Уайт були дані видіння. 
Хоч багато написаних нею свідчень мали дуже конкретне 
застосування, проте вони відкривають принципи, які відпо-
відають потребам Церкви в кожній країні світу. Еллен Уайт 
ясно говорить про мету і ціль свідчень: «Письмові свідчен-
ня дані не для того, щоб запропонувати нове світло, а для 
того, аби справляти на серце живе враження за допомогою 
вже відкритих богонатхненних істин. Обов’язок людини пе-
ред Богом та її співгромадянами чітко визначений у Божому 
Слові, проте мало хто з вас слухняний дарованому світлу. За-
пропонована не додаткова істина, натомість Бог через свід-
чення спростив великі істини, які вже були дані... Свідчення 
не применшують Слово Боже, а звеличують його, приваблю-
ючи до нього людські уми, щоб краса і простота істини мог-
ли справити враження на всіх».

Упродовж усього свого життя місіс Уайт представляла 
людям Слово Боже. Завершуючи свою першу книгу, вона за-
значила: «Я рекомендую тобі, дорогий читачу, Слово Боже 
як правило віри й практичного життя. Ми будемо суджені 
згідно з цим Словом. У ньому Бог пообіцяв дати видіння в 
“останні дні”; не як нове правило віри, а як утіху для Свого 
народу й задля виправлення тих, хто помиляється щодо біб-
лійної істини». 

Видіння, яке було неможливо розповісти

Під час серії зустрічей у Саламанці, Нью-Йорк, у ли-
стопаді 1890 року, коли місіс Уайт публічно зверталася до 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



30 Поради для Церкви

 вели ких зібрань, вона досить ослабла й сильно застудила-
ся дорогою до міста. Після однієї із зустрічей пішла до сво-
єї кімнати, хвора й розчарована. Вона хотіла відкрити свою 
душу перед Богом, благаючи про милість, здоров’я і силу. 
Еллен стала на коліна біля стільця, і трапилося те, про що 
вона пише: «Я ще не вимовила жодного слова, як уся кім-
ната, здавалося, наповнилася м’яким сріблястим світлом, і 
мій біль від розчарування та зневіри зник. Я була наповнена 
втіхою й надією — миром Христа». 

Саме тоді їй було дане видіння. Після нього Еллен уже не 
бажала ані спати, ані відпочивати. Вона була зцілена й почу-
валася, як після відпочинку.

Уранці необхідно було повідомити про своє рішення. 
Чи поїде вона до наступного місця проведення зустрічей, 
чи має повернутися додому до Батл-Кріка? О. Т. Робінсон, 
котрий координував усю роботу, та Уїльям Уайт, син місіс 
Уайт, прийшли до неї, щоб почути відповідь. Вони побачи-
ли її одягненою, здоровою і готовою їхати далі. Еллен роз-
повіла про своє зцілення та про видіння. Вона сказала: «Я 
хочу сказати вам, що було відкрито мені минулого вечора. У 
видінні я, здавалося, перебувала в Батл-Кріку, і ангел-посла-
нець сказав: “Іди за мною”». Після цих слів Еллен завагалася. 
Вона не могла згадати побачене. Двічі намагалася розпові-
сти, але не могла згадати видіння. Найближчими днями вона 
все ж таки записала те, що їй було показано. У тому видінні 
йшлося про плани щодо нашого журналу релігійної свободи, 
який тоді мав назву «Американський страж».

«У нічних видіннях я перебувала на різних нарадах, де 
чула слова, повторювані впливовими людьми, а саме: якщо 
прибрати слова “адвентист сьомого дня» зі сторінок журналу 
“Американський страж” та нічого не говорити про суботу, тоді 
сильні мужі світу протегуватимуть йому; він стане популяр-
ним і виконає більшу роботу. Це звучало досить привабливо.

Я бачила, як просвітліли їхні обличчя, і вони почали обду-
мувати курс дій, щоб зробити видання “Американського стра-
жа” популярним та успішним. Уся справа була представлена 
людьми, котрі потребували істини в палатах розуму й душі». 



31

Зрозуміло, що вона бачила групу людей, які обговорю-
вали редакційну політику цього видання. Коли в березні 
1891 року почалася Генеральна Конференція, місіс Уайт 
попросили виступати перед працівниками щоранку о 5:30, 
а також проповідувати в суботу після обіду всій конфе-
ренції, яка налічувала 4000 осіб. Для суботньої проповіді 
вона  обрала такий текст: «Тож нехай сяє ваше світло перед 
людьми, щоб вони побачили ваші добрі діла й прославили 
Отця вашого, Який на небесах» (Матв. 5:16). Уся її пропо-
відь була закликом до адвентистів сьомого дня зберігати 
відмітні риси їхньої віри. Тричі під час зустрічі Еллен Уайт 
починала розповідати про видіння, отримане в Саламанці, 
однак щоразу зупинялася. Події цього видіння просто зни-
кли з її пам’яті. Тоді вона сказала: «Я матиму більше що 
сказати про це піз ніше». Вісниця Господня говорила свою 
проповідь майже годину, після чого зустріч завершилася. 
Усі помітили, що вона не могла згадати своє видіння. Пре-
зидент Генеральної Конференції підійшов до неї і поціка-
вився, чи проводитиме вона ранкову зустріч.

«Ні, ‒ відповіла Еллен, ‒ я втомилася; я представила своє 
свідчення. Вам потрібно скласти інші плани щодо ранкового 
зібрання». Були складені інші плани.

Повернувшись додому, місіс Уайт сказала членам сво єї 
сім’ї, що не буде присутня на ранковій зустрічі. Вона була втом-
лена і збиралася добре відпочити. Еллен хотіла виспатися в 
неділю вранці, тому плани були складені відповідним чином.

Того вечора, після закінчення засідання конференції, 
невелика група чоловіків зустрілася в одному з офісів ви-
давництва Review and Herald. На цій зустрічі були представ-
ники видавництва, які випускали журнал «Американський 
страж», а також представники Асоціації релігійної свободи. 
Вони зустрілися, щоб обговорити й вирішити дуже нагальне 
питання — лінію поведінки редакції «Американського стра-
жа». Вони замкнули двері, і всі погодилися, що не відімкнуть 
їх, доки не розв’яжуть питання.

Близько третьої години ранку в неділю зібрання зайшло 
в глухий кут у зв’язку із заявою представників Асоціації 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



32 Поради для Церкви

релігійної свободи, котрі наголосили: якщо видавництво 
Pacifi c Press не погодиться з їхніми вимогами й не вилучить 
слів «адвентист сьомого дня» і «субота» зі сторінок жур-
налу, вони не використовуватимуть його більше як орган 
Асоціації релігійної свободи. Це означало смерть журналу. 
Вони відімкнули двері, і всі розійшлися по своїх кімнатах 
та лягли спати. 

Однак Бог, Котрий ніколи не спить і не дрімає, послав 
Свого ангела-вісника до Еллен Уайт о третій годині ранку. 
Він розбудив її і дав настанову обов’язково піти на зібрання 
працівників о 5:30, де вона має представити те, що їй було 
показано в Саламанці. Еллен одягнулася, підійшла до свого 
письмового стола, узяла журнал, де зробила запис про те, що 
їй було показано в Саламанці. Сцена ясно постала в її пам’я-
ті, і вона додала дещо до вже написаного.

Служителі саме вставали з молитви в Молитовному домі, 
коли місіс Уайт з’явилася з пакетом рукописів. Президент 
Генеральної Конференції звернувся до неї: «Сестро Уайт, ми 
раді бачити вас. Чи є у вас вістка для нас?»

«Насправді є», — відповіла Еллен і виступила вперед. 
Тоді почала говорити з того місця, на якому вчора зупини-
лася. Вона розповіла присутнім, що о третій годині цієї ночі 
була пробуджена від сну з повелінням піти на зустріч праців-
ників о 5:30 і представити те, що їй було показано в Саламанці.

«У видінні, — сказала вона, — я, здавалося, була в місті 
Батл-Крік. Мене провели до офісу Review and Herald, і ангел- 
вісник наказав мені: “Іди за мною”. Я була приведена в кім-
нату, де група чоловіків палко обговорювала питання. Пе-
реважав запал, який не мав нічого спільного з обізнаністю». 
Еллен розповіла про те, як ці люди обговорювали редактор-
ську стратегію журналу «Американський страж», і додала: 
«Я бачила, як один із присутніх там узяв номер “Американ-
ського стража”, високо підняв його і сказав: “Доки статті 
про суботу й Другий прихід не зникнуть із цього журналу, 
ми не зможемо більше використовувати його як орган Асо-
ціації релігійної свободи”». Протягом години вісниця Гос-
подня описувала засідання, показане їй у видінні ще кілька 



33

місяців тому, і на підставі цього одкровення давала поради. 
Потім вона сіла. 

Президент Генеральної Конференції не знав, що й поду-
мати. Він нічого не знав про ці засідання. Однак пояснень не 
довелося довго чекати. Підвівся один чоловік у кінці кімнати 
й почав говорити: 

— Я був на тій зустрічі минулої ночі. 
— Минулої ночі! — зазначила Еллен Уайт. — Минулої 

ночі? Я думала, вона відбулася кілька місяців тому, коли мені 
було дано видіння. 

— Я був на тому засіданні минулої ночі, — продовжував 
він. — Я — той чоловік, котрий висловлював свою думку щодо 
статей у журналі, тримаючи його високо над головою. Я шко-
дую, що займав хибну позицію, але користаюся цією нагодою, 
щоб стати на правильний бік. 

Він сів.
Підвівся інший чоловік. Це був президент Асоціації релі-

гійної свободи. Зверніть увагу на його слова: 
— Я був присутній на цих зборах. Минулого вечора, після 

закінчення конференції, декотрі з нас зустрілися в моїй кім-
наті в офісі Review and Herald. Ми замкнулися й почали об-
говорювати питання і справу, представлені нам цього ранку. 
Ми залишалися там до третьої години сьогоднішнього ран-
ку. Якби я почав описувати, що там відбувалося, та особисту 
думку присутніх у кімнаті, то не зміг би зробити цього так 
точно й правильно, як це зробила сестра Уайт. Тепер я бачу, 
що помилявся і займав хибну позицію. Завдяки даному цьо-
го ранку світлу я визнаю, що помилявся. 

Того дня говорили й інші. Кожен із присутніх на засідан-
ні минулої ночі підводився та свідчив, що Еллен Уайт точ-
но описала їхнє засідання й позицію. Перед тим як зібрання 
того недільного ранку закінчилося, була зібрана група пред-
ставників Асоціації релігійної свободи, і вона відмінила рі-
шення, прийняте лише кілька годин тому. 

Якби місіс Уайт не була спинена й розповіла видіння в 
суботу вдень, вістка не виконала б Божого наміру, оскільки 
засідання на той час ще не відбулося. 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



34 Поради для Церкви

Люди чомусь не застосували загальної поради, даної в 
суботу після обіду. Вони вважали, що знають краще. Можли-
во, вони міркували так, як і багато людей сьогодні: «А може, 
сестра Уайт не розуміє» або: «Ми живемо тепер в інший час». 
Думки, які сатана нашіптує нам сьогодні, такі ж самі, яки-
ми він спокушував наших служителів 1891 року. Бог свого 
часу та Своїми способами дав зрозуміти, що це Його справа, 
Він провадить й охороняє її. Його рука тримає кермо. Еллен 
Уайт зазначає, що Бог «часто допускав кризові ситуації, щоб 
Його втручання було очевидним. Цим самим Він ясно пока-
зував, що є Бог в Ізраїлі».

Свідчення і читач

Протягом 70 років служіння Еллен Г. Уайт говорила й 
писала те, що Бог відкрив їй. Багаторазово вона давала по-
ради, щоб виправляти тих, хто помилявся в біблійній істи-
ні. Ці поради вказували на шлях, яким Бог бажав провади-
ти Свій народ. Часом свідчення стосувалися способу життя 
людей, їхніх родин та Церкви. Як члени Церкви сприймали 
такі вістки? 

Від самого початку служіння Еллен Уайт відповідальні ке-
рівники Церкви вивчили її роботу, щоб переконатися: прояв 
дару пророцтва справжній. Апостол Павло застерігає: «Про-
роцтвом не нехтуйте! Усе досліджуйте, держіться доброго!» 
(1 Сол. 5:20, 21). Біблійні принципи перевірки істинності 
пророка були застосовані до служіння місіс Уайт і показали, 
що воно відповідає їм, про що вона пізніше писала: «Або ця 
справа від Бога, або ні. Бог нічого не робить у співдружності 
із сатаною. Моя праця за останні 30 років носить або печатку 
Божу, або печатку ворога. Середини бути не може».

Біблія пропонує чотири основні принципи, за допомо-
гою яких слід перевіряти труд пророка. Праця Еллен Уайт 
відповідає кожному з них. 

1. Вістка істинного пророка має узгоджуватися із Законом 
Божим та вістками пророків (див. Ісаї 8:20). 



35

Твори Е. Г. Уайт звеличують Закон Божий і завжди спря-
мовують чоловіків та жінок до всієї Біблії. Місіс Уайт указує 
на Біблію як єдине правило віри й життя і велике світло, до 
якого ведуть її праці — «менше світло».

2. Провіщення істинного пророка мають виконуватися в 
контексті умовності (Єрем. 18:7-10; 28:9). 

Тимчасом як служіння місіс Уайт було дуже схожим на 
служіння Мойсея, яке полягало в тому, аби провадити і спря-
мовувати людей, водночас вона у своїх працях провіщала ба-
гато майбутніх подій. На початку нашої видавничої справи 
1848 року Еллен Уайт передвіщала, що ця справа розширить-
ся й осяє світлом увесь світ. Сьогодні адвентисти сьомого дня 
публікують літературу понад 200 мовами.

1890 року, коли світ оголосив, що війни більше не буде й 
має настати світанок нового тисячоліття, Еллен Уайт писа-
ла: «Наближається буря, і ми повинні готуватися до її люті... 
Ми побачимо біду звідусіль. Тисячі кораблів будуть кинуті в 
глибину морів. Флотилії будуть потоплені, і мільйони люд-
ських життів будуть принесені в жертву». Це виконалося під 
час двох світових війн.

3. Істинний пророк визнає, що Ісус Христос прийшов у 
тілі, що Бог утілився в людську плоть (1 Івана 4:2). 

Читаючи книгу «Бажання віків», ми розуміємо, що слу-
жіння Еллен Г. Уайт відповідає цьому критерію. Зверніть 
увагу на такі слова: «Це була добровільна жертва. Ісус міг би 
залишатися біля Отця у Своїй небесній славі, приймаючи по-
шану від ангелів. Однак Він вирішив віддати Свій скіпетр у 
руки Отця та зійти з престолу Всесвіту, аби принести світло 
тим, які поринули в темряву, і дати життя тим, хто гине.

Майже дві тисячі років тому в Небі від престолу Божо-
го пролунали сповнені таємничого змісту слова: «Ось іду». 
«Жертв і приношень Ти не схотів, але Ти приготовив Мені 
тіло... Ось іду, — на початку книги написано про Мене, — 
щоб виконати, Боже, Твою волю» (Євр. 10:5-7). У цих сло-
вах проголошується здійснення задуму, прихованого від 
вічних часів. Христос вирішив прийти в наш світ і прийняти 
людське тіло... 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



36 Поради для Церкви

В очах світу в Нього «краси не було, щоб Його пожадати», 
однак Він був утіленим Богом, Світлом Неба і Землі. Його сла-
ва була затінена, велич і могутність були приховані, щоб Він 
міг наблизитися до засмучених, спокушуваних людей».

4. Можливо, найбільш вирішальним випробуванням 
справ      жнього пророка є його життя, праця і вплив його вчен-
ня. Хрис тос сформулював цей принцип у Матв. 7:15, 16. 

Аналізуючи плоди, виявлені в житті тих, хто дотриму-
вався порад Духа пророцтва, ми бачимо, що ці плоди доб-
рі. Свідчення принесли хороші плоди. Коли дивимося на 
Церкву, яка керується цими порадами в різних сферах ді-
яльності, ми визнаємо, що праця Еллен Уайт відповідає за-
значеним критеріям. Єдність учення в працях, написаних 
протягом 70 років, — це також позитивне свідчення щодо 
цілісності її дару.

Практична перевірка істинності пророка

Окрім цих чотирьох біблійних критеріїв, Господь дає 
ясні докази того, що ця справа звершується під Його керів-
ництвом. 

Своєчасність вістки. Божий народ відчував якісь особ-
ливі потреби, і вістки надходили від Еллен Уайт саме в потріб-
ний час для задоволення цих потреб. 

Практичність вістки. Інформація, відкрита вісниці 
Гос подній у видіннях, мала практичну цінність, задовольня-
ючи щоденні життєві потреби людей. 

Високий рівень духовності вісток. Вістки стосуються 
величних, піднесених тем, а не звичайних, несерйозних пи-
тань. Навіть їхня мова піднесена. 

Особливості передачі видінь. Багато видінь супрово-
джувалося фізичними явищами, описаними раніше. Фізич-
ний стан місіс Уайт під час видіння був таким самим, як у 
біблійних пророків. 

Видіння були реальними, а не уявними. У видіннях місіс 
Уайт бачила, чула, відчувала й отримувала настанови від ан-



37

гелів. Видіння не можна розглядати як наслідок психічного 
збудження чи дії уяви. 

Ніхто з оточення Еллен Уайт не управляв нею. Одній лю-
дині вона писала: «Ви думаєте, що хтось навіяв мені упере-
дження. Якби це було так, тоді мені не могла би бути довіре-
на Божа справа». 

Служіння Еллен Уайт було визнане її сучасниками. Чле-
ни Церкви, котрі жили й працювали з місіс Уайт, як і багато 
людей поза Церквою, визнавали її як «вісницю Господню». 
Ті, хто був найближче до неї, мали найбільшу впевненість у її 
покликанні й праці. 

Згадані вище чотири біблійні критерії та наведені додат-
кові докази переконують нас у тому, що звершувана Еллен 
Уайт праця — від Бога і, безперечно, гідна довіри. 

Багато книг Е. Г. Уайт містять поради й настанови, які 
володіють неминущою цінністю для Церкви. Незалежно від 
того, чи були це свідчення загального характеру, чи свідчен-
ня, адресовані сім’ям або окремим особам, вони корисні для 
нас і сьогодні. Про це місіс Уайт писала: «Оскільки попере-
дження і настанови, дані у свідченнях для окремих випадків, 
однаковою мірою застосовні до багатьох інших людей, які не 
були вказані, мені здавалося, що мій обов’язок — опубліку-
вати особисті свідчення для добра Церкви... Я не знаю кра-
щого способу донести свої погляди щодо загальних небезпек, 
оман та обов’язку всіх, хто любить Бога й дотримується Його 
Заповідей, ніж за допомогою цих свідчень». Буде помилкою 
використовувати свідчення для того, щоб, знайшовши в них 
якийсь пункт, на цій підставі звинувачувати когось із членів 
Церкви. Свідчення ніколи не повинні використовувати як 
«кийок», щоб примусити якогось брата чи якусь сестру ба-
чити речі так, як бачимо їх ми. Є питання, які людина має 
вирішувати наодинці з Богом. 

Поради необхідно вивчати, щоб знаходити основні 
принципи, які слід застосовувати в нашому сьогоднішньому 
житті. Серця людей однакові в усьому світі; проблеми од-
ного час то можуть бути такими самими, як в іншого. «Ви-
криваючи гріхи одних, — писала місіс Уайт, — Бог має намір 

Вступ. Дар пророцтва і Еллен Уайт



38 Поради для Церкви

 виправити багатьох». «Він виявляє неправду і зло деяких, 
щоб застерегти в такий спосіб інших». 

Перед завершенням свого життя Еллен Уайт дала таку 
пораду: «Голос Божий постійно лунає до нас через Його 
Святого Духа в застереженнях і настановах... Час і випробу-
вання не знецінили даних настанов... Повчання, дане на ран-
ньому етапі проголошення вістки, необхідно розцінювати як 
правильне й надійне в ці останні дні». 

Наступні поради взяті з багатьох книг Е. Г. Уайт, але пе-
реважно з трьох томів «Testimony Treasures», усесвітнього 
видання «Свідчень для Церкви», і являють собою настано-
ви, які будуть надзвичайно корисними в тих місцях, де через 
невелику кількість членів Церкви неможливо видати більш 
ніж один том середнього розміру. Добір та класифікація цих 
порад були здійснені Великим комітетом з дозволу Ради 
опікунів літературної спадщини Еллен Г. Уайт, на яку по-
кладена відповідальність дбати про збереження порад Духа 
пророцтва. Вибрані уривки часто є короткими і стосуються 
викладених основних принципів, тому дане видання охоп-
лює широкий спектр тем. 

«Віруйте в Господа, вашого Бога, і будете запевнені, вірте 
пророкам Його, і пощаститься вам!» (2 Хронік 20:20).

Рада опікунів літературної спадщини Еллен Г. Уайт
м. Вашингтон, 22 липня 1957 року
Переглянуто, Сілвер-Спрінг, штат Меріленд, 
1 січня 1990 року



Розділ 1

Видіння про 
нагороду вірних

Моє перше видіння

Коли я молилася біля сімейного вівтаря, 
на мене зійшов Святий Дух і я, здава-
лося, підіймалася дедалі вище, далеко 

над темним світом. Я озирнулася, щоб поба-
чити адвентистський народ у світі, але не мог-
ла знайти їх. Тоді голос промовив до мене: 
«Подивися знову, подивися трохи вище». Тут 
я підвела очі й побачила пряму вузьку стеж ку, 
яка пролягала високо над землею. Цією стеж-
кою адвентистський народ подорожував до 
міста на другому кінці шляху. Позаду них, на 
початку шляху, сяяло яскраве світло, котре, як 
мені сказав ангел, було Опівнічним криком. 
Це світло сяяло вздовж стежки й було світ-
лом для їхніх ніг, щоб вони не спотикали ся. 



40 Поради для Церкви

Поки погляди людей були зосереджені на Ісусі, Який ішов 
якраз перед ними, ведучи їх до міста, вони були в безпеці. 
Однак незабаром деякі втомилися і сказали, що до міста 
ще так далеко, а вони очікували увійти до нього скоріше. 
Тоді Ісус підбадьорив їх, підносячи Свою славну правицю, 
і від Його руки виходило світло, яке колихалося над групою 
 адвентистів, а вони вигукнули: «Алілуя!» Інші ж поспішно 
зрікалися світла, яке було позаду, стверджуючи, що це не Бог 
провадив їх. Світло позаду них згасло, залишивши їхні ноги 
в повній темряві, а вони, спотикаючись і випустивши з поля 
зору ціль та Ісуса, падали зі стежки донизу в темний грішний 
світ. Незабаром ми почули голос Бога, подібний до шуму ве-
ликої води, який оголосив нам день і годину Приходу Ісуса. 
Живі святі, числом 144 тисячі, розпізнали і зрозуміли голос, 
тоді як нечестиві подумали, що це звуки грому й землетрусу. 
Коли Бог назвав час, Він вилив на нас Святого Духа, і наші 
обличчя почали сяяти й світитися від слави Бога, як і лице 
Мойсея, коли він сходив з гори Сінай. 

Усі 144 тисячі були відмічені печаттю та перебували в 
повній єдності. На їхніх чолах було написано: «Бог», «Но-
вий Єрусалим», а також була славна зірка з новим Ім’ям 
Ісуса. Наш щасливий святий стан викликав лють нечести-
вих, вони розлючено кидалися на нас, щоб накласти на нас 
руки й кинути до в’язниці. Коли ж ми простягали руки в 
Ім’я Гос пода, вони безпомічно падали на землю. Тоді це 
зборище сатани [ті, хто обрав слідувати за сатаною] зрозу-
міло, що Бог полюбив нас — тих, котрі обмивали ноги одні 
одним й вітали братів святим поцілунком, — і вони покло-
нилися біля наших ніг.

Згодом ми звернули свої погляди на схід, де з’явилася 
маленька темна хмара, завбільшки з половину людської до-
лоні, про яку всі ми знали, що це ознака Сина Людського. Усі 
ми в урочистому мовчанні дивилися на ту хмару, яка продов-
жувала наближатися, роблячись яскравішою й дедалі біль-
ше наповнюючись славою, аж поки не стала великою білою 
хмарою. Здавалося, що нижня її частина палає вогнем, а вго-
рі над нею була веселка. Навколо хмари були десятки тисяч 



41Розділ 1. Видіння про нагороду вірних

ангелів, котрі співали найпрекраснішу пісню, а на ній сидів 
Син Людський. Його біле хвилясте волосся спадало на плечі; 
а на голові було багато вінців. Його ноги були подібні до вог-
ню. У правиці Він тримав гострий серп, а в лівиці — срібну 
сурму. Очі Ісуса були як полум’я вогню, що пронизував Бо-
жих дітей. Тоді всі обличчя зблідли, а ті, кого Бог відкинув, 
почорніли. Усі ми вигукнули: «Хто ж зможе встояти? Чи моє 
вбрання незаплямоване?» Ангели припинили спів, і деякий 
час була страшна тиша. Тоді Ісус промовив: «Ті, чиї руки й 
серця чисті, зможуть устояти. Достатньо для вас Моєї благо-
даті». Від цих слів наші обличчя засяяли й радість наповнила 
кожне серце. Ангели продовжили спів, узявши на тон вище, а 
хмара ще більше наблизилася до Землі. 

Коли Ісус спустився на оповитій полум’ям вогню хмарі, 
залунала Його сурма. Він подивився на могили поснулих 
святих і, звівши Свій погляд та піднявши руки до неба, вигук-
нув: «Пробудіться! Пробудіться! Пробудіться ви, що спите в 
поросі, та підійміться». І стався великий землетрус. Могили 
відкрилися, а з них вийшли мертві, зодягнені в безсмертя. 
144 тисячі вигукнули: «Алілуя!», упізнавши своїх друзів, з 
якими їх розлучила смерть. Тієї ж миті ми змінилися й разом 
з ними були підняті на зустріч з Господом у повітрі. 

Усі ми зійшли на хмару й на ній підіймалися до скляного 
моря сім днів, де Ісус приніс вінці й поклав їх Своєю пра-
вицею на наші голови. Він дав нам золоті арфи й пальмові 
гілки перемоги. Тут, на скляному морі, стояли 144 тисячі, 
розташувавшись чотирикутником. Вінці одних були дуже 
яскраві, інших — менш яскраві. Одні вінці, здавалося, були 
важкими від зірок, тоді як інші мали їх декілька. Але всі 
були цілком задоволені своїми вінцями. Усі вони від плечей 
до ніг були одягнуті в славний білий одяг. Коли ми прямува-
ли до воріт міста по скляному морю, нас оточували ангели. 
Ісус підняв Свою могутню славну правицю, узявся за ворота 
з перлин, відчинив їх, повернувши на їхніх осяйних петлях, 
і сказав нам: «Ви обмили свій одяг у Моїй крові, твердо сто-
яли за Мою правду, увійдіть!» Ми всі ввійшли та відчули, що 
мали повне право бути в місті. 



42 Поради для Церкви

Там ми побачили дерево життя і Божий престол. Від нього 
витікала річка чистої води, по обидва боки якої росло дерево 
життя. Стовбур дерева, який був із чистого прозорого золота, 
стояв як на одному березі річки, так і на другому. Спочатку я 
подумала, що бачу два дерева. Я придивилася знову й побачи-
ла, що ці два стовбури у верхівці дерева з’єднувалися в один. 
Отже, дерево життя було по обидва боки річки життя. Його 
гілки схилялися до землі в тому місці, де ми стояли, його пло-
ди були чудові, ніби золото, змішане зі сріблом. 

Усі ми прийшли під дерево й сіли, щоб розглядати це 
славне місце. Коли брати Фітч і Стокмен, котрі проповіду-
вали Євангеліє Царства і котрих Бог упокоїв у могилі, щоб 
спас ти їх, підійшли до нас, то запитали, що ми пережили 
тоді, коли вони спали. Ми намагалися пригадати свої най-
тяжчі випробування, однак тепер вони здавалися такими мі-
зерними порівняно з вічною славою, яка значно переважала 
їх, що ми не могли про це говорити, а лише всі разом вигук-
нули: «Алілуя! Неба доволі легко досягти!» Ми торкнулися 
наших славних арф так, що небесні склепіння задзвеніли. 

На чолі з Ісусом ми спустилися з міста на цю Землю, на 
велику й високу гору, яка не змогла витримати Ісуса та роз-
ділилася навпіл, утворивши велику рівнину. Ми подивилися 
вгору й побачили величне місто з дванадцятьма підвалина-
ми й дванадцятьма воротами, по три з кожного боку, а біля 
кожних воріт — ангел. Ми всі вигукували: «Місто! Величне 
місто! Зійшло донизу, воно зійшло з Неба від Бога!» Воно 
зійшло й опустилося на те місце, де ми стояли. Ми почали 
розглядати це прекрасне місто ззовні. Я побачила там чудо-
ві будинки, які були неначе срібні, їх підтримували чотири 
стовпи, укриті коштовними перлами, найпрекраснішими на 
вигляд. У цих будинках мали жити святі. У кожному з них 
була золота полиця. Я бачила, як багато святих заходило в 
будинки, вони знімали свої осяйні вінці й клали їх на поли-
ці, а потім виходили на поле біля дому, щоб попрацювати на 
землі; проте не так, як ми працюємо на землі зараз, — ні, ні. 
Чудове світло сяяло над їхніми головами, а вони постійно 
висловлювали хвалу Богові. 



43

Я бачила інше поле, з різноманітними квітами, і, зрива-
ючи їх, я вигукувала: «Вони ніколи не зів’януть!» Далі поба-
чила поле з високою травою, надзвичайно гарною на вигляд; 
вона була свіжо-зеленою й відблискувала золотом і сріблом, 
коли гордовито колихалася на славу Царя Ісуса. Потім ми 
ступили на поле, де були різні види тварин — лев, ягня, ле-
опард, вовк — усі перебували в повній єдності. Ми пройшли 
поміж них, а вони мирно прямували за нами. Далі ми зайшли 
до лісу, але не до одного з тих темних лісів, які є зараз, ні, ні; 
він був світлий і чудовий; гілки дерев погойдувалися вперед 
і назад, і всі ми вигукнули: «Ми безпечно перебуватимемо в 
пустинному місці й спатимемо в лісах!» Ми пройшли через 
ліси, оскільки прямували до гори Сіон. 

Дорогою ми зустріли групу людей, котрі також роздив-
лялися красу цього місця. Я помітила, що на їхньому одязі 
була червона кайма, їхні вінці сяяли, одяг був білосніжний. 
Коли ми їх привітали, я запитала Ісуса, хто вони. Він відпо-
вів, що ці люди були мучениками, убитими за Нього. З ними 
перебувало безліч дітей, одяг яких теж мав червону кай-
му. Гора Сіон височіла просто перед нами, а на горі стояв 
чудовий храм. Навколо нього було сім інших гір, укритих 
трояндами й ліліями. Я бачила, як діти підіймалися вгору, а 
якщо хотіли, користувалися своїми маленькими крильцями 
та злітали на вершини гір, збираючи квіти, котрі ніколи не 
в’янули. Місцевість біля храму прикрашало розмаїття де-
рев: самшит і мирт, сосна, ялина, смоківниця, гранат. Гілки 
смоківниць схилялися донизу під вагою своїх плодів. Усе це 
робило місце надзвичайно чудовим. Коли ми були готові 
увійти до святого храму, Ісус підніс Свій милий голос, про-
мовивши: «Тільки 144 тисячі увійдуть сюди». І ми вигукну-
ли: «Алілуя!» 

Цей храм підтримували сім колон з осяйного золота, 
прикрашені прекрасними перлинами. Я не можу описати ті 
чудові речі, які там побачила. О, якби я тільки вміла гово-
рити ханаанською мовою, можливо, тоді змогла б хоч тро-
хи розповісти про славу кращого світу. Я бачила там кам’я-
ні таблиці, на яких золотом вигравірувані імена 144 тисяч. 

Розділ 1. Видіння про нагороду вірних



44 Поради для Церкви

 Подивившись на славу храму, ми вийшли назовні, тоді Ісус 
покинув нас і пішов до міста. Незабаром ми знову почули 
Його ніжний голос: «Прийди, Мій народе, ви прийшли від 
великої скорботи й виконали Мою волю. Ви страждали за 
Мене, прийдіть на вечерю. Я підпережуся й служитиму вам. 
Вигукнувши: «Алілуя! Слава!», ми увійшли до міста. Я поба-
чила стіл із чистого срібла, завдовжки в кілька кілометрів. 
Проте ми могли повністю охопити його поглядом. Я бачила 
плоди дерева життя, манну, мигдаль, інжир, гранати, вино-
град та багато інших видів фруктів. Я попросила Ісуса доз-
волити мені їсти ці плоди. Він промовив: «Не тепер. Ті, хто 
скуш тує плоди цього краю, не повернуться на землю. Але 
зовсім скоро, якщо залишишся вірною, їстимеш плоди дере-
ва життя й питимеш воду життя». І додав: «Ти маєш повер-
нутися знову на землю й передати іншим те, що Я тобі від-
крив». І ось ангел обережно поніс мене назад у цей темний 
світ. Часом мені здається, що я більше не маю сил перебува-
ти тут; усе земне здається таким похмурим. Мені тут дуже са-
мотньо, бо я бачила кращий край. О, якби в мене були крила, 
як у голуба, щоб полетіти й там знайти спокій.

(Ранні твори. С. 14-20). 



Розділ 2

Останній час

Ми живемо в останній час. Ознаки 
часу швидко здійснюються і свід-
чать про те, що скоро прийде Хрис-

тос. Дні, у які ми живемо, урочисті й важливі. 
Дух Божий поступово, але неминуче залишає 
Землю. Біди й суди вже спостигають тих, хто 
зневажає Божу благодать. Лиха на землі й на 
морі, нестабільний стан суспільства, жахи вій-
ни — погані провісники. Вони передрікають 
наближення подій надзвичайної важливості. 

Сили зла об’єднуються й укріпляються. 
Вони зміцнюються для останньої великої 
кризи. У нашому світі найближчим часом ста-
нуться великі зміни, і останні події відбувати-
муться надзвичайно швидко.

Стан світу показує, що скоро для нас  на       - 
ста   нуть тривожні часи. Щоденні газети на пов  -
нені повідомленнями про страшний конфлік т 
у найближчому майбутньому. Зух валі погра-
бування — часте явище. Страйки повсюдні. 



46 Поради для Церкви

Грабежі й убивства трапляються на кожному кроці. Одер-
жимі нечистими духами люди забирають життя чоловіків, 
жінок, маленьких дітей. Люди осліплені пороками, перева-
жають усі види зла. Ворог досяг великих успіхів у викрив-
ленні правосуддя й наповнив серця людей прагненням до 
низької наживи. «І правосуддя назад відступилося, а спра-
ведливість здалека стоїть, бо на майдані спіткнулася істина, 
правда ж не може прийти» (Ісаї 59:14). У великих містах 
багато людей живе в злиднях та бідності, майже позбавле-
ні їжі, притулку й одягу, хоч у тих самих містах живуть ті, 
хто має більше, ніж може забажати серце, хто живе розкіш-
но, витрачаючи свої гроші на багаті мебльовані будинки, на 
особисті прикраси або, ще гірше, на задоволення чуттєвих 
бажань — на алкогольні напої, тютюн та інші речі, які руй-
нують сили мозку, роблять його неврівноваженим та псують 
душу. Зойки зголодованого людства підіймаються до Бога, 
тоді як ціною пригноблення й здирства люди накопичують 
величезні статки. 

У нічному видінні мені були показані будівлі, які поверх 
за поверхом підіймалися до небес. Ці доми мали гарантію на 
вогнетривкість і були збудовані, аби прославити власників 
та будівельників. Дедалі вище підіймалися ці будівлі, і в них 
використовували найдорожчий матеріал. Власники цих бу-
динків не запитували себе: «Як ми можемо найкраще про-
славляти Бога?» У їхніх думках не було місця для Господа.

Коли ці високі будівлі були завершені, власники гордови-
то раділи, що мали гроші для використання заради власного 
задоволення на заздрість ближнім. Значна частина грошей, 
яку вони інвестували, була отримана шляхом здирства і при-
гноблення бідних. Вони забули, що на Небесах ведуть облік 
кожної ділової операції; кожна несправедлива угода, кожен 
шахрайський акт записаний там. Настає час, коли люди у 
своєму шахрайстві й зухвалості дійдуть до певної межі, яку 
Господь не дозволить їм переступити, і вони дізнаються, що 
терпеливість Ягве має свій кінець. 

Наступна сцена, яка постала переді мною, була сценою 
тривоги, спричиненої пожежею. Люди дивилися на високі й 



47Розділ 2. Останній час

нібито вогнетривкі будівлі й казали: «Вони абсолютно без-
печні». Однак ці будівлі були знищені, неначе зроблені зі смо-
ли. Пожежні нічого не могли вдіяти, щоб зупинити знищен-
ня. Вони не могли використати пожежні машини. 

Мені було пояснено: якщо в серці гордої, амбітної лю-
дини не буде зміни, то коли настане час Господа, люди ви-
являть, що рука, яка була сильною спасти, буде сильною 
знищити. Жодна земна сила не зможе зупинити Божу руку. 
Жоден матеріал не зможе бути використаний для спору-
дження будівель, які захищатимуть їх від руйнації, коли на-
стане Богом призначений час відплати людям за їхні непова-
гу до Його Закону, егоїзм і честолюбство.

Навіть серед освічених людей та державних діячів неба-
гато осіб розуміють причини, що лежать в основі сучасно-
го стану суспільства. Ті, хто тримає кермо влади, не здатні 
розв’язати проблему аморальності, бідності, злиденності, 
дедалі більшої злочинності. Вони марно борються за те, щоб 
поставити бізнесові операції на більш безпечну основу. Якби 
люди більше прислухалися до вчення Божого Слова, вони 
знайшли б розв’язання проблем, які їх бентежать. 

Священне Писання змальовує стан світу саме перед Дру-
гим приходом Христа. Про людей, котрі грабежом і здирством 
накопичують великі багатства, написано: «Ви назбирали 
скарбів на останні дні. Ось затримана вами платня робітників, 
які жали на ваших нивах, вже волає, і зойки женців досягли 
вух Господа Саваота! Ви розкошували на землі й насолоджу-
валися, наситили свої серця, немов на заколення. Ви засудили 
й убили Праведника; Він вам не чинив опору» (Якова 5:3-6).

Але хто читає попередження, дані через ознаки часу, котрі 
швидко виконуються? Яке враження вони справляють на лю-
дей світу? Які зміни відбуваються в їхньому баченні? Не більші 
за зміни в жителях допотопного світу. Занурившись у світські 
справи й задоволення, ніхто із жителів допотопного світу «не 
знав, аж ось прийшов потоп і забрав усіх» (Матв. 24:39). Вони 
отримали послане Небом застереження, однак відмовлялися 
слухатися. І сьогодні, зовсім не рахуючись із попередженнями 
Божого голосу, світ поспішає до вічної загибелі. 



48 Поради для Церкви

Світ збуджений духом війни. Пророцтво 11-го розділу 
книги Даниїла майже досягло свого повного виконання. Не-
забаром стануться лиха, про які говориться в пророцтвах. 

«Ось Господь нищить землю й пустошить її, й обертає 
поверхню її, а мешканців її розпорошує… бо переступили 
закони, постанову порушили, зламали вони заповіта відвіч-
ного… Тому землю прокляття поїло, й одержали кару меш-
канці її… спинилися радощі бубнів, галас веселунів перестав, 
затихла потіха від гусел!» (Ісаї 24:1-8).

«Горе дневі тому! Бо близький день Господній, і прийде 
він від Всемогутнього, мов те спустошення!» (Йоіла 1:15).

«Дивлюся на землю, аж ось порожнеча та пустка, і на 
небо — й нема його світла! Дивлюся на гори, аж ось вони 
трусяться, і всі згір’я хитаються! Дивлюся, аж ось вже немає 
людини, і порозліталось все птаство небесне. Дивлюся, аж 
ось край родючий пустинею став, а міста його знищені…» 
(Єрем. 4:23-26).

«Ой горе, бо це день великий, — немає такого, як він! А 
це час недолі для Якова, та з нього він буде врятований!» 
(Єрем. 30:7).

Не всі в цьому світі приєдналися до Божого ворога. Не 
всі виявилися невірними. Ще залишилися вірні Богові, бо 
Іван пише: «Тут терпіння святих, які бережуть Божі запові-
ді та віру Ісуса!» (Об’явл. 14:12). Незабаром розпочнеться 
запеклий бій між тими, хто служить Богові, і тими, хто не 
служить Йому. Незабаром усе, що може бути захитане, буде 
захитане, щоб залишилося непохитне*. 

Сатана — старанний дослідник Біблії. Він знає, що його 
час короткий, тому намагається на кожному кроці протидія-
ти справі Господа на Землі. Важко уявити собі переживання 
Божого народу, який житиме на Землі, коли зіллються разом 
небесна слава і повтор гонінь минулого. Божі діти ходити-
муть у світлі, яке виходитиме від престолу Божого. Завдя-
ки ангелам буде встановлений постійний зв’язок між Небом 
і Землею. А сатана, оточений злими ангелами, видаватиме 

*Алюзія на текст Євр. 12:26, 27 (прим. редактора). 



49Розділ 2. Останній час

себе за Бога й чинитиме різноманітні чудеса, щоб звести, 
якщо вдасться, навіть і вибраних. Однак народ Божий не 
шукатиме собі безпеки в здійсненні чудес, бо сатана підроб-
лятиме чудеса. Випробуваний і перевірений Божий народ 
знайде свою силу в ознаці, про яку йдеться у Вих. 31:12-18. 
Вони повинні стояти на живому слові: «Так написано». Це 
єдина основа, на котрій можуть стояти безпечно. А хто пору-
шив свій завіт з Богом, того дня залишиться без Бога й надії.

Люди, котрі поклоняються Богові, особливим чином 
відзначатимуться своїм ставленням до четвертої заповіді, 
оскільки вона є ознакою Божої творчої сили та свідченням 
того, що Він вимагає від людини пошани й благоговіння. 
Безбожники вирізнятимуться своїми зусиллями, спрямо-
ваними на те, щоб скинути пам’ятник Творця і звеличити 
постанову Риму. Унаслідок цього конфлікту весь християн-
ський світ розділиться на два великі класи — ті, хто дотри-
мується Божих Заповідей та віри Ісуса, і ті, хто поклоняєть-
ся звірові та його образу й отримує його знак. Хоч церква 
й держава об’єднають свої сили, аби примусити всіх — ма-
лих і великих, багатих і бідних, вільних і рабів — прийняти 
знак звіра, народ Божий не прийме його (див. Об’явл. 13:16). 
Пророк Патмоса бачить, як ті, що «перемогли звіра, та його 
образ, його знак і число його імені», «стояли на скляному 
морі, тримаючи Божі гусла. Вони співали пісню Мойсея… та 
Агнця» (Об’явл. 15:2, 3). 

Божий народ очікують страшні випробування. Дух вій-
ни хвилює народи від одного кінця землі до другого. Однак 
у прийдешній час утиску, якого не було від існування люду, 
Божий народ стоятиме непохитно. Сатана і його військо не 
можуть знищити їх, бо ангели Божі, велетні сильні, захища-
тимуть їх.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 11-17).



Розділ 3

Приготуйтеся 
до зустрічі з Господом

Я бачила, що ми не повинні відкладати 
Прихід Господа. Ангел сказав: «Го-
туйтеся, готуйтеся до подій, які скоро 

грядуть на Землю. Нехай ваші діла відпо-
відають вашій вірі». Я бачила, що всі дум-
ки мають бути зосереджені на Богові й наш 
вплив повинен свідчити про Бога та Його 
істину. Ми не можемо прославити Господа, 
якщо безтурботні й байдужі. Ми не можемо 
прославити Його, якщо впадаємо в тугу. Нам 
необхідно серйозно трудитися для спасіння 
власної душі та спасати інших. До цього слід 
поставитися з усією серйозністю, а все інше 
сприймати як другорядне.

Я бачила красу Небес. Я чула, з яким за-
хопленням співають ангели, віддаючи Ісусові 
хвалу, честь і славу. Тоді я змогла дещо зро-
зуміти про чудову любов Сина Божого. Він 



51

залишив усю славу й честь, яку мав на Небі, і був настільки 
зацікавлений у нашому спасінні, що терпляче й покірно зно-
сив усі приниження і зневагу, які людина могла виявити до 
Нього. А Він був ранений, мучений, гноблений і розп’ятий 
на хресті Голгофи. Господь зазнав найбільш болісної смерті, 
аби спасти нас від смерті, щоб ми могли бути омиті Його 
кров’ю, жити з Ним в оселях, які Він готує для нас, та на-
солоджуватися світлом і славою Небес, чути спів ангелів і 
співати з ними.

Я бачила, що все Небо зацікавлене в нашому спасінні; 
тож хіба ми можемо бути байдужими? Хіба можемо бути 
недбалими, ніби це дріб’язкова справа — будемо ми спа-
сенні чи ні? Чи знехтуємо ми Жертвою, принесеною за нас? 
Декотрі чинять саме так. Вони злегковажили запропонова-
ною милістю й викликали Боже несхвалення. Духа Божо-
го не завжди будуть засмучувати. Він відійде, якщо Його 
продовжуватимуть засмучувати. Якщо після всього, що Бог 
здійснив для спасіння людей, вони у своєму житті виявлять 
таку зневагу до запропонованої Ісусом милості, смерть ста-
не їхньою долею; і вона обійдеться дорогою ціною. Це буде 
жахлива смерть, бо цим людям доведеться пережити таку 
ж агонію, яку пережив на хресті Христос, аби придбати для 
них викуплення, від якого вони відмовилися. Тоді вони 
зрозуміють, що втратили — вічне життя й безсмертну спад-
щину. Велика Жертва, принесена задля спасіння душ, свід-
чить про їхню цінність. І якщо дорогоцінна душа втрачена, 
вона втрачена назавжди. 

Я бачила ангела, що стояв з вагою в руках, зважуючи 
думки й інтерес народу Божого, особливо молодих людей. 
На одній чаші ваги були думки й інтереси небесного ха-
рактеру, а на другій — земного. На цю шальку були кинуті 
читання художньої літератури, думки про одяг, зовнішній 
вигляд, марнославство, гордість і т. ін. О, який серйозний 
момент! Божі ангели стоять з вагами, зважуючи думки так 
званих Його дітей, котрі стверджують, що є мертвими для 
світу й живими для Бога. І ось шалька, наповнена земними 
думками, марнославством та гордістю, швидко опускається 

Розділ 3. Приготуйтеся до зустрічі з Господом



52 Поради для Церкви

донизу, незважаючи на те, що тягар за тягарем скочують-
ся з ваги. Шалька, на якій були думки й інтереси небесно-
го характеру, піднімалася так само стрімко, як попередня 
опус калася. О, якою легкою вона була! Я можу розповіда-
ти про це так, як бачила, проте ніколи не зможу передати 
тієї урочистості, гостроти вражень, коли побачила ангела 
з вагою, котрий зважував думки й інтереси народу Божого. 
Ангел сказав: «Чи може такий бути на Небі? Ні, ні, ніколи. 
Скажи їм, що надія, яку вони зараз мають, — даремна. Якщо 
вони без зволікань не розкаються і не отримають спасіння, 
то повинні будуть загинути». 

Вигляд благочестя нікого не спасе. Усі повинні мати гли-
бокий живий досвід. Тільки це спасе їх у час недолі. Тоді їхня 
справа буде випробувана, щоб виявити, якою вона є. Якщо 
це було золото, срібло, дорогоцінні камені, то вони будуть 
заховані в таємному укритті Господа. А якщо їхня справа 
виявиться деревом, сіном або соломою, то ніщо не зможе 
захис тити їх від лютості гніву Єгови. 

Я бачила, що багато людей самі себе міряють по собі* та 
порівнюють своє життя із життям інших. Цього робити не 
варто. Для нас не має бути жодного іншого прикладу, крім 
Христа. Він — наш вірний Взірець, і кожен повинен прагну-
ти наслідувати Його. Ми — співпрацівники або з Христом, 
або з ворогом. Ми або збираємо з Христом, або розкидаємо. 
Ми — або рішучі справжні християни, або ніщо. Христос 
каже: «О, якби був ти або холодним, або гарячим! А що ти 
ледь теплий, — ні гарячий, ні холодний, — то Я змушений 
викинути тебе з Моїх уст».

Я бачила, що дехто навряд чи знає, що таке самозре-
чення або жертва, чи що означає страждати заради прав-
ди. Однак ніхто не ввійде на Небо, не приносячи жертви, 
необхідно плекати дух самозречення й жертви. Декотрі не 
принесли себе та свої тіла Богові в жертву на Його вівтар. 
Вони потурають своєму запальному, неврівноваженому ха-
рактеру, задовольняють свої бажання, дбають про власні 

*Алюзія на текст 2 Кор. 10:12 (прим. редактора).



53

інтереси, незалежно від справи Бога. Ті, хто бажає принес-
ти жертву задля вічного життя, матимуть його; і воно буде 
варте страждань, варте розп’яття свого «я» та принесення в 
жертву кожного ідола. Неперевершена вічна слава перева-
жує все, затьмарює всі земні задоволення.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 123-126).

Розділ 3. Приготуйтеся до зустрічі з Господом



Розділ 4

Єднання з Христом 
і братерська любов

Об’єднані з Христом у Бозі

Божий намір полягає в тому, щоб Його 
діти злилися воєдино. Хіба вони не 
сподіваються жити разом на одному 

Небі? Хіба Христос розділився Сам у Собі? 
Хіба Він дасть Своєму народові успіх, перш 
ніж вони виметуть мотлох гріховної підоз-
рілості й незгоди, перш ніж об’єднані однією 
метою працівники присвятять серця, розум і 
сили справі, настільки святій в очах Божих? 
Єдність приносить силу, роз’єднання — слаб-
кість. Об’єднавшись одне з одним, працю-
ючи спільно і злагоджено заради спасіння 
людей, ми справді станемо «Божими спів-
працівниками». Ті, хто відмовляється пра-
цювати узгоджено, вельми безчестять Бога. 



55

Ворог душ радіє, бачачи, як вони діють усупереч одне одному. 
Таким потрібно плекати в собі братолюбство й сердечну доб-
роту. Якби вони відхилили завісу, що приховує майбутнє, і по-
бачили результат свого розділення, то неодмінно покаялися б.

 (Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 240).

Єдність у Христі й одне з одним — 
наша єдина безпека

Світ із задоволенням дивиться на роз’єднаність серед 
християн. Безбожництво цілком задоволене. Бог вимагає 
зміни у Своєму народі. Єдність із Христом та одне з одним — 
наша єдина безпека в ці останні часи. Не дамо ж сатані 
можливості вказувати на членів нашої Церкви й казати: 
«Дивіться, як ненавидять одне одного ці люди, котрі сто-
ять під прапором Христа. Нам нíчого їх боятися, поки вони 
витрачають більше сил на боротьбу одне з одним, аніж на 
бій з моїм військом». 

Після злиття Святого Духа учні вийшли проповідувати 
воскреслого Спасителя, з єдиним бажанням спасати душі. 
Вони раділи солодкому єднанню зі святими. Вони були ніж-
ні, вдумливі, самовіддані, готові на будь-яку жертву заради 
істини. У своєму щоденному спілкуванні один з одним учні 
являли любов, заповідану їм Христом. Безкорисливими 
словами та справами вони намагалися запалити цю любов 
у серцях інших людей. 

Віруючі завжди мали плекати любов, яка наповнювала 
серця апостолів після злиття на них Святого Духа. Вони по-
винні були йти вперед, охоче підкоряючись новій заповіді: 
«Як Я полюбив вас, щоб і ви любили так один одного» (Іва-
на 13:34). Їм необхідно було настільки тісно об’єднатися 
з Христом, щоб стати здатними виконувати Його вимоги. 
Вони мали звеличити силу Спасителя, Котрий міг виправ-
дати їх Своєю праведністю. 

Проте перші християни почали вишукувати вади одне в 
одному. Зосереджуючись на помилках, даючи місце  недобрій 

Розділ 4. Єднання з Христом і братерська любов



56 Поради для Церкви

критиці, вони випустили з уваги Спасителя і велику любов, 
яку Ісус явив грішникам. Вони стали суворішими в дотри-
манні зовнішніх обрядів, розбірливішими в теорії віри, 
більш строгими у своїй критиці. У своєму завзятті засудити 
інших перші християни забували про власні помилки, забу-
ли викладений Христом урок братолюбства. А найсумніше — 
вони не усвідомлювали свою втрату; не розуміли, що щастя 
й радість зникли з їхнього життя і скоро вони ходитимуть у 
темряві, закривши свої серця для Божої любові. 

Апостол Іван усвідомлював, що в Церкві згасає братолюб-
ство, тому зупинявся саме на цій темі. До дня своєї смерті він 
переконував віруючих постійно виявляти любов одне до од-
ного. Його листи до церков наповнені цією думкою. «Улюб-
лені, любімо одне одного, — пише апостол, — бо любов є від 
Бога… Бог послав Свого Єдинородного Сина у світ, щоб ми 
через Нього жили… Улюблені, коли Бог нас так полюбив, то 
й ми повинні любити одне одного!» (1 Івана 4:7-11).

Сьогодні в Божій Церкві вкрай бракує братолюбства. 
Багато хто заявляє про свою любов до Спасителя, забуваю-
чи любити тих, хто об’єднаний з ними в християнській ро-
дині. Ми всі маємо одну й ту саму віру, ми члени однієї сім’ї, 
діти одного Небесного Отця, плекаємо одну блаженну надію 
на безсмертя. Якими ж тісними й ніжними повинні бути узи, 
що зв’язують нас воєдино! Люди зі світу спостерігають за 
нами, бажаючи бачити, чи справляє наша віра освячуваль-
ний вплив на наші серця. Вони швидко розпізнають кожну 
ваду в нашому житті, кожну непослідовність наших дій. Тож 
не будемо давати їм приводу паплюжити нашу віру.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 240-242). 

Гармонія і єдність — 
наше найсильніше свідчення

Найбільше нам загрожує аж ніяк не протидія світу; най-
страшніше лихо нам несе та найсильніше стримує прогрес 
Божої справи зло, виплекане в серцях людей, котрі назива-



57

ють себе віруючими. Немає надійнішого способу ослабити 
нашу духовність, ніж залишатися заздрісними, недовірли-
вими одне до одного, сповненими причіпок та гріховних 
підозр. «Це не та мудрість, що сходить згори, а земна, ду-
шевна, бісівська. Бо де заздрість та чвари, там безладдя і 
всяке лихе діло. А та мудрість, що згори, насамперед чиста, 
потім мирна, лагідна, покірна, повна милосердя і добрих 
плодів, безстороння, нелукава. Адже плід праведності сієть-
ся в мирі ‒ і творцями миру» (Якова 3:15-18). 

Згода і єдність, що панують серед людей з різними ха-
рактерами, — найпереконливіший доказ того, що Бог по-
слав Свого Сина у світ спасти грішників. Наша перевага — 
нести Його свідчення. Однак щоб здійснити це, ми маємо 
підкоритися Христу. Наші характери повинні формуватися 
в гармонії з Його характером, наша воля має підкорятися 
Його волі. Тоді ми працюватимемо разом, не думаючи про 
жодні суперечності. 

Зосередженість на незначних розбіжностях призводить 
до дій, які руйнують християнське братерство. Не дозволи-
мо ж ворогові отримати в такий спосіб перевагу над нами, 
натомість зблизимося з Богом й одне з одним. Тоді ми ста-
немо, як дерева праведності, насаджені Господом та зрошу-
вані рікою життя. І якими ж плодоносними ми будемо! Чи 
не сказав Христос: «У цьому прославлений Мій Отець, щоб 
ви приносили багатий урожай» (Івана 15:8)? 

Коли діти Божі повністю повірять молитві Христа й 
почнуть утілювати її настанови в повсякденне життя, тоді 
в наших рядах стане помітна єдність дій. Брат буде пов’я-
заний з братом золотими узами Христової любові. Тільки 
Дух Божий здатний створити цю єдність. Той, Хто посвятив 
Себе, може освятити Своїх учнів*. Об’єднані з Ним, вони 
з’єднаються одне з одним найсвятішою вірою. Коли ми бу-
демо прагнути до цієї єдності так, як того бажає Бог, вона 
прийде до нас.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 242, 243).

*Алюзія на текст Івана 17:19 (прим. редактора).

Розділ 4. Єднання з Христом і братерська любов



58 Поради для Церкви

Бог не вимагає численних установ, великих будівель і 
демонстрації напоказ, але Йому потрібні узгоджені дії особ-
ливого народу — народу, вибраного Богом, дорогоцінного і 
єдиного, життя якого заховане з Христом у Бозі. Кожна лю-
дина повинна стояти на своєму місці й ділянці, справляючи 
праведний вплив своїми думками, словами і справами. Коли 
всі Божі працівники здійснюватимуть це (і не раніше), Його 
робота стане досконалою та цілісною.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 183).
Господу потрібні люди істинної віри й здорового глузду, 

люди, котрі вміють відрізняти правду від неправди. Кожен 
має пильнувати, вивчаючи і втілюючи уроки, дані в 17-му 
розділі Євангелія від Івана, та зберігаючи живу віру в істину 
для нашого часу. Ми потребуємо самовладання, яке допо-
могло б нам привести наші звички у відповідність із молит-
вою Христа.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 239).
Серце Спасителя віддане Його послідовникам, котрі вико-

нують Божі наміри в усій їх висоті і глибині. Їм належить бути 
єдиними в Ньому, навіть якщо вони розсіяні по всьому світу. 
Однак Бог не зробить їх єдиними в Христі, якщо вони не гото-
ві відмовитися від своїх шляхів заради Його шляху.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 243).

Співпраця

При створенні установ на нових полях часто необхідно 
покладати відповідальність на людей, не повністю обізнаних 
із деталями роботи. Ці люди працюють, перебуваючи в дуже 
невигідному становищі, і якщо вони та їхні колеги не вияв-
лятимуть безкорисливої зацікавленості щодо Господньої 
установи, це призведе до такого стану речей, який перешко-
джатиме її благополуччю. 

Багатьом здається, що галузь, у якій вони працюють, 
належить виключно до їхньої компетенції і ніхто інший не 
має права вносити якісь пропозиції. Ці люди можуть бути 



59

незнайомі з найкращими методами ведення роботи, проте 
коли хто-небудь наважується дати їм пораду, вони обража-
ються і ще рішучіше дотримуються своєї думки. Щоправда, 
деякі працівники не бажають допомагати своїм колегам або 
навчати їх. Інші, котрим бракує досвіду, не хочуть, щоб вия-
вилося їхнє неуцтво. Вони припускаються помилок, які при-
зводять до великих витрат часу й матеріалів, оскільки надто 
горді, щоб запитати поради. 

Причину труднощів неважко встановити. Працівники є 
незалежними нитками, тоді як їм треба вважати себе нитка-
ми, котрі мають переплітатися разом для формування узору. 

Усе це засмучує Святого Духа. Бог бажає, щоб ми навча-
лися одне в одного. Неосвячена незалежність ставить нас у 
таке становище, коли Він не зможе з нами працювати. Подіб-
на ситуація приносить задоволення сатані... 

Кожен працівник буде випробуваний, чи трудиться за-
ради прогресу Господньої установи, чи слугує власним ін-
тересам... 

Гордість, зарозумілість — це майже безнадійний і невилі-
ковний гріх. Він перешкоджає всякому зростанню. Якщо лю-
дина має негативні риси характеру, але не усвідомлює цього, 
якщо вона настільки самовпевнена, що не може бачити своєї 
вади, то як зможе очиститися? «Не здорові потребують лі-
каря, а хворі» (Матв. 9:12). Як може вдосконалюватися той, 
хто вважає свої шляхи досконалими? 

Справжнім джентльменом може бути тільки щирий від 
усього серця християнин.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 197-200).

Розділ 4. Єднання з Христом і братерська любов



Розділ 5

Христос — 
наша Праведність

«Якщо ж визнаємо свої гріхи, 
то Він, вірний і праведний, 
щоб простити нам гріхи й очистити нас 
від усякої неправедності» (1 Івана 1:9).

Бог вимагає, щоб ми визнавали наші 
гріхи й упокорювали перед Ним свої 
серця; але водночас ми повинні мати 

впевненість у Ньому як у ніжному Батько-
ві, Котрий не залишить тих, хто довіряється 
Йому. Багато хто з нас живе тим, що бачить, 
а не вірою. Ми віримо в те, що бачимо, проте 
не цінуємо даних нам у Божому Слові дорого-
цінних обітниць; і ми не можемо виявити до 
Бога більшої зневаги, ніж тоді, коли показує-
мо свою недовіру до Його слів та сумніваємо-
ся: чи Господь щирий до нас, чи обманює нас. 



61

Бог не залишає нас через наші гріхи. Ми можемо припус-
катися помилок, засмучуючи Духа Божого, але коли каємося 
і з розкаяним серцем приходимо до Нього, Він не проганяє 
нас. Необхідно усунути перешкоди. Ми плекаємо недобрі по-
чуття, гордість, самодостатність, нетерпіння, нарікання. Усе 
це розділяє нас із Богом. Нам необхідно визнавати свої грі-
хи, благодать має звершити глибшу роботу в серці. Немічні 
й занепалі духом можуть стати сильними мужами Божими та 
здійснювати благородну працю для Господа. Однак для цьо-
го вони повинні керуватися високими стремліннями, у них 
не має бути егоїстичних мотивів. 

Ми повинні навчатися в школі Христа. Ніщо, крім Його 
праведності, не може дати нам право навіть на одне з благо-
словень завіту благодаті. Ми давно прагнемо й намагаємося 
одержати ці благословення, але не отримали їх, бо плекаємо 
думку, ніби можемо здійснити те, що зробить нас гідними 
цих благословень. Ми ще не відвернули погляду від самих 
себе та не увірували, що Ісус — живий Спаситель. Ми не по-
винні вважати, що наші достоїнства й заслуги спасуть нас; 
благодать Христа — наша єдина надія на спасіння. Господь 
обіцяє нам через Свого пророка: «Хай безбожний покине 
дорогу свою, а крутій свої задуми, і хай до Господа звернеть-
ся, ‒ і його Він помилує, і до нашого Бога, бо Він пробачає 
багато!» (Ісаї 55:7). Нам необхідно вірити самій обітниці, а 
не приймати почуття за віру. Коли абсолютно довіримося 
Богові, коли повністю покладемося на заслуги Ісуса як Спа-
сителя, Котрий прощає гріх, тоді отримаємо всю допомогу, 
яку тільки можемо побажати. 

Ми дивимося на себе так, ніби маємо силу спасти себе; 
але Ісус помер за нас, оскільки ми не спроможні зробити це. 
У Ньому наша надія, наше виправдання, наша праведність. 
Не можна падати духом, побоюючись, що в нас немає Спаси-
теля або Він не має милостивих думок щодо нас. У цей самий 
час Він звершує Свою справу заради нас, закликаючи нас 
прийти до Нього в нашій безпорадності й бути спасенними. 
Ми ображаємо Його своїм невір’ям. Вражає, як ми поводи-
мося з нашим найкращим Другом, як мало довіряємо Тому, 

Розділ 5. Христос – наша Праведність



62 Поради для Церкви

Хто завжди готовий спасати і Хто дав нам усі можливі свід-
чення Своєї великої любові! 

Брати мої, чи очікуєте ви, що ваші заслуги дадуть вам 
право на благовоління Боже, вважаючи, що повинні насам-
перед звільнитися від гріха й лише потім довіритися Його 
силі спасати? Якщо у вашій душі відбувається саме така бо-
ротьба, я боюся, що ви не зможете знайти сили і врешті-решт 
занепадете духом. 

У пустелі, коли Господь дозволив отруйним зміям жали-
ти бунтівних ізраїльтян, Мойсеєві була дана вказівка при-
нести мідного змія та закликати всіх ужалених дивитися на 
нього й жити. Однак багато хто не вбачав допомоги в цьому 
призначеному Небесами засобі. Усюди були мертві й по-
мираючі, люди знали, що без Божественної допомоги вони 
приречені. Проте вони продовжували нарікати на свої рани, 
на свій біль, на неминучу смерть, доки сили не залишали їх 
і погляд не затьмарювався, тоді як вони могли б отримати 
миттєве зцілення. 

«Як Мойсей підняв змія в пустині, так має бути піднятий 
Син Людський, щоб кожний, хто вірить у Нього, не загинув, 
але мав вічне життя» (Івана 3:14, 15). Якщо ви усвідомлює-
те власні гріхи, не витрачайте всі свої сили на їхнє оплаку-
вання, натомість дивіться на Ісуса — і живіть. Ісус — наш 
єдиний Спаситель; і хоч мільйони охочих отримати зцілен-
ня відкинуть запропоновану Ним милість, жоден з тих, хто 
надіється на Його заслуги, не буде залишений на загибель. 
Усвідомивши своє безнадійне становище без Христа, ми не 
повинні впадати у відчай; нам слід покластися на розп’ятого 
й воскреслого Спасителя. Бідна, уражена гріхом та зневірена 
душе, дивися — і живи. Ісус дав Своє Слово; Він спасе всіх, 
хто прийде до Нього. 

Прийдіть до Ісуса й отримаєте спокій і мир. Ви можете 
одержати благословення вже зараз. Сатана стверджує, що 
ви безпорадні й не спроможні отримати благословення. 
Справді, ви безпорадні. Однак звеличте перед ним Ісуса: 
«У мене є воскреслий Спаситель. Я вірую в Нього і не буду 
засоромлений. В Ім’я Його я святкую перемогу. Він — моя 



63

праведність, мій вінець радості». Нехай же ніхто не думає, 
що його випадок безнадійний, бо це не так. Можливо, вас 
не полишає думка, що ви гріховні й загинете, але саме тому 
потребуєте Спасителя. Якщо у вас є гріхи, у яких не покая-
лися, не гайте часу.

Час дорого коштує. «Якщо ж визнаємо свої гріхи, то Він, 
вірний і праведний, щоб простити нам гріхи й очистити нас 
від усякої неправедності» (1 Івана 1:9). Голодні і спраглі пра-
ведності наситяться, бо так обіцяв Ісус. Дорогоцінний Спаси-
тель! Його обійми розкриті для нас, і Його велике, сповнене 
любові серце чекає, аби благословити нас. 

Деякі, схоже, вважають, що повинні витримати випро-
бування й довести Господу, що вони змінилися, перш ніж 
зможуть претендувати на Його благословення. Утім, ці до-
рогі душі можуть звернутися за благословенням уже зараз. 
Вони повинні отримати Його благодать, Христового Духа, 
Котрий допоможе їм у немощах; інакше не зможуть сформу-
вати християнський характер. Ісусові до вподоби, коли ми 
приходимо до Нього такими, якими є, — грішними, безпо-
радними, залежними. 

Покаяння, так само як і прощення, — Божий дар через 
Христа. Під впливом Святого Духа ми усвідомлюємо свою 
гріховність і відчуваємо потребу в прощенні. Прощення 
 отримують лише розкаяні, але саме благодать Бога веде сер-
це до покаяння. Він знає наші немощі і слабкості та допо-
може нам. Деякі з тих, хто приходить до Бога в покаянні й 
визнанні і навіть вірить, що їхні гріхи прощені, усе-таки не 
претендують як слід на Божі обітниці. Вони не розуміють, 
що Ісус — усюдисущий Спаситель, та не готові довірити свої 
душі Його піклуванню, поклавшись на Нього в завершенні 
роботи благодаті, яка почалася в їхніх серцях. Вважаючи, що 
віддали себе Богові, ці люди продовжують значною мірою 
покладатися на власні сили. Декотрі сумлінні душі частково 
надіються на Бога, а частково — на свої сили. Вони не див-
ляться на Бога, Котрий збереже їх Своєю силою, а поклада-
ються на власну пильність щодо спокус та на виконання пев-
них обов’язків, щоб бути прийнятими Ним. Подібна віра не 

Розділ 5. Христос – наша Праведність



64 Поради для Церкви

приводить до перемог. Такі люди трудяться безцільно, їхні 
душі залишаються постійно в рабстві, і вони не знаходять 
спокою, доки не складуть свій тягар біля ніг Ісуса. 

Є потреба в постійній пильності і серйозному, сповне-
ному любові посвяченні, але вони прийдуть природним чи-
ном, коли душа зберігається силою Божою через віру. Ми 
не спроможні зробити нічого, анічогісінько, заради здо-
буття Божественного благовоління. Ми зовсім не повин-
ні покладатися ані на себе, ані на свої добрі діла; але коли 
приходимо до Христа як заблудлі грішники, то знаходимо 
спокій у Його любові. Бог прийме кожного, хто прийде до 
Нього, повністю поклавшись на заслуги розп’ятого Спаси-
теля. У серці пробуджується любов. Спалаху почуттів може 
й не бути, але в людини з’явиться постійна спокійна дові-
ра. Будь-який тягар стане легким, бо ярмо Христа легке. 
Обов’язок стає насолодою, а жертва — приємністю. Шлях, 
який раніше здавався зануреним у темряву, тепер освітлю-
ють промені Сонця праведності. Ось що означає ходити у 
світлі, як і Христос у світлі.

(Вибрані вісті. Т. 1. С. 91-95).



Розділ 6

Освячене життя

Наш Спаситель претендує на все наше 
єство; Він вимагає наших перших і 
найсвятіших помислів, нашої найчис-

тішої і найміцнішої прихильності. Якщо ми 
воістину учасники Божественної природи, то 
в наших серцях і з наших уст завжди звучати-
ме Йому хвала. Наша єдина безпека — повні-
стю підкоритися Йому та постійно зростати в 
благодаті й пізнанні істини.

(Освячене життя. С. 95).
Освячення, про яке йдеться у Святому 

Письмі, поширюється на все єство — дух, 
душу й тіло. У цьому полягає справжня 
суть істинного освячення. Павло молиться, 
щоб Солунська церква отримала це велике 
благословення: «А Сам Бог миру хай пов-
ністю освятить вас: нехай ваш дух, душа і 
тіло бездоганно будуть збережені в цілості 
до приходу нашого Господа Ісуса Христа» 
(1 Сол. 5:23). 



66 Поради для Церкви

У релігійному світі існує теорія освячення, яка є фаль-
шивою і небезпечною за своїм впливом. У багатьох випад-
ках ті, хто вважає себе освяченим, насправді далекі від цьо-
го стану. Їхнє освячення полягає в розмовах та догоджанні 
своїй волі. 

Вони ігнорують розум і судження та покладаються тільки 
на почуття, ґрунтуючи свої претензії на освячення на емоці-
ях, які вони колись відчували. Такі особи норовливі й уперті у 
своїх наполегливих претензіях на святість, вони багатослівні, 
проте доброго плоду на підтвердження святості не приносять. 
Ці нібито освячені люди не тільки обманюють власні душі 
своїми претензіями, але й справляють вплив, який збиває з 
істинного шляху тих, хто щиро бажає підкоритися Божій волі. 
Вони раз у раз повторюють: «Мене веде Бог! Мене наставляє 
Бог! Я живу без гріха!» Багато віруючих, котрим доводилося 
зіткнутися із цим духом, зустрічалися з чимось темним та за-
гадковим, чого вони не могли збагнути. Однак саме це зовсім 
не схоже на Христа — єдиного істинного Взірця.

(Освячене життя. С. 7-10). 
Освячення — це процес. За словами Петра, воно склада-

ється з низки послідовних кроків: «Тому докладіть усі ста-
рання, покажіть у вашій вірі чесноту, а в чесноті — пізнання, 
в пізнанні — стриманість, у стриманості — терпеливість, у 
терпеливості — побожність, у побожності — братерство, а в 
братерстві — любов. Бо коли це у вас є та примножується, то 
не залишить вас без діла, ні без плоду для пізнання Госпо-
да нашого Ісуса Христа» (2 Петра 1:5-8). «Тому, брати, усе 
більше старайтеся утвердити ваше покликання та обрання, 
тому що роблячи так, ніколи не спіткнетеся. Бо таким чином 
щедро забезпечиться вам вхід до вічного Царства нашого 
Гос пода і Спасителя Ісуса Христа» (2 Петра 1:10, 11).

Це шлях, ідучи яким ми можемо бути впевнені, що ні-
коли не впадемо. Ті, хто так працює над планом додавання, 
набуваючи християнські чесноти, мають запевнення, що 
Бог працюватиме над планом примноження, даруючи їм 
Свого Духа.

(Освячене життя. С. 94, 95). 



67

Освячення — це справа не однієї хвилини, години чи на-
віть дня. Це постійне зростання в благодаті. Ми не знаємо, 
яка боротьба очікуватиме нас наступного дня. Сатана живе 
й діє, і нам треба щодня ревно кликати до Бога про допомогу 
та силу, щоб чинити опір йому. Доки сатана панує, нам до-
ведеться приборкувати своє «я», долати перешкоди, і немає 
кінця цій праці, немає такого рубежу, до якого ми можемо 
дійти і сказати, що вже повністю всього досягли... 

Життя християнина — це постійний рух уперед. Ісус як 
Плавильник очищає Свій народ; коли в них досконало від-
дзеркалиться Його образ, вони будуть досконалі, святі й гото-
ві до життя на Небесах. Від християнина вимагається велика 
праця. Нас закликають очистити себе від усякої нечистоти 
тіла та духу, звершуючи святі справи в Божому страху. Із цьо-
го ми бачимо, у чому полягає велика праця. Для християнина 
є постійна робота. Кожна гілка на батьківській лозі має черпа-
ти з неї життя й силу, аби приносити плід.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 340).
Нехай ніхто не обманює себе, віруючи, що Бог простить і 

благословить їх, тоді як вони зневажають одну з Його вимог. 
Свідоме вчинення відомого гріха змушує замовкнути викри-
вальний голос Духа та розділяє душу з Богом. Яким би не був 
спалах релігійного почуття, Ісус не може перебувати в серці, 
яке нехтує Божественним Законом. Бог ушанує тільки тих, 
хто шанує Його.

(Освячене життя. С. 92).
Коли Павло писав: «Сам Бог миру хай повністю освятить 

вас» (1 Сол. 5:23), він не вмовляв своїх братів прагнути до 
стандарту, якого вони не могли досягнути, і не молився про 
те, щоб вони отримали благословення, які були не по волі 
Бога. Апостол знав, що всі, хто буде готовий зустріти Христа 
в мирі, повинні мати чистий, святий характер (див. 1 Кор. 
9:25-27; 6:19, 20).

Справжній християнський принцип не зупиниться перед 
тим, щоб зважувати наслідки. Він не ставить запитання: а що 
про мене подумають люди, якщо я вчиню саме так? Або: як 
це вплине на моє майбутнє, якщо я так вчиню? Найсильніше 

Розділ 6. Освячене життя



68 Поради для Церкви

прагнення Божих дітей — дізнатися, чого очікує від них Бог, 
аби своїми діями прославити Його. Господь зробив усе не-
обхідне, щоб серця й життя всіх Його послідовників були під 
владою Божественної благодаті й стали світильниками, що 
палають і сяють у світі.

(Освячене життя. С. 69, 39).

Ознаки освячення

Наш Спаситель був світлом для світу, але світ не пізнав 
Його. Христос постійно звершував діла милосердя, проли-
ваючи світло на шлях усіх; однак Він не закликав людей, з 
якими спілкувався, споглядати Його безприкладну благо-
дійність, Його самозречення, самопожертву й доброту. У 
юдеїв таке життя не викликало захоплення. Релігію Хрис-
та вони вважали нікчемністю, бо вона не відповідала їхнім 
критеріям благочестя. Вони вирішили, що Ісус не релігій-
ний за духом або характером, оскільки їхня релігія поля-
гала в показному: у публічних молитвах, у добрих ділах 
напоказ. Найдорогоцінніший плід освячення — лагідність. 
Пануючи в душі, ця чеснота своїм впливом перетворює ха-
рактер. Така людина постійно покладається на Бога та під-
коряє свою волю Його волі. 

Самозречення, самопожертва, доброта, людяність, лю-
бов, терпіння, стійкість, християнська надія — ось щоденні 
плоди, які приносять люди, воістину з’єднані з Богом. Їхні 
діла можуть бути невідомі світові, але вони щодня борють-
ся зі злом та здобувають дорогоцінні перемоги над споку-
сою і злом. Урочисті обіцянки можна оновити й виконати 
силою, отриманою в ревній молитві й постійному пильну-
ванні. Палкий ентузіаст не помічає боротьби цих мовчаз-
них працівників; але око Того, Хто знає таємниці серця, 
зауважує й дивиться зі схваленням на всі зусилля, котрих 
вони докладають у покорі й лагідності. Необхідне випробу-
вання часом, щоб виявилося чисте золото любові й віри в 
характері. Коли Церкву спостигають випробування і труд-



69

нощі, тоді формуються непохитна ревність і теплі почуття 
справжніх послідовників Христа. 

Кожен, хто опиняється у сфері його [істинно релігійного 
працівника] впливу, осягає красу й пахощі його християн-
ського життя, тоді як сам він не усвідомлює цього, бо вони 
перебувають у гармонії з його звичками й нахилами. Він 
молиться про Божественне світло та любить ходити в цьо-
му світлі. Їжа й пиття такого працівника — творити волю 
Небесного Отця. Його життя поховане з Христом у Бозі; але 
він не хвалиться цим і навіть начебто не усвідомлює цього. 
Бог усміхається таким лагідним, покірним людям, які йдуть 
слідами Господа. Вони приваблюють до себе ангелів, котрим 
подобається супроводжувати їх на шляху. Повз них можуть 
проходити, як повз не гідних уваги, ті, хто претендує на ви-
сокі досягнення і любить виставляти напоказ свої добрі діла, 
але небесні ангели схиляються над ними з любов’ю й оточу-
ють їх як вогняна стіна.

(Освячене життя. С. 11-15).

Даниїл — приклад освяченого життя

Життя Даниїла — це богонатхненна ілюстрація того, що 
означає освячений характер. Вона містить урок для всіх, і 
особливо для молоді. Строге дотримання Божих вимог ко-
рисне для здоров’я душі й тіла. Щоб досягти найбільших мо-
ральних та інтелектуальних висот, потрібно шукати мудро-
сті й сили в Бога й дотримуватися строгого стримання в усіх 
життєвих звичках.

(Освячене життя. С. 23). 
Чим досконалішою була поведінка Даниїла, тим більше 

ненависті він викликав у своїх ворогів. Вони сповнювалися 
люті, бо нічого не могли знайти в його характері або вико-
нанні обов’язків, на підставі чого можна було б оскаржити 
його. «Тоді ці люди сказали: “Ми не знайдемо на цього Да-
ниїла жодної причини, якщо не знайдемо проти нього в за-
коні його Бога“» (Дан. 6:6).

Розділ 6. Освячене життя



70 Поради для Церкви

Який урок викладений тут для всіх християн! Гострі очі 
заздрості спостерігали за Даниїлом день у день; їхні погляди 
ставали пильнішими від ненависті; і все-таки жодне слово, 
жодний учинок у його житті вони не могли представити як 
хибний. І водночас він не претендував на освячення, нато-
мість робив те, що було значно краще, — жив життям вірно-
сті й посвячення. 

Цар видає указ. Даниїлові відомий задум ворогів погу-
бити його. Проте він ні на йоту не змінює своєї поведінки. 
Пророк спокійно виконує звичні обов’язки, а в годину мо-
литви йде до своєї кімнати, вікна якої відчинені в напрямку 
Єрусалима, та підносить свої прохання до Небесного Бога. 
Своїми діями він безстрашно заявляє: жодна земна сила не 
має права ставати між ним та його Богом і наказувати йому, 
кому він має молитися. Шляхетна, принципова людина! Він 
перед світом є гідним прикладом християнської відваги й 
вірності. Даниїл звертається до Бога всім серцем, хоч знає, 
що кара за його відданість — смерть. 

«Тоді цар звелів, і привели Даниїла, та й кинули до лев’я-
чої ями. Цар заговорив і сказав Даниїлові: “Твій Бог, що ти 
Йому служиш, Він завжди врятує тебе!”» (Дан. 6:17).

Рано-вранці монарх поспішив до лев’ячої ями й покли-
кав: «Даниїле, рабе Бога Живого, чи твій Бог, Якому ти 
завжди служиш, міг урятувати тебе від левів?» (вірш 21). У 
відповідь почувся голос пророка: «Царю, навіки живи! Мій 
Бог послав Свого Ангола, і позамикав пащі левів, і вони не 
пошкодили мені, бо перед Ним знайдено було мене невин-
ним, а також перед тобою, царю, я не зробив шкоди» (Дан. 
6:22, 23). «Тоді цар сильно зрадів, і сказав вивести Даниї-
ла з ями. І Даниїл був виведений з ями, і жодної шкоди не 
знайдено на ньому, бо він вірував у Бога свого» (в. 24). Так 
був урятований Божий слуга. А пастка, яку вороги приготу-
вали для його знищення, виявилася їхньою власною заги-
беллю. За наказом царя їх кинули до лев’ячої ями, і тієї ж 
миті дикі звірі поглинули їх.

Ближче до кінця сімдесятирічного терміну полону Даниїл 
дедалі більше роздумував над пророцтвами Єремії. 



71

Даниїл не проголошує власної вірності перед Господом. 
Він не говорить про свою чистоту і святість; навпаки, цей 
поважний пророк смиренно ототожнює себе зі справді грі-
ховним Ізраїлем. Мудрість, якою наділив його Бог, була на-
стільки вищою за мудрість великих світу цього, наскільки 
світло сонця, що сяє опівдні в небесах, яскравіше за світ-
ло найменшої зірки. Однак поміркуйте над молитвою з уст 
цієї людини, так високо вшанованої благоволінням Небес. Із 
глибокою покорою, сльозами і скрушеним серцем він бла-
гає за себе та свій народ. Він розкриває душу перед Богом, 
визнаючи власну негідність й усвідомлюючи велич і могут-
ність Господа. 

Не встиг Даниїл промовити свою молитву, як ангел Гав-
риїл вирушив з небесних дворів, щоб повідомити пророко-
ві, що його прохання почуті й на них дано відповідь. Цьому 
могутньому ангелу було доручено наділити його знанням і 
розумінням — відкрити таємниці прийдешніх століть. Отже, 
Даниїл, палко бажаючи пізнати й зрозуміти істину, був удо-
стоєний спілкування з посланим Небесами вісником. 

У відповідь на свою молитву Даниїл отримав не тільки 
світло й істину, яких він та його народ найбільше потребу-
вали, а й картину великих подій майбутнього аж до Приходу 
Викупителя світу. Ті, хто претендує на освячення, проте не 
має бажання досліджувати Писання або боротися з Богом у 
молитві за більш чітке розуміння біблійної істини, не зна-
ють, що таке справжнє освячення. 

Даниїл розмовляв з Богом. Перед ним відкрилося Небо. 
Однак виявлена йому велика честь стала результатом 
його смирення й ревного пошуку. Усі, хто від щирого сер-
ця вірить Божому Слову, відчуватимуть голод і спрагу до 
пізнання Його волі. Бог — джерело істини. Він просвічує 
затьмарений розум, наділяючи людину силою осягати й ро-
зуміти відкриті Ним істини. 

Великі істини, відкриті Викупителем світу, призначені для 
тих, хто шукає істину як захований скарб. Даниїл був силь-
ною людиною. Його життя проминало серед чарівних кар-
тин язичницького двору, а розум був обтяжений спра ва ми 

Розділ 6. Освячене життя



72 Поради для Церкви

 великої імперії. І все ж таки він відвертається від усього цього, 
щоб упокорювати свою душу перед Богом і шукати пізнання 
намірів Усевишнього. І у відповідь на його молитву Бог поси-
лає світло для тих, хто житиме в останні дні. З якою ж енер-
гією ми повинні шукати Бога, щоб Він відкрив наш розум для 
розуміння посланих нам з Небес істин. 

Даниїл був відданим слугою Всевишнього. Його довге 
життя було сповнене благородних діянь у служінні своєму 
Господу. Чистоту характеру й непохитну вірність цього про-
рока можна порівняти лише з його покорою серця та пока-
янням перед Богом. Ми повторюємо: життя Даниїла — це 
богонатхненна ілюстрація справжнього освячення.

(Освячене життя. С. 43-52).

Бог перевіряє тих, кого цінує

Сам факт нашого покликання переносити випробуван-
ня доводить, що Господь Ісус бачить у нас щось дуже цін-
не, що бажає розвивати. Якби Він не бачив у нас нічого, чим 
ми могли б прославити Його Ім’я, то не витрачав би час на 
процес нашого очищення. Ми не приділяємо особливої ува-
ги обрізанню ожини. Христос не кидає безвартісні камені у 
Свою піч. Він піддає перевірці цінну руду.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 214).
Людям, котрим Бог намітив відповідальні посади, Він 

 Своєю милістю відкриває їхні приховані вади, щоб вони 
змогли зазирнути всередину себе, критично досліджувати 
всі складні емоції й прояви свого серця та виявити, що не-
правильне; так вони зможуть змінити свої характери й ушля-
хетнити манери. За Своїм провидінням Господь приводить 
людей у такі місця, де може перевірити їхні моральні якості 
й відкрити мотиви їхніх учинків, щоб вони удосконалили по-
зитивні риси та позбулися негативних. Бог хоче, щоб Його 
слуги ознайомилися з моральним «механізмом» серця. Із 
цією метою Він часто допускає вогонь страждань, який очи-
щає їхні душі. «І хто витерпить день Його прибуття, і хто 



73

встоїть, коли Він з’явиться? Бо Він, як огонь той у золотаря, 
і як у пральників луг. І Він сяде топити та чистити срібло, і 
очистить синів Левія, і їх перечистить, як золото й срібло, і 
будуть для Господа жертву приносити в правді» (Мал. 3:2, 3). 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 84).
Бог веде Своїх дітей крок за кроком. Він ставить їх у 

різні ситуації, щоб виявити, що в їхньому серці. Деякі люди 
витримують одне випробування, але падають у наступному. 
З кожним кроком уперед серце зазнає ретельнішої перевір-
ки й випробування. Коли так звані діти Божі бачать, що їхні 
серця опираються цій неухильній роботі, це має перекона-
ти їх, що їм треба щось перемогти, щоб не бути викинутими 
з уст Господніх.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 187). 
Щойно ми зрозуміємо свою неспроможність звершувати 

Божу справу й підкоритися керівництву Його мудрості, Гос-
подь зможе працювати разом з нами. Якщо ми звільнимо 
душу від власного «я», Він задовольнить усі наші потреби.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 213).

Поради для охочих отримати 
запевнення, що вони прийняті Богом

Як дізнатися, що Бог прийняв вас? Вивчайте Його Слово 
з молитвою, не відкладайте його вбік задля якоїсь іншої кни-
ги. Ця Книга переконує в гріху та ясно відкриває шлях спа-
сіння. Вона зображує яскраву славну нагороду, указує вам на 
Спасителя і навчає, що тільки завдяки Його безмежній ми-
лості ви можете розраховувати на спасіння. 

Не нехтуйте таємною молитвою, бо вона — душа релігії. 
Ревно й палко благайте про чистоту душі. Благайте з такою 
щирістю й невідступністю, як ви робили б задля свого жит-
тя, якби йому щось загрожувало. Залишайтеся в присутності 
Бога доти, доки у вас не з’явиться невимовна жага спасіння 
та внутрішнє переконання в прощенні гріха.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 163).

Розділ 6. Освячене життя



74 Поради для Церкви

Ісус не залишив тебе в незнанні щодо випробувань і 
труднощів, з якими ти стикаєшся. Він усе розповів тобі про 
них і також сказав, що ти не повинен журитися й засмучува-
тися, коли прийдуть випробування. Дивися на Ісуса, твого 
Викупителя, будь бадьорий і радій. Найважче витримува-
ти випробування, які виходять від наших братів і близьких 
друзів; але навіть їх можна переносити з терпінням. Ісус не 
спочиває в новій гробниці Йосипа. Він воскрес та вознісся 
на Небо, щоб там заступатися за нас. Ми маємо Спасителя, 
Котрий так полюбив нас, що помер за нас, щоб ми завдяки 
Йому мали надію, силу, мужність і отримали місце з Ним на 
Його престолі. Він може й готовий допомогти тобі щоразу, 
коли ти кличеш Його... 

Ти відчуваєш, що не спроможний обіймати свою відпо-
відальну посаду? Подякуй Богові за це. Чим глибше усвідом-
люєш власну слабкість, тим більше будеш схильний шукати 
помічника. «Наблизьтеся до Бога, і Він наблизиться до вас» 
(Якова 4:8). Ісус бажає, щоб ти був радісний і бадьорий. Він 
хоче, щоб ти працював якнайкраще, використовуючи дані 
тобі Богом можливості, та покладався на Господа, щоб Він 
допомагав тобі й піднімав тих, котрі будуть твоїми помічни-
ками в несенні тягарів. 

Не дозволяй, щоб погані розмови людей завдавали тобі 
болю. Хіба не говорили люди недобре і про Ісуса? Ти поми-
ляєшся і, можливо, часом даєш привід для недобрих заува-
жень, але Ісус ніколи цього не робив. Він був чистим, невин-
ним, непорочним, неопоганеним. Не розраховуй на кращу 
долю в цьому житті, ніж та, яку мав Князь слави. Якщо твої 
вороги побачать, що можуть заподіяти тобі душевний біль, 
вони зрадіють, зрадіє й сатана. Дивися на Ісуса і працюй, 
зосередивши свій погляд на Його славі. Бережи своє серце 
в любові Божій.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 128, 129).



75

Почуття не є показником освячення

Щасливі почуття або відсутність радості не є доказом 
того, освячена людина чи ні. Такого поняття, як миттєве 
освячення, не існує. Істинне освячення — це щоденна праця, 
яка триває все життя. Люди, котрі щодня борються зі споку-
сами, долають свої гріховні нахили й шукають святості сер-
ця й життя, не вихваляються своєю святістю. Вони голодні 
і спраглі праведності. Гріх вони вважають украй гріховним.

(Освячене життя. С. 10).
Незважаючи на наші гріхи, Бог не залишає нас. Ми мо-

жемо припускатися помилок, засмучуючи Його Духа, але 
коли каємося і приходимо до Нього з розкаяним серцем, Він 
не відкидає нас. Є перешкоди, які потрібно усунути. Ми пле-
каємо недобрі почуття, гордість, самодостатність, нетерпін-
ня, нарікання. Усе це розділяє нас із Богом. Нам необхідно 
визнати гріхи, благодать має звершити глибшу працю в сер-
ці. Немічні й занепалі духом можуть стати сильними мужами 
Божими, здійснюючи благородну працю для Господа. Однак 
для цього вони повинні керуватися високими устремління-
ми, у них не має бути егоїстичних мотивів. 

Деякі, схоже, вважають: перш ніж зможуть претендува-
ти на Божі благословення, вони повинні витримати випро-
бування і довести Господу, що змінилися. Проте ці дорогі 
душі можуть звернутися за благословенням уже зараз. Вони 
повинні отримати Його благодать, Духа Христового, Кот-
рий допоможе їм позбутися немощів, — інакше не зможуть 
сформувати християнський характер. Ісус любить, коли ми 
приходимо до Нього такими, якими є, — гріховними, безпо-
радними, залежними. 

Покаяння, як і прощення, — дар Божий через Христа. 
Під впливом Святого Духа ми усвідомлюємо свою гріхов-
ність і відчуваємо нашу потребу в прощенні. Прощення 
 отримують лише покаянні; але саме благодать Божа приво-
дить серце до покаяння. Він знає наші слабкості й немощі і 
допоможе нам.

(Вибрані твори. Т. 1. С. 350, 351, 353).

Розділ 6. Освячене життя



76 Поради для Церкви

Темрява і розчарування часом насуватимуться на душу й 
загрожуватимуть поглинути нас, але ми не повинні відкидати 
нашу віру. Нам необхідно не зводити очей з Ісуса, якими б не 
були почуття. Ми повинні прагнути вірно виконувати кожен 
відомий нам обов’язок і тихо спочивати в Божих обітницях. 

Часом глибоке відчуття нашої негідності жахатиме душу, 
однак це не означає, що Бог змінився щодо нас або ми змі-
нилися щодо Бога. Не слід докладати жодних зусиль, аби 
привести свій розум до певної глибини почуттів. Сьогодні 
ми можемо і не відчувати миру й радості, які були в нас учо-
ра; проте маємо вірою вхопитися за руку Христа, цілковито 
довірившись Йому в темряві, так само, як і у світлі. 

Вірою дивіться на вінці, приготовлені для переможців; 
слухайте тріумфальну пісню викуплених: «Достойний, до-
стойний заколений Агнець, бо викупив нас Богові!» Поста-
райтеся сприйняти ці сцени як реальність. 

Якби ми дозволили нашому розумові більше роздумува-
ти про Христа і про небесний світ, то знайшли б могутній 
стимул і підтримку в битвах Господніх. Гордощі й любов до 
світу втратять свою владу над нами, коли ми споглядатиме-
мо велич того кращого світу, який так скоро стане нашою 
домівкою. Порівняно з красою Христа всі земні принади зда-
ватимуться малозначущими. 

Хоч Павло врешті-решт опинився в римській в’язниці 
ізольований від світла й повітря, позбавлений своєї активної 
праці для Євангелія та з дня на день очікував смертного ви-
року, він за таких обставин не піддався сумнівам або смутку. 
Із цієї похмурої темниці вийшло його передсмертне свідчен-
ня, сповнене високої віри й мужності, яке надихало серця 
святих і мучеників у всі наступні століття. Його слова влучно 
описують результати того освячення, про яке ми говорили 
на цих сторінках: «Бо я вже стаю жертвою, і настає час мого 
відходу. Я звершив добрий подвиг, закінчив свій біг, зберіг 
віру. А тепер приготовлено мені вінець праведності, який 
того дня дасть мені Господь, справедливий Суддя; і не тільки 
мені, а й усім, що полюбили Його прихід» (2 Тим. 4:6-8).

(Освячене життя. С. 89-96).



Розділ 7

Бог має 
для тебе працю

Божа справа на землі не буде закінчена 
доти, доки чоловіки й жінки, члени 
Церкви, не візьмуться за неї, об’єднав-

ши свої зусилля із зусиллями служителів і 
церковних керівників. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 117).
Слова: «Ідіть по цілому світі й усьому тво-

рінню проповідуйте Євангеліє!» (Марка 16:15) 
звернені до кожного послідовника Христа. Усі, 
хто посвячений жити життям Христа, посвя-
чені для справи спасіння своїх ближніх. Вони 
мають виявляти таку ж спрагу душі щодо спа-
сіння загублених, яку відчував і Він. Не всі мо-
жуть займати одне і те саме місце, проте для 
всіх знайдеться місце і праця. Усі, кому даро-
вані Божі благословення, мають відповісти 
реальним служінням; кожен дар необхідно 
використовувати для прогресу Його Царства.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 16).



78 Поради для Церкви

Проповідування — це мала частина тієї праці, яка має 
бути виконана для спасіння душ. Дух Божий переконує гріш-
ників в істині та приводить їх в обійми Церкви. Служителі 
можуть виконати свою частину, але вони ніколи не здійс-
нять праці, яку повинна звершити Церква. Бог вимагає, щоб 
Його Церква піклувалася про немовлят у вірі й духовному 
житті, щоб її члени відвідували їх не заради пліток, а щоб 
молитися й говорити їм слова, подібні до «золотих яблук на 
срібнім тарелі». 

(Свідчення для Церкви.  Т. 4. С. 69).
Бог у наші дні закликає Свою Церкву, як закликав старо-

давній Ізраїль, бути світлом на землі. Могутнім знаряддям 
істини — вістками першого, другого і третього ангелів — Він 
відокремив їх від церков та світу, щоб налагодити священні 
близькі стосунки зі Своїм народом. Господь зробив їх хоро-
нителями Свого Закону й довірив їм великі пророчі істини 
для нашого часу. Ці істини, подібно до довірених давньому 
Ізраїлю святих висловів, є священним надбанням, яке тре-
ба передати світові. Три ангели з 14-го розділу Об’явлення 
символічно зображують народ, котрий приймає світло Бо-
жих звісток і йде вперед як Його представник, щоб звіщати 
застереження по всій землі. Христос каже Своїм послідов-
никам: «Ви — світло для світу». Голгофський хрест свідчить 
кожній душі, яка приймає Ісуса: «Дивіться, яку ціну запла-
чено за душі. Ідіть по цілому світу й усьому творінню пропо-
відуйте Євангеліє». Ніщо не повинно завадити цій праці. Це 
найважливіша праця для нашого часу, вона має бути такою 
ж далекосяжною, як вічність. Усіх послідовників Ісуса спо-
нукатимуть до дії любов, яку Він явив людським душам, та 
жертва, яку приніс заради їхнього викуплення.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 455, 456).
О, з якою радістю Христос приймає кожну людину, котра 

віддає себе Йому. Він з’єднав Божественне й людське, щоб 
передати світові таємниці втіленої любові. Говоріть про неї, 
моліться і співайте про неї, наповніть світ звісткою Його іс-
тини та прямуйте в найвіддаленіші куточки світу.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 30).



79

Істинні послідовники Христа 
свідчать про Нього

Якби кожен з вас був живим місіонером, то звістка для 
нашого часу швидко була б проголошена в усіх країнах, уся-
кому народові, поколінню, племені і народності.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 438).
Усі, хто ввійде до Божого міста, повинні відобразити 

Хрис та в усіх вчинках протягом свого земного життя. Саме 
це робить їх вісниками та свідками Христа. Їм треба просто 
й рішуче нести свідчення проти будь-якого роду зла, указу-
ючи грішникам на Агнця Божого, що на Себе бере гріх світу. 
Усім, хто приймає Його, Він дає владу стати Божими дітьми. 
Єдиний шлях, яким ми можемо увійти до Божого міста, — 
це шлях духовного відродження. Він вузький, а ворота, у які 
ми входимо, тісні, але цим шляхом ми повинні провадити 
чоловіків, жінок і дітей, навчаючи їх: щоб бути спасенним, 
необхідно мати нове серце й новий дух. Колишні, успадкова-
ні риси характеру треба перемогти. Природні бажання душі 
слід змінити. Потрібно відмовитися від будь-якого обману й 
лихослів’я. Необхідно жити новим життям, яке робить лю-
дей христоподібними.

 (Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 23).
Мої брати і сестри, чи хочете ви звільнитися від чар, у 

владі яких опинилися? Чи бажаєте піднятися із цієї інертно-
сті, яка нагадує смертельне заціпеніння? Беріться до роботи 
незалежно від того, подобається вона вам чи ні. Докладайте 
особистих зусиль, аби приводити душі до Ісуса й пізнання 
істини. Ця праця стане для вас одночасно і стимулом, і то-
нізувальним засобом. Вона і розбудить, і зміцнить вас. Зав-
дяки вправі ваші духовні сили стануть енергійнішими й до-
поможуть вам успішніше звершувати своє спасіння. Багато 
визнавців Христа перебувають у подібному до смерті заці-
пенінні. Докладайте всіх зусиль, аби пробудити їх. Попере-
джайте, благайте, напоумляйте. Моліться, щоб Божа ніжна 
любов зігріла, пом’якшила і їхні крижані серця. Навіть якщо 
вони відмовляться слухати, ваша праця не буде даремною. 

Розділ 7. Бог має для тебе працю



80 Поради для Церкви

Намагаючись благословити інших, ваші душі отримають 
благословення. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 387).
Нехай ніхто не вважає: якщо вони не мають освіти, то 

не можуть узяти участі в Господній справі. Бог має працю 
для вас. Кожній людині Він дає її роботу. Ви можете самі 
вивчати Писання. «Вхід у слова Твої світло дає, недосвідче-
них мудрими робить» (Псал. 119:130). Ви можете молитися 
про працю. Піднесена з вірою молитва щирого серця буде 
почута на Небі. І ви повинні працювати відповідно до своїх 
можливостей.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 433).
Небожителі чекають на співпрацю з людьми, щоб від-

крити світові, ким спроможні стати люди, що може бути 
зроблено завдяки їхньому впливу і що вони здатні здійснити 
для спасіння душ, котрі можуть загинути. 

Христос закликає нас терпляче й наполегливо працюва-
ти заради тисяч людей, що гинуть у своїх гріхах та розсіяні 
по всій землі, подібно до уламків на безлюдному березі. Ті, 
хто розділяє славу Христову, повинні також розділити і Його 
служіння, допомагаючи слабким, нещасним, зневіреним.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 30, 31).
Кожен віруючий від усього серця повинен бути відда-

ний Церкві. Насамперед його має цікавити її процвітання, 
і якщо він не усвідомлює свого священного обов’язку ста-
вити інтереси Церкви вище за свої особисті інтереси, вона 
зможе обійтися без нього. Кожен спроможний щось робити 
для Божої справи. Деякі люди витрачають великі суми на 
зайву розкіш; вони задовольняють свої апетити, але вва-
жають надто обтяжливим жертвувати кошти на підтримку 
Церкви. Вони бажають приймати переваги, проте рахунок 
нехай оплачують інші. 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 18).
Церкву Христа можна влучно порівняти з армією. Жит-

тя кожного солдата пов’язане з важкою працею, трудноща-
ми і небезпеками. З кожного боку є пильні вороги, прова-
джені князем темряви, котрий ніколи не дрімає і не залишає 



81

 свого поста. Щойно християнин втрачає пильність, цей мо-
гутній противник починає раптову люту атаку. Якщо члени 
Церкви не будуть пильними й діяльними, їх здолають його 
хитрощі. 

Що сталося б, якби половина воїнів армії, перебуваю-
чи на варті, дармували або спали? Результатом буде пораз-
ка, полон або смерть. Якби хтось із них урятувався від рук 
ворога, вважали б їх гідними нагороди? Ні, їм відразу ж був 
би винесений смертний вирок. Проте якщо Церква Христа 
залишиться безтурботною або невірною, це призведе до ще 
гірших наслідків. Спляче військо Христове — що може бути 
страшніше?! Який наступ можна здійснити на світ, що пере-
буває під владою князя темряви? Тим, хто байдуже стоїть 
позаду в день бою, ніби не відчуваючи жодної зацікавленості 
й відповідальності за результат битви, краще змінити свою 
поведінку або негайно покинути бойові ряди.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 394).

Місце для кожного члена сім’ї

Жінки нарівні з чоловіками можуть брати участь у сіянні 
зерна істини там, де воно здатне прорости. У цей кризовий час 
вони можуть зайняти своє місце й Господь діятиме через них. 
Усвідомлюючи свою відповідальність і працюючи під впли-
вом Божого Духа, вони здобудуть самовладання, необхідне 
для нинішнього часу. Спаситель відобразить на цих саможер-
товних жінках світло Божого обличчя і додасть їм такої сили, 
яка перевершить силу чоловіків. У сім’ях вони спроможні ви-
конати те, чого не в змозі зробити чоловіки, а саме: працю, 
яка сягає внутрішнього життя. Вони зможуть наблизитися до 
сердець тих, хто абсолютно недоступний для чоловіків. Їхня 
праця потрібна. Обачні і скромні жінки можуть зробити добру 
справу, пояснюючи людям істину в їхніх оселях. Коли Слово 
Боже будуть так тлумачити, воно зробить справу закваски й 
завдяки його впливу навернуться цілі сім’ї. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 128, 129). 

Розділ 7. Бог має для тебе працю



82 Поради для Церкви

Усі можуть щось робити. Дехто, намагаючись виправ-
дати себе, каже: «Мої домашні обов’язки, мої діти вимага-
ють часу й коштів». Батьки, ваші діти повинні стати вашою 
рукою допомоги, збільшувати вашу силу і здатність працю-
вати для Господа. Діти — молодші члени Господньої роди-
ни. Їх треба спонукувати присвятити себе Богові, Кот рому 
вони належать за правом творіння і викуплення. Їх треба 
навчати, що всі їхні фізичні, розумові й душевні сили нале-
жать Йому. А також навчати допомагати в різних галузях 
безкорисливого служіння. Не дозволяйте своїм дітям бути 
перешкодою. Разом з вами діти мають розділяти фізичні й 
духовні навантаження. Допомагаючи іншим, вони примно-
жують власні щастя й корисність.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 63).
Наша праця для Христа має починатися із сім’ї. Освіта 

й виховання молоді повинні бути іншого порядку, ніж у 
минулому. Її благополуччя вимагає значно більше праці, 
ніж ми звершуємо зараз. Не існує важливішого місіонер-
ського поля, ніж це. За допомогою настанов та прикладів 
батьки мають навчати своїх дітей працювати для нена-
вернених. Дітей слід виховувати так, щоб вони співчували 
старим і хворим, намагалися полегшити страждання бід-
них і згорьованих. Необхідно навчати їх бути старанни-
ми в місіонерській праці, з ранніх років прищеплювати їм 
самозречення й жертовність заради блага ближніх та про-
гресу справи Христа, щоб вони могли стати співпрацівни-
ками в Бога.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 429).

Свідчення у зв’язку з переїздами 

Мета Бога полягає не в тому, щоб Його народ оселявся 
разом великими колоніями або громадами. Учні Христа — 
Його представники на землі, і Бог бажає, щоб вони розсія-
лися по всій країні, по великих і малих містах і селах як сві-
тильники серед темряви світу. Вони повинні бути Божими 



83

місіонерами, своєю вірою й ділами свідкуючи про набли-
ження Приходу Спасителя. Рядовим членам наших церков 
до снаги здійснювати працю, яку вони лише почали. Ніко-
му не треба переїжджати на нові місця тільки через світ-
ські переваги; натомість нехай одна-дві сім’ї, утверджені в 
істині, приїжджають туди, де є сприятливі можливості для 
придбання засобів до існування, та працюють як місіоне-
ри. Їм необхідно плекати любов до людей, усвідомлювати 
свій обов’язок перед ними й думати про те, як привести їх 
до істини. Вони можуть поширювати наші видання, про-
водити зібрання у своїх оселях, знайомитися із сусідами, 
запрошувати їх на ці зібрання і в такий спосіб дозволити 
світлу сяяти в добрих ділах. 

Нехай працівники твердо стоять у Богові, плачучи, мо-
лячись та працюючи для спасіння своїх ближніх. Пам’ятай-
те: ви біжите на змаганнях, прагнучи отримати нетлінний 
вінець. Тимчасом як багато хто людську похвалу полюбив 
більше, ніж благовоління Боже, нехай вашою часткою буде 
смиренна праця. Навчайтеся виявляти віру, представляючи 
своїх ближніх перед престолом благодаті і благаючи Бога 
торкнутися їхніх сердець. У такий спосіб можна виконувати 
ефективну місіонерську роботу. Можливо, вам вдасться до-
стукатися до тих, хто не бажає слухати служителя або літе-
ратурного євангеліста. І ті, хто так працює на нових місцях, 
навчаться найкращим чином підходити до людей і зможуть 
приготувати шлях для інших працівників.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 244, 245).
Відвідуйте ваших сусідів та виявляйте зацікавлення 

щодо спасіння їхніх душ. Пробудіть до дії всі ваші духовні 
сили. Розкажіть людям, яких відвідуєте, що вже наблизився 
всьому кінець. Господь Ісус Христос відчинить двері їхніх 
сердець і залишить у їхньому розумі незабутнє враження. 

Навіть виконуючи свої щоденні справи, народ Божий 
може приводити інших до Христа. Працюючи так, вони 
отримають дорогоцінне запевнення в тому, що Спаситель 
перебуває поруч із ними. Ці люди не повинні вважати, ніби 
залежать лише від своїх немічних зусиль. Христос  пош ле їм 

Розділ 7. Бог має для тебе працю



84 Поради для Церкви

слова, які оживлять, підбадьорять та зміцнять бідні душі, 
котрі борються в темряві. Коли Божі діти побачать вико-
нання обітниці Викупителя, їхня віра зміцниться. Вони не 
тільки стануть благословенням для інших, але справа, яку 
звершують для Христа, принесе благословення і їм.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 38, 39).
Можна здійснити велику працю, представляючи наро-

дові Біблію так, як вона написана. Несіть Слово Боже до 
дверей кожної оселі, нехай його прості вислови торкнуть-
ся сумління всіх людей; повторюйте всім наказ Спасите-
ля: «Дослідіть Писання!» (Івана 5:39). Навчайте приймати 
Біб лію такою, якою вона є, благайте Бога про Божественну 
просвіту, і коли засяє світло, спонукуйте людей радісно при-
ймати кожний дорогоцінний промінь, не боячись наслідків.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 388).
Члени наших церков повинні більше працювати, ідучи 

з дому в дім, читаючи людям біблійні істини та поширюю-
чи літературу. Християнський характер може бути всебіч-
но й повною мірою сформований тільки тоді, коли люди-
на вважає для себе перевагою безкорисливо працювати в 
справі проголошення істини та підтримувати Божу роботу 
своїми засобами. Ми маємо сіяти понад всякими водами, 
зберігаючи наші душі в любові Божій, працюючи, доки ще 
триває день, та використовуючи дані нам Господом засоби 
для виконання будь-якого обов’язку. Яка тільки робота є 
для нас, її потрібно виконувати віддано; яку б жертву ми не 
були покликані принести, це слід робити з радістю. Якщо 
ми будемо сіяти понад всякими водами, то побачимо: «Хто 
сіє щедро, той щедро й пожне» (2 Кор. 9:6). 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 127). 

Практичний прояв релігії

Усе, крім активного ревного служіння Господу, робить 
наше визнання віри хибним. Лише християнство, явлене в 
щирій практичній праці, справить враження на мертвих у 



85

злочинах і гріхах. Багатий урожай душ для Господа зберуть 
скромні віруючі християни, котрі моляться та свідчать свої-
ми вчинками, що їхнє найбільше бажання — сповістити спа-
сенну істину, яка перевірить усіх людей... 

Немає виправдання нашим церквам у тому, що їхня віра 
така слабка і млява. «Повертайтеся до своєї фортеці, в’язні, 
що жили надією!» (Зах. 9:12, переклад Р. Турконяка). Наша 
сила — у Христі. Він наш Заступник перед Отцем. Він поси-
лає Своїх вісників у всі частини Свого володіння, щоб вони 
передавали Його волю Його народові. Ісус ходить серед 
Своїх церков. Він бажає освятити, піднести й облагородити 
Своїх послідовників. Вплив істинно віруючих у Нього буде 
запахом життя у світі. Господь тримає зірки у Своїй правиці, 
і Його намір полягає в тому, щоб Його світло сяяло через них 
у світі. Отже, Він хоче приготувати Свій народ для вищого 
служіння в Церкві на Небі. Він доручив нам виконати велику 
справу. Звершуймо її точно й рішуче. Покажімо своїм жит-
тям усе, що істина зробила для нас... 

Необхідні самозречення, самопожертва, неприборкана 
енергія й багато молитви, щоб підняти різноманітні місіо-
нерські починання звідти, де вони тепер перебувають. Є не-
безпека, що декотрі з тих, хто з’являється на арені дій, будуть 
задоволені неефективною роботою, вважаючи, що тепер не-
має необхідності в таких великих самозреченні і стараннях, 
у такій важкій неприємній праці, до яких були причетні ке-
рівники цієї роботи; що часи змінилися, а оскільки тепер є 
більше можливостей для Божої справи, їм не треба ставити 
себе в такі важкі обставини, у яких багато хто опинився в 
період зародження вістки.

Утім, якби на цьому етапі роботи були виявлені ті ж ста-
рання і самопожертва, що й на початку, ми побачили б усоте-
ро більше за те, що зроблено тепер.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 417-419).
Наше визнання віри високе. Як адвентисти, котрі святять 

суботу, ми заявляємо про послух усім Божим Заповідям та 
очікування Приходу нашого Викупителя. Вірному Божому 
останку довірена найурочистіша вістка застереження. Нам 

Розділ 7. Бог має для тебе працю



86 Поради для Церкви

необхідно показати своїми словами й ділами, що ми визна-
ємо покладену на нас велику відповідальність. Наше світло 
має світити так яскраво, щоб люди могли бачити: ми про-
славляємо Отця в нашому повсякденному житті, пов’яза-
ні з Небом та є співспадкоємцями Ісуса Христа, а коли Він 
з’явиться із силою і великою славою, ми будемо подібні до 
Нього.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 16).



Розділ 8

«Ось я! Господи, 
пошли Ти мене!»

Наближається кінець — непомітно, не-
вловимо, безшумно, як злодій уночі. 
Нехай допоможе нам Господь, щоб 

ми не спали, як інші, але пильнували та були 
тверезі. Незабаром істина восторжествує в 
славі, і всі, хто нині вирішує стати співпра-
цівником у Бога, восторжествують разом з 
нею. Час короткий; надходить ніч, коли ніхто 
не зможе робити. Нехай ті, хто нині радіє у 
світлі істини для теперішнього часу, поквап-
ляться передати цю істину іншим. Господь 
запитує: «Кого Я пошлю?» Люди, готові до 
жертви заради істини, повинні сьогодні від-
повісти: «Ось я! Господи, пошли Ти мене!» 

Ми виконали лише малу частку тієї єван-
гельської праці серед наших ближніх і друзів, 
якої бажає від нас Бог. У кожному місті на-
шої країни є люди, котрі не знають істини. Та 



88 Поради для Церкви

й в інших країнах за морями є безліч нових полів, які ми 
 маємо зорати й засіяти.

(Заклик до служителів та працівників Церкви).
Ми перебуваємо на самому порозі часу скорботи, і перед 

нами труднощі, про які ми навряд чи думали. Сили пекла 
спонукують людей воювати проти Неба. Люди об’єднали 
свої зусилля із сатанинськими, щоб позбутися Закону Божо-
го. Жителі світу швидко уподібнюються до жителів світу за 
днів Ноя, змитих водами потопу, а також до содомлян, по-
жертих вогнем з неба. Сили сатани діють, щоб відвернути 
людей від інтересів вічності. Ворог так влаштовує справи, 
щоб вони відповідали його намірам. Земні справи — ось що 
займає думки чоловіків і жінок. Розваги і спорт, порожнє чи-
тання спотворюють здатність міркувати. Широким шляхом, 
що веде до вічної загибелі, іде довга процесія. Світ, сповне-
ний насильства, розгулу й пияцтва, привертає Церкву. Бо-
жий Закон, це Божественне мірило праведності, проголошу-
ють непотрібним. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 43, 44).
Чи повинні ми чекати виконання пророцтв про кінець 

часу, перш ніж скажемо про них? Яку ж цінність матимуть 
тоді наші слова? Чи будемо ми чекати, поки Божі суди зі-
ллються на грішника, перш ніж скажемо йому, як уникну-
ти їх? Де наша віра в Слово Боже? Чи повинні ми побачити 
виконання провіщених подій, перш ніж повіримо в те, що 
Він сказав? Нам послане світло в чітких ясних променях, які 
свідчать: великий день Господа «біля дверей». Будемо ж чи-
тати й розуміти написане, доки ще не надто пізно.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 20).

Ваші таланти відповідають потребам

У великому плані Господа є місце кожній людині. Він 
не посилає таланти, у яких немає потреби. Припустімо, що 
хтось має незначний талант. Однак у Бога є місце і для нього. 
Якщо його правильно використовувати, він виконає саме ту 



89

справу, яку за наміром Бога має звершити. При здійсненні 
праці з дому в дім таланти скромного землероба можуть зро-
бити значно більше, ніж блискучі дари. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 37, 38).
Коли люди використовують свої сили згідно з Божою 

настановою, їхні таланти збільшуються, спроможність зро-
стає і вони отримують небесну мудрість у прагненні спасти 
тих, хто гине. Однак, оскільки члени Церкви апатичні й не-
дбалі щодо свого Богом даного обов’язку віддавати іншим, 
як вони можуть сподіватися отримати небесний скарб? 
Якщо так звані християни не відчувають відповідальності 
просвічувати тих, хто перебуває в темряві, якщо перестають 
ділитися благодаттю і знаннями, то стають менш проник-
ливими, утрачаючи здатність цінувати багатство небесно-
го дару; у такому разі вони не усвідомлюють необхідності 
представляти цей дар іншим. 

Ми бачимо великі церкви, зібрані в різних місцях. Їхні 
члени пізнали істину, і багато хто, задовольняючись слу-
ханням Слова життя, не прагне поділитися світлом. Вони 
навряд чи усвідомлюють відповідальність за розвиток спра-
ви та мало зацікавлені в спасінні душ. Такі віруючі сповнені 
завзяття у світських справах, але не привносять у них свою 
релігію. Вони заявляють: «Релігія — це релігія, а робота — 
це робота». Ці люди вважають, що для кожного поняття є 
своя сфера, тому кажуть: «Нехай вони будуть окремо». 

Оскільки члени цих церков нехтують сприятливими 
можливостями й не використовують переваг, вони не зрос-
тають у «благодаті й пізнанні нашого Господа і Спасителя 
Ісуса Христа» (2 Петра 3:18). Тому вони слабкі у вірі, недос-
коналі в пізнанні й мають дитячий досвід. Такі віруючі не 
укорінені й не засновані на істині. Якщо вони залишаться 
в такому стані, то численні спокуси останнього часу неод-
мінно зведуть їх, бо ці люди не мали духовного зору, щоб 
відрізнити істину від омани.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 424).

Розділ 8. «Ось я! Господи, пошли Ти мене!»



90 Поради для Церкви

Бог бажає послати дар Святого Духа

Коли досвідчені працівники докладають особливих зу-
силь для проповіді Євангелія в місцевості, де проживають 
наші члени Церкви, тоді на них покладається найсерйозні-
ший обов’язок зробити все від них залежне, щоб відкрити 
шлях для Господа в цій роботі. Їм необхідно з молитвою до-
сліджувати свої серця й очищати царський шлях, перемага-
ючи кожен свій гріх, який перешкоджатиме їхній співпраці 
з Богом і братами. 

У нічних видіннях мені було показано великий рефор-
маторський рух серед народу Божого. Багато людей про-
славляло Бога. Хворі зцілялися, та звершувалися інші чу-
деса. Давався взнаки дух заступництва, як це відбувалося 
перед великим днем П’ятидесятниці. Сотні й тисячі людей 
відвідували різні сім’ї й розгортали перед ними Слово Боже. 
Серця людей відчували на собі переконливу силу Святого 
Духа, виявлявся дух справжнього навернення. Усюди відчи-
нялися двері для проповіді істини. Здавалося, весь світ був 
освічений небесним впливом. Істинний, смиренний Божий 
народ отримав великі благословення. Я чула слова подяки 
й хвали, складалося враження, що відбувалося таке ж пере-
творення, свідками якого ми були 1844 року.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 125, 126). 
Бог бажає через дар Святого Духа відсвіжити Свій на-

род, знову хрестячи його у Своїй любові. Церква не повин-
на відчувати нестачу Духа. Після вознесіння Христа Святий 
Дух зійшов на учнів, котрі чекали, молилися й вірили, у всій 
повноті й силі, що досягла кожного серця. У майбутньому 
земля освітиться від Божої слави. Святий вплив поширюва-
тиметься на світ від тих, хто освятив себе істиною. Землю 
оточить атмосфера благодаті. Святий Дух працюватиме над 
людськими серцями, беручи від Бога та передаючи людям.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 40).
Господь бажає звершити велику працю для всіх, хто 

щиро вірить у Нього. Якщо рядові члени Церкви піднімуть-
ся, почнуть виконувати з особистою відповідальністю по-



91

сильну працю та побачать, на які звершення вони здатні в 
справі придбання душ для Ісуса, тоді ми станемо свідками 
того, як багато людей залишає лави сатани і стає під пра-
пор Христа. Якщо наш народ діятиме відповідно до світла, 
даного в цих небагатьох словах настанови, то ми неодмінно 
побачимо Гос поднє спасіння. Відбудеться дивовижне відро-
дження. Грішники навертатимуться, і багато душ приєдна-
ється до Церкви. Коли ми приведемо власні серця до єдності 
з Христом, а своє життя у відповідність із Його справою, тоді 
Дух, що зійшов на учнів у день П’ятидесятниці, зійде і на нас.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 246).

Небезпека зволікання

У нічних видіннях переді мною пройшла вельми разюча 
сцена. Я бачила величезну вогняну кулю, що впала серед чу-
дових будинків, миттєво зруйнувавши їх. Я почула, як хтось 
сказав: «Ми знали, що Божі суди грядуть на землю, але не 
припускали, що це настане так скоро». Інші із жахом говори-
ли: «Ви знали! Чому ж ви не попередили нас? Ми перебували 
в незнанні». Звідусіль я чула такі слова докору. 

Я прокинулася сильно збентежена, потім знову заснула 
та побачила себе ніби на великому зібранні. Одна автори-
тетна Особа зверталася до всіх зібраних і перед Ним була 
розгорнута карта світу. Він сказав, що карта зображує Бо-
жий виноградник, який необхідно обробляти. Кожен, хто 
отримав небесне світло, повинен віддзеркалювати його на 
інших. Так у багатьох місцях мали запалитися світильники, 
а від них — інші. 

І знову були повторені слова: «Ви ‒ сіль землі. Якщо сіль 
утратить силу, то як зробити її солоною? Ні до чого вона 
вже не буде більше придатною, хіба щоб викинути її геть, 
аби топтали її люди. Ви ‒ світло для світу. Не можна схо-
вати міста, що стоїть на горі. І не запалюють світильника, 
щоб поставити його під посудину, але ставлять на свічник, 
щоб світив усім, хто в домі. Тож нехай сяє ваше світло перед 

Розділ 8. «Ось я! Господи, пошли Ти мене!»



92 Поради для Церкви

людьми, щоб вони побачили ваші добрі діла й прославили 
Отця вашого, що на небесах» (Матв. 5:13-16).

Кожен день, минаючи, наближає нас до кінця. Чи набли-
жає він нас до Бога? Чи пильнуємо ми в молитвах? Люди, з 
якими ми щодня спілкуємося, потребують нашої допомоги 
й керівництва. Можливо, вони перебувають у такому душев-
ному стані, коли вчасно сказане слово з допомогою Святого 
Духа стане подібним до цвяха, забитого в потрібному місці. 
Завтра дехто із цих душ може бути там, де ми вже ніколи не 
побачимося з ними. Який наш вплив на тих, хто подорожує 
життям разом з нами? Яких зусиль ми докладаємо, аби при-
вести їх до Христа? 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 27).
Доки ангели утримують чотири вітри, ми повинні пра-

цювати, використовуючи всі свої здібності. Ми маємо нести 
нашу вістку без будь-якого зволікання та свідчити перед не-
бесним Усесвітом і перед людьми цього виродженого віку, 
що наша релігія — це віра й сила, Джерелом якої є Христос, 
а Його Слово — це Божественна істина. Душі людей зважу-
ють на вазі. Вони будуть або підданими Царства Божого, або 
рабами деспотизму сатани. Усі повинні мати перевагу вхопи-
тися за представлену в Євангелії надію. Але як вони можуть 
почути, не маючи проповідника? Людська сім’я потребує 
морального оновлення, приготування характеру, щоб мож-
на було стати в Божій присутності. Деякі душі близькі до за-
гибелі через поширені теоретичні помилки, розраховані на 
те, аби протидіяти євангельській звістці. Хто нині повністю 
присвятить себе співпраці з Богом? 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 21).
Сьогодні значна частина людей у наших зібраннях мер-

тва через свої переступи й гріхи. Вони рухаються вперед 
і назад, як двері на своїх петлях. Вони роками благодушно 
слухали найсерйозніші бентежні істини, але не втілювали їх 
у життя. Тому такі люди стають дедалі менш чутливими до 
надзвичайної цінності істини. Зворушливі слова докору й пе-
рестороги не пробуджують їх до покаяння. Найсолодші ме-
лодії, котрі приходять від Бога через людські уста, — виправ-



93

дання по вірі й праведність Христа — не викликають у них 
відгуку любові й подяки. Хоч небесний Купець представляє 
їм найбагатші коштовності віри й любові, хоч запрошує їх 
купити в Нього «золото, очищене у вогні», «білу одіж», щоб 
їм вдягнутися, і «мазь» для очей, щоб бачити, вони озлоблю-
ють свої серця проти Нього, не бажаючи обміняти свою 
«теплоту» на любов і горливість. Визнаючи віру, ці віруючі 
відрікаються сили благочестя. Якщо вони залишатимуться в 
такому стані, Бог відкине їх. Вони роблять себе непридатни-
ми бути членами Його сім’ї.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 426).
Нехай члени Церкви пам’ятають, що сам факт запису 

їхніх імен у церковних книгах не принесе їм спасіння. Вони 
повинні виявити себе гідними перед Богом, бездоганними 
працівниками*. З дня на день   члени Церкви мають форму-
вати свій характер відповідно до вказівок Христа. Їм необ-
хідно перебувати в Ісусі, постійно виявляючи віру в Нього. 
Так вони зростатимуть до міри зрілості чоловіків і жінок у 
Христі — здорових, бадьорих, вдячних християн, провадже-
них Богом до дедалі більшого світла. Якщо це не стане їхнім 
особистим досвідом, вони виявляться серед тих, хто одного 
дня піднесе свій голос у гіркому риданні: «Жнива пройшли, 
літо закінчилося, а моя душа не спасенна! Чому я не біг до 
Твердині, щоб знайти там захист? Чому я легковажив спасін-
ням своєї душі та зневажив Духа благодаті?» 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 48).
Брати і сестри, котрі давно заявляєте про свою віру в 

істину, я запитую особисто кожного з вас: «Чи ваші діла 
 перебувають у гармонії зі світлом, перевагами й можли-
востями, дарованими вам Небом?» Це серйозне запитання. 
Сонце Праведності зійшло над Церквою, і обов’язок Цер-
кви — світити. Перевага кожної душі — іти вперед. З’єднані з 
Христом люди зростатимуть у благодаті й пізнанні Сина Бо-
жого до міри зрілості чоловіків і жінок. Якби всі, хто заявляє 
про свою віру в істину, використовували повноту своїх сил 

*Алюзія на текст 2 Тим. 2:15 (прим. редактора).

Розділ 8. «Ось я! Господи, пошли Ти мене!»



94 Поради для Церкви

та можливостей для навчання і праці, вони стали б сильни-
ми в Христі. Ким би вони не були — фермерами, механіками, 
учителями або пасторами, якби повністю присвятили себе 
Богові, то стали б діяльними працівниками Господа Небес.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 423). 

Працівники мають навчати членів Церкви

Очевидно, що всі проголошені нині проповіді не сприя-
ють появі великого самозречення працівників. Це питання 
необхідно враховувати, бо воно призводить до дуже сер-
йозних наслідків. На карту поставлене наше вічне майбуття. 
Церкви втрачають силу, бо не використовують своїх талан-
тів для поширення світла. Необхідно давати ретельні наста-
нови, які будуть ніби уроками від Господа, щоб усі могли на 
практиці застосовувати своє світло. Ті, хто опікується церк-
вами, повинні вибрати здібних членів і довірити їм обов’яз-
ки, водночас навчаючи їх, як найкраще здійснювати служін-
ня та благословляти ближніх. 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 431).
Робітники, юристи, підприємці, люди всіх професій та 

ремесл навчаються, щоб стати майстрами своєї справи. Чи 
мають право послідовники Христа бути менш тямущими і, 
залучені до Його служіння, залишатися невігласами щодо 
використання шляхів та можливостей? Справа надбан-
ня вічного життя перевершує будь-які інші земні інтереси. 
Щоб вести душі до Ісуса, необхідно знати людську природу 
й досліджувати людський розум. Потрібно багато ґрунтовно 
розмірковувати й палко молитися, щоб знати, як розкривати 
людям велику тему істини.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 67).
Відразу після організації церкви служителеві слід залучи-

ти її членів до праці. Їх потрібно навчити успішно працювати. 
Нехай служитель приділяє більше свого часу справі навчан-
ня, ніж проповідування. Нехай він навчить людей ділитися 
з іншими отриманими знаннями. Хоч новонавернених треба 



95

спонукувати радитися з більш досвідченими в роботі, їх та-
кож слід навчати не ставити служителя на місце Бога.

Найбільша допомога, яку можна надати нашому народо-
ві, — навчити їх працювати для Бога й покладатися на Нього, 
а не на служителів. Нехай вони навчаться працювати так, як 
працював Христос. Нехай приєднаються до Його армії пра-
цівників та сумлінно служать Йому. 

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 19, 20).
Нехай учителі покажуть особистий приклад у роботі з 

людьми, а інші, приєднавшись до них, навчаються на їхньому 
прикладі. Один приклад цінніший за безліч настанов.

(Служіння зцілення. С. 149). 
Люди, котрі духовно опікуються Церквою, повинні роз-

робляти способи, щоб дати змогу кожному членові Церкви 
виконувати якусь роль у Божій справі. У минулому так від-
бувалося не завжди. Плани, згідно з якими талант кожного 
міг бути використаний в активному служінні, не були пов-
ністю виконані. Лише дехто усвідомлює, скільки втрачено 
через це. 

У кожній церкві є талант, який при правильному його за-
стосуванні, може розвинутися і стати великою допомогою в 
цій справі. Потрібно мати добре продуманий план, за яким 
працівники вирушали б в усі наші церкви, великі і малі, щоб 
навчати членів, як працювати для збудування Церкви, а та-
кож для невіруючих. Необхідні саме підготовка й освіта. Не-
хай усі налаштують свої серця і розум, щоб мати розуміння 
роботи в цей час, готуючись до тієї праці, до якої вони най-
краще пристосовані.

Що сьогодні потрібно для збудування наших громад — 
це хороша робота мудрих працівників, здатних розрізняти 
й розвивати талант у церкві — талант, який можна вихова-
ти для Господнього служіння. Хто працюватиме, відвідуючи 
церкви, ті повинні наставляти братів і сестер у практичних 
методах місіонерської роботи. Нехай функціонує клас із під-
готовки молоді. Молодих чоловіків і жінок потрібно навча-
ти, як працювати в сім’ї, серед сусідів і в церкві. 

(Заклик до служителів та працівників Церкви).

Розділ 8. «Ось я! Господи, пошли Ти мене!»



96 Поради для Церкви

Небесні ангели вже давно чекають на людей — членів 
Церкви, щоб співпрацювати з ними у великій справі. Вони 
чекають вас. Поле діяльності таке широке, а задуми такі ве-
ликі, що кожне освячене серце буде залучене до служіння як 
знаряддя Божественної сили. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 46).
Якби християни діяли узгоджено, як один рухаючись 

уперед під керівництвом однієї Сили для досягнення однієї 
мети, вони привели б у рух світ. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 221).
Заклик на шляхах [див. Луки 14:23] має звучати для всіх, 

хто бере активну участь у всесвітній праці, для вчителів і 
керівників народу. Ясну, чітку звістку необхідно сповістити 
тим, хто несе важкі обов’язки в суспільному житті, — ліка-
рям і вчителям, юристам і суддям, державним службовцям 
і бізнесменам. «Бо яка користь людині, якщо придбає весь 
світ, але занапастить душу свою? Або що дасть людина вза-
мін за душу свою?» (Марка 8:36, 37). 

Ми багато говоримо й пишемо про занедбаних бідних, а 
хіба не варто приділити також увагу і занедбаним багатим? 
Здебільшого на цю категорію людей дивляться як на безна-
дійних та мало що роблять, щоб відкрити очі тим засліпле-
ним і зачарованим сатанинською силою, котрі випускають з 
уваги вічні інтереси. Тисячі багатих людей зійшли в могилу 
непопередженими, оскільки про них судили за зовнішністю 
й обминали їх як безнадійних. Утім, хоч вони можуть зда-
ватися байдужими, мені було показано, що більшість із них 
відчуває тягар на серці. Тисячі багатих людей голодують 
через відсутність духовної їжі. Багато посадових осіб відчу-
вають потребу в чомусь такому, чого не мають. Мало хто з 
них ходить до церкви, бо вважає, що не отримує від цього 
користі. Учення, яке вони чують, не торкається їхньої душі. 
Невже ми не докладемо особистих зусиль задля них? 

Хтось може запитати: «Хіба ми не спроможні досягти їх 
за допомогою наших видань?» На багатьох людей не мож-
на справити враження таким шляхом, натомість потрібно 
докласти особистих зусиль. Чи повинні вони гинути, не 



97

 отримавши особливого попередження? За стародавніх ча-
сів було не так. Божі слуги були послані сказати високо-
посадовцям, що вони можуть знайти мир і спокій лише в 
Господі Ісусі Христі.

Величність Неба прийшов у наш світ, аби спасти тих, що 
гинуть, — грішне людство. Його зусилля були спрямовані не 
тільки на знедолених, а й на тих, хто перебував у вельми ша-
нованих місцях. Він уміло працював, щоб знайти доступ до 
людей вищих класів, які не знали Бога й не дотримувалися 
Його Заповідей.

Ця сама робота тривала й після вознесіння Христа. Моє 
серце сповнюється ніжністю, коли я читаю про інтерес, 
виявлений Господом до Корнилія. Корнилій був високо-
поставленою людиною, воєначальником у Римській армії, 
однак ретельно дотримувався отриманого світла. Господь 
послав йому з Небес особливу вістку, а за допомогою іншої 
вістки спонукав Петра відвідати Корнилія й принести йому 
світло. Роздуми про співчуття й ніжну любов Бога до тих, 
хто шукає світла й молиться про нього, мають бути для нас 
великим підбадьоренням у нашій справі. 

Я думаю про багатьох подібних до Корнилія мужів, кот-
рих Бог бажає поєднати зі Своєю Церквою. Їхні симпатії — 
з народом, який дотримується Господніх Заповідей. Проте 
цих людей міцно тримають ниті, що зв’язують їх зі світом. 
Їм бракує сміливості, щоб зайняти місце поруч зі смирен-
ними. Ми повинні докладати особливих зусиль заради цих 
душ, котрі потребують особливої праці з причини їхніх 
обов’язків і спокус.

На підставі даного мені світла я знаю: нині ясне «Так го-
ворить Господь» має бути проголошене людям, котрі мають 
вплив та авторитет у світі. Вони є управителями, яким Бог 
дав важливі доручення. Якщо вони відгукнуться на Його за-
клик, Бог використає їх у Своїй справі… 

Деякі віруючі володіють особливими здібностями для 
роботи з людьми вищих верств суспільства. Такі віруючі по-
винні щодня шукати Господа, обдумуючи, яким чином до-
сягти цих людей не тільки заради звичайного знайомства з 

Розділ 8. «Ось я! Господи, пошли Ти мене!»



98 Поради для Церкви

ними, а й щоб підтримувати стосунки з ними завдяки особис-
тим зусиллям та живій вірі, виявляючи до них глибоку лю-
бов, справжню зацікавленість, щоб вони знайшли пізнання 
істини, якою вона є в Слові Божому.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 78-81).



Розділ 9

Церковні видання

Наша видавнича справа була розпо-
чата за вказівкою Бога та здійсню-
ється під Його особливим наглядом. 

Вона призначена для досягнення особливої 
цілі. Адвентисти сьомого дня вибрані Бо-
гом як особливий народ, відокремлений від 
світу. Великим теслом істини Він висік їх із 
камено ломні світу та привів до єднання із 
Собою. Він зробив їх Своїми представника-
ми й покликав бути Його посланцями в за-
ключній роботі спасіння. Найбільше багат-
ство істини, будь-коли довірене смертним, 
найурочистіші й страшні попередження, 
будь-коли дані Богом людині, були доруче-
ні їм, щоб передати їх світові; і в цій роботі 
наші видавництва серед найефективніших 
засобів. Видання, які виходять з наших дру-
карень, мають приготувати людей до зустрі-
чі з Богом.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 138, 139).



100 Поради для Церкви

Якщо і є якась справа, важливіша за всі інші, то це роз-
повсюдження наших видань у суспільстві, щоб у такий спо-
сіб спонукати людей досліджувати Писання. Місіонерська 
праця, яка полягає в тому, щоб нести наші видання в сім’ї, 
розмовляти з людьми, молитися з ними й за них, — це доб-
ра справа, яка навчатиме чоловіків і жінок дбати про Гос-
подню отару.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 390).
Розповсюдження наших публікацій — важлива та най-

результативніша сфера євангельської праці. Наші публіка-
ції можуть дійти до таких місць, де неможливо проводити 
зібрання. У цих місцях відданий своїй справі літературний 
євангеліст займає місце проповідника. Завдяки такій праці 
розповсюдження істина представлена тисячам людей, котрі 
інакше ніколи не почули б про неї. Літературні євангелісти 
повинні йти в різні частини країни. За своєю важливістю ця 
праця повністю прирівнюється до служіння. Як живий про-
повідник, так і мовчазний вісник необхідні для виконання 
нашої великої справи.

(Літературний євангелізм. С. 8).
Бог визначив літературний євангелізм як засіб пере-

дачі людям світла, яке міститься в наших книгах, і літе-
ратурні євангелісти повинні розуміти важливість того, 
щоб якомога швидше дати світові книги, необхідні для 
їхнього духовного виховання й просвіти. Господь бажає, 
щоб тепер Його народ виконував саме цю роботу. Усі, хто 
присвятив себе Богові та праці літературного євангеліста, 
сприяють проголошенню світові останньої вістки застере-
ження. Цю роботу неможливо переоцінити, оскільки без 
зусиль літературних євангелістів багато людей ніколи б не 
почуло попередження. 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 313).
Наші видання слід розповсюджувати скрізь. Нехай вони 

будуть видані багатьма мовами. Вістка третього ангела має 
бути проголошена через ці засоби й через живих учителів. 
Ви, що вірите в істину для теперішнього часу, пробудіться! 
Ваш обов’язок сьогодні — спрямувати всі можливі засоби 



101

на допомогу тим, хто розуміє істину та сповіщає її. Частину 
грошей, отриманих від продажу нашої літератури, необхідно 
витрачати на створення сприятливих умов для випуску біль-
шої кількості видань, що відкрило б очі сліпим і розбило б 
твердий ґрунт серця.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 62).
Мені було показано, що навіть там, де люди чують вістку 

від живого проповідника, книгоноша має виконувати свою 
справу, співпрацюючи зі служителем; хоч служитель може 
вірно викладати вістку, люди не здатні повністю зберегти 
її в пам’яті. Тому друковане слово необхідне не лише для 
того, аби пробудити людей до розуміння важливості істини 
для нашого часу, а й щоб утвердити, укоренити їх у правді 
та зміцнити проти омани. Газети і книги — це Господні за-
соби для постійної передачі людям вістки для нашого часу. 
У справі просвіщення й утвердження душ в істині видання 
виконають значно більшу працю, ніж може зробити служін-
ня словом. Безмовні вісники, які завдяки праці книгоноші 
потрапляють у домівки людей, зміцнять євангельське слу-
жіння в усіх напрямках, оскільки Святий Дух впливатиме 
на розум читачів так само, як впливає на уми слухачів про-
повідуваного слова. Читання книг, що містять істину, супро-
воджується таким самим служінням ангелів, яким супрово-
джується і праця служителя.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 315, 316).
Нехай будуть складені мудрі плани допомоги гідним 

студентам, котрі бажають заробляти на свою освіту завдяки 
продажу наших книг. Хто в такий спосіб здобуде достатньо 
коштів для оплати свого курсу навчання в одній з наших 
підготовчих шкіл, ті отримають дуже цінний практичний 
досвід, який допоможе їм стати більш підготовленими до 
праці місіонерів-першопрохідців на інших полях. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 79).
Якщо члени Церкви усвідомлюють важливість розпо-

всюдження нашої літератури, вони будуть присвячувати цій 
роботі більше часу.

(Літературний євангелізм. С. 7).

Розділ 9. Церковні видання



102 Поради для Церкви

Поки час випробування продовжується, зали шається мож  -
ли вість працювати і книгоношам. 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 478).
Брати і сестри, Господу буде приємно, якщо ви всім сер-

цем підтримаєте видавництво своїми молитвами й коштами. 
Моліться щоранку й щовечора, щоб воно отримувало най-
рясніші Божі благословення. І не заохочуйте до критики й 
невдоволення. Нехай не буде на ваших устах нарікання чи 
скарг; пам’ятайте, що ангели чують ваші слова. Усі повинні 
зрозуміти, що ці установи створені з волі Бога. Хто зневаж-
ливо відгукується про них заради власної вигоди, ті повинні 
будуть дати звіт Богові. Він бажає, щоб до всього, пов’язано-
го з Його справою, ставилися як до святині. 

Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 182, 183).



Розділ 10

Віра 
в особистісного Бога 

У день остаточного розрахунку 
виявиться, що Бог знає кожного на ім’я. 
Є невидимий Свідок кожного вчинку в житті. 
«Знаю твої діла», — каже Той, «Хто ходить 
серед семи золотих світильників» (Об’явл. 2:2, 1).

Відомо, які можливості були знехтува-
ні та яких невтомних зусиль докладає 
Добрий Пастир з метою відшукати за-

блудлих на їхніх кривих шляхах і повернути 
на безпечні мирні стежки. Знову і знову Бог 
звертається до любителів задоволень; знову 
і знову освітлює світлом Свого Слова їхній 
шлях, щоб вони побачили небезпеку й уряту-
валися. Однак вони все далі й далі прямують 
широким шляхом із жартами й веселоща-
ми, доки врешті-решт не закінчується їхній 



104 Поради для Церкви

випробувальний термін. Божі шляхи рівні та справедливі, 
і коли знайденим дуже легкими буде винесено вирок, за-
мовкнуть усі уста. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 435).
Могутня сила, що діє в усій природі й підтримує всіх і все, — 

це не просто універсальний принцип, енергія, котра приводить 
усе в рух, як кажуть деякі вчені. Бог є дух, однак Він — особис-
тісна Істота, адже людина була створена за Його образом. 

Діла Божих рук у природі — це не Сам Бог у природі. Усі 
творіння в природі — це вияв Божого характеру; завдяки їм 
ми можемо розуміти Його любов, силу і славу, але ми не по-
винні вважати природу Богом. Художня майстерність людей 
дає змогу їм створювати дуже гарні вироби, речі, котрі тішать 
око, і вони дають нам певне уявлення про самого автора; проте 
виготовлена річ не є людиною. Не працю, а працівника вважа-
ють гідним ушанування. Так само, хоч природа є вираженням 
Божої думки, не природа, а Бог природи має бути звеличений. 
При створенні людини була виявлена сила особистісного Бога. 
Коли Бог створював людину за Своїм образом, тоді зовнішня 
форма людини була досконала в усьому, однак у ній не було 
життя. Тоді особистісний самосущий Бог вдихнув у цю форму 
дихання життя — і людина стала живою істотою, котра дихала 
й мислила. Усі частини людського організму були приведені в 
дію. Серце, артерії, вени, язик, руки, ноги, почуття, розумові 
здібності — усе почало працювати й було підпорядковане зако-
нові. Людина стала душею живою. Через Ісуса Христа особис-
тісний Бог створив людину й наділив її розумом і силою.

Наші кості не сховалися від Нього, коли ми були виткані 
в глибинах землі. Нашого зародка бачили очі Його, і до книги 
Його записані були всі наші члени та дні, коли жодного з них 
не було*.

Бог задумав так, щоб над усіма істотами на землі пере-
бувала людина, вінець Його творіння, відображаючи Його 
задум та являючи Його славу. Проте людина не повинна під-
носити себе як Бога. 

*Алюзія на текст Псал. 139:15, 16 (прим. редактора).



105

Бог-Отець явлений у Христі

Як особистісна Істота Бог явив Себе у Своєму Синові. 
Ісус, «будучи сяйвом слави» Отця «та образом Його сутнос-
ті» (Євр. 1:3), перебував на землі і з вигляду був як людина. 
Як особистісний Спаситель Він прийшов у світ. Як особистіс-
ний Спаситель Він вознісся на Небо. Як особистісний Спаси-
тель Він заступається в небесних дворах. Перед Божим пре-
столом заради нас служить «подібний до Сина Людського» 
(Об’явл. 1:13).

Христос, Світло для світу, приховав сліпучу пишноту 
Своєї Божественності та прийшов жити як Людина серед 
людей, щоб вони могли познайомитися зі своїм Творцем і 
не загинути. Бога ніхто ніколи не бачив, але Він явив Себе 
в Христі. 

Христос прийшов навчити людей того, чого бажає навчи-
ти їх Бог. На небі вгорі й на землі внизу, у безкраїх водах океа-
ну ми бачимо діла Божих рук. Усе створене свідчить про Його 
силу, мудрість і любов. Однак ані зорі, ані океан чи водоспад 
не можуть відкрити нам особистісного Бога так, як Він від-
критий у Христі. 

Бог бачив, що необхідне більш ясне відкриття, ніж при-
рода, щоб відобразити Його особистість і характер. Він по-
слав у світ Свого Сина, щоб відкрити природу і властивості 
невидимого Бога настільки, наскільки спроможна витрима-
ти людина. 

Якби Бог вирішив представити Себе як Бога, Котрий 
особисто перебуває в природі — у квітах, деревах, билинці, 
то хіба Христос не сказав би про це Своїм учням, коли був 
на Землі? Однак ніколи у Своєму вченні Христос не говорив 
так про Бога. Христос та апостоли ясно навчали істини про 
існування особистісного Бога.

Христос відкрив про Бога все, що грішні люди могли ви-
тримати й не загинути. Він — Божественний Учитель, Про-
світитель. Якби Бог вважав за необхідне дати нам інші од-
кровення, крім тих, які були даровані через Христа й у Його 
писаному Слові, то Він дав би їх.

Розділ 10. Віра в особистісного Бога 



106 Поради для Церкви

Христос дає людям владу стати Божими дітьми 

Дослідімо слова Христа, сказані вночі у верхній світлиці 
перед Його розп’яттям. Наближалася година Його випробу-
вань, і Господь намагався потішити Своїх учнів, котрі мали 
зазнати важких випробувань і спокус. Учні все ще не розуміли 
слів Христа щодо Його взаємин з Богом. Чимало істин Його 
вчення залишалися для них незрозумілими. Вони ставили 
багато запитань, які виявляли їхнє незнання щодо ставлення 
Бога до них та їхніх теперішніх і вічних інтересів. Христос ба-
жав, щоб вони мали більш ясне, чітке знання про Бога.

Коли в день П’ятидесятниці Святий Дух був злитий на 
учнів, вони зрозуміли істини, які Христос викладав у прит-
чах. Учення, що було для них таємницею, стало ясним. Розу-
міння, яке прийшло до них разом зі злиттям Духа, змусило 
їх засоромитися своїх химерних теорій. Їхні припущення і 
тлумачення здавалися безглуздям порівняно з отриманим 
пізнанням про небесне. Вони були проваджені Духом, і в їх-
ньому колись потьмареному розумі засяяло світло. 

Однак учні ще не отримали повного виконання обітни-
ці Христа. Вони засвоїли лише те богопізнання, яке могли 
вмістити, але повне виконання обітниці про те, що Христос 
відкрито сповістить їм про Отця, ще тільки мало відбутися. 
Так відбувається і сьогодні. Наше пізнання Бога часткове й 
недосконале. Коли боротьба закінчиться й Людина Христос 
Ісус визнає перед Своїм Отцем вірних працівників, котрі зві-
щають у світі гріха правдиве свідчення про Нього, тоді вони 
ясно зрозуміють усе, що тепер є для них таємницею.

Христос узяв із Собою до небесних осель Свою прослав-
лену людську природу. Тим, які приймають Його, Він дає 
владу стати Божими дітьми, щоб урешті-решт Бог міг при-
йняти їх як Своїх і вони жили з Ним усю вічність. Якщо в цьо-
му житті вони залишаться вірними Богові, то нарешті «по-
бачать Його обличчя, а Його Ім’я на їхніх чолах» (Об’явл. 
22:4). Чи може бути більше щастя на Небі, ніж бачити Бога? 
Що може бути радісніше для грішника, спасенного благодат-
тю Христа, ніж дивитися на лице Боже і знати Його як Отця? 



107

Особисте зацікавлення Бога у Своїх дітях

Писання ясно відкривають взаємини між Богом та Хрис-
том і настільки ж ясно зображують особистість та індивіду-
альність кожного з Них. 

Бог — Отець Христа; Христос — Син Божий. Христос за-
ймає високе становище. Він рівний з Отцем. Уся воля Бога 
відкрита для Його Сина.

Ця єдність виражена також у 17-му розділі Євангелія від 
Івана, у молитві Христа за Його учнів: «Та благаю не лише за 
них, а й за тих, що повірять у Мене через їхнє слово, щоб усі 
були одне, — так, як Ти, Отче, в Мені, а Я в Тобі, — щоб і вони 
в Нас були; щоб світ повірив, що Ти Мене послав. І Я передав 
їм славу, яку Ти Мені дав, — щоб були одне, як і Ми одне. Я 
в них, а Ти — в Мені; хай будуть досконалі в єдності, аби світ 
пізнав, що Ти Мене послав і полюбив їх, так як і Мене полю-
бив» (Івана 17:20-23).

Які чудові слова! Єдність, що існує між Христом та Його 
учнями, не руйнує нічиєї індивідуальності. Вони — одне в на-
мірах, думках, характері, але не в особі. Саме так Бог і Хрис-
тос — одне…

Наш Бог панує над Небом і Землею й знає, чого саме ми 
потребуємо. Ми можемо бачити дуже мало з того, що перед 
нами, «але все оголене й відкрите перед Його очима, — Йому 
дамо звіт!» (Євр. 4:13). Він сидить на престолі над усіма зем-
ними незгодами; усе відкрито Його Божественному погляду, 
і у Своїй великій спокійній вічності Він призначає нам те, що 
Його провидіння вбачає якнайкраще.

І горобець не падає на землю без відома Отця. Ненависть 
сатани до Бога спонукає його радіти знищенню навіть без-
словесних створінь. Тільки завдяки захисту й турботі Бога 
птахи залишаються неушкодженими, щоб тішити нас своїм 
радісним співом. Він не забуває навіть горобців. «Не бійтеся; 
бо ви кращі за багатьох горобців» (Матв. 10:31).

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 263-273).

Розділ 10. Віра в особистісного Бога 



Розділ 11

Християни — 
представники Бога

Божий задум полягає в тому, щоб від-
крити принципи Свого Царства через 
Своїх дітей. Господь бажає відокре-

мити їх від звичаїв, звичок і вчинків світу, 
щоб вони могли явити ці принципи в житті 
й характері. Він намагається наблизити їх до 
Себе та відкрити їм Свою волю.

Сьогодні Бог прагне здійснити через Свій 
народ той самий намір, який Він хотів вико-
нати через Ізраїль, коли вивів його з Єгипту. 
Споглядаючи явлені в Церкві доброту, мило-
сердя, справедливість і любов Бога, світ має 
отримати уявлення про Його характер. І коли 
Божий Закон у такий спосіб відобразиться в 
житті, навіть світ визнає перевагу тих, хто лю-
бить Бога, боїться Його і служить Йому, над 
будь-яким іншим народом на Землі. Око Гос-
поднє над кожним з Його народу; Він має Свої 



109

плани для кожної людини. Його задум полягає в тому, щоб 
виконавці Його святих Заповідей відрізнялися від інших. 
Сьогодні до Божого народу, як і до стародавнього Ізраїлю, 
звернені слова, написані Мойсеєм під натхненням Духа: «Бо 
ти святий народ для Господа, Бога свого, — тебе вибрав Гос-
подь, Бог твій, щоб ти був Його вибраним народом зо всіх 
народів, що на поверхні землі» (П. Зак. 7:6).

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 9, 12).

Формування христоподібного характеру

Релігія Христа ніколи не призводить до деградації її по-
слідовників; вона ніколи не робить їх грубими, неввічливи-
ми, зарозумілими, запальними або жорстокими. Навпаки, 
вона облагороджує смак, освячує судження, очищає й ушля-
хетнює думки, підпорядковуючи їх на послух Христові. Бо-
жий ідеал щодо Його дітей вищий за все, на що здатна най-
вища людська думка. Він відтворив Свій характер у Своєму 
святому Законі.

Ідеал християнського характеру — подібність до Христа. 
Перед нами відкритий шлях до постійного вдосконален-
ня. Перед нами мета, стандарт, яких маємо досягти й котрі 
включають усе добре, чисте, благородне, піднесене. Ми має-
мо постійно прагнути й рухатися вперед і вгору до доскона-
лості характеру.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 63, 64).
Кожен і в цьому житті, й у вічності буде таким, яким 

зроб лять його звички. Життя людей, котрі формують пра-
вильні звички й сумлінно виконують усі свої обов’язки, упо-
дібниться до осяйного світильника, який яскравими про-
менями освічує шлях інших. Проте якщо людина потурає 
звичці виявляти невірність, якщо дозволяє укорінюватися 
звичкам недбалості, ледарства, не виконує свого обов’язку, 
тоді хмара, чорніша за ніч, закриє всі перспективи в цьому 
житті й назавжди позбавить права на майбутнє життя. 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 452).

Розділ 11. Християни – представники Бога



110 Поради для Церкви

Блаженний той, хто приймає слова вічного життя. Керо-
ваний «Духом Істини», він буде проваджений до повної іс-
тини. Світ не буде любити, шанувати і хвалити його, але він 
буде дорогоцінним в очах Неба. «Подивіться, яку любов дав 
нам Отець, щоб ми звалися Божими дітьми! І такими ми є. 
Світ нас не знає, тому що Його не пізнав» (1 Івана 3:1). 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 439).

Будьте мужніми сьогодні

Прийнята в серце Божа істина може зробити тебе мудрим 
для спасіння. Віруючи в цю істину та підкоряючись їй, ти 
 отримаєш достатньо благодаті для обов’язків і випробувань 
на сьогоднішній день — ти не потребуєш благодаті на зав-
тра. Тобі необхідно зрозуміти, що маєш тільки сьогоднішній 
день. Перемагай сьогодні, зрікайся себе сьогодні, пильнуй і 
молися сьогодні, здобувай перемоги в Богові сьогодні. Наші 
обставини й середовище, щоденні зміни навколо нас та писа-
не Слово Боже, що випробовує і судить усе, — цього достат-
ньо, щоб навчити нас нашого обов’язку й щоденного завдан-
ня. Не дозволяй своїм думкам зосереджуватися на тому, що 
не принесе тобі користі, натомість досліджуй Писання й що-
дня виконуй ті обов’язки, які зараз можуть видаватися втом-
ливими, але які хтось має виконувати. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 333).
Багато хто зосереджується на жахливому навколишньо-

му беззаконні, повсюдних відступництві та немощах. Вони 
говорять про це, доки їхні серця не наповняться сумом та 
сумнівом. Ці люди звертають увагу насамперед на майстерну 
роботу архіошуканця, розмірковуючи над тим, що позбавляє 
їх мужності, і водночас, здається, забувають про силу Небес-
ного Отця та Його незрівнянну любов. Саме цього прагне 
сатана. Помилково вважати, що ворог праведності наділе-
ний такою великою силою, якщо при цьому ми так мало 
розмірковуємо про любов Бога і Його могутність. Ми по-
винні говорити про могутність Христа. Ми абсолютно без-



111

силі врятуватися з-під влади сатани, але Бог призначив шлях 
визволення. Син Всевишнього сильний провадити битви за 
нас, і за допомогою Того, Хто полюбив нас, ми зможемо вий-
ти більш ніж переможцями.

Ми не знайдемо духовної сили, якщо будемо постійно 
роздумувати про свої немощі й відступництво та журитися 
з приводу сили сатани. У наших серцях і розумі має утвер-
дитися як живий принцип велика істина про дієвість при-
несеної за нас Жертви; про те, що Бог може спасти і спасає 
без винятку всіх, хто приходить до Нього на умовах, зазна-
чених у Його Слові. Наше завдання — помістити свою волю 
на бік Божої волі. Потім через викупну кров стаємо учасни-
ками Божественної природи; через Христа ми є дітьми Бога 
й маємо впевненість у тому, що Він любить нас, як любить 
Свого Сина. Ми — одне ціле з Ісусом, і йдемо туди, куди Він 
веде нас. Христос має владу розвіяти похмурі тіні, які сата-
на кидає на наш шлях; і замість темряви й розчарування в 
наших серцях засяє світло Його слави. 

Брати й сестри, ми змінюємося за допомогою спогля-
дання. Розмірковуючи про любов Бога й нашого Спаси-
теля, споглядаючи досконалість Божественного характеру 
та претендуючи вірою на праведність Христа як на власну, 
ми маємо перетворюватися в той самий образ. Не будемо 
ж збирати всі неприємні картини: переступи, розтління, 
розчарування — докази сили сатани — та вішати їх у за-
лах нашої пам’яті, говорити й журитися про це, доки наші 
душі не наповняться зневірою. Зневірена душа — це по-
судина темряви, вона не тільки сама не отримує Божого 
світла, а й закриває його від інших. Сатані приємно бачити 
наслідки дії картин його перемог, що позбавляють людей 
віри й мужності.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 741-745).

Розділ 11. Християни – представники Бога



112 Поради для Церкви

Представляйте Бога 
своїм неегоїстичним життям

Егоїзм — ось той гріх, якому найбільше потурають і 
який розділяє нас із Богом, породжуючи так багато зараз-
них духовних хвороб. Ми можемо повернутися до Господа 
не інакше, як через самозречення. Самі собою не спроможні 
робити нічого, але через Бога, Котрий зміцнює нас, можемо 
жити, щоб творити добро іншим, і так уникати егоїзму. Нам 
необов’язково вирушати до язичницьких країн, аби благо-
дійним, безкорисливим життям продемонструвати своє ба-
жання присвятити Богові все, що маємо. Нам слід робити це 
в колі сім’ї, у церкві, серед тих, з ким ми спілкуємося й пра-
цюємо. Саме у звичайних життєвих справах необхідно зріка-
тися свого «я» та підкоряти його. Павло міг сказати про себе: 
«Я щодня помираю». Тільки щодня помираючи для власно-
го «я» в дрібних життєвих справах, ми стаємо переможцями. 
Нам потрібно забувати про себе в прагненні робити добро 
іншим. Багатьом украй не вистачає любові до інших. Замість 
того щоб сумлінно виконувати свій обов’язок, ці люди шука-
ють особистих задоволень.

На Небі ніхто не стане думати про себе або шукати задо-
волень для себе, натомість усі прагнутимуть щастя небесних 
істот, керуючись чистою щирою любов’ю. Якщо ми хочемо 
насолоджуватися небесним товариством на Новій Землі, то 
повинні тут, на цій землі, керуватися небесними принципами.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 132, 133).
Мені було показано, що ми надто часто порівнюємо себе 

з іншими, приймаючи за зразок схильних до помилок смерт-
них людей, тоді як маємо вірний, безпомилковий Взірець. 
Нам не слід міряти себе світськими мірками, або за люд-
ськими судженнями, або по тому, ким ми були до прийняття 
істини. Натомість наші нинішні віру і становище у світі необ-
хідно порівнювати з тим, якими вони могли би бути, якби ми 
постійно рухалися вперед і вгору як люди, котрі називають 
себе послідовниками Христа. Це єдино безпечне порівняння, 
будь-яке інше — самообман. Якщо моральні якості й духов-



113

ний стан Божого народу не відповідають дарованим їм бла-
гословенням, привілеям та світлу, то вони будуть зважені на 
вазі й ангели винесуть вирок: «Знайдений легеньким».

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 406). 

Непростимий гріх

Що таке гріх проти Святого Духа? Це вперте припису-
вання сатані роботи Святого Духа. Наприклад, припустімо, 
що хтось став свідком особливої дії Духа Божого. Він має пе-
реконливі докази, що це від Бога. Однак згодом ця людина 
падає під тиском спокуси, опиняється у владі гордості, само-
впевненості або якоїсь іншої поганої риси та, відкидаючи всі 
свідчення про Божественне походження тієї особливої дії, за-
являє: те, що вона раніше вважала силою Святого Духа, було 
силою сатани. Саме за допомогою Святого Духа Бог впливає 
на людське серце, і коли люди вперто відкидають Духа, заяв-
ляючи, що Він від сатани, то тим самим перекривають канал, 
яким Бог може спілкуватися з ними. Відкидаючи свідчення, 
яке Богові угодно було дати їм, вони не допускають світла, 
яке сяяло в їхніх серцях, і тому залишаються в темряві. Так 
підтверджуються слова Христа: «Отож, коли світло, що в 
тобі, є темрява, то яка ж то велика та темрява!» (Матв. 6:23). 
Якийсь час люди, котрі припустилися цього гріха, можуть 
здаватися дітьми Божими, але коли певні обставини вияв-
ляють їхній характер та показують, якого вони духу, тоді 
відкривається, що вони перебувають на території ворога і 
стоять під його чорним прапором.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 634).

Визнати чи зректися Христа

Коли ми буваємо в товаристві, у сім’ях або перебуваємо 
в якихось життєвих взаєминах, тимчасових чи тривалих, у 
нас є багато можливостей або визнати нашого Господа, або 

Розділ 11. Християни – представники Бога



114 Поради для Церкви

зректися Його. Ми можемо зрікатися Його нашими слова-
ми, недоброзичливими відгуками про інших людей, неро-
зумною балаканиною, кривлянням і жартами, пустими й 
недобрими словами або лицемірством, говорячи неправду. 
Своїми словами ми можемо засвідчити, що Христос не пе-
ребуває в нас. Ми можемо зрікатися Його своїм характером; 
прихильністю до легкого життя; ухилянням від життєвих 
обов’язків і тягаря, які хтось має нести за нас, та любов’ю 
до гріховних насолод. Ми також можемо зрікатися Христа 
зарозумілістю в одязі, пристосуванням до світу або своїм 
нечемним поводженням. Ми можемо зрікатися Його лю-
бов’ю до власної думки, прагненням відстояти чи виправда-
ти своє «я». Ми також можемо зрікатися Його, дозволяючи 
своїм думкам текти в руслі сентиментальності, що знемагає 
від любові, або вдаючись до роздумів про свої уявно тяжкі 
долю й випробування. 

Ніхто не може по-справжньому визнавати Христа пе-
ред світом, якщо в ньому немає розуму Христового та Його 
Духа. Не можна передати іншим те, чого ми самі не маємо. 
Розмови й манери повинні бути справжнім видимим вира-
женням внутрішніх благодаті і правди. Якщо серце освячене 
й покірне, плід буде видимий зовні і стане найдієвішим ви-
знанням Христа. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 331, 332).



Розділ 12 

У світі, 
але не від світу

Мені було показано, що нам як наро-
дові загрожує небезпека уподібни-
тися до світу, а не до образу Христа. 

Зараз ми перебуваємо біля самих кордонів 
вічності, але ворог душ має на меті приму-
сити нас думати, що кінець часу ще дуже 
далеко. Усіма можливими способами сатана 
нападатиме на тих, хто називає себе Божим 
народом, котрий дотримується Заповідей та 
очікує Другого приходу нашого Спасителя на 
хмарах небесних із великою силою і славою. 
Диявол переконуватиме якомога більше лю-
дей відкладати в часі день лиха, духом упо-
дібнитися до цього світу, наслідуючи його 
звичаї. Я була стривожена, коли побачила, 
що дух світу управляє умами й серцями бага-
тьох, котрі претендують на високе визнання



116 Поради для Церкви

 істини. Вони плекають егоїзм і самодогоджання, але не роз-
вивають у собі істинного благочестя і кристальної чесності.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 306).

Християнська чесність

У кожній діловій справі будьте непохитно чесними. Як 
би ви не були спокушувані, ніколи не обманюйте й не кри-
віть душею, навіть у найбільш дріб’язковій справі. Часом 
під впливом природного пориву може виникнути спокуса 
ухилитися від прямого шляху чесності, однак ви не ухиляй-
теся ані на йоту. Якщо в якійсь справі ви заявили про свої 
майбутні дії, а потім виявили, що посприяли іншим ціною 
втрати для себе, не ухиляйтеся від принципу ні на йоту. Ви-
конайте свою угоду.

(Виховання дітей. С. 154).
Біблія в найсильніших висловах засуджує всяку неправ-

ду, ошуканство й нечесність. Вона ясно визначає, що добро 
і що зло. Однак мені було показано, що Божі діти ступають 
на територію ворога; вони піддаються його спокусам та за-
позичують його виверти, доки їхнє духовне сприйняття не 
притупляється найжахливішим чином. Утім, коли йдеться 
про грошовий прибуток або збитки, тоді незначне відхилен-
ня від істини, невеликий відступ від Божих вимог не вважа-
ється гріховною справою. Проте гріх є гріх, незалежно від 
того, чи припустився його мільйонер, чи вуличний жебрак. 
Люди, котрі здобувають багатство неправдою, стягають осуд 
на свої душі. Усе здобуте обманом і шахрайством обернеться 
тільки прокляттям для його власника. 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 311).
Він [неправдомовець або обманщик] перестає поважа-

ти самого себе. Можливо, він не усвідомлює, що Бог бачить 
його і знає про кожну його ділову угоду, святі ангели зва-
жують його мотиви, слухають його слова й нагорода буде 
відповідною до його вчинків; але навіть якби було можливо 
приховати від людських і Божественних очей ці неправедні 



117

діла, факт, що він сам знає про них, руйнує його розум і ха-
рактер. Один учинок не визначає характеру, але він руйнує 
бар’єр, і наступна спокуса вже не наражається на такий опір, 
доки нарешті не сформується звичка хитрувати й обманюва-
ти, а такій людині не можна довіряти.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 396).
Бог бажає, щоб люди, які беруть участь у Його служінні 

під Його прапором, були абсолютно чесними, бездоганни-
ми в характері, щоб їхній язик не вимовляв нічого навіть 
схожого на неправду. Мова й очі мають бути правдивими, а 
вчинки — повністю такими, які може схвалити Бог. Ми жи-
вемо перед очима Святого Бога, Котрий урочисто наголо-
шує: «Знаю твої діла». Божественне око завжди бачить нас. 
Ми не можемо приховати від Господа навіть одного неспра-
ведливого вчинку. Істину про те, що Бог — Свідок кожної 
нашої дії, розуміють лише деякі. 

(Виховання дітей. С. 152).

Віруючий — найкращий діловий партнер

Чесна людина, яка відповідає міркам Христа, у всьому 
виявлятиме непохитну порядність. Оманливі гирі та неточні 
ваги, за допомогою яких багато хто прагне сприяти своєму 
земному процвітанню, ‒ огида в очах Бога. Проте багато тих, 
хто на словах дотримується Божих Заповідей, використо-
вують неточні гирі й ваги. Якщо людина по-справжньому 
з’єднана з Богом і воістину дотримується Його Закону, саме 
її життя засвідчить цей факт, бо всі її вчинки узгоджувати-
муться з ученням Христа. Вона не продасть свою честь за на-
живу. Її принципи ґрунтуються на надійній основі, і поведін-
ка у світських справах відображає ці принципи. Непохитна 
чесність сяє, як золото, серед шлаку й сміття світу. Обман, 
неправду, невірність можна замовчувати і приховувати від 
людських очей, але не від очей Бога. Божі ангели, спосте-
рігаючи за розвитком характеру та зважуючи моральну гід-
ність людей, записують у небесних книгах усі ці дрібні угоди, 

Розділ 12. У світі, але не від світу



118 Поради для Церкви

у яких відкривається характер. Якщо працівник невірний у 
щоденних життєвих заняттях і несумлінно ставиться до сво-
їх обов’язків, то світ матиме рацію, якщо судитиме про релі-
гію такого працівника за його ставленням до роботи. 

Віра в скорий Прихід Сина Людського на хмарах не-
бесних не зробить справжнього християнина недбалим і 
легковажним у звичайних життєвих справах. Люди, котрі 
очікують скорого з’явлення Христа, будуть не неробами, 
а старанними працівниками. Вони робитимуть свою спра-
ву не недбало чи нечесно, а правильно, негайно й ретель-
но. Хто лестить собі думкою, що недбалість і неуважність 
у життєвих справах є доказом духовності й відокремлення 
від світу, той перебуває в страшному обмані. Правдивість, 
сумлінність і чесність людей випробовуються й перевіря-
ються в земних справах. Якщо вони вірні в найменшому, то 
будуть вірні й у великому.

Мені було показано, що саме в цьому питанні багато 
хто не витримає перевірки. В організації земних справ ви-
являється їхній справжній характер. У взаєминах зі своїми 
ближніми такі люди виявляють несумлінність і непоряд-
ність, вони плетуть інтриги й не думають, що їхня участь у 
майбутньому безсмертному житті залежить від того, як вони 
поводяться в різних життєвих обставинах, і що непідкупна 
чесність абсолютно необхідна для формування праведного 
характеру. У наших рядах усе ще трапляється нечесність, і в 
цьому причина теплого стану багатьох, хто заявляє, що ви-
знає істину. Вони не підтримують зв’язку з Христом та обма-
нюють свої душі. Мені боляче говорити, що навіть серед тих, 
хто дотримується суботи, спостерігається тривожна відсут-
ність чесності й порядності.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 309-311).

Ділові зв’язки зі світом

Деякі люди не володіють тактовною мудрістю в діло-
вих питаннях. Їм не вистачає необхідних якостей, і сатана 



119

використовує це. У такому разі вони не повинні залишати-
ся в незнанні щодо свого завдання. Їм слід бути достатньо 
смиренними та радитися зі своїми братами, судженню яких 
вони можуть довіряти перед здійсненням своїх планів. Мені 
було вказано на такий текст: «Носіть тягарі один одного» 
(Гал. 6:2). Декому бракує покори, щоб дозволити людям зі 
здоровим судженням усе прорахувати за них, перш ніж вони 
здійснять свої плани й опиняться в скруті. Потім вони усві-
домлять необхідність поради й думки своїх братів, але на-
скільки важчим буде тепер їхній тягар, ніж на початку. Бра-
там не слід звертатися до суду, якщо цього можна уникнути, 
бо в такий спосіб вони дають ворогові перевагу ввести їх у 
скрутне становище й ускладнити справу. Краще врегулювати 
це питання навіть ціною особистої втрати. 

Я бачила: Бог незадоволений тим, що Його народ руча-
ється за невіруючих. Мені було вказано на такі тексти: «Не 
будь серед тих, хто поруку дає, серед тих, хто поручується 
за борги…» (Прип. 22:26); «Зле робить, як хто за чужого 
поручується, хто ж поруку ненавидить, той безпечний» 
(Прип. 11:15). Невірні управителі! Вони ручаються за те, 
що належить іншому — їхньому Небесному Отцю, і сатана 
вже приготувався допомогти своїм дітям вирвати це з їхніх 
рук. Ті, хто дотримується суботи, не повинні бути в парт-
нерстві з невіруючими. Божі діти надто довіряють словам 
незнайомих людей та просять їхньої поради, однак не по-
винні цього робити. Ворог перетворює їх на своїх працівни-
ків та діє через них, щоб створювати труднощі й забирати 
кошти в Божого народу.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 200, 201).

Розділ 12. У світі, але не від світу



Розділ 13 

Біблія

У Святому Письмі тисячі дорогоцінних 
каменів істини лежать прихованими 
від очей поверхового шукача. Золо-

та жила істини ніколи не вичерпається. Чим 
більше ви досліджуєте Писання з покірним 
серцем, тим більшим буде ваше зацікавлення 
і тим більше вам захочеться вигукнути разом 
з Павлом: «О глибино багатства, премудрості 
й знання Божого! Які недовідомі Його суди і 
недослідимі Його дороги!» (Римл. 11:33).

Христос і Його Слово перебувають у дос-
коналій гармонії. Коли люди приймають Їх та 
підкоряються Їм, Вони відкривають надійний 
шлях для тих, хто бажає ходити у світлі, як і 
Христос є у світлі. Якби народ Божий оціню-
вав Його Слово, у нас уже було б Небо тут, у 
земній Церкві. Християни були б спраглі й 
голодні пошуків Слова. Вони намагалися б 
знайти час, щоб порівнювати один текст з ін-
шим та роздумувати над Словом. Вони більше 



121

прагнули б світла Слова, ніж ранкової газети, журналів чи 
романів. Їхнім найбільшим бажанням було б їсти плоть і 
пити кров Сина Божого. І в результаті життя таких християн 
узгоджувалося б із принципами й обітницями Слова. Його 
настанови були б для них як листя з дерева життя. Воно ста-
ло б у них джерелом води, що тече в життя вічне. Відсвіжу-
вальні потоки благодаті відновлювали б та оживляли душу, 
спонукаючи забути про важку працю й утому. Богонатхненні 
слова зміцнювали б і підбадьорювали їх.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 193).
Володіючи широким розмаїттям стилів і тем, Біблія 

має те, що може зацікавити будь-який розум та промов-
ляти до будь-якого серця. На її сторінках можна знайти 
найстародавнішу історію, правдивий життєпис, принципи 
управління державою й регулювання сімейних стосунків – 
принципи, рівних яким ніколи б не створила людська муд-
рість. Біблія містить найглибшу філософію та найбільш 
милозвучну й піднесену, найбільш палку і зворушливу пое-
зію. Навіть з такого погляду цінність біблійних Писань не-
змірно вища за твори будь-якого людського автора, проте 
безмежно ширші й цінніші вони з погляду їхнього зв’язку 
з величною центральною думкою. У світлі цієї думки кож-
на тема набуває нового значення. У викладених найпрості-
шим способом істинах містяться принципи, котрі високі, як 
небо, і сягають вічності.

(Виховання та освіта. С. 125).
Щодня вам потрібно пізнати щось нове з Писання. До-

сліджуйте його так, ніби це пошуки прихованих скарбів, бо 
воно містить слова вічного життя. Моліться про мудрість 
і розуміння, щоб осягнути ці святі Писання. У такому разі 
знайдете нові істини в Слові Божому; ви відчуєте, що отри-
мали нове дорогоцінне світло з питань істини, і Писання по-
стійно набуватимуть нової цінності у вашій свідомості.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 266).
Прийняті біблійні істини піднесуть розум над його при-

земленістю й приниженістю. Якби Слово Боже цінували 
належним чином, то молоді й старші мали б внутрішню 

Розділ 13. Біблія



122 Поради для Церкви

порядність та силу принципів, які зробили б їх здатними 
опиратися спокусі. 

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 319).

Вивчайте старанно і систематично

Батьки, якщо ви бажаєте навчити своїх дітей служити 
Богові та звершувати добро у світі, зробіть Біблію своїм 
підручником. Вона викриває виверти сатани, облагоро джує 
людський рід, розкриває й виправляє моральні пороки, 
являючи собою індикатор, який допомагає нам відрізняти 
правду від омани. Чого б нас не навчали в школі чи сім’ї, Біб-
лія як великий педагог має стояти на першому місці. Якщо 
її ставлять на це місце, Бог буде прославлений і працювати-
ме для вас над наверненням ваших дітей. У цій святій Кни-
зі містяться багаті родовища краси й істини, і батькам має 
бути соромно, якщо вони не можуть зробити її надзвичайно 
цікавою для своїх дітей.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 322).
«Написано» ‒ було єдиною зброєю Христа, коли спо-

кусник прийшов зі своїми оманами. Навчання біблійних 
істин — це велика важлива праця, яку повинні виконувати 
кожні батько і матір. З приємним щасливим настроєм пред-
ставляйте істину перед дітьми так, ніби її виголошує Бог. Як 
матері й батьки ви можете слугувати для дітей наочним уро-
ком у повсякденному житті, виявляючи терпіння, добро-
ту, любов та прив’язуючи їх до себе. Не дозволяйте дітям 
поводитися, як їм заманеться, натомість покажіть, що ваш 
обов’язок — дотримуватися Слова Божого та виховувати їх 
згідно з наукою і настановами Господа. 

Будьте систематичними у вивченні Святого Слова у ва-
ших сім’ях. Нехтуйте усім тимчасовим… але переконайтеся, 
що душа насичена хлібом життя. Неможливо оцінити доб-
рі результати однієї години або навіть пів години, щодня 
присвяченої радісному спільному вивченню Слова Божого. 
Коли ви розглядаєте все, сказане в Біблії з певного питання 



123

в різний час та за різних обставин, вона тлумачитиме сама 
себе. Не порушуйте занять свого домашнього класу через 
гостей або відвідувачів. Якщо вони прийшли під час уроку, 
запросіть їх узяти в ньому участь. Покажіть, що для вас пі-
знання Божого Слова важливіше за світські задоволення й 
заробітки.

Якби ми старанно і з молитвою щодня вивчали Біблію, 
то щодня бачили б якусь прекрасну істину в новому, ясному, 
яскравому світлі.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 510, 511). 
Якщо ви бажаєте виховати дітей у науці й настановах 

Господніх, то маєте зробити Біблію своїм дороговказом. 
Нехай життя і характер Христа постануть як зразок для їх-
нього наслідування. Якщо вони помиляються, прочитайте 
їм, що каже Господь про такі гріхи… У цій праці необхідно 
виявляти постійну увагу і старанність. Одна недобра риса, 
залишена без уваги батьками та не виправлена вчителями, 
може зіпсувати й розбалансувати весь характер. Навчайте 
дітей, що вони повинні мати нове серце, набути нові смаки 
й надихнутися новими мотивами. Їм необхідно отримати 
допомогу від Христа й познайомитися з характером Бога, 
відкритим у Його Слові. 

(Виховання дітей. С. 515).

Читачеві обіцяне 
Божественне просвіщення

Слово Боже, як і характер його Божественного Автора, 
представляє таємниці, котрі ніколи повністю не осягнуть об-
межені істоти. Воно спрямовує наш розум до Творця, Котрий 
живе «в неприступному світлі» (1 Тим. 6:16). Воно відкри-
ває нам Його наміри, що охоплюють усі віки людської істо-
рії й остаточно здійсняться тільки в нескінченній вічності. 
Писання звертає нашу увагу на предмети безмежної глиби-
ни й важливості, пов’язані з владарюванням Бога й долею 
людини. Поява у світі гріха, утілення Христа, відродження, 

Розділ 13. Біблія



124 Поради для Церкви

воскресіння та багато інших представлених у Біблії тем — це 
надто глибокі для людського розуму таємниці, щоб їх пояс-
нити або навіть повністю збагнути. Однак Бог у Писанні дає 
нам достатньо доказів щодо його Божественного характеру, 
і ми не повинні сумніватися в Його Слові через те, що не мо-
жемо зрозуміти всіх таємниць Його провидіння.

Якби створеним істотам було можливо досягнути пов-
ного розуміння Бога та Його діянь, тоді вони не мали б по-
дальшого відкриття істини, зростання в знаннях, поступу в 
розвитку розуму й серця. Бог уже не був би вищим, і люди, 
досягнувши межі знань і здобутків, зупинилися б у розвитку. 
Вдячні Богові за те, що це не так! Бог нескінченний, у Ньому 
«всі скарби премудрості й пізнання». Люди можуть протя-
гом усієї вічності досліджувати й вивчати, і все-таки ніколи 
не вичерпають скарбів Його мудрості, доброти й могутності.

Без керівництва Святого Духа ми постійно будемо 
схильні спотворювати Писання або ж хибно тлумачити їх. 
Можна багато читати Біблію, але без користі, а нерідко це 
буде шкідливо. Коли Слово Боже розгортають без благо-
говіння й молитви, коли думки й почуття не зосереджені 
на Богові або не перебувають у згоді з Його волею, тоді ро-
зум затьмарений сумнівами, а саме вивчення Біблії зміцнює 
скептицизм. Ворог має владу над думками та навіює хибні 
пояснення. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 699-705).

Любов до вивчення Біблії 
не характерна людині від природи

І літні, і молоді нехтують Біблією. Вони не досліджують 
її, не роблять правилом свого життя. У такому нехтуван-
ні особливо винні молоді. Більшість із них знаходять час 
для читання інших книг, а цю Книгу, яка вказує шлях до 
вічного життя, не досліджують щоденно. Вони з увагою 
 перечитують пусті оповідання, а Біблією нехтують. Ця 
Книга — наш путівник до вишнього, більш святого життя. 



125

Якби уява молодих людей не була спотворена читанням ви-
гаданих історій, вони назвали б Біблію найцікавішою кни-
гою, яку будь-коли читали. 

(Виховання дітей. С. 508, 509).
Як народ, котрий отримав велике світло, ми повинні за-

охочувати до високих стандартів у наших звичках, словах, у 
домашньому житті й спілкуванні. Нехай Слово займе у ва-
шому домі почесне місце дороговказу. Нехай його розціню-
ють як порадника в усякій скруті, як мірило кожного вчинку. 
Чи потрібно переконувати моїх братів і сестер у тому, що в 
їхньому сімейному колі не буде справжнього благополуч-
чя для жодної душі, якщо в ньому не запанує Божа істина, 
праведна мудрість? Батькам і матерям необхідно докладати 
всіх зусиль, щоб звільнитися від ледачої звички розцінювати 
служіння Боже як тягар. Сила істини має бути освячуваль-
ною силою в домі.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 138, 139).
Змалку дітей потрібно навчати вимог Закону Божого й 

віри в Ісуса, нашого Викупителя, Котрий очищає від плям грі-
ха. Таку віру необхідно прищеплювати день у день шляхом 
настанови й особистого прикладу.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 329).

Вивчення Біблії зміцнює розум

Якби Біблію вивчали належним чином, інтелект людей 
став би сильним.  Теми, розглянуті в Слові Божому, велич-
на простота їх викладу і благородство розвивають у людині 
здібності, які інакше не можуть бути розвинутими. У Біблії 
відкрите безмежне поле для уяви. Людина, яка вивчає Біб-
лію, після роздумів над її великими темами та спілкування з 
її високими образами стане в думках і почуттях чистішою й 
піднесенішою, ніж якби витратила час на читання будь-яко-
го іншого людського твору, не кажучи вже про літературу 
легкого жанру. Молоді уми не спроможні досягнути свого 
найблагороднішого розвитку, якщо нехтують найвищим 

Розділ 13. Біблія



126 Поради для Церкви

джерелом мудрості — Словом Божим. Чому в нас так мало 
людей розсудливих, непохитних та гідних поваги? Причина 
в тому, що люди не бояться Бога, не люблять Його та належ-
ним чином не запроваджують у життя релігійні принципи. 
Бог бажає, щоб ми скористалися всіма засобами для розвит-
ку і зміцнення наших розумових сил… Якби ми частіше чита-
ли Біблію, якби краще розуміли її істини, то стали би більш 
просвіченими, розумними людьми. Енергія буде дана душі 
внаслідок дослідження сторінок Писання.

(Виховання дітей. С. 507).
Біблійне вчення істотно позначається на благополуччі 

людини в усіх життєвих взаєминах. Слово Боже відкриває 
принципи, які є наріжним каменем процвітання держави, ‒ 
принципи, на котрих ґрунтується благополуччя суспільства 
й котрі слугують захистом сім’ї, тобто це принципи, без яких 
жодна людина не може приносити користь, здобути щастя й 
повагу в цьому житті і безсмертя в житті майбутньому. Не-
має такої ситуації в житті й такої стадії в людському досвіді, 
до яких біблійне вчення не могло б ґрунтовно приготувати.

(Патріархи і пророки. С. 599). 

Уся Біблія розповідає про Христа

Ми зобов’язані відкрити людям, що Христос, наш розп’я-
тий Спаситель, сильний дати їм вічне життя. Ми маємо по-
казати їм, що Старий Завіт — воістину таке саме Євангеліє 
в прообразах й тінях, як і Новий Завіт у його силі об’явлен-
ня. Новий Завіт не представляє нову релігію, Старий Завіт 
не представляє релігію, яку має витіснити Новий Завіт — 
це лише прогрес і розкриття Старого Завіту. Авель вірив у 
Хрис та й воістину спасенний Його силою, як Петро або Пав-
ло. Безперечно, Енох був представником Христа так само, 
як і улюблений учень Іван. Енох ходив з Богом, і не стало 
його, бо забрав його Бог. Йому була довірена вістка про 
Другий прихід Христа. «Про них же звіщав був Енох, сьомий 
від Адама, кажучи: Ось прийшов Господь з десятками тисяч 



127

Своїх святих ангелів, щоб учинити суд над усіма» (Юди 14, 
15). Проповідувана Енохом вістка та його переселення на 
Небо стали переконливим аргументом для всіх його сучас-
ників. Метушалах і Ной могли успішно користуватися цим 
аргументом, доводячи, що праведні можуть бути переселені. 

Бог, Котрий ходив з Енохом, — це наш Господь і Спаси-
тель Ісус Христос. Тоді Він був світлом для світу так само, 
як є ним і тепер. Тодішні люди мали вчителів, здатних спря-
мувати їх на шлях життя, оскільки Ной та Енох були хрис-
тиянами. Євангеліє викладене й у постановах книги Левит. 
Нині, як і тоді, від людей вимагається беззастережний по-
слух. Наскільки ж суттєво необхідно для нас розуміти важ-
ливість цього Слова!

Нас запитують: «У чому причина “голоду” в Церкві?» 
Відповідь така: «Ми дозволяємо собі відволікатися від Сло-
ва. Якби Слово Боже споживали як їжу для душі, якби до 
нього ставилися з повагою й пошаною, не було б необхідно-
сті в численних і повторюваних свідченнях. Прості вислов-
лювання Писання були б прийняті й виконані».

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 392, 393). 

Розділ 13. Біблія



Розділ 14

Свідчення для Церкви

У міру наближення кінця та у зв’язку з 
розширенням справи проголошення 
останнього застереження світові, лю-

дині, котра приймає істину для теперішнього 
часу, украй важливо ясно розуміти природу 
і вплив Свідчень, які Бог за Своїм провидін-
ням пов’язав зі справою проголошення віст-
ки третього ангела від самого її початку.

У давнину Бог звертався до людей уста-
ми пророків та апостолів. У наші дні Він го-
ворить до них через свідчення Свого Духа. 
Ніколи раніше Бог не наставляв Свій народ 
більш ревно щодо Своєї волі й шляху, яким 
вони мають іти.

Застереження й докори пропонуються 
заблудлим з-посеред адвентистів сьомого 
дня не тому, що їхнє життя гідне більшого 
осуду, ніж життя так званих християн із фор-
мальних церков… але тому, що вони мають 
велике світло й за своїм визнанням займають 



129

місце особливого вибраного Божого народу, у якого Закон 
Божий записаний у серцях.

Я часто записувала для різних людей дані мені для них 
вісті й у багатьох випадках робила це на їхнє наполегливе 
прохання. Коли обсяг моєї праці зріс, це стало важливою, 
хоч і втомливою частиною моїх трудів. У видінні, даному 
мені близько 20 років тому [1871 р.], я отримала повеління 
висвітлити загальні принципи як усно, так і письмово, вод-
ночас указавши на помилки й гріхи деяких людей та на за-
грозливі для них небезпеки, щоб усі отримали осудження, 
застереження й пораду. Я бачила, що всім треба ретельно 
дослідити своє серце і життя, щоб перевірити, чи не припус-
тилися вони тих помилок, за які інші отримали зауваження, 
та чи не стосуються їх особисто ті попередження, які були 
дані іншим. Якщо це так, вони повинні зрозуміти: поради 
й докори були дані для них особисто й вони повинні прак-
тично застосувати їх до себе, нібито вони були адресовані їм.

Бог має намір випробувати віру всіх, хто називає себе по-
слідовником Христа. Він перевірить щирість молитов усіх, 
котрі запевняють, що щиро хочуть пізнати свій обов’язок. 
Господь ясно покаже їм їхній обов’язок. Він дасть усім до-
статньо можливостей виявити те, що в їхньому серці.

Господь докоряє людям і виправляє тих, які кажуть, що 
виконують Його Закон. Він указує на їхні гріхи та відкриває 
їхні беззаконня, бо хоче відокремити від них будь-який гріх 
і зло, щоб вони звершували святі справи в Його страху. Бог 
докоряє їм і виправляє їх, щоб вони були очищені, освячені, 
облагороджені та врешті-решт піднесені до Його престолу. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 654-662).

Указати людям на Біблію

Письмові Свідчення призначені не для того, щоб дати 
нове світло, натомість живо закарбувати в серці вже від-
криті натхненні істини. Обов’язок людини щодо Бога й 
ближнього чітко визначений у Слові Божому, однак лише 

Розділ 14. Свідчення для Церкви



130 Поради для Церкви

декотрі з вас слухняні даному світлу. Бог не пропонує до-
даткову істину у Свідченнях, натомість через них спростив 
раніше дані великі істини і власним вибраним способом ви-
клав їх людям, аби пробудити їх та за допомогою Свідчень 
закарбувати в їхньому розумі, що вони можуть залишити-
ся без прощення. Свідчення дані не для того, щоб умали-
ти Слово Боже, а щоб підняти його й привабити до нього 
людські уми, щоб красива простота істини могла справити 
враження на всіх. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 665).
Дух не був даний та ніколи не може бути даний для того, 

щоб зайняти місце Біблії, бо Писання ясно свідчить: Слово 
Боже — це мірило, за яким треба перевіряти всяке вчення 
і досвід. Апостол Іван каже: «Не кожному духові вірте, але 
випробовуйте духів, чи від Бога вони, бо багато лжепророків 
з’явилося у світі» (1 Івана 4:1). А Ісая заявляє: «До Закону й 
свідоцтва! Як вони не так кажуть, як це, то немає для них зорі 
ранньої» (Ісаї 8:20).

(Велика боротьба. С. 7).
Брат Д. бентежить розум людей, намагаючись створи-

ти в них враження, ніби дане Богом через Свідчення світ-
ло — доповнення до Слова Божого, і тим самим представ-
ляє справу в неправдивому світлі. Богові було угодно саме 
так привернути увагу Свого народу до Свого Слова й дати 
більш повне його розуміння. Слова Божого достатньо для 
про свіщення затуманеного розуму, і його можуть зрозуміти 
ті, хто хоче зрозуміти. Та, незважаючи на це, декотрі, хто 
каже, що досліджує Слово Боже, живуть наперекір найпрос-
тішим його вченням. Тоді Бог, щоб не залишити чоловікам 
і жінкам можливості виправдати себе, дає ясні конкрет-
ні свідчення, повертаючи їх до Слова, дотриманням якого 
вони нехтували. Слово Боже рясніє загальними принципа-
ми формування правильних життєвих звичок, і Свідчення, 
загальні й особисті, були розраховані на те, щоб звернути 
увагу цих людей саме на ті принципи.

Я взяла дорогоцінну Біблію й оточила її кількома 
«Свідченнями для Церкви», які були дані Божому наро-



131

дові. «Тут, — сказала я, — розглянуті справи майже всіх 
людей і зазначені гріхи, яких їм необхідно уникати. Тут 
вони можуть знайти потрібну пораду, дану в інших ви-
падках, подібних до їхніх. Богові було угодно давати вам 
заповідь на заповідь і правило на правило. Але мало хто 
з вас знає, що міститься у Свідченнях. Ви необізнані з Пи-
санням. Якби ви зробили Боже Слово предметом свого 
вивчення, маючи бажання досягти біблійного стандарту й 
здобути християнську досконалість, вам не знадобилися б 
Свідчення. Але через те, що ви нехтували знайомством з 
богонатхненною Книгою, Він намагався говорити до вас 
за допомогою простих прямих свідчень, звертаючи вашу 
увагу на богонатхненні слова, яким ви не бажали підко-
ритися, та спонукуючи вас будувати своє життя згідно з її 
чистим високим ученням. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 663-665).

Судіть про Свідчення за їхніми плодами

Нехай про Свідчення судять за їхніми плодами. Яким 
є дух їхнього вчення? Який результат їхнього впливу? Усі 
охочі можуть ознайомитися з плодами цих видінь. Ось уже 
протягом 17 років Бог вважав за потрібне дозволити їм 
вижити і зміцніти в умовах протидії сатанинських сил та 
впливу людей, котрі допомагають сатані в його роботі. 

Бог або навчає Свою Церкву, докоряючи людям за їхні 
гріхи та зміцнюючи їхню віру, або ні. Ця справа або Божа, 
або ні. Бог нічого не робить у партнерстві із сатаною. Моя 
праця… несе на собі печатку або Бога, або ворога. У цьому 
питанні не може бути компромісів. Свідчення походять або 
від Божого Духа, або від диявольського.

Коли Господь виявляє Себе через Дух пророцтва, переді 
мною постає минуле, теперішнє і майбутнє. Мені були пока-
зані обличчя, яких я ніколи не бачила, і через багато років 
упізнавала їх при зустрічі. Я прокидалася від сну з чітким 
уявленням про те, що було наперед показано мені, і серед 

Розділ 14. Свідчення для Церкви



132 Поради для Церкви

ночі писала листи, котрі перетинали континент, прибуваю-
чи в критичну хвилину та рятуючи Божу справу від великої 
біди. Такою була моя праця протягом багатьох років. Якась 
сила спонукувала мене докоряти й викривати гріхи, про які 
я не мала й гадки. Чи ця робота з Небес, чи ні?

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 671).

Ціль сатани — викликати сумніви

У багатьох випадках Свідчення сприймають повністю, 
тоді з гріхом та потуранням поривають і відразу ж почина-
ється перетворення відповідно до даного Богом світла. Іноді 
гріховні потурання продовжують плекати, Свідчення відки-
дають, а іншим пропонують багато несправедливих виправ-
дань як причину відмови прийняти Свідчення. Справжню 
причину не згадують. Це нестача моральної мужності ‒ 
волі, зміцненої і контрольованої Духом Божим, щоб зректи-
ся шкідливих звичок. 

Сатана має здатність навіювати сумніви й вигадувати за-
перечення на конкретне, послане Богом свідчення, і багато 
хто вважає за чесноту й ознаку наявності в собі здорового 
глузду, щоб не вірити, сумніватися й ухилятися. Охочі сум-
ніватися знайдуть безліч приводів. Бог не пропонує усунути 
всяку причину для невір’я. Він дає доказ, який потрібно ре-
тельно дослідити в дусі учнівства й покори, і всім треба при-
ймати рішення на підставі цього доказу. Бог дає достатньо 
доказів, щоб щирий розум міг повірити. Однак люди, котрі 
відвертаються від вагомих доказів, оскільки своїм обмеже-
ним розумом не можуть пояснити деякі речі, залишаться в 
холодній, крижаній атмосфері невір’я й сумнівів та відпа-
дуть від віри.

План сатани — послабити віру Божого народу у Свідчен-
ня. Сатана знає, як здійснювати свої нападки. Він впливає на 
розум людей, щоб збудити заздрість і невдоволення щодо 
керівників справи. Далі під сумнів ставлять дари, і тоді, зви-
чайно, вони стають мало вагомими, тому дану через видін-



133

ня настанову не беруть до уваги. Слідом за цим з’являється 
скептицизм щодо життєво важливих пунктів нашого віро-
вчення, стовпів, на яких ґрунтується наша позиція. Потім — 
сумнів щодо Священного Писання, а за цим стрімкий хід униз 
до загибелі. Коли починають сумніватися у Свідченнях, яким 
колись вірили, та відкидають їх, сатана знає, що ошукані на 
цьому не зупиняться; він подвоює свої зусилля, доки не під-
штовхне людей до відкритого бунту, який стає невиліковним 
і закінчується загибеллю. Даючи місце невір’ю й сумнівам 
щодо Божої справи, плекаючи недовіру й жорстоку підозру, 
ці люди готують себе до повного обману. З гіркими почуття-
ми вони повстають проти тих, хто наважується вказувати їм 
на їхні помилки й докоряти в їхніх гріхах. 

На небезпечній території перебувають не тільки ті, хто 
відкрито відкидає Свідчення або плекає сумнів щодо них. 
Нехтувати світлом — це означає відкидати його. 

Якщо ви втратите віру у Свідчення, течія віднесе вас від 
біблійної істини. Я побоююся, що багато хто займе хитку, 
пов’язану із сумнівами позицію, та, переживаючи за ваші 
душі, хочу застерегти вас. Скільки буде тих, хто прислуха-
ється до застереження?

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 672-680).

Незнання свідчень — не виправдання

Багато людей чинять усупереч світлу, яке Бог дає Своє-
му народові, бо не читають книг, що містять світло і знання 
у формі попереджень, застережень і докорів. Клопоти сві-
ту, любов до моди й нестача духовності відвертають увагу 
від світла, яке Бог так милостиво посилає нам, і водночас 
книги й періодичні видання, що пропагують помилки, роз-
повсюджуються по всій країні. Усюди зростає скептицизм 
і безбожництво. Дорогоцінне світло, що виходить від Бо-
жого престолу, сховане під посудиною. Бог спитає зі Сво-
го народу за таку недбалість. Їм доведеться дати звіт за 
кожен промінь світла, яким Він осяяв наш шлях: чи було 

Розділ 14. Свідчення для Церкви



134 Поради для Церкви

воно  використане для нашого зростання в Божественних 
істинах, чи відкинуте, бо нам було приємніше керуватися 
своїми нахилами.

Свідчення мають увійти в кожну родину, яка дотриму-
ється суботи. Брати\ повинні знати їхню цінність, і братів 
слід спонукувати читати їх. Занизити ціни на дані книги й 
мати в церкві тільки один комплект — не наймудріше рі-
шення. Вони повинні бути в бібліотеці кожної сім’ї, їх треба 
перечитувати знову і знову. Нехай вони будуть там, де ба-
гато хто зможе їх прочитати. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 681).
Мені було показано, що невір’я в застереження, підба-

дьорення й докори Свідчень закриває світло від Божого 
народу. Невір’я затуляє їхні очі, і вони не усвідомлюють 
свого справжнього стану. Їм здається, що свідчення Духа 
Божого, котрі містять докір, недоречні, або що вони їх не 
стосуються. Такі люди вкрай потребують Божої благодаті 
й духовної проникливості, щоб зауважити в собі нестачу 
духовних пізнань.

Багато тих, хто відступив від істини, причиною цього на-
зивають відсутність віри у Свідчення… Тепер постає запитан-
ня: чи відмовляться вони від свого засудженого Богом ідола, 
чи продовжуватимуть іти шляхом потурання й відкинення 
світла, яке дав їм Бог, докоряючи саме за те, чим вони захоп-
люються? Цим людям треба буде дати відповідь на таке за-
питання: «Чи зречуся я себе та прийму як послані від Бога 
Свідчення, що викривають мої гріхи, чи відкину Свідчення, 
оскільки вони викривають мої гріхи?» 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 674, 675).

Неправильне використання Свідчень

У першому будь-коли виданому номері Свідчень містить-
ся застереження проти нерозумного використання світла, 
яке в такий спосіб дароване Божому народові. Я зазначила, 
що декотрі повелися нерозумно; коли вони говорили з неві-



135

руючими про свою віру й ті просили про доказ, вони чита-
ли їм мої твори, замість того щоб звертатися за доказами до 
Біб лії. Мені було показано, що така поведінка непослідовна 
й налаштовує невіруючих проти істини. Свідчення не мо-
жуть мати авторитет у тих, хто не знає про їхній дух. У таких 
випадках не треба посилатися на них. 

Час від часу були дані й інші застереження щодо викорис-
тання Свідчень: «Деякі проповідники перебувають далеко 
позаду. На словах вони вірять Свідченням, проте завдають 
шкоди, роб лячи їх залізним правилом для тих, хто не мав з 
ними досвіду, а самі не дотримуються порад, які містяться 
у Свідченнях. Вони отримували повторні Свідчення, якими 
повністю знехтували, і їхня поведінка — непослідовна».

«Я бачила, що багато хто скористався тим, що Бог пока-
зав щодо гріхів і вад інших. Вони довели до крайності зна-
чення показаного у видінні, наголошуючи на ньому, доки в 
багатьох не ослабла віра у відкрите Богом, а Церква втрати-
ла мужність і впевненість». 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 669, 670).

Небезпека критики Свідчень

Нещодавно уві сні я опинилася перед великим зібран-
ням людей, декотрі з яких намагалися звести нанівець 
враження від переданого мною дуже урочистого застереж-
ливого свідчення. Вони казали: «Ми віримо свідченням 
сестри Уайт, але вона говорить нам те, що не бачила без-
посередньо у видінні з конкретного згадуваного випадку, її 
слова не більш значущі для нас, ніж слова будь-кого іншо-
го». Дух Господній зійшов на мене, я встала й докорила їм 
в Ім’я Господа.

Отже, якщо хтось із тих, кому адресовані ці серйоз-
ні застереження, скаже: «Це лише особиста думка сестри 
Уайт, а я й надалі буду дотримуватися свого міркування», 
та продовжуватимуть робити те, проти чого їх застерегли, 
тим самим вони покажуть свою зневагу до Божої поради. 

Розділ 14. Свідчення для Церкви



136 Поради для Церкви

Результатом цього буде саме те, на що вказував мені Дух 
Божий, — утрата для Божої справи і крах для них самих. 
Декотрі, бажаючи зміцнити власну позицію, виривають зі 
Свідчень ті твердження, котрі, як вважають, підтримують 
їхню думку та, наскільки можливо, представляють її пе-
реконливішою, а те, що ставить під сумнів їхню поведін-
ку або не збігається з їхніми поглядами, вони оголошують 
особистою думкою сестри Уайт, заперечуючи Божественне 
походження цих істин і ставлячи їх на один рівень із влас-
ним міркуванням.

А тепер, брати, я благаю вас не ставати між мною й на-
родом та не відвертати світло, яке Бог хоче пролити на них. 
Своєю критикою не забирайте у Свідчень усю їхню силу, 
сутність і міць. Не думайте, що ви можете розсікти їх, щоб 
пристосувати до ваших поглядів, стверджуючи, ніби Бог дав 
вам здатність розрізняти, що є світлом з Небес, а що є лише 
вираженням звичайної людської мудрості. Якщо Свідчен-
ня не говорять відповідно до Слова Божого, відкиньте їх. 
Хрис тос і Веліяр не можуть об’єднатися. Заради Христа, не 
бентежте людський розум людською софістикою та скеп-
тицизмом, не позбавляйте впливу працю, яку бажає звер-
шувати Господь. І через нестачу духовної проникливості не 
робіть цей Божий засіб каменем спотикання, ударившись 
об який багато хто може спіткнутися й упасти, заплутатися 
в сіті й бути схопленими. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 687-691).

Як сприймати докір

Ті, кому Бог докоряє через Духа Божого, не повинні 
повставати проти скромного знаряддя. Це говорить не 
смертна, схильна помилятися людина, а саме Бог, щоб 
спас ти їх від загибелі. Людській природі неприємно при-
ймати докір, як і людському серцю, не просвіченому Ду-
хом Божим, неможливо усвідомити необхідність докору 
або благословення, яке він принесе. Якщо людина посту-



137

пається спокусі й потурає гріху, її розум затьмарюється. 
Розуміння моралі спотворюється. Докори сумління за-
лишаються без уваги, і голос совісті стає дедалі слабшим. 
Вона поступово втрачає здатність розрізняти істину й 
оману, доки не зникне правдиве уявлення про її стан перед 
очима Бога. Така людина може дотримуватися форм ре-
лігії, ревно відстоювати її вчення, але буде позбавлена її 
духу. Стан такої людини описав істинний Свідок: «Бо ти 
кажеш: Я багатий, розбагатів і нічого не потребую! А не 
знаєш, що ти нужденний, і мізерний, і вбогий, і сліпий, 
і голий!» (Об’явл. 3:17). Коли Дух Божий за допомогою 
вістки докору говорить людині, що такий її стан, вона не 
може бачити, що ця вістка істинна. Чи повинна вона через 
це відкинути застереження? Ні. 

Бог дає достатньо доказів, отож усі охочі можуть ді-
знатися про характер Свідчень, а визнавши, що вони від 
Бога, люди зобов’язані прийняти докір, навіть якщо самі 
не розуміють гріховності своєї поведінки. Докір був би 
непотрібним, якби вони повністю усвідомили свій стан. 
Саме через те, що вони не розуміють його, Бог милостиво 
посилає їм докір, щоб вони могли покаятися й змінитися, 
доки ще не надто пізно. Ті, хто з презирством ставиться до 
застереження, залишаться в сліпоті й самообмані. А хто 
прислухається до нього й починає працювати задля вида-
лення своїх гріхів, щоб володіти необхідними чеснотами, 
ті відчиняють двері своїх сердець, щоб дорогий Спаситель 
увійшов і жив у них. Люди, найтісніше пов’язані з Богом, 
пізнають Його голос, коли Він звертається до них. Духовні 
розпізнають духовне. Такі будуть вдячні Господу за те, що 
Він указав їм на їхні помилки. 

Давид навчився мудрості з того, як Бог поводився з ним, 
і смиренно схилявся під покараннями Всевишнього. Досте-
менна картина його справжнього стану, представлена про-
роком Натаном, допомогла Давидові побачити свої гріхи й 
позбутися їх. Він смиренно прийняв пораду і впокорився пе-
ред Богом. «Господній Закон, — вигукує він, — досконалий, 
він зміцнює душу» (Псал. 19:8).

Розділ 14. Свідчення для Церкви



138 Поради для Церкви

«Якщо ж ви залишаєтеся без картання, якого зазнава-
ли всі, тоді ви незаконні діти, а не сини» (Євр. 12:8). «Кого 
я люблю, того докоряю і караю» (Об’явл. 3:19). «Усяке ж 
покарання в даний час не здається радістю, але смутком; та 
згодом ті, які навчені ним, приносять мирний плід правед-
ності» (Євр. 12:11). Хоч покарання й гірке, його призначає 
нам ніжна любов Отця, «щоб ми стали учасниками Його 
святості» [вірш 10].

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 682, 683).



Розділ 15

Святий Дух

Перевага кожного християнина — не 
тільки очікувати, а й наближати 
Прихід нашого Господа Ісуса Христа. 

Якби всі, хто визнає Його Ім’я, приносили 
плід для Його слави, як швидко весь світ був 
би засіяний насінням Євангелія! Скоро до-
стигли б останні жнива, і Христос прийшов 
би зібрати дорогоцінний урожай.

Мої брати і сестри, благайте про Святого 
Духа. Бог стоїть за кожною даною Ним обіт-
ницею. Тримаючи Біблію в руках, скажіть: 
«Я роблю все, як Ти сказав. Я представляю 
Твою обітницю: “Просіть — і дасться вам; 
шукайте — і знайдете; стукайте — і відчинять 
вам”. Христос звіщає: “Все, про що молитесь 
і просите, — вірте, що одержите, і сповнить-
ся вам”. “І що тільки просите в Моє Ім’я, те 
й зроблю, щоб прославився Отець у Сині” 
(Матв. 7:7; Марка 11:24; Івана 14:13).



140 Поради для Церкви

Христос посилає Своїх вісників у всі куточки Своїх во-
лодінь, щоб передавати Свою волю Своїм слугам. Він хо-
дить серед Своїх церков. Він бажає освятити, піднести й 
облагородити Своїх послідовників. Вплив віруючих у Ньо-
го буде у світі запахом життя — на життя. Христос тримає 
зірки у Своїй правиці й хоче, щоб Його світло сяяло у світі 
через них. Так Він бажає приготувати Свій народ до вищо-
го служіння в небесній Церкві. Він доручив нам виконати 
велику працю. Будемо ж вірно здійснювати її. Покажімо 
своїм життям, що може звершити для людей Божественна 
благодать.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 22, 23).

Злиттю Святого Духа 
має передувати єдність 

Слід наголосити: Дух був злитий після того, як учні при-
йшли до досконалої єдності, коли ніхто з них уже не праг-
нув зайняти найвище становище. Вони були однодушні. Усі 
розбіжності були залишені. І свідчили учні після злиття 
Духа про одне й те саме. Зверніть увагу на слова: «Всі ті, що 
повірили, мали одне серце й душу» (Дії 4:32). Дух Того, Хто 
помер, щоб грішники могли жити, оживотворив усю спіль-
ноту віруючих.

Учні просили благословення не для себе — їх обтяжу-
вала турбота про грішні душі. Їм належало нести Євангеліє 
в усі кінці землі, і вони наполягали на даруванні обіцяної 
Христом сили. Ось тоді й зійшов Святий Дух, і тисячі на-
вернулися в один день.

Так може статися й тепер. Нехай християни залишать усі 
розбіжності й віддадуть себе Богові задля спасіння тих, хто 
гине. Нехай вони з вірою просять обіцяне благословення, і 
воно прийде. Злиття Духа за часів апостолів було Раннім до-
щем, і славним був результат. Однак Пізній дощ буде більш 
рясним. Яка ж обітниця для тих, хто живе в ці останні дні? 
«До твердині верніться, о в’язні надії! І сьогодні звіщаю: По-



141

двійно тобі поверну!» «Просіть від Господа дощу часу весня-
ного, пізнього дощу, — Господь чинить блискавки, і зливний 
дощ посилає їм, кожному траву на полі» (Зах. 9:12; 10:1).

Корисність людини залежить 
від її покірності Святому Духові

Бог не просить нас звершувати власними силами спра-
ву, яку маємо зробити. Він передбачив Божественну допо-
могу в усіх надзвичайних обставинах, коли наших людських 
можливостей виявляється недостатньо. Господь дає Святого 
Духа для допомоги в усякій скруті, щоб зміцнити нашу надію 
й упевненість, просвітити розум та очистити наші серця. 

Христос подбав про те, щоб Його Церква була перетво-
реним Тілом, осяяним світлом з Небес, та володіла славою 
Еммануїла. Його мета полягає в тому, щоб кожного христи-
янина оточувала духовна атмосфера світла й миру. Немає 
межі корисності для того, хто, залишаючи своє «я», дає 
можливість Святому Духові працювати над його серцем і 
живе життям цілковитого посвячення Богові. Яким був ре-
зультат злиття Духа в день П’ятидесятниці? Радісна звістка 
про воскреслого Спасителя досягла найвіддаленіших меж 
населеного світу. Серця учнів були переповнені такою ці-
лісною, глибокою й обширною любов’ю, що вона спону-
кувала їх іти в усі кінці землі, свідкуючи: «А я не став би 
хвалитися нічим іншим, як тільки хрестом Господа нашого 
Ісуса Христа» (Гал. 6:14). Коли вони проголошували істи-
ну, якою вона є в Ісусі, серця упокорювалися перед силою 
цієї вістки. Церква бачила, як звідусіль до неї долучалися 
новонавернені. Відступники знову наверталися. Грішники 
об’єднувалися з християнами в пошуках найдорогоцінні-
шої перлини. Колишні найзапекліші противники Євангелія 
ставали Його захисниками. Виконалося пророцтво: слаб-
кі будуть «як Давид», а дім Давидів — «як Ангел Господ-
ній». Кожен християнин бачив у своєму браті Божественну 
подобу любові й доброти. Переважав один інтерес. Один 

Розділ 15. Святий Дух



142 Поради для Церкви

 Взірець для наслідування поглинув усі інші. Віруючі праг-
нули тільки одного: явити подобу Христового характеру та 
працювати для поширення Його Царства.

Сьогодні обітниця Духа належить нам не меншою мі-
рою, ніж першим учням. Бог і нині наділяє людей силою 
згори, як здійснював це для тих, хто в день П’ятидесятниці 
чув слово спасіння. У цей самий час Його Дух і Його благо-
дать запропоновані всім, хто потребує їх і бажає повірити 
Йому на слово.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 19, 20).

Дух Святий залишатиметься до кінця

Христос сповістив, що Божественний вплив Духа зали-
шатиметься з Його послідовниками до кінця. Однак ця обіт-
ниця не оцінена належно, тому не виконується так, як могла 
б виконуватися. Обітниця про Духа — питання, над яким 
мало замислюються, а наслідки цілком передбачувані — ду-
ховна посуха, духовна темрява, духовний занепад і смерть. 
Увагу приділяють менш важливим питанням, а Божествен-
ної сили, необхідної для зростання і процвітання Церкви, 
сили, яка принесла б із собою всі інші благословення, не ви-
стачає, хоч вона запропонована в безмірній повноті. 

Саме відсутність Духа робить євангельське служіння та-
ким безсилим. Ученість, талант, красномовство, будь-який 
вроджений чи набутий дар може мати людина, але без при-
сутності Духа Божого жодне серце не буде зворушене, жо-
ден грішник не буде придбаний для Христа. З іншого боку, 
найбідніші та найнеосвіченіші з Його учнів матимуть силу, 
котра впливатиме на серця, якщо вони з’єднані з Христом 
і володіють дарами Духа. Бог зробить їх провісниками для 
передачі найвищого впливу у Всесвіті. 

Горливість задля Бога спонукала учнів нести свідчення 
істини з великою силою. Чи не повинна ця горливість запа-
лювати наші серця рішучістю розповісти сьогодні про ви-
купну любов Христа, і Христа розп’ятого? Хіба Дух Божий 



143

не прийде сьогодні у відповідь на щиру наполегливу молит-
ву та не наповнить людей силою, необхідною для служіння? 
Чому ж тоді Церква така слабка й бездуховна?

 (Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 21, 22).
Якщо Святий Дух керує умами членів нашої Церкви, 

тоді в них зауважуватиметься значно вищий стандарт у 
мові, служінні й духовності, ніж це видно зараз. Члени 
Церкви будуть відсвіжені водою життя, і працівники, котрі 
трудяться на чолі з єдиним Головою — Христом, виявлять 
свого Господа в дусі, словах й ділах і будуть підбадьорюва-
ти одне одного не баритися у виконанні справи, у якій ми 
беремо участь. Відбуватиметься здорове зростання єдності 
й любові, яке засвідчить світові, що Бог послав Свого Сина 
померти заради викуплення грішників. Божественна істина 
буде звеличена, і коли вона засяє, як палаючий смолоскип, 
ми почнемо розуміти її дедалі ясніше.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 211).
Мені було показано: якщо Божий народ не зробить зі 

свого боку жодних зусиль, натомість чекатиме, коли на них 
прийде відсвіження, усуне їхні несправедливості й випра-
вить їхні помилки, якщо вони розраховують, що це очис-
тить їх від усякої нечистоти тіла та духу і зробить здатними 
приєднатися до гучного поклику третього ангела, то будуть 
знайдені легкими. Відсвіження або сила Божа зійде тільки на 
тих, хто приготує себе до цього, виконуючи справу, яку Бог 
велить їм виконувати, а саме: очистити себе від усякої нечис-
тоти тіла та духу, звершуючи святі справи в Божому страху.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 619).   
 

Розділ 15. Святий Дух



Розділ 16 

Зберігайте ясним 
засіб зв’язку Бога 
з людиною

Нерви мозку, які сполучаються з усім 
організмом, — це єдиний посередник, 
за допомогою якого Небо може спіл-

куватися з людиною та впливати на її внут-
рішнє життя. Усе, що порушує циркуляцію 
потоків електричних розрядів у нервовій 
системі, зменшує життєву силу, унаслідок 
чого чутливість розуму слабне. 

 (Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 347).
 Будь-яка нестриманість притупляє орга-

ни сприйняття і так послаблює нервові клі-
тини мозку, що людина не цінує реалії вічно-
сті, а ставить їх на один рівень з буденними 
речами. Вищі здібності розуму, призначені 
для високих цілей, поневолюються низькими



145

пристрастями. Якщо наші фізичні звички неправильні, то 
наші розумові й моральні сили не можуть бути міцними, бо 
між фізичним і моральним існує повна згода. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 50, 51).
Сатана тріумфує, споглядаючи, як людський рід деда-

лі глибше занурюється в страждання й нещастя. Він знає: 
люди, які мають шкідливі звички та нездорове тіло, не мо-
жуть служити Богові з такими ж ревністю, наполегливістю, 
чистотою, як і здорові люди. Хворий організм впливає на 
мозок. Саме своїм розумом ми служимо Господу. Голова ке-
рує всім тілом. Сатана тішиться, коли бачить, яку руйнівну 
роботу виконує, спонукаючи людей потурати звичкам, кот-
рими вони гублять себе й одне одного; бо в такий спосіб він 
позбавляє Бога належного Йому служіння.

Диявол завжди напоготові, щоб повністю підпорядкувати 
собі людський рід. Найміцніше він тримає людину через апетит, 
який намагається стимулювати всіма можливими способами.

(Стриманість. С. 13, 14).

Найбільш згубний задум сатани

Сатана зібрав разом усіх грішних ангелів, щоб придума-
ти якийсь спосіб, аби завдати людству якомога більшого зла. 
Один за одним були запропоновані варіанти, доки нарешті са-
тана особисто не придумав план. Він візьме плоди винограду, 
пшеницю та інші продукти, дані Богом у їжу, та перетворить 
їх на отруту, яка руйнуватиме фізичні, розумові й моральні 
сили людини, настільки притуплюючи свідомість, що сатана 
матиме повний контроль. Під впливом алкогольних напоїв 
люди чинитимуть різноманітні злочини. Через спотворений 
апетит світ зазнає розбещення. Спонукаючи людей уживати 
алкоголь, диявол сприятиме їхній деградації.

Сатана полонить світ алкогольними напоями й тютюном, 
чаєм і кавою. Розум, який дав нам Бог та який слід зберігати 
ясним, спотворюється вживанням наркотиків. Мозок більше 
не спроможний правильно розпізнавати. Його  контролює 

Розділ 16. Зберігайте ясним засіб зв’язку Бога з людиною



146 Поради для Церкви

ворог. Людина продала свій здоровий розум за те, що робить 
її божевільною. Вона не розуміє, що правильно.

(Євангелізм. С. 529).
Наш Творець щедрою рукою наділив людину Своїми 

дарами. Якби всі ці дари Провидіння мудро й поміркова-
но застосовували, бідність, хвороби і страждання були б 
майже вигнані із землі. Однак, на жаль, ми бачимо, як на 
кожному кроці Божі благословення перетворюються на 
прокляття внаслідок людської гріховності.

Немає людей більш винних за спотворення Його до-
рогоцінних дарів та зловживання ними, ніж ті, хто вико-
ристовує плоди землі для виробництва п’янких напоїв. 
Поживні зернові, здорові й смачні фрукти перетворю-
ються на напої, які спотворюють почуття й доводять до 
божевілля. Унаслідок споживання цих отрут тисячі сімей 
позбавлені зручностей, навіть предметів першої необхід-
ності. Насильство і злочин множаться, а хвороби і смерть 
підганяють незліченну кількість жертв до могили пияка. 

(Служителі Євангелія. С. 385, 386).

П’янке вино

Вино, яке Ісус зробив з води на весіллі в Кані, було чис-
тим виноградним соком. Саме в такому «гроні знаходиться 
сік виноградний», про який говорить Святе Письмо: «Не 
псуй ти його, бо благословення у ньому» (Ісаї 65:8). 

«Вино — то насмішник, напій п’янкий — галасун, і ко-
жен, хто блудить у ньому, немудрий» (Прип. 20:1).

«В кого “ой”, в кого “ай”, в кого сварки, в кого клопіт, в 
кого рани даремні, в кого очі червоні? — у тих, хто запізню-
ється над вином, у тих, хто приходить попробувати вина змі-
шаного. Не дивись на вино, як воно рум’яніє, як виблискує 
в келіху й рівненько ллється, — кінець його буде кусати, як 
гад, і вжалить, немов та гадюка…» (Прип. 23:29-32). 

Ніколи людська рука так яскраво не зображувала карти-
ну приниження й рабства жертв п’янких напоїв. Поневоле-



147

ні, принижені, навіть усвідомлюючи своє тяжке становище, 
вони не мають сили вибратися з пастки й кажуть: «Шукати-
му далі того ж» (Прип. 23:35).

Вино, пиво і сидр спричиняють таке саме сп’яніння, як 
і міцніші напої. Уживання цих напоїв пробуджує смак до 
міцніших, і так формується звичка до спиртного. Помірне 
вживання спиртних напоїв — це школа, де люди готуються 
до кар’єри пияцтва. Проте дія цих слабких збудливих напоїв 
настільки непомітна, що жертва стає на шлях до пияцтва, не 
підозрюючи про загрозливу небезпеку. 

Не потрібно жодних аргументів, щоб показати згубні 
наслідки дії п’янких напоїв на тих, хто їх уживає. Затума-
нені, очманілі уламки роду людського — душі, за котрих 
помер Христос і над котрими ридають ангели, — є всюди. 
Вони — пляма на цивілізації, якою ми так вихваляємося. 
Вони — ганьба, прокляття й загроза для кожної країни.

(Служіння зцілення. С. 330-333).

Спиртні напої перетворюють людину на раба

Потураючи потягові до спиртних напоїв, люди добро-
вільно підносять до своїх уст питво, яке зводить створену за 
образом Божим людину до рівня, нижчого за тварину. Розум 
паралізується, інтелект притуплюється, тваринні пристрасті 
збуджуються, і все це призводить до найогидніших злочинів.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 561).
Під впливом випитого люди чинять справи, котрі, якби 

вони не скуштували наркотику, що доводить до безумства, 
змусили б їх здригнутися від жаху. Перебувачи під впливом 
цієї отруйної рідини, люди опиняються під контролем сата-
ни. Він керує ними, а вони співпрацюють з ним. 

(Стриманість. С. 24).
Саме так діє сатана, коли зваблює людей продавати душу 

за спиртний напій. Він опановує тіло, розум, душу, і діє вже 
не людина, а сатана. Коли п’яниця піднімає руку на дружи-
ну, котру обіцяв любити і плекати до кінця життя, у ньому 

Розділ 16. Зберігайте ясним засіб зв’язку Бога з людиною



148 Поради для Церкви

виявляється жорстокість сатани. Учинки п’яниці — це прояв 
насильства сатани.

(Медичне служіння. С. 144).
Люди, які вживають алкоголь, перетворюються на ра-

бів сатани. Диявол спокушає тих, хто обіймає відповідальні 
посади на залізницях, на пароплавах, хто керує кораблями 
або машинами, переповненими людьми, котрі прямують на 
ідолопоклонницькі розваги, потурати своєму спотвореному 
апетиту, забуваючи Бога і Його Закони.

Вони не усвідомлюють, що чинять. Сигнали подають не-
правильно, і відбувається зіткнення машин. Це викликає жах, 
каліцтво, смерть. Такий стан речей буде дедалі помітнішим.

Спотворені нахили п’яниці передаються його нащадкам, 
а через них — прийдешнім поколінням. 

(Стриманість. С. 34, 38).

Тютюн діє як повільна отрута

Тютюн — підступна, надзвичайно хвороботворна отрута, 
що діє повільно. У якій би формі не вживали тютюн, це позна-
чається на всьому організмові. Тютюн особливо небезпечний 
через те, що результати дії виявляються повільно і спочатку 
майже непомітно. Він збуджує, а потім паралізує нерви, посла-
блює й затуманює мозок. Часто його дія на нервову систему 
сильніша за дію п’янких напоїв. Він підступніший, і наслідки 
його вживання важко викорінити з організму. Уживання тю-
тюну викликає потяг до міцних напоїв і в багатьох випадках 
закладає основу для звички вживати алкоголь. Уживання тю-
тюну пов’язане з незручностями й великими витратами, воно 
негігієнічне, бо опоганює курця і викликає огиду в оточення. 

Дітям і молоді вживання тютюну завдає невимовної шко-
ди. Хлопці починають уживати тютюн у дуже молодому віці. 
Ця звичка, сформована в період, коли тіло й розум особ ливо 
чутливі до її наслідків, руйнує фізичну силу, гальмує ріст, 
притуплює розум, морально розтліває.

(Служіння зцілення. С. 327, 329).



149

Пристрасть до тютюну не властива людині від природи. 
Проте вона передається спадково.

Через уживання чаю та кави виникає потяг до тютюну. 
Їжа, приготована з приправами і спеціями, викликає запа-
лення шлунка, псує кров та прокладає шлях до міцніших 
стимулювальних речовин.

(Стриманість. С. 56, 57).
М’ясо з великою кількістю приправ, чай і кава, до яких 

деякі матері заохочують своїх дітей, готують шлях для по-
яви потягу до таких міцніших стимулювальних речовин, як 
тютюн. Уживання тютюну пробуджує бажання до алкоголю.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 488, 489). 

Тютюновий дим шкідливий для жінок і дітей

Жінки й діти страждають від того, що змушені дихати 
повітрям, забрудненим димом із люльки, сигари або гид-
ким запахом курця. Люди, які живуть у таких умовах, бу-
дуть постійно хворіти.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 440). 
Вдихаючи отруйні тютюнові випари, які виділяють ле-

гені й пори шкіри, організм немовляти насичується отру-
тою. Якщо на одних немовлят він діє як повільна отрута, 
що впливає на мозок, серце, печінку й легені, приводячи 
їх до поступового виснаження і слабкості, то на інших це 
справляє більш безпосередній вплив, спричиняючи спазми, 
напади, паралічі й раптову смерть. Кожен викид з легень 
раба тютюну отруює повітря навколо нього. 

(Стриманість. С. 58, 59).
Нездоровий спосіб життя минулих поколінь позначаєть-

ся на дітях і юнацтві сьогодні. Вади в розумовому розвит-
ку, фізична слабкість, розлад нервової системи та проти-
природні бажання передаються як спадок від батьків дітям. 
Діти, практикуючи ті самі звички і спосіб життя, збільшують 
та увічнюють згубні наслідки. 

(Служіння зцілення. С. 328).

Розділ 16. Зберігайте ясним засіб зв’язку Бога з людиною



150 Поради для Церкви

Чай і кава 
не живлять організм

Чай діє як стимулятор і певною мірою спричиняє збу-
дження. Дія кави та багатьох інших популярних напоїв 
аналогічна. Спочатку вони викликають піднесений настрій. 
Нерви шлунка збуджуються, від них подразнення переда-
ється в мозок, який, збуджуючись, викликає підвищену ак-
тивність серця, на короткий час забезпечуючи енергією весь 
організм. Людина забуває про втому, їй здається, що в неї 
побільшало сил. Інтелект пробуджується, уява оживає. 

Унаслідок цього багато людей вважає, що спожиті ними 
чай або кава приносять їм велику користь. Однак це помил-
ка. Чай і кава не живлять організм. Вони починають діяти ще 
до початку процесу травлення й засвоєння, а те, що здається 
силою, є лише нервовим збудженням. Коли дія збудливого 
засобу закінчується, штучно викликана сила слабне, а наслі-
док — відповідний ступінь млявості й слабкості.

Тривале вживання цих подразників нервів спричиняє 
головний біль, безсоння, прискорене серцебиття, нестрав-
ність, тремтіння та багато інших розладів, оскільки подраз-
ники виснажують життєві сили. Утомлені нерви потребують 
відпочинку і спокою, замість збудження й перевантаження. 

(Служіння зцілення. С. 326, 327).
Деякі люди відступили та змінили своє ставлення до чаю 

й кави. Порушники законів здоров’я матимуть засліплений 
розум та порушуватимуть і Закон Божий. 

(Стриманість. С. 80).

Уживання ліків

Використання отруйних медикаментів — це причина, 
яка готує підґрунтя для безлічі хвороб і навіть більш серйоз-
ного лиха. Багато уражених недугою людей не намагаються 
встановити причину свого захворювання. Найбільше їх не-
покоїть думка, як позбутися болю й незручностей. 



151

Унаслідок вживання отруйних медикаментів багато лю-
дей набуває хворобу на все життя, а багато хто втрачає жит-
тя, котре можна було б урятувати завдяки природним мето-
дам лікування. Отрути, що містяться в багатьох так званих 
лікарських препаратах, породжують звички й нахили, згуб-
ні як для душі, так і для тіла. Багато популярних препаратів, 
названих запатентованими медикаментами, і навіть деякі 
виготовлені лікарями ліки відіграють певну роль у закла-
денні основи для звичок уживати алкоголь, опіум і морфій, 
що є жахливим прокляттям для суспільства.

(Служіння зцілення. С. 152, 153).
Лікарські засоби, за допомогою яких відбувається тради-

ційне лікування, — це прокляття. Навчіться обходитися без 
них. Використовуйте їх дедалі менше та покладайтеся більше 
на гігієнічні природні засоби; тоді ваш організм відгукнеться 
на зусилля Божих «лікарів» — чистого повітря, чистої води, 
належних фізичних вправ і чистої совісті. Ті, хто вперто вжи-
ває чай, каву та м’ясну їжу, потребуватимуть медикаментів, 
але багато хто може одужувати й без єдиної таблетки, якщо 
дотримуватиметься законів здоров’я. Медикаменти потріб-
но використовувати зрідка.

(Поради щодо здоров’я. С. 261).

Адвентисти сьомого дня — 
приклад для світу

Як народ ми вважаємо себе реформаторами, носіями 
світла у світі, вірними Божими вартовими, котрі охоро-
няють кожен підступ, де зі своїми спокусами до нас міг би 
підійти сатана, щоб спотворити апетит. Своїм впливом і 
прикладом ми повинні сприяти справі реформи. Ми маємо 
стримуватися від усього, що притупляє совість або заохо-
чує спокуси. Ми не повинні відчиняти двері, які відкриють 
сатані доступ до розуму хоча б однієї людини, створеної за 
образом Божим.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 360).

Розділ 16. Зберігайте ясним засіб зв’язку Бога з людиною



152 Поради для Церкви

Єдиний безпечний шлях — не торкатися, не куштувати 
й не тримати в руках чай, каву, вино, тютюн, опіум та алко-
гольні напої. Нинішньому поколінню вдвічі більше, ніж кіль-
ком минулим поколінням, необхідно кликати на допомогу 
силу волі, зміцнену Божою благодаттю, щоб протистояти 
спокусам сатани й опиратися навіть найменшому потуран-
ню спотвореному апетиту. Проте сучасне покоління володіє 
меншою силою самоконтролю, ніж їхні попередники. Люди, 
котрі потурали потягові до всяких збудливих речовин, 
 передали власні пристрасті й спотворені бажання своїм ді-
тям, тому тепер необхідно більше моральної сили, щоб опи-
ратися нестриманості в усіх її проявах. Єдиний  абсолютно 
безпечний шлях — це твердо стояти на боці стриманості та 
не наважуватися ступати на небезпечний шлях. 

Якби християни зрозуміли, що їхній моральний обов’я-
зок — стримуватися в усьому, вони могли б власним прикла-
дом за своїм столом допомогти тим, хто слабкий у самовла-
данні й майже безсилий опиратися вимогам апетиту. Якби 
ми зрозуміли, що сформовані в цьому житті звички позна-
чаться на наших вічних інтересах, що наша вічна доля зале-
жить від звичок строгої стриманості, то домагалися б такої 
стриманості в їжі й питті. Наші приклад та вчинки можуть 
стати засобом для порятунку багатьох душ від розтлінного 
впливу нестриманості, злочину і смерті. Наші сестри можуть 
багато здійснити у великій справі спасіння людей, виставля-
ючи на стіл тільки здорову поживну їжу. Вони можуть ви-
користовувати свій дорогоцінний час для виховання смаків 
і бажань своїх дітей, для формування звичок стриманості в 
усьому та заохочення до самозречення й доброзичливості 
заради добра інших. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 488, 489).



Розділ 17

Чистота серця і життя

Бог дав нам «оселю» [тобто тіло], щоб 
ми піклувалися про неї та зберігали в 
найкращому стані для Його служіння і 

слави. Ваші тіла не належать вам. «Хіба ви не 
знаєте, що ваші тіла — то храм Святого Духа, 
Який є у вас і Якого ви маєте від Бога, і що ви 
не належите самим собі? Бо ви викуплені за 
ціну. Отож прославляйте Бога у вашому тілі 
та у вашому дусі, що належать Богові» (1 Кор. 
6:19, 20). «Хіба не знаєте, що ви храм Божий 
і що Божий Дух живе в вас? Якщо хто нищить 
Божий храм, того знищить Бог, адже Божий 
храм святий, а ним є ви» (1 Кор. 3:16, 17).

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 352, 353).
У цей розтлінний час, коли наш против-

ник, диявол, ходить і ричить, мов лев, шукаю-
чи, кого б поглинути, я бачу необхідність під-
нести свій голос у застереженні: «Пильнуйте 
й моліться, щоб не потрапити в спокусу». Ба-
гато людей мають блискучі обдарування, які



154 Поради для Церкви

вони грішним чином присвячують на служіння сатані. Як 
я можу застерегти людей, котрі стверджують, що вийшли зі 
світу й залишили його темні справи? Людей, яких Бог зро-
бив хранителями Свого Закону, але які, подібно до оманли-
вого фігового дерева, виставляючи свої квітучі гілки перед 
обличчям Усемогутнього, не приносять плоду на славу Божу. 
Багато з них виношує нечисті думки, брудні фантазії, неос-
вячені бажання, гидкі пристрасті. Бог ненавидить плід, який 
приносить таке дерево. Чисті, святі ангели з огидою дивлять-
ся на їхню поведінку, а сатана тріумфує. О, якби чоловіки й 
жінки замислилися над тим, що може принести порушення 
Закону Божого! Завжди і за будь-яких обставин порушення 
Закону — ганьба для Бога та прокляття для людини. Саме 
так ми повинні розцінювати це, незалежно від того, хто його 
чинить та яким прекрасним не видається мотив до цього.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 146).
Чисті серцем Бога побачать. Нечисті думки опоганюють 

душу, руйнують моральність та зводять нанівець вплив Свя-
того Духа. Вони затьмарюють духовний зір, отож людина не 
здатна бачити Бога. Господь може прощати і прощає покаян-
ного грішника, але, незважаючи на це прощення, душа зали-
шається заплямованою. Хто хоче чітко розпізнати духовну 
істину, той має відкинути всяку нечистоту мови або думки. 

(Бажання віків. С. 302).
Дехто визнає, що потурання гріху — зло, але виправдо-

вує себе, заявляючи, що не може перемогти свої пристрасті. 
Це жахливе визнання для кожної людини, котра прикликає 
Ім’я Христа. «Хай відступить від неправди кожний, хто при-
кликає Господнє Ім’я!» (2 Тим. 2:19). Звідки така слабкість? 
Причина в тому, що тваринні схильності зміцнюються за 
допомогою вправ, поки не почнуть домінувати над вищи-
ми спонуканнями. Чоловікам і жінкам бракує принципу. 
Вони духовно помирають, бо так довго плекали свої при-
родні бажання, що, здається, втратили силу управляти со-
бою. Нижчі пристрасті їхнього єства захопили кермо влади, 
і те, що мало бути панівною силою, стало слугою гріховних 
пристрастей. Душа потрапила в найпринизливіше рабство. 



155

Чуттєвість гасить прагнення до святості й руйнує духовне 
благополуччя.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 148).

Не занечищуйте Божого храму

У ці останні дні особлива робота сатани полягає в тому, 
щоб заволодіти розумом молоді, розбестити думки, розпа-
лити пристрасті, бо він знає, що в такий спосіб може спону-
кати до нечистих дій; а коли всі благородні властивості душі 
втратять свою силу, він зможе управляти ними так, щоб за-
довольнити власні наміри.

(Виховання дітей. С. 440).
Моя душа уболіває за молодих людей, характер яких 

формується в цей вік виродження. Я хвилююся за їхніх 
батьків, бо мені було показано, що вони здебільшого не ро-
зуміють свого обов’язку належно виховувати дітей.  Увагу 
звертають на звичаї та моду; діти швидко засвоюють цю 
науку і стають розбещеними, а батьки, потураючи їм, самі 
перебувають у стані заціпеніння, не помічаючи небезпеки. 
Дуже мало молодих людей вільні від розтління. Їх звіль-
няють від фізичної праці переважно через побоювання, що 
вони перевтомляться. Батьки самі несуть тягарі, які мали б 
нести їхні діти. 

Перевтомлюватися погано, але ще більше треба боятися 
наслідків неробства. Бездіяльність призводить до потуран-
ня порочним звичкам. Працьовитість навіть на одну п’яту 
так не втомлює і не виснажує, як шкідлива звичка мастурбу-
вати. Батьки, будьте певні: якщо проста, добре організована 
праця виснажує ваших дітей, то, крім їхньої праці, є інше, 
що знесилює їхню нервову систему й викликає почуття по-
стійної втоми. Знайдіть своїм дітям фізичну роботу, котра 
приведе в дію м’язи й нерви. Утома, яка супроводжує таку 
працю, зменшить їхню схильність до потурання шкідливим 
звичкам.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 348, 349).

Розділ 17. Чистота серця і життя



156 Поради для Церкви

Уникайте читати й дивитися на те, що викликає нечисті 
думки. Розвивайте моральні й інтелектуальні сили.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 410).
Бог вимагає від вас контролювати не тільки свої думки, а й 

пристрасті й почуття. Ваше спасіння залежить від самовладан-
ня в цих питаннях. Пристрасті й почуття — могутні чинники. 
Якщо їх неправильно застосовувати, якщо вони не займають 
належне місце, то завдяки своїй силі можуть спричинити вашу 
загибель, залишивши вас жалюгідною руїною без Бога й надії. 

Якщо ви захоплюєтеся марними мріями, дозволяючи 
думкам зосереджуватися на нечистих сюжетах, то ви певною 
мірою настільки ж винні перед Богом, як ніби ваші думки 
втілилися в реальні дії. Вашим діям завадила лише відсут-
ність можливості. Удень і вночі поринати в мрії, фантазува-
ти — погана й надзвичайно небезпечна звичка. Якщо вона 
укоріниться, тоді буде неможливо подолати її та спрямувати 
думки на чисті, святі й піднесені теми. Вам доведеться ста-
ранно охороняти свої очі, вуха й узагалі всі органи чуття, 
якщо бажаєте керувати своїми думками й не дозволяти суєт-
ним і розпусним вигадкам плямували ваші душі. Тільки сила 
благодаті може здійснити цю вельми бажану працю.

 (Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 561).
При розумовому перевантаженні під час навчання збіль-

шується потік крові до мозку, а це спричиняє хворобливу 
збудливість, яка призводить до послаблення самовладання, 
отож людина надто часто опиняється під владою імпульсу 
або примхи. Так відчиняються двері для моральної нечисто-
ти. Неправильне використання та бездіяльність фізичних 
сил великою мірою є причиною потоку морального розтлін-
ня, що заполонив світ. «Пиха, ситість їжі та преспокійний 
спокій» (Єзек. 16:49) ‒ такі ж смертельні вороги для люд-
ського прогресу в цьому поколінні, як і тоді, коли вони при-
звели до знищення Содома.

(Виховання та освіта. С. 209).
Потурання низьким пристрастям призводить дуже бага-

тьох до того, що вони закривають очі на світло, оскільки бо-
яться побачити в собі гріхи, яких не хочуть залишати. Усі мо-



157

жуть побачити, якщо захочуть. Якщо люди оберуть темряву 
замість світла, їхній злочин не стане від цього менш тяжким.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 352).
Краще смерть, ніж зганьбити або порушити Закон Божий — 

таким має бути гасло кожного християнина. Як народ, котрий 
називає себе реформатором і дорожить найсерйознішими іс-
тинами Слова Божого, ми повинні піднести стандарт значно 
вище за теперішній. Необхідно швидко реагувати на гріх та 
грішників у церкві, щоб не заразилися інші. Істина й чистота 
вимагають від нас більш ґрунтовної праці з очищення табору 
від «Аханів». Нехай люди, котрі обіймають відповідальні по-
сади, не миряться з гріхом у брата. Покажіть йому, що він має 
або залишити свої гріхи, або відділитися від церкви.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 147).
Молодь може мати такі тверді принципи, що наймогут-

ніші спокуси сатани не похитнуть їхньої вірності. Самуїл у 
дитинстві жив у найбільш розтлінних умовах. Він бачив і чув 
таке, що засмучувало його душу. Сини Ілія, котрі служили 
священниками, перебували під владою сатани. Ці люди опо-
ганювали навколишню атмосферу. Чоловіки й жінки щодня 
підпадали під владу чар гріха і зла, однак Самуїл залишався 
непорочним. Одяг його характеру був незаплямованим. Він 
не товаришував зі злом та не вбачав жодного задоволення в 
гріхах, страхітливий розголос про які наповнив собою весь 
Ізраїль. Самуїл любив Бога, його душа була так тісно з’єдна-
на з Небом, що до нього був посланий ангел з повідомлен-
ням про гріхи синів Ілія, котрі розтлівали Ізраїль. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 472-474).

Результат морального опоганення

Декотрі з тих, хто пишномовно заявляє про своє віро-
виз нання, не розуміють гріха мастурбації та його неминучих 
наслідків. Давно укорінена звичка засліпила їхнє розуміння. 
Вони не усвідомлюють надзвичайної гріховності цього гріха, 
який призводить до деградації, ослаблює нервову   систему й 

Розділ 17. Чистота серця і життя



158 Поради для Церкви

нищить нервову силу мозку. Коли моральний принцип пере-
буває в конфлікті з укоріненою звичкою, він украй слабкий. 
Урочисті вістки з Неба не зможуть справити сильного вра-
ження на серце, не зміцнене проти потурання цьому пороку, 
який спричиняє деградацію. Чутливі нерви мозку втрачають 
здоровий тонус через хворобливе збудження, викликане ба-
жанням задовольнити протиприродний потяг до чуттєвого 
задоволення. 

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 347).
Більше за будь-яке інше зло деградації людського роду 

посприяло моральне опоганення. Воно набуває тривожного 
розмаху й стягає усілякі хвороби. 

Батьки зазвичай не підозрюють, що їхнім дітям щось ві-
домо про цей порок. У дуже багатьох випадках справжніми 
грішниками є батьки. Вони зловживають перевагами шлюбу 
і внаслідок потурання зміцнюють свої тваринні пристрасті. 
Щойно ці пристрасті закріплюються, тоді моральні й інте-
лектуальні здібності слабнуть. Духовне придушується чуттє-
вим. Діти народжуються із сильно розвинутими тваринними 
пристрастями, бо їм передається відбиток характеру батьків. 
Діти, котрі народжуються в таких батьків, майже неминуче 
й природно віддаються огидним звичкам таємного пороку. 
Діти будуть покарані за гріхи батьків, тому що батьки пере-
дають їм власні пожадливості.

Ті, хто цілковито укорінився в цьому згубному для тіла й 
душі пороку, рідко заспокоюються, доки не передадуть свій 
тягар таємного зла тим, з ким спілкуються. Відразу пробу-
джується цікавість, і пізнання пороку передається від юнака 
до юнака, від дитини до дитини, доки не залишиться майже 
нікого необізнаного із застосуванням цього гріха, який при-
зводить до деградації.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 391, 392). 
Таємні звички неминуче руйнують сили організму. 

Будь-яка непотрібна життєва дія призводить до пригні-
ченості. Мозок, найбільш життєво важливий капітал мо-
лодих людей, у ранньому віці зазнає величезного наванта-
ження, яке спричиняє недостатність і велике виснаження, 



159

залишаючи організм незахищеним перед будь-якими хво-
робами.

Якщо погана звичка практикується з 15-річного віку й 
далі, організм починає протестувати проти насильства, від 
якого постраждав і продовжує страждати. Він змусить лю-
дину нести покарання за порушення його законів, особливо 
у віці від 30 до 45 років. Це виявлятиметься в різних захво-
рюваннях, таких як ураження хребта, печінки, легень, у не-
вралгії, ревматизмі, хворобі нирок, ракових пухлинах. Коли 
частина делікатної системи в організмі виходить з ладу, на 
решту лягає більше навантаження, тому порушуються дії 
прекрасного природного механізму, що часто призводить до 
раптових розладів організму, наслідком яких є смерть. 

Руйнувати чиєсь життя поступово, але постійно — в очах 
Неба не менший гріх, ніж забрати його миттєво. Люди, котрі 
своїми неправильними діями піддають себе неминучому руй-
нуванню, понесуть покарання тут і, якщо не переживуть гли-
бокого розкаяння, не будуть допущені на Небо в майбутньо-
му, так само, як і людина, котра забирає чиєсь життя миттєво. 
Воля Божа встановлює зв’язок між причиною та наслідком. 

Ми не кажемо, що вся молодь зі слабким здоров’ям вин-
на в практикуванні недобрих звичок. Серед страждальців 
від різних причин, над якими вони не мають влади, є люди 
цнотливі й совісні. 

Таємний порок нищить високі наміри, серйозні праг-
нення й силу волі, котрі формують хороший духовний ха-
рактер. Усі, хто хоч частково має справжнє уявлення про 
те, що означає бути християнином, знають: послідовники 
Христа, як і Його учні, зобов’язані повністю підкоряти Його 
волі всі свої пристрасті, усі фізичні сили й розумові здібно-
сті. Людина, якою керують її пристрасті, не може бути по-
слідовником Христа. Вона надто віддана служінню своєму 
господареві, автору всякого зла, щоб залишити свої порочні 
звички й обрати служіння Христу.

(Виховання дітей. С. 444-446).
Якщо молоді люди запозичують огидні звички, коли їх-

ній дух ще не став зрілим, вони ніколи не матимуть сили 

Розділ 17. Чистота серця і життя



160 Поради для Церкви

для повного і правильного фізичного, розумового й мо-
рального розвитку.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 351). 
Єдина надія для тих, хто має порочні звички, ‒ назавжди 

залишити їх, якщо вони надають якогось значення здоров’ю 
в цьому житті та спасінню у вічності. Якщо цим звичкам по-
турають тривалий час, необхідне рішуче зусилля, щоб чини-
ти опір спокусі й відмовитися від порочного потурання.

(Виховання дітей. С. 464).
Наші діти мають єдиний надійний захист від усіх по-

рочних звичок — прагнення бути прийнятими до Христової 
отари й перебувати під пильною опікою вірного істинного 
Пастиря. Якщо вони прислухаються до Його голосу, Він уря-
тує їх від усякого зла, захистить від будь-якої небезпеки. Він 
каже: «Мої вівці слухаються Мого голосу… і вони йдуть за 
Мною». У Христі вони знайдуть пасовища, здобудуть силу й 
надію. Їх не буде непокоїти тривожне прагнення знайти те, 
що відвертало б розум і задовольняло серце. Вони знай шли 
дорогоцінну перлину, і тепер їхній розум відчуває мир та 
спокій. Їхні задоволення чисті, мирні, піднесені, небесного 
характеру. Такі задоволення не залишають болісних спога-
дів чи докорів сумління, не шкодять здоров’ю, не виснажу-
ють розуму, натомість є здоровими.

(Виховання дітей. С. 467).



Розділ 18

Обираючи чоловіка 
чи дружину

Шлюб справляє вплив на ваше життя 
як у цьому світі, так і в прийдеш-
ньому. Справжній християнин не 

зробить жодного кроку в цьому напрямку, 
доки не переконається, що Бог схвалює його 
вибір. Він не матиме бажання робити цей 
вибір на власний розсуд, усвідомлюючи, що 
Бог має зробити це за нього. Не намагайте-
ся догоджати собі, адже Христос не робив 
цього. Я не хочу, щоб хтось зрозумів мої 
слова неправильно: ніхто не повинен одру-
жуватися з людиною, яку не кохає. Це гріх. 
Однак не можна дозволяти, щоб примхи або 
почуття призвели вас до руйнації. Бог закли-
кає нас віддати Йому все своє серце, любов і 
найчистіші почуття. 

Маючи намір одружитися, люди повин-
ні замислитися, яким буде характер і вплив



162 Поради для Церкви

створеної ними сім’ї. Коли ж вони стануть батьками, на них 
буде покладена священна відповідальність. Від них вели-
кою мірою залежить благополуччя їхніх дітей у цьому сві-
ті, а також щастя у світі прийдешньому. Переважно батьки 
визначають фізичний і моральний взірець, який засвоюють 
їхні діти. Від стану родини залежить стан суспільства: вплив 
кожної сім’ї буде покладений на шальку терезів, котра або 
підійметься вгору, або опуститься донизу.

Християнська молодь має бути дуже обережною в питан-
нях дружби й вибору друга життя. Остерігайтеся, аби те, що 
здається вам чистим золотом, не виявилося низькопробним 
металом. Дружба зі світом — це перешкода на вашому шляху 
служіння Богові. Чимало душ гине внаслідок нещасливих ді-
лових чи шлюбних зв’язків з тими людьми, котрі не можуть 
сприяти ані духовному піднесенню, ані ушляхетненню. Зва-
жуйте кожне почуття, вивчайте кожну рису характеру особи, 
з котрою сподіваєтеся з’єднати власну долю. Цей крок — один 
з найважливіших у вашому житті, тому не поспішайте. Якщо 
ви кохаєте, нехай ваше кохання не буде сліпим.

Старанно подумайте про те, яким буде ваше подружнє 
життя: щасливим чи, може, негармонійним і нещасним. За-
питайте себе: «Чи допоможе мені цей шлюб на моєму шля-
ху до Небес? Чи зміцнить він мою любов до Бога, чи розши-
рить сферу корисного впливу в житті?» Якщо відповіді будуть 
ствердними, тоді в страху Божому продовжуйте йти вперед.

При виборі друга життя потрібно діяти так, щоб забезпе-
чити найкращий фізичний, розумовий і духовний розвиток 
подружжя й дітей, щоб як одні, так і інші стали благословен-
ням для ближніх та шанували свого Творця.

Якості, якими має володіти 
майбутня дружина

Нехай юнак шукає таку подругу, котра могла би бути по-
руч, несучи свою частку життєвих турбот, своїм впливом обла-
городжувати, очищати його та ощасливлювати своєю любов’ю. 



163

«Жінка розумна ‒ від Господа». «Довіряє їй серце її чоло-
віка… Вона чинить для нього добро, а не зло, по всі дні свого 
життя». «Свої уста вона відкриває на мудрість, і милостива 
наука їй на язиці. Доглядає вона ходи дому свого, і хліба з лі-
нивства не їсть. Устають її діти, і хвалять її, чоловік її — й він 
похваляє її: “Багато було тих чеснотних дочок, та ти їх усіх 
перевищила!”». «Хто жінку чеснотну знайшов, знайшов той 
добро, і милість отримав від Господа».

Необхідно розглянути такі питання: чи людина, з котрою 
ви одружитеся, принесе щастя до вашого дому? Чи вона за-
ощадлива господиня? Чи, вийшовши заміж, не почне витра-
чати не тільки свій, а й ваш заробіток на те, щоб задоволь-
нити своє марнославство через прихильність до зовнішнього 
й показного? Чи дотримується вона правильних принципів у 
цьому питанні? Чи можна вже зараз на неї в чомусь покла-
датися?.. Я знаю: чоловік, засліплений коханням і думками 
про шлюб, може не надати цим питанням належного значен-
ня. Однак їх обов’язково потрібно розглянути, оскільки вони 
справлятимуть вплив на ваше майбутнє життя.

Обираючи собі дружину, вивчайте її характер. Чи буде 
вона терплячою й старанною? Чи може відмовитися опіку-
ватися вашою матір’ю й батьком саме тоді, коли вони потре-
буватимуть люблячого сина та його підтримки? А, можливо, 
під її впливом він уникатиме їхнього товариства, виконуючи 
бажання та задовольняючи усі примхи дружини, а батьки за-
мість того, щоб придбати люблячу доньку, втратять і сина?

Якості, якими має володіти 
майбутній чоловік

Кожна жінка, перш ніж вийти заміж, повинна подумати, 
чи достойною людиною є той, з ким вона бажає поєднати 
свою долю; яке його минуле; чи чисте його життя; чи його 
кохання благородне й високе, чи це лише чуттєве захоплен-
ня. Чи володіє він такими рисами характеру, які зроблять її 
щасливою? Чи зможе вона знайти в його любові справжній 

Розділ 18. Обираючи чоловіка чи дружину



164 Поради для Церкви

мир і радість? Чи буде їй дозволено зберегти власну індиві-
дуальність, чи, навпаки, вона буде змушена підкорити свої 
думки, погляди й сумління чоловікові?.. Чи зможе вона ша-
нувати вимоги Спасителя понад усе інше? Чи зможе зберегти 
в чистоті й святості тіло, душу, думки й наміри? Ці питан-
ня мають істотне значення для благополуччя кожної жінки, 
кот ра виходить заміж.

Якщо жінка бажає спокійного, щасливого заміжжя та хоче 
уникнути нещастя й горя в майбутньому, то перш ніж виявити 
свої почуття, вона має з’ясувати, чи має її коханий матір; який 
у неї характер; чи усвідомлює він свої обов’язки щодо матері, 
чи зважає на її побажання та чи піклується про її щастя. Якщо 
він не поважає і не шанує матері, то чи виявлятиме пошану 
і любов, доброту й увагу до своєї дружини? Коли новизна 
шлюбних стосунків зникне, чи продовжуватиме він кохати її, 
чи буде терпляче ставитися до її помилок, а може, виявлятиме 
дух критики, деспотизму, нав’язуючи свою волю? Справжня 
любов закриє очі на багато помилок, вона не помітить їх.

Нехай молода жінка погоджується мати за друга життя лише 
того, хто володіє чистими, мужніми рисами характеру, є старан-
ним, наполегливим і чесним, любить Бога та боїться Його.

Стережіться нешанобливих. Тримайтеся осторонь тих, 
хто полюбляє неробство та глузує зі святих речей. Не товари-
шуйте з тим, хто промовляє богозневажливі слова та прикла-
дається до чарки. Не приймайте пропозиції людини, яка не 
усвідомлює своєї відповідальності перед Богом. Чиста істина, 
що освячує душу, дасть мужність звільнитися від найприємні-
шого знайомства з людиною, котра, як вам відомо, не любить 
і не боїться Бога та не має жодного поняття про принципи іс-
тинної праведності. Ми можемо змиритися з вадами й необіз-
наністю друга, але не з його пороками.

Любов — дорогоцінний дар Ісуса

Любов — дорогоцінний дар, який ми отримуємо від Ісу-
са. Чиста, свята любов — не просто почуття, а й принцип. Хто 



165

сповнений справжньою любов’ю, не може діяти нерозважли-
во або бути засліпленим. Не часто можна побачити справжнє, 
щире, віддане й чисте кохання. Це рідкісний скарб. Пристрасть 
також часто називають коханням. Справжня любов — це висо-
кий, святий принцип, повністю відмінний від тієї любові, яка 
прокидається під впливом пориву та враз згасає, зіткнувшись 
із суворим випробуванням. Любов — рослина небесного похо-
дження, яку необхідно плекати й живити. Ніжні серця, щирі, 
сказані з любов’ю слова зроблять сім’ї щасливими й поширю-
ватимуть добрий вплив на всіх, хто довкола.

Чиста любов відкриває Богові всі свої плани та перебуває в 
повній гармонії з Духом Божим; натомість пристрасть — сва-
вільна, необачна, нерозважлива; вона не визнає жодних обме-
жень і здатна створити кумира з того, на кому зупиняється її 
вибір. Божа благодать виявлятиме себе в манерах і поведінці 
того, хто має справжню любов. Кожний крок, зроблений на-
зустріч шлюбу, відзначатиметься скромністю, простотою, щи-
рістю, моральністю й релігійністю. Керуючись такими прин-
ципами, люди не будуть захоплені одне одним настільки, щоб 
втратити інтерес до молитовного зібрання чи богослужіння. 
Їхня ревність до істини не згасне через недбале ставлення до 
можливостей і переваг, які Бог милостиво дарував їм.

Кохання, основу якого становить лише чуттєве задо-
волення, — свавільне, нерозсудливе, неприборкане. Честь, 
правда й усі благородні, високі розумові сили поневолені 
пристрастю. Чоловік, зв’язаний кайданами такого палкого 
захоплення, надто часто буває глухим до голосу розуму й 
сумління; ані докази, ані благання неспроможні переконати 
в нерозважливості його поведінки.

Справжнє кохання — це не сильна, полум’яна, шале-
на пристрасть. Навпаки, воно спокійне й глибоке за своєю 
природою. Воно спрямовує свій погляд не на зовнішнє; його 
приваблюють лише риси характеру. Таке кохання мудре й 
проникливе, воно щире й постійне у своїх уподобаннях.

 Любов, яка виходить за межі пристрасті й емоційних 
поривів, стає одухотвореною та виявляється в словах і діях. 
Хрис тиянинові мають бути притаманні ніжність і любов, 

Розділ 18. Обираючи чоловіка чи дружину



166 Поради для Церкви

вільна від усяких пороків, роздратування, нетерпимості; бла-
годать Христа повинна пом’якшити грубі, різкі манери.

Для прийняття правильного рішення необхідні молитва 
й дослідження Біблії. 

Заснований Богом шлюб — це священна постанова, і, 
одружуючись, ніколи не слід керуватися духом егоїзму. Люди, 
котрі мають намір зробити цей крок, повинні серйозно, з мо-
литвою роздумувати над його важливістю, просячи Боже-
ственної поради, щоб знати, чи є на те воля Господа. Необхід-
но уважно дослідити настанови з цього питання, дані в Слові 
Божому. Небо із задоволенням дивиться на шлюб, укладений 
зі щирим бажанням дотримуватися біблійних вказівок.

Якщо і є якесь питання, котре вимагає спокійного 
твердого підходу, то це питання шлюбу. Якщо й виникає 
 коли-небудь потреба в Біблії як у радникові, то це перед 
тим, як зробити крок, що зв’язує людей воєдино для спіль-
ного життя. Однак існує загальноприйнята думка, що в цьо-
му питанні необхідно керуватися почуттями, і здебільшого 
любовний сентименталізм стає біля керма й веде людей до 
неминучої загибелі. Саме в цьому питанні молоді люди ви-
являють менше розважливості, ніж у будь-якому іншому, 
саме тут вони відмовляються бути розсудливими. Питання 
одруження, здається, має над ними магічну владу. Вони не 
підкоряються Богові, перебувають у полоні почуттів, при-
ховуючи свої дії, неначе бояться, що хтось може перекрес-
лити їхні плани. 

Чимало людей пливе в напрямку небезпечної гавані. 
Вони потребують лоцмана, але не бажають прийняти таку 
необхідну допомогу, вважаючи, що самі здатні керувати 
своїм життєвим кораблем, та не усвідомлюючи, що ось-ось 
можуть натрапити на підводну скелю і зруйнувати свою 
віру й щастя… Якщо вони не будуть старанно вивчати Сло-
во [Біблію], то припустяться серйозних помилок, котрі за-
тьмарять їхнє щастя й щастя інших як у нинішньому, так і 
прийдешньому житті. 

Якщо чоловіки й жінки мають звичай молитися двічі на 
день до того, як почнуть думати про одруження, то вони по-



167

винні молитися чотири рази на день, коли мають намір зро-
бити цей крок. Шлюбний союз — це союз, який впливає на 
життя і в цьому світі, і в майбутньому…

Сьогодні більшість шлюбів та манера їх укладання роб-
лять їх однією з ознак останнього часу. Люди настільки 
вперті і свавільні, що в цьому питанні не беруть до уваги 
Бога. Релігією нехтують, наче вона не відіграє жодної ролі в 
цьому серйозному й важливому питанні. 

Порада богобоязливих батьків

Якщо шлюб приносить стільки лиха, то чому б молодим 
не стати мудрими? Чому вони продовжують вважати, що не 
потребують порад старших, досвідченіших людей? У ділових 
питаннях люди виявляють велику обережність. Перш ніж 
узятися за якусь важливу справу, вони готуються до цього. 
Цій справі присвячують час, гроші, багато ґрунтовних дослі-
джень, щоб уникнути невдачі.

Наскільки ж більшу обережність необхідно виявляти в 
питанні шлюбних стосунків — стосунків, які впливають на 
майбутні покоління й майбутнє життя! Однак замість цього 
справа часто починається із жартів і легковажності, поривів і 
пристрастей, нерозсудливості й нестачі здорового судження. 
Це можна пояснити лише тим, що сатані до вподоби бачити 
у світі лихо й руйнацію і він плете свої тенета, щоб упіймати 
душі. Диявол радіє, коли такі необачні люди втрачають ра-
дість у цьому світі й вічну оселю у світі прийдешньому. 

Чи повинні діти керуватися лише своїми бажаннями й 
нахилами, не звертаючи уваги на поради й думку батьків? 
Декотрі, здається, ніколи не беруть до уваги ані бажання й 
уподобань батьків, ані їхніх зрілих міркувань. Егоїзм замк-
нув двері їхніх сердець перед синівською любов’ю. Розум 
молодих потрібно пробудити, щоб вони усвідомили це. 
 П’ята заповідь — єдина заповідь з обітницею, але закохані, 
висуваючи свої вимоги, легковажно ставляться до неї, а то й 
зовсім ігнорують її. Нехтування любов’ю матері, зневажливе 

Розділ 18. Обираючи чоловіка чи дружину



168 Поради для Церкви

ставлення до турботи батька — це гріх, який зазначений про-
ти імен багатьох молодих людей.

Однією з найбільших помилок у цьому плані є така дум-
ка: не слід ранити ніжних почуттів молодих недосвідчених 
людей, не повинно бути жодного втручання в їхні сердеч-
ні справи. Якщо будь-коли існувала тема, котру необхідно 
всебічно розглянути, то це тема шлюбу. Допомога досвідче-
них людей та спокійне ретельне зважування всіх обставин 
справи вкрай необхідні. Переважна більшість людей ста-
виться до цього питання надто легковажно. 

Юні друзі, радьтеся з Богом та зі своїми богобоязливи-
ми батьками. Моліться про це.

Ви запитаєте: «Чи можуть батьки обирати своєму синові 
чи дочці друга життя, не зважаючи на їхні думку й почуття?» 
Я ставлю запитання так, як воно має стояти: чи можуть син 
або дочка обрати собі друга життя, не порадившись спочат-
ку з батьками, оскільки такий крок може істотно вплинути 
на щастя батьків, якщо вони люблять своїх дітей? Та чи по-
винна дитина, незважаючи на поради і благання батьків, на-
полягати на своєму? Я рішуче відповідаю: «Ні, навіть якщо 
їй ніколи не доведеться одружитися». П’ята заповідь забо-
роняє такі дії: «Шануй батька твого і матір твою, щоб довгі 
були твої дні на землі, яку Господь, Бог твій, дає тобі!» Ця 
заповідь містить обітницю, яку Господь неодмінно виконає 
для слухняних Йому. Мудрі батьки ніколи не оберуть для 
своїх дітей друга життя, усупереч їхнім бажанням.

Батьки й матері повинні розуміти, що на них покладено 
обов’язок бути порадниками в любовних почуттях молоді, 
щоб ті обирали відповідних супутників життя. Вони мають 
усвідомлювати цей обов’язок та своїм повчанням і прикла-
дом, за допомогою Божої благодаті, так формувати характе-
ри дітей з раннього дитинства, щоб вони були чисті, благо-
родні, прагнули до добра й правди. Такі люди приваблюють 
одне одного; найкраще оцінити людину може подібний до 
неї. Нехай же любов до істини, чистоти й добра буде рано 
прищеплена в душі, тоді молодь шукатиме товариства тих, 
хто володіє такими якостями. 



169

Застереження для тих, 
хто планує укласти шлюб

Молодь забагато покладається на власні почуття. Не 
варто надто швидко захоплюватися і так само легко потрап-
ляти в полон привабливої зовнішності коханої людини. За-
лицяння в наш час нерідко обертається обманом і лицемір-
ством, за допомогою якого ворог душ сподівається досягти 
значно більше, ніж Господь. Якщо десь і потрібний здоро-
вий глузд, то передусім у цій справі. Проте фактично його 
замало виявляють у таких випадках.

Необхідно остерігатися, як прокази, мрійливості, любов-
ного томління, сентиментальності. Багатьом молодим чоло-
вікам і жінкам у наш час бракує чеснот, тому слід бути дуже 
обережними...

Нині можна часто побачити в молоді дешевий сентимен-
талізм, змішаний з релігійними почуттями. 

Сестро, Бог вимагає від тебе перетворення. Благаю тебе: 
виховуй у собі високі почуття! Свої розумові й фізичні сили 
присвяти служінню своєму Викупителеві, Котрий купив 
тебе дорогою ціною. Освяти свої думки й почуття, щоб усі 
твої справи були зроблені в Бозі.

Ангели сатани спостерігають за тими, хто проводить 
більшу частину ночі в залицяннях. Якби їхні очі були від-
криті, вони побачили б ангела, котрий записує їхні слова 
й учинки. Порушуються закони здоров’я і пристойнос ті. 
Було б доречніше включити ці години залицяння перед 
шлюбом у своє подружнє життя. Однак, як правило, з укла-
данням шлюбу закінчується захоплення, яке виникло під 
час залицяння. 

Сатана знає, з чим має справу, тому виявляє всю свою 
диявольську мудрість, щоб за допомогою різних хитрощів 
занапастити й погубити душі. Він стежить за кожним кро-
ком, навіює різні думки, до яких людина часто прислухаєть-
ся більше, ніж до порад Божого Слова. Ці небезпечні тенета 
майстерно сплетені, щоб спіймати молодих і необачних. Час-
то вони замасковані під прикриттям світла, але їхні жертви 

Розділ 18. Обираючи чоловіка чи дружину



170 Поради для Церкви

зазнають багатьох скорбот. Як наслідок — ми всюди бачимо 
крах і загибель людей.

Недостойна поведінка

Гра на почуттях — чималий злочин в очах святого Бога. 
Проте декотрі чоловіки виявляють увагу до молодих дівчат, 
щоб домогтися їхньої прихильності, після чого йдуть влас-
ним шляхом, забуваючи свої слова та не замислюючись над 
можливими наслідками. Захопившись новою особою, вони 
повторюють їй ті самі слова та виявляють ті самі знаки ува-
ги. Така вдача виявить себе й у подружньому житті. Шлюбні 
стосунки не завжди роблять нестійкий розум твердим, мін-
ливе — тривалим та вірним принципові. Постійність стом-
лює таких людей, а нечисті думки виявляють себе в гріхов-
них учинках. Отож украй важливо, щоб молодь підперезала 
стегна свого розуму й була такою обережною в поведінці, 
щоб сатана не міг звести її з доброго шляху.

Молодий чоловік, котрий знаходить задоволення в това-
ристві молодої дівчини та завойовує її прихильність потай від 
її батьків, поводиться неблагородно й не по-християнськи 
щодо дівчини та її батьків. Унаслідок таємних зустрічей він 
може запанувати над її розумом, однак через це стає нездат-
ним виявити шляхетність і чистоту душі, якими повинні во-
лодіти всі Божі діти. Щоб досягти своєї мети, такі чоловіки 
вдаються до вчинків, які не можна назвати щирими й від-
критими згідно з біблійним мірилом. Навпаки, вони виявля-
ють невірність до тих, хто любить їх та намагається бути для 
них добрим опікуном. Одруження, яке відбувається за таких 
умов, не узгоджується зі Словом Божим. Хто відвертає увагу 
доньки від її обов’язку, той спотворює її уявлення про чіт-
кі, ясні Божі вимоги, які передбачають послух та пошану до 
батьків, і той не буде вірний своїм шлюбним зобов’язанням... 

«Не кради», — було написано Божим перстом на кам’я-
них таблицях, проте як часто люди виправдовують таєм-
не викрадення почуттів любові й прихильності! Тривають 



171

оманливі залицяння та зустрічі на самоті, доки в недосвід-
ченої молодої жінки, котра ще не знає, до чого може призве-
сти її захоплення, певною мірою не ослабне почуття любові 
й прихильності до батьків і вона зосередиться на тому, хто 
всією своєю поведінкою свідчить, що не вартий її любові. 
Біб лія засуджує будь-який обман...

Люди, які називають себе християнами, життя яких від-
значається чистотою і котрі, можливо, розважливі в усіх 
інших питаннях, у цьому разі припускаються великої по-
милки. Вони виявляють рішучість і силу волі, перед якими 
безсилі всі докази. Людські почуття й бажання полонять їх 
настільки, що вони втрачають бажання досліджувати Біблію 
та можливість ввійти в тісні стосунки з Богом. Варто зробити 
лише перший крок, переступивши межу жіночої скромності, 
як наймерзенніша розпуста не здаватиметься більше гріхом. 
На жаль, нині ми стаємо свідками того, до якого страшного 
зла у світі може призвести вплив жінки! Через спокуси «чу-
жих жінок» тисячі перебувають у в’язницях, багато хто вко-
ротив собі віку, а чимало відібрало життя іншим. Правдиви-
ми є слова Святого Письма: «Її ноги до смерті спускаються, 
шеолу тримаються кроки її».

Сигнальні вогні, що попереджають про небезпеку, роз-
міщені вздовж життєвої дороги, щоб застерегти людей від 
небезпечної забороненої території. Однак, незважаючи на 
це, чимало людей обирає фатальний шлях усупереч вимогам 
розуму, нехтуючи Законом Божим та виявляючи презирство 
до Його судів. 

Ті, хто бажає зберегти фізичне здоров’я, силу розуму й 
моральну чистоту, мають «уникати юнацьких пожадливо-
стей». Християни, які рішуче й наполегливо докладатимуть 
зусиль з метою зупинити в нашому середовищі зло, яке зух-
вало й самовпевнено підноситься, зазнають ненависті й на-
клепів людей, що чинять неправду, але Бог прославить і ви-
нагородить їх.

(Християнська родина. С. 43-57, 70-75).

Розділ 18. Обираючи чоловіка чи дружину



Розділ 19

Не одружуйтеся 
з невіруючими

Християнський світ загалом байдужий 
до вчення Слова Божого щодо шлюбу 
християн з невіруючими, і це викликає 

подив та занепокоєння. Чимало людей, котрі 
кажуть, що люблять і бояться Бога, воліють 
краще діяти на власний розсуд, аніж прийняти 
поради Безмежної Мудрості. У питаннях, які 
мають життєво важливе значення для щас тя 
й добра обох сторін у цьому світі й у вічності, 
розум, розважливість і страх Божий відкида-
ють убік; у досягненні своїх бажань люди ке-
руються сліпою пристрастю й упертістю. 

Чоловіки й жінки, виявляючи в інших ви-
падках здоровий глузд і розважливість, від-
мовляються прислухатися до порад; вони глухі 
до вмовлянь та благань друзів, родичів і слу-
жителів Божих. Слова перестороги вони роз-
цінюють як набридливе втручання в особисті



173

справи, а вірного друга, котрий намагається напоумити їх, 
сприймають як ворога. Усе відбувається так, як до вподоби 
сатані. Він полонить душу, заворожує й засліплює її. Розум 
втрачає контроль над людиною, поступаючись похоті; низь-
кі пристрасті опановують жертву, і надто пізно вона починає 
усвідомлювати, що поневолена й нещасна. Ця картина — не 
плід уяви, вона заснована на реальних фактах. Бог не схва-
лює зв’язків, чітко заборонених Ним.

Господь заборонив стародавнім ізраїльтянам поєднува-
тися через шлюб з навколишніми народами-ідолопоклон-
никами: «Не споріднюйся з ними: дочки своєї не даси його 
синові, а його дочки не візьмеш для сина свого». Гос подь 
пояснює причину такої заборони. Безмежна Мудрість, 
 передбачаючи наслідки таких зв’язків, проголошує: «Бо він 
відверне сина твого від Мене, і вони служитимуть іншим бо-
гам, — і запалиться Господній гнів на вас, і Він скоро тебе 
вигубить». «Бо ти святий народ для Господа, Бога свого, — 
тебе вибрав Господь, Бог твій, щоб ти був Йому вибраним 
народом зо всіх народів, що на поверхні землі...» У Новому 
Завіті також містяться подібні заборони щодо шлюбів хрис-
тиян з невіруючими. Апостол Павло в Першому посланні 
до коринтян писав: «Жінка зв’язана [законом], доки живе 
її чоловік. Якщо ж помре чоловік, вона вільна вийти заміж, 
за кого хоче, тільки щоб у Господі». У другому посланні він 
підкреслив: «Не впрягайтеся разом з невірними в чуже ярмо. 
Що може бути спільного в праведності з беззаконням? Що 
спільного у світла і темряви? Яка згода Христа з Веліяром? 
Яка частка вірного з невірним? Або яка згода між Божим 
храмом та ідолами? Адже ми ‒ храм Живого Бога, як сказав 
Бог: Оселюся в них і ходитиму, і буду їхнім Богом, а вони 
будуть Моїм народом! Тому вийдіть з-поміж них і відділіть-
ся, — каже Господь, — і до нечистого не доторкайтеся, і Я 
прийму вас, і буду вам Отцем, а ви будете для Мене синами й 
дочками, — каже Господь Вседержитель!»

Божому народові не слід ступати на заборонену терито-
рію. Господь не дозволяє шлюби віруючих із невіруючими. 
Проте часто ненавернене серце прислухається до власних 

Розділ 19. Не одружуйтеся з невіруючими



174 Поради для Церкви

бажань, і шлюби укладаються без Божого схвалення. Саме 
тому багато чоловіків та жінок у цьому світі живуть без надії 
й без Бога. Їхні благородні прагнення помирають; вони зв’я-
зані ніби ланцюгом обставин, котрі тримають їх у сатанин-
ських тенетах. Якщо ви керуєтеся у своїх діях пристрастю й 
чуттєвими захопленнями, то пожнете в житті гіркий урожай 
і через власні вчинки можете втратити свої душі.

Визнаючи істину на словах, але одружуючись із невірую-
чими, люди насправді зневажають волю Бога; вони втрача-
ють Його благословення і згодом гірко каються. Невіруюча 
людина може бути високоморальною, проте факт, що він чи 
вона не відгукнулися на Божий заклик та знехтували дорого-
цінним спасінням, — вагома причина не створювати такого 
зв’язку. Невіруючий за своїм характером може бути схожий 
на юнака, до якого Ісус звернувся з такими словами: «Одно-
го тобі бракує...», — і саме це було йому необхідне.

«Чи йдуть двоє разом, якщо не умовились?»

Іноді виправдовуються тим, що невіруючий прихильно 
ставиться до релігії та володіє всіма бажаними якостями, не-
обхідними для друга життя, окрім одного, — він не христи-
янин. Хоч здоровий глузд може підказувати віруючому, що 
він не повинен з’єднувати своє життя з невіруючим, проте в 
дев’ятьох випадках із десяти перемагають почуття. Духов-
не падіння починається від тієї хвилини, коли дають клят-
ву перед вівтарем; релігійний запал згасає, одна за одною 
руйнуються твердині, поки обоє не опиняться під чорним 
прапором сатани. Навіть під час весільного бенкету дух сві-
ту тріумфує над сумлінням, вірою і правдою. У новій сім’ї не 
знаходять часу для молитви. Наречений і наречена обрали 
одне одного, а Ісуса зреклися.

Спочатку невіруюча людина може не виявляти жодних 
ознак опору, але як тільки йдеться про те, щоб звернути 
увагу на біблійну істину та замислитися над нею, тоді роз-
палюються почуття: «Ти виходила за мене заміж, знаючи, 



175

хто я! Я не бажаю, щоб мене виводили з душевної рівно-
ваги. Відтепер ти повинна зрозуміти, що я забороняю тобі 
говорити про твої особисті погляди». Якщо віруючий ви-
являтиме ревність у своїй вірі, то байдужий до християн-
ського життя може сприймати це як недоброзичливе став-
лення до нього. 

Віруючий доходить висновку, що у своїх нових стосун-
ках треба дещо поступитися заради свого обранця. Він почи-
нає брати участь у світських розвагах. Спочатку це робиться 
з великою неохотою, однак інтерес до істини дедалі змен-
шується, а замість віри приходять сумнів і невірство. Ніхто 
не міг навіть припустити, що цей колись стійкий, свідомий 
християнин, вірний послідовник Ісуса, може стати таким, як 
зараз, — нерішучим і сповненим сумнівів. О, яку зміну ви-
кликав цей нерозумно укладений шлюб!

Небезпечно створювати світський шлюбний зв’язок. Са-
тані добре відомо: день вступу в шлюб стає для багатьох мо-
лодих чоловіків та жінок останнім в історії їхнього релігій-
ного життя й корисної діяльності. Вони загублені для Христа. 
Деякий час ці люди можуть докладати зусиль, аби провади-
ти християнське життя, але всі їхні намагання наражаються 
на могутній опір іншої сторони. Для них колись було приві-
леєм і радістю говорити про свою віру й надію, а тепер вони 
неохоче згадують про це, знаючи, що особа, з якою з’єднали 
свою долю, зовсім не цікавиться цим. Поступово в серці по-
мирає віра в дорогоцінну істину, а сатана непомітно сплітає 
навколо таких людей павутиння скептицизму. 

«Чи йдуть двоє разом, якщо не умовились?» «Коли двоє 
з вас на землі погодяться просити про будь-яку річ, яку лише 
просять, буде їм дано від Мого Отця Небесного». Проте яку 
дивну картину ми бачимо насправді! Тимчасом як один із 
цих так тісно поєднаних людей відданий Божій справі, дру-
гий — байдужий і недбалий; один шукає шлях до життя віч-
ного, а другий іде широкою дорогою до смерті. 

Сотні пожертвували Христом і Небесами, уклавши шлю-
би з ненаверненими людьми. Невже любов і спілкування з 
Христом для них настільки малозначущі, що вони віддають 

Розділ 19. Не одружуйтеся з невіруючими



176 Поради для Церкви

перевагу товариству бідних смертних? Невже вони так мало 
цінують Небеса, що готові відмовитися від небесного щастя 
задля людини, котра не має любові до дорогого Спасителя?

Відповідь християнина 
невіруючому

Як має повестися кожний християнин, опинившись у 
важкому становищі, коли міцність його релігійних прин-
ципів буде випробувана? З гідною наслідування рішучістю 
він повинен відверто визнати: «Я — християнин за своїми 
 переконаннями. Я вірю, що сьомий день тижня є біблійною 
суботою. Ми розходимося в поглядах щодо нашої віри та 
принципів. Ми не можемо бути щасливими разом, бо, на-
магаючись отримати більш повне пізнання волі Божої, я 
буду дедалі більше відрізнятися від світу й уподібнюватися 
до Христа. Якщо ти й надалі не помічатимеш привабливос-
ті Христа і краси істини, то любитимеш світ, якого не можу 
любити я; водночас я любитиму те, що стосується Бога, чого 
не можеш полюбити ти. Духовні предмети треба розуміти 
духовно. Без духовної проникливості ти не зможеш зрозу-
міти ані вимог Божих щодо мене, ані моїх обов’язків перед 
Господом, Котрому я служу; тому тобі буде здаватися, що че-
рез мій релігійний обов’язок я нехтую тобою. Ти не зазнаєш 
щастя, бо моя любов до Бога викликатиме в тебе ревнощі і я 
не знайду підтримки у своїх релігійних переконаннях. Якщо 
твої погляди зміняться, якщо твоє серце відгукнеться на Бо-
жий заклик і ти навчишся любити мого Спасителя, тоді наші 
стосунки можуть бути відновлені». 

Отже, задля Христа віруючий приносить жертву, яку 
схвалює його сумління та яка свідчить, що він надто до-
рожить вічним життям, щоб ризикувати втратити його. Така 
людина розуміє: краще залишитися неодруженим, ніж з’єд-
нати своє життя з тим, для кого світ дорожчий за Ісуса і хто 
може відвести від Христового хреста.



177

Краще розірвати необачні заручини

Лише в Христі можна сформувати щасливий шлюб. Люд-
ська любов має поповнюватися із джерела Божественної 
любові. Лише там, де царює Христос, пануватиме глибока, 
щира, неегоїстична прихильність.

Якщо навіть заручини відбулися без повного розуміння 
характеру людини, з якою ви маєте намір з’єднати своє жит-
тя, то не думайте, що вони неодмінно зобов’язують вас да-
вати шлюбну обітницю, з’єднуючи своє життя з тим, кого не 
можете ані любити, ані поважати. Будьте дуже обережними, 
укладаючи заручини на якихось певних умовах; проте знач-
но краще розірвати заручини, аніж розлучатися пізніше, як 
це робить багато людей. 

Можливо, ви скажете: «Але я вже дав обіцянку, чи можу 
тепер забрати своє слово назад?» Відповідаю: «Якщо ви дали 
обіцянку, яка суперечить Святому Письму, то не баріться, а 
за будь-яку ціну заберіть свої слова назад і в покорі розкай-
теся перед Богом за сліпе захоплення, що спонукало вас дати 
таку необдуману обіцянку. Значно краще в Божому страху 
взяти назад таку обіцянку, ніж залишитися їй вірним та зне-
важити цим свого Творця». 

Нехай кожний крок, що провадить до шлюбу, відзнача-
ється скромністю, простотою, щирістю і палким бажанням 
догодити Богові й ушанувати Його. Шлюб має вплив на по-
дальше життя як у цьому світі, так і в прийдешньому. Щи-
рий християнин ніколи не складатиме планів, яких не може 
схвалити Бог.

Серце прагне людської любові, проте вона не є настільки 
сильною, чистою і дорогоцінною, щоб зайняти місце любові 
Ісуса. Лише у своєму Спасителі дружина може знайти муд-
рість, силу і благодать, щоб бути готовою до життєвих тур-
бот, обов’язків і скорбот. Вона має зробити Його  своєю опо-
рою і наставником. Перш ніж з’єднати своє життя із земним 
другом, жінка повинна віддати себе Христові та не вступати 
в жодний зв’язок, який завадив би її стосункам із Христом. 
Хто бажає знайти справжнє щастя, той має  отримати небесне 

Розділ 19. Не одружуйтеся з невіруючими



178 Поради для Церкви

благословення на все, чим володіє і що робить. Саме через 
непослух Богові так багато сердець і домівок наповнені су-
мом. 

Моя сестро, якщо не бажаєш мати домівку, у якій постій-
но перебувають тіні, не з’єднуй своє життя з людиною, котра 
є ворогом Богові.

Поради тому, хто навертається 
після одруження

На людину, яка стала християнином, уже перебуваючи в 
шлюбному зв’язку, покладено ще більший обов’язок збері-
гати вірність своєму супутникові життя, незважаючи на ве-
лику різницю в їхніх релігійних переконаннях. Однак Божі 
вимоги необхідно ставити вище за всі людські стосунки, 
якщо навіть це призведе до випробувань та переслідувань. 
Завдяки духові любові й покірливості ця вірність може спра-
вити добрий вплив на невіруючого.

(Християнська родина. С. 48, 49, 61-69).



Розділ 20

Одруження

Бог створив жінку з ребра чоловіка, щоб 
вона була йому подругою, помічницею, 
одним цілим із ним; щоб вона була вті-

хою, підбадьоренням і благословенням для 
нього, а він ‒ її сильним помічником. Усі, хто 
одружується, маючи святу мету, — чоловік, 
щоб здобути прихильність та чисті почуття 
жіночого серця, дружина, щоб пом’якшити, 
поліпшити характер свого чоловіка й зро-
бити його досконалим, — виконують Божий 
намір щодо них. 

Христос прийшов не для того, щоб зруй  ну-
вати цю постанову, а щоб повернути святість 
і достоїнство, якими вона була відзначена на 
початку. Він прийшов задля відновлення в 
людині морального Божого образу, і Свою 
справу розпочав з того, що схвалив шлюбні 
стосунки. 

Той, Хто дав Адамові Єву як помічни-
цю, здійснив Своє перше чудо на весільному



180 Поради для Церкви

 бенкеті. У святковому залі, де, зібравшись разом, раділи 
друзі й родичі молодих, Христос розпочав Своє служіння 
людям. У такий спосіб Він схвалив шлюб, визнавши, що Сам 
запровадив цю інституцію. Він звелів, щоб чоловіки й жінки 
були об’єднані у святому союзі, створюючи сім’ї, члени яких, 
увінчані честю, могли бути визнані членами небесної сім’ї.

Весілля має бути простим 
щасливим святом

Божественна любов, яка походить від Христа, ніколи не 
знищує людської любові; вона містить її в собі. Завдяки їй 
людське кохання може бути більш витонченим та очище-
ним, піднесеним і благородним. Людська любов ніколи не 
принесе дорогоцінного плоду, якщо не об’єднається з Бо-
жественним єством та не навчиться шукати небесного. Ісус 
бажає бачити щасливі подружжя, щасливі сімейні вогнища.

Писання свідчить, що Ісус та Його учні були запрошені 
на весілля [у Кані]. Христос не давав вказівки християнам 
відмовлятися від запрошення на весільний банкет, мотиву-
ючи це тим, що нам, мовляв, не личить бути присутніми на 
такому радісному святі. Своєю присутністю на цьому бан-
кеті Христос показав, що бажає, аби ми раділи з тими, хто 
радіє, виконуючи Його настанови. Він ніколи не засуджу-
вав невинних людських святкувань, котрі не суперечили 
законам Неба. Послідовники Христа можуть відвідувати 
зібрання на зразок того, яке Він ушанував Своєю присут-
ністю. Після цього бенкету Христос побував і на багатьох 
інших, освячуючи їх Своєю присутністю й настановами. 
Не потрібно використовувати весілля, щоб похизуватися 
перед людьми, навіть якщо подружжя ідеально підходять 
одне одному.

Весільний бенкет з пустими веселощами та претензією на 
щось особливе завжди видавався мені недоречним. Ні. Ця на-
станова запроваджена Богом, і до неї необхідно ставитися з 
усією серйозністю. Укладені на землі сімейні стосунки мають 



181

бути ілюстрацією того, чим вони будуть, — небесною сім’єю. 
Усе необхідно робити насамперед для Божої слави. 

(Християнська родина. С. 99-101).

Поради молодятам

Мої дорогі брате й сестро, ви об’єдналися, уклавши завіт 
на все життя. Почалося ваше навчання в подружньому житті. 
Перший рік шлюбного життя — це рік отримання досвіду, 
коли чоловік і дружина пізнають різні риси характеру одне 
одного, подібно до того, як дитина засвоює урок у школі. Не-
хай же в цьому першому році вашого подружнього життя не 
знайдеться розділів, які могли б затьмарити ваше майбутнє 
щастя…

Здобуття правильного розуміння шлюбних взаємин — 
праця всього життя. Одружуючись, люди вступають до шко-
ли, котру в цьому житті їм ніколи не доведеться закінчити.

Мій брате! Час, сили і щастя твоєї дружини тепер тісно 
пов’язані з твоїми. Твій вплив на неї може стати життєдай-
ним запахом на життя або смертоносним — на смерть. Будь 
дуже обережним, щоб не зіпсувати їй життя. 

Моя сестро! Тепер ви повинні засвоїти свої перші прак-
тичні уроки щодо обов’язків подружнього життя. Намагай-
теся щодня старанно засвоювати ці уроки… Не давайте місця 
незадоволенню й поганому настрою. Не прагніть легкого, 
бездіяльного життя. Постійно остерігайтеся будь-якого про-
яву егоїзму.

У вашому життєвому союзі ваші почуття мають слугува-
ти для взаємного щастя. Кожен повинен слугувати для щас-
тя іншого. Це Божа воля щодо вас. Однак хоч ви й повинні 
злитися в одне, жоден не повинен втратити своєї індивіду-
альності, гублячи її в індивідуальності іншого. Ваша індиві-
дуальність належить Богові. Його ви повинні запитувати: що 
правильно, а що неправильно? Як я можу найкращим чином 
виконати задум, задля якого був створений? «Ви не належи-
те самим собі. Бо ви викуплені за ціну. Отож прославляйте 

Розділ 20. Одруження



182 Поради для Церкви

Бога у вашому тілі та у вашому дусі, що належить Богові» 
(1 Кор. 6:19, 20). Ваша любов до всього людського має бути 
підпорядкована вашій любові до Бога. Найкращі ваші по-
чуття повинні бути присвячені Тому, Хто віддав за вас Своє 
життя. Живучи для Бога, душа віддає Йому свої найкращі, 
найпіднесеніші почуття. Чи любите ви найбільше Того, Хто 
помер за вас? Якщо так, то ваша любов одне до одного буде 
за небесним зразком. 

Любов може бути чистою, мов кришталь, і прекрасною у 
своїй чистоті, однак може виявитися неглибокою, оскільки 
не була перевірена й випробувана. Зробіть Христа першим, 
останнім і найкращим у всьому. Постійно споглядайте Його, 
і ваша любов до Нього щодня ставатиме дедалі глибшою і 
сильнішою, бо зазнаватиме випробування. У міру зміцнен-
ня у вас любові до Нього ваша любов одне до одного буде 
поглиблюватися й посилюватися. «Ми ж усі з відкритим об-
личчям, мов у дзеркалі, оглядаємо Господню славу і перетво-
рюємося в той самий образ від слави в славу, як від Господ-
нього Духа» (2 Кор. 3:18).

Тепер у вас є обов’язки, яких до одруження не було. 
«Отож, зодягніться, як обрані Богом, святі та улюблені, у 
щире милосердя, доброту, покірність, лагідність, довго-
терпіння» (Колос. 3:12). «Та живіть в любові, як і Христос 
полюбив нас…» (Ефес. 5:2). Ретельно дослідіть повчання: 
«Дружини, коріться своїм чоловікам, як Господеві, бо чо-
ловік є голова дружини, як Христос ‒ Голова Церкви, Він 
же ‒ Спаситель тіла. Як Церква кориться Христові, так і 
дружини ‒ чоловікам у всьому. Чоловіки, любіть своїх дру-
жин, як Христос полюбив Церкву й віддав Себе за неї…» 
(Ефес. 5:22-25).

Шлюб, союз на все життя, — символ єдності між Хрис-
том і Його Церквою. Дух, який Христос виявляє щодо Цер-
кви, — це дух, який чоловік і дружина повинні виявляти 
одне до одного. 

Ні чоловік, ні дружина не мають права претендувати на 
панування. Господь дав принцип, яким необхідно керува-
тися в цьому питанні. Чоловік має плекати свою дружину, 



183

як Хрис тос плекає Церкву. А дружині слід любити й пова-
жати свого чоловіка. Обом необхідно розвивати в собі доб-
роту і твердо вирішити ніколи не засмучувати й не обража-
ти одне одного.

Мої брате і сестро, у вас обох велика сила волі. Ви може-
те зробити цю силу для себе й ближніх або великим благо-
словенням, або величезним прокляттям. Не намагайтеся 
змушувати одне одного робити те, чого бажаєте ви. Пово-
дячись так, не зможете зберегти любов одне до одного. Сва-
вілля руйнує мир і щастя в сім’ї. Нехай ваше подружнє життя 
не перетворюється на змагання, інакше обоє будете нещас-
ними. Виявляйте доброту в словах та ввічливість у вчинках, 
відмовляйтеся від своїх бажань. Ретельно стежте за своїми 
словами, бо вони містять могутній вплив на добро або зло. 
Не дозволяйте собі різких висловлювань. Наповнюйте ваше 
спільне життя пахощами христоподібності.

 Перш ніж чоловік вступить у такий тісний союз, як 
шлюб, він повинен навчитися самовладання й поводження 
з іншими. 

Мій брате, будь добрим, терплячим і поблажливим. 
Пам’ятай, що твоя дружина прийняла тебе своїм чоловіком 
не для того, щоб ти панував над нею, а щоб був їй помічни-
ком. Ніколи не будь владним диктатором. Не використовуй 
свою сильну волю, примушуючи дружину робити все по-тво-
єму. Пам’ятай: у неї теж є воля і вона може, як і ти, захотіти 
зробити все по-своєму. Пам’ятай також, що на твоєму боці 
перевага більшого життєвого досвіду. Будь поблажливим і 
ввічливим. «А мудрість, що згори, насамперед чиста, потім 
мирна, лагідна, покірна, повна милосердя і добрих плодів, 
безстороння, нелукава» (Якова 3:17).

Пам’ятайте, мої дорогі брате і сестро: Бог є любов і Його 
благодаттю ви зможете зробити одне одного щасливими, як 
і обіцяли у своїй подружній обітниці. Ви зможете мудро й 
переконливо працювати в силі Спасителя, допомагаючи зро-
бити чиєсь викривлене життя правильним у Богові. Чи знай-
деться щось таке, чого Христос не зможе зробити? Він до-
сконалий у мудрості, праведності й любові. Не замикайтеся 

Розділ 20. Одруження



184 Поради для Церкви

в собі та не задовольняйтеся злиттям своєї любові лише одне 
на одного. Використовуйте будь-яку можливість, щоб спри-
яти щастю людей та ділитися з ними своєю любов’ю. Добрі 
слова, співчутливі погляди, вираз вдячності для багатьох 
самотніх душ, які провадять боротьбу, стануть як чаша хо-
лодної води для спраглої душі. Підбадьорливе слово, учинок 
доброти матимуть далекосяжні наслідки й полегшать тягар, 
який тисне на втомлені плечі. Істинне щастя можна знайти 
тільки в безкорисливому служінні. Кожне слово і вчинок у 
такому служінні записані в небесних книгах як звершені для 
Христа. «Що зробили одному з Моїх найменших братів, ‒ 
каже Він, ‒ ви зробили Мені» (Матв. 25:40). 

Живіть у сонячному світлі любові Спасителя. Тоді ваш 
вплив стане благословенням для світу. Нехай Дух Христа 
управляє вами й закон добра завжди буде у вас на устах. 
Слова і вчинки людей, котрі народилися згори та живуть 
новим життям у Христі, позначені безкорисливістю й по-
блажливістю. 

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 45-50).



Розділ 21

Щасливе й успішне 
партнерство

Бог постановив, щоб між тими, хто одру-
жується, панували досконала любов та 
єдність. Нехай наречений і наречена 

перед лицем Небес дадуть урочисту обіцян-
ку любити одне одного, як заповідав їм Бог… 
Дружина має шанувати й поважати чоловіка, а 
чоловік — любити й оберігати свою дружину.

Чоловіки і жінки, які беруть шлюб, ма-
ють перепосвятити своє життя Господу. 

З якою б обережністю й мудрістю не 
укладався шлюб, рідко можна зустріти пару, 
котра була б єдина в усьому навіть під час 
шлюбної церемонії. Справжній союз двох 
з’єднаних шлюбом людей формується впро-
довж усіх наступних років.

Щойно молода пара стикається із жит-
тєвими труднощами й турботами, роман-
тика, якою уява часто огортає шлюб, зни-
кає. Подружжя починає пізнавати характер 



186 Поради для Церкви

одне одного так, як не могло цього зробити до шлюбу. Це 
найбільш критичний період у їхньому житті. Щастя й успіх 
майбутнього життя залежать тепер від їхнього обрання пра-
вильного шляху. Часто вони зауважують одне в одному слаб-
кості й вади, про які не підозрювали; але об’єднані любов’ю 
серця побачать також і позитивні риси, яких раніше не помі-
чали. Нехай же кожен прагне знаходити позитивне, а не вади 
в характері. Часто саме наша позиція та власна навколишня 
атмосфера визначають, що ми зауважуємо одне в одному. 

Багато хто вважає прояви любові слабкістю та виявляє 
стриманість, яка відштовхує інших. Такий дух зупиняє по-
тік співчуття. Коли людина гамує благородні пориви при-
язності, вони можуть загинути, а серце стане спустошеним 
і холодним. Нам треба остерігатися цієї помилки. Кохання 
не може довго існувати, якщо не знаходить прояву. Нехай 
же серце пов’язаної з вами людини не відчуває голоду через 
нестачу доброти й співчуття.

Нехай кожен, замість того щоб вимагати любові до себе, 
дарує її іншим. Розвивайте в собі все найблагородніше та не 
баріться визнавати добрі якості одне в одному. Усвідомлен-
ня того, що тебе цінують, — чудовий стимул, який приносить 
вдоволення. Симпатія й повага підтримують прагнення до-
сягти досконалості, а любов, що кличе до високої мети, стає 
міцнішою. 

Поєднання двох життів

Хоч можуть виникнути труднощі, непорозуміння і роз-
чарування, ані чоловік, ані дружина не повинні допускати 
й думки, що їхній шлюб — помилка і вони розчарувалися в 
ньому. Прийміть рішення, що будете одне для одного всім, 
чим тільки можете бути. Продовжуйте приділяти одне одно-
му стільки ж уваги, скільки приділяли раніше. Усіма можли-
вими засобами підтримуйте одне одного в життєвій бороть-
бі. Намагайтеся ощасливити одне одного. Нехай між вами 
буде взаємна любов і поблажливість. Тоді шлюб, замість 



187

того щоб стати завершенням кохання, буде, так би мовити, 
його початком. Теплота справжньої дружби, кохання, що 
з’єднує серця, — це обітниця небесної радості.

Виховуйте в собі терпіння, виявляючи його на ділі. Доб-
ротою і стриманістю можна зберегти справжню любов, що 
зігріває серця, та виховати в собі такі якості, котрі отрима-
ють схвалення Небес. 

Коли виникає якась незгода, сатана завжди готовий 
скористатися ситуацією. Впливаючи на погані успадковані 
риси характеру чоловіка або дружини, він намагатиметься 
спричинити відчуження між тими, які з’єднали свої інтереси, 
уклавши урочистий завіт перед Богом. Даючи шлюбну обіт-
ницю, вони обіцяли бути вірними: дружина обіцяла любити 
свого чоловіка й бути слухняною йому, а чоловік — люби-
ти дружину й опікуватися нею. Якщо вони виконують Закон 
Божий, демон незгоди буде вигнаний із сім’ї; не виникне 
жодного поділу інтересів чи охолодження почуттів.

Це важливий період у житті тих, котрі стоять перед 
вами, щоб об’єднати свої інтереси й симпатії, свою любов 
і працю в служінні для спасіння душ. У шлюбних стосун-
ках зроблено вельми важливий крок — два життя злилися 
в одне. Згідно з волею Бога, чоловік і дружина мають об’єд-
натися в Його праці, щоб виконувати її в повноті й святості. 
Вони здатні це зробити.

У домівці, де є такий союз, Боже благословення сяятиме 
як небесне світло, бо Господь призначив чоловікові й дру-
жині бути з’єднаними святими узами союзу в Ісусі Христі з 
Його керівництвом та з Його Духом, Котрим провадив би їх.

Бог бажає, щоб сім’я стала найщасливішим місцем на 
землі, символом небесної сім’ї. Виконуючи шлюбні обов’яз-
ки в сім’ї, об’єднуючи свої інтереси з Ісусом Христом, спира-
ючись на Його руку й запевнення, чоловік і дружина можуть 
бути щасливими в цьому союзі, про який схвально відгуку-
ються Божі ангели.

(Християнська родина. С. 101-107).

Розділ 21. Щасливе й успішне партнерство



188 Поради для Церкви

Коли з’являються суперечності

Чоловікові й дружині, котрі не впокорили своїх сердець 
перед Богом, нелегко вирішувати сімейні проблеми, навіть 
якщо вони намагаються чесно і справедливо виконувати свої 
обов’язки. Як можуть чоловік і дружина зберегти любов та єд-
ність між собою, якщо в сімейному житті мають різні інтере-
си? Їм необхідно мати спільні інтереси в усьому, що стосується 
їхньої сім’ї. Дружина-християнка поділятиме інтереси свого 
чоловіка як друга й супутника життя, бо він — голова сім’ї. 

Ти плекаєш недобрий дух. Ти займаєш певну позицію, не 
зваживши як слід питання та не рахуючись із тим, яку ре-
акцію викличе твоя думка; ти з незалежним виглядом зга-
дуєш про своє рішення в молитвах і розмовах, знаючи, що 
дружина дотримується протилежних поглядів. Замість того, 
щоб поважати почуття своєї дружини й тактовно, як личить 
вихованій людині, уникати суперечливих питань, ти зупиня-
єшся на небажаних темах і вперто відстоюєш свої погляди, 
незважаючи на думку оточення. Такі плоди дозрівають не на 
християнському дереві. 

Мій брате, моя сестро! Відчиніть двері вашого серця і при-
йміть Ісуса. Запросіть Його до храму вашої душі. Допоможіть 
одне одному усунути всі перешкоди, котрі трапляються в кож-
ному подружньому житті. На вас чекає запекла боротьба; ви 
маєте перемогти вашого супротивника — диявола. Якщо в цій 
боротьбі ви розраховуєте на Божу допомогу, то обоє повинні 
бути єдині в рішенні перемогти, утримуючи свої уста від не-
добрих слів, навіть коли вам доведеться впасти на коліна й 
голосно вигукнути: «Господи, заборони ворогові моєї душі!»

Якщо чоловік і дружина виконують Божу волю, вони по-
важатимуть одне одного, виявляючи любов та довір’я. Необ-
хідно рішуче боротися з усім, що може затьмарити мир та єд-
ність сім’ї, натомість плекати любов і доброту. Хто виявляє 
ніжність, вибачливість і любов, той отримує у відповідь те 
саме. Де панує Дух Божий, там не буде розмов про несуміс-
ність у шлюбі. Якщо Христос — надія слави — справді пере-
буває у вас, то в сім’ї пануватимуть єдність і любов. Христос, 



189

Котрий живе в серці дружини, не суперечитиме Христові, 
Котрий перебуває в серці чоловіка. Тоді обоє прагнутимуть 
успадкувати оселі, які Христос пішов приготувати для тих, 
що люблять Його.

Люди, котрі вважають шлюбні стосунки однією зі свя-
щенних Божих постанов, бережених Його святою заповід-
дю, керуватимуться велінням розуму.

У подружньому житті чоловіки й жінки часом поводять-
ся, як недисципліновані, вередливі діти. Чоловік наполягає 
на своєму, жінка — на своєму, і ніхто не бажає поступитися. 
Таке ставлення може призвести тільки до великого нещастя. 
Як чоловік, так і дружина повинні бути готовими погодитися 
з методом або думкою одне одного. Доки обоє наполягають 
на своєму, доти не може бути щастя.

(Християнська родина. С. 118-121).
Без взаємної вибачливості й любові жодна земна сила 

не здатна втримати вас і вашого чоловіка в узах християн-
ської єдності. Ваші подружні стосунки повинні бути тісними 
й ніжними, святими й високими — такими, котрі наповню-
вали б ваше життя духовною силою, щоб ви могли стати 
одне для одного саме тим, ким вимагає Слово Боже. Коли 
ви досягнете стану, якого бажає для вас Господь, то вже на 
землі Небеса стануть вашим надбанням, а Бог перебуватиме 
у вашому житті.

Пам’ятайте, мої дорогі брате й сестро: Бог є любов і Його 
благодаттю ви зможете зробити одне одного щасливими, як 
ви й обіцяли в шлюбній обітниці.

(Християнська родина. С. 112). 
Благодаттю Христа ви можете отримати перемогу над 

собою та своїм егоїзмом. Живучи христоподібним життям, 
на кожному кроці виявляючи саможертовність та співчуття 
до нужденних, ви зможете здобувати перемогу за перемо-
гою. З дня на день краще пізнаватимете, як підкоряти своє 
егоїстичне єство та зміцнювати слабкості характеру. Господь 
Ісус стане вашим світлом, вашою силою, вашим вінцем радо-
сті, бо ви підкоряєте свою волю Його волі. 

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 49). 

Розділ 21. Щасливе й успішне партнерство



Розділ 22

Стосунки між 
чоловіком і дружиною

Люди, котрі вважають шлюбні стосун-
ки однією зі священних Божих поста-
нов, бережених Його святою заповід-

дю, керуватимуться велінням розуму. 
Нікому з людей Ісус не нав’язував без-

шлюб  ності. Він прийшов не для того, щоб 
зруйнувати священні подружні стосунки, а 
звеличити їх, повернувши святість, яку вони 
мали на початку. Він із задоволенням дивить-
ся на сімейні взаємини, у яких виявляється 
священна безкорислива любов. 

Шлюб — святий і законний

Немає гріха в тому, щоб їсти й пити, або 
в тому, щоб женитися й виходити заміж. 
Законно було одружуватися за днів Ноя,



191

законно одружуватися й нині, якщо законне здійснюється 
належним чином та без гріховних крайнощів. Однак за днів 
Ноя люди одружувалися, не порадившись із Богом та не шу-
каючи Його керівництва й настанови. 

Факт, що всі життєві взаємини скороминущі, має зміни-
ти наше ставлення до власних слів та вчинків. Через безлад-
ність надмірної любові й зловживання тим, що було закон-
ним, шлюб за часів Ноя став гріховним в очах Бога. Багато 
хто і в наш час може занапастити свою душу тим, що приді-
ляє надмірну увагу думкам про шлюб або шлюбні взаємини. 

Шлюбні стосунки святі, проте в наш розбещений, зіпсо-
ваний вік ними прикривають усілякі огидні вчинки. Шлюбні 
взаємини стали спотвореними, перетворюються на злочин, 
що є однією з ознак останнього часу, подібно до того як зло-
чином були шлюби, укладені перед потопом... Коли люди 
розумітимуть священну природу шлюбу та його вимоги, він 
отримає схвалення Небес і тепер; унаслідок цього обидві 
сторони будуть щасливі, а Бог — прославлений.

Переваги подружніх стосунків

Люди, котрі називають себе християнами, мають належ-
ним чином обміркувати результати всіх переваг шлюбних 
стосунків; принцип, що закликає до освячення, має стати мо-
тивом кожного вчинку. 

У дуже багатьох випадках подружжя зловживає своїми 
шлюбними привілеями та, потураючи собі, зміцнює свої тва-
ринні пристрасті.

[В іншому випадку Еллен Уайт пише про «інтимність та 
переваги сімейних взаємин»].

Зловживання навіть законним — тяжкий гріх.
Багато чоловіків і дружин не здобувають знань, які мали б 

здобувати в подружньому житті. Вони поводяться необереж-
но, не замислюючись над тим, що сатана може скористатися, 
щоб заволодіти їхнім розумом і життям. Вони не розуміють, 
що Бог закликає їх стримуватися у своєму подружньому житті 

Розділ 22.Стосунки між чоловіком і дружиною



192 Поради для Церкви

від будь-яких надмірностей. Лише небагато хто усвідомлює, 
що його релігійний обов’язок — управляти власними при-
страстями. З’єднавшись у шлюбі з обраною особою, вони вва-
жають, що шлюб освячує потурання низьким пристрастям. 
Навіть претендуючи на побожність, такі люди дають волю 
своїм похоті й пристрастям, не задумуючись над тим, що Бог 
спитає з них за витрачання життєвих сил, яке ослаблює їхню 
життєздатність та організм.

Практикуючи самозречення і стриманість

О, якби я могла зробити так, щоб усі зрозуміли свій обов’я-
зок перед Богом зберігати розум і тіло в найкращому стані для 
здійснення досконалого служіння своєму Творцеві! Нехай 
дружина-християнка контролює свої слова й поведінку, щоб 
не збуджувати тваринних пристрастей у чоловіка. Чимало 
людей має небагато сил, щоб витрачати їх ще й у цьому плані. 
Від юних років вони послаблювали свій розум та виснажували 
здоров’я, задовольняючи тваринні пристрасті. Девізом їхнього 
подружнього життя мають стати самозречення і стриманість. 

Ми маємо перед Богом урочисте зобов’язання зберігати свій 
дух чистим, а тіло — здоровим, аби приносити людям користь і 
досконало служити Богові. Апостол застерігає нас такими сло-
вами: «Хай же гріх не панує у вашому смертному тілі, щоб не 
підкорятися його пожаданням». В іншому місці він переконує, 
запевняючи: «Кожний, хто змагається, стримується від усьо-
го». Апостол закликає всіх, хто називає себе християнином, 
віддати свої тіла «як живу, святу, приємну Богові жертву». Він 
каже: «Я виснажливо вправляюся і приборкую своє тіло, щоб, 
проповідуючи іншим, самому не виявитися недостойним».

Неможливо назвати чистим кохання, яке спонукує чоло-
віка використовувати свою дружину для задоволення похоті. 
Тваринні пристрасті вимагають, щоб їм потурали. Як мало 
чоловіків виявляє свою любов так, як про це писав апостол: 
«Як Христос полюбив Церкву й віддав Себе за неї [не для того, 
щоб опоганити її], щоб її освятити... щоб вона була свята  й 



193

 непорочна». Саме таку любов у подружніх стосунках Бог ви-
знає святою. Любов — чистий і святий принцип, а похітлива 
пристрасть не визнає обмежень і не бажає прислухатися до по-
велінь розуму. У своєму засліпленні вона не думає про наслід-
ки та не замислюється над зв’язком між причиною і наслідком.

Сатана намагається 
послабити самовладання

Сатана прагне понизити стандарти чистоти й послаби-
ти самовладання тих, хто одружується, бо знає: поки низькі 
пристрасті панують над людиною, її моральні сили поступо-
во слабнуть, тому він може не побоюватися їхнього духовно-
го зростання. Диявол також знає, що не знайде кращого за-
собу закарбувати свій огидний образ у людському потомстві, 
щоб у такий спосіб впливати на характери дітей ще з більшим 
успіхом, ніж на характери батьків. 

Чоловіки й жінки, колись ви зрозумієте, що таке похіть та 
які наслідки її задоволення. Пристрасть у найнижчому значенні 
цього слова є як у подружніх стосунках, так і поза ними. 

Які наслідки того, що людина дає волю своїм низьким 
пристрастям? Спальня, де повинні перебувати Божі ангели, 
опоганена нечистими діями подружжя. Ганебні тваринні 
інстинкти призводять до тілесного розтління, а огидні дії — 
до огидних захворювань! Те, що Бог дав як благословення, 
перетворилося на прокляття. 

Сексуальна нестриманість швидко й ефективно руйнує 
уподобання до духовних занять, позбавляє мозок необхід-
них для живлення організму речовин та вкрай виснажує сили. 
Жінка в жодному разі не повинна сприяти самознищенню 
свого чоловіка. Вона не робитиме цього, якщо отримала світ-
ло й по-справжньому кохає його. 

Чим більше людина потурає тваринним пристрастям, тим 
сильнішими вони стають і настирливіше потребують задово-
лення. Нехай же богобоязливі чоловіки й жінки пробудяться 
до усвідомлення свого обов’язку. Чимало людей, які назива-

Розділ 22.Стосунки між чоловіком і дружиною



194 Поради для Церкви

ють себе християнами, страждають від виснаження нервової 
системи й мозку через свою нестриманість у цьому питанні. 

Чоловіки мають бути уважними

Нехай чоловіки будуть дбайливими, уважними, постійними, 
вірними й доброзичливими, виявляючи любов і співчуття. Якщо 
вони виконують повеління Христа, їхнє кохання не буде низь-
ким, тілесним, чуттєвим, яке призводить до зруйнування влас-
ного тіла, спричиняє хворобливість і недуги в їхніх дружин. Вони 
не задовольнятимуть низькі пристрасті, переконуючи своїх дру-
жин у тому, що ті повинні в усьому їм коритися. Якщо чоловік 
має благородний характер, чисте серце, високі думки, що при-
таманні кожному правдивому християнинові, то це виявиться і 
в подружніх стосунках. Якщо в чоловікові перебуває дух Хрис-
та, він не занапащатиме тіло, натомість, сповнившись любові й 
ніжності, прагнутиме досягти найвищого взірця в Христі. 

Жоден чоловік не може по-справжньому кохати свою 
дружину, якщо вона терпляче підкоряється йому, стаючи 
його рабинею та служницею для його розтлінних пристра-
стей. Виявляючи пасивну покірність, вона в його очах утра-
чає цінність, якою володіла раніше. Спостерігаючи за тим, як 
дружина опускається з високого духовного рівня до низького, 
чоловік незабаром починає підозрювати, що вона з такою ж 
покорою може поступатися й бажанням інших чоловіків. Він 
починає сумніватися в її вірності й чистоті, утрачає до неї інте-
рес та шукає новий об’єкт для збудження своїх диявольських 
пристрастей. Закон Божий зневажений. Такі чоловіки гірші за 
тварин, це демони в людській подобі. Їм невідомі високі, бла-
городні принципи істинної любові — чистої, освяченої. 

Дружина також починає ревнувати чоловіка й підозрює 
його в тому, що при нагоді він упадатиме за іншою, як колись 
за нею. Вона зауважує, що він уже не керується ані сумлін-
ням, ані страхом Божим. Хтивість і пристрасть зруйнували ці 
священні перепони; усе, що становило в ньому Божу подобу, 
опинилося в рабстві найнижчої, тваринної похоті.



195

Коли висувають необґрунтовані вимоги

Питання, котре необхідно розв’язати зараз, полягає ось 
у чому: чи зобов’язана дружина беззастережно поступатися 
вимогам свого чоловіка, коли бачить, що він охоплений низь-
кими пристрастями, та коли її розум і здоровий глузд підка-
зують, що вона робить це на шкоду своєму тілу, хоч Господь 
звелів зберігати його у святості й честі як живу жертву Богові? 

Неможливо назвати чистим і святим кохання, яке спону-
кає дружину задовольняти тваринні похоті чоловіка за раху-
нок власного здоров’я й життя. Якщо вона володіє справж-
ньою любов’ю і мудрістю, то намагатиметься навернути його 
думки від задоволення тілесних пристрастей до високих ду-
ховних тем, зосереджуючи увагу на духовних предметах, які 
зацікавили б його. Можливо, необхідно делікатно, з любов’ю 
сказати йому (навіть якщо це викличе незадоволення з його 
боку), що вона не може руйнувати своє тіло, задовольняючи 
його надмірні сексуальні вимоги. Ласкаво й ніжно дружи-
на має нагадати чоловікові, що Богові належить найперше, 
найвище право на все її єство й вона не може нехтувати цим, 
оскільки їй доведеться відповісти за це у великий Божий день. 

Якщо дружині буде притаманна любов у найвищому ро-
зумінні цього слова, якщо у святості й честі вона зберігати-
ме жіночу гідність, то своєю розсудливістю і впливом зможе 
багато зробити для освячення свого чоловіка, виконуючи 
цим свою високу місію. Так вона може врятувати чоловіка й 
себе, звершуючи подвійну працю. У цьому делікатному важ-
кому питанні необхідно виявити багато мудрості й терпіння, 
а також моральної мужності й витримки. Силу і благодать 
можна отримати в молитві. Панівним принципом серця має 
стати щира любов. Любов до Бога та любов до чоловіка — 
єдиний правильний мотив учинків.

Якщо дружина дозволяє чоловікові розпоряджатися її ті-
лом і розумом, виявляючи в усьому беззастережний послух 
його волі, жертвуючи своїм сумлінням, гідністю і навіть влас-
ною особистістю, вона втрачає можливість справляти могут-
ній вплив на добро, необхідний для духовного  піднесення її 

Розділ 22.Стосунки між чоловіком і дружиною



196 Поради для Церкви

чоловіка. Вона могла б пом’якшити його сувору вдачу, а її 
освячувальний вплив очистив би й ушляхетнив його, викли-
каючи щире бажання приборкувати свої пристрасті й стати 
більш духовним, щоб вони обоє могли бути учасниками Бо-
жественної природи, уникнувши морального розтління, що 
у світі. Її вплив міг би бути досить сильним, щоб спрямувати 
думки до високих і благородних тем, а не до потурання низь-
кому й чуттєвому, як цього природно прагне не відновлене 
благодаттю серце. Якщо дружина вважає, що на догоду чо-
ловікові повинна опуститися до його рівня, коли тваринна 
пристрасть стає підґрунтям його любові та керує його вчин-
ками, вона чинить те, що не до вподоби Богові, оскільки 
втрачає нагоду справляти на чоловіка освячувальний вплив. 
Якщо вона вважає, що має задовольняти його тваринні при-
страсті без слова протесту, то не розуміє свого обов’язку ані 
перед ним, ані перед своїм Богом.

Ви викуплені за ціну

Низькі пристрасті кореняться в тілі та діють через нього. 
Слова «тіло», «тілесний» або «тілесні похоті» вживаються 
в значенні низької, розтлінної природи; тіло само собою не 
може поводитися всупереч Божій волі. Ми покликані ро-
зіп’ясти своє тіло з усіма його уподобаннями й пристрастя-
ми. Як це зробити? Чи означає це, що ми повинні завдавати 
болю своєму тілу? Ні, ідеться про те, щоб умертвити спокусу, 
яка призводить до гріха. Необхідно звільнитися від нечис-
тих думок. Кожна думка має бути підпорядкована на послух 
Христові. Усі тілесні пристрасті слід підпорядковувати ви-
щим силам душі. Нехай Божа любов панує понад усе інше; 
Хрис тос має посідати неподільний престол. Наші тіла слід 
розцінювати як придбану Ним власність. Усі члени люд-
ського тіла — знаряддя праведності. 

(Християнська родина. С. 121-128).



Розділ 23

Мати та її дитина

Замість того щоб занурюватися у важку 
домашню роботу, дружина й мати по-
винна знаходити час, щоб читати, отри-

мувати необхідну інформацію, спілкуватися 
зі своїм чоловіком і стежити за формуванням 
розумових здібностей власних дітей. Нехай 
вона мудро використовує свої можливості, 
щоб викликати в дорогих їй людей прагнення 
до вищих ідеалів. Нехай використовує час, аби 
зробити любого Спасителя своїм постійним 
Супутником і близьким Другом. Нехай вона 
знаходить час, щоб досліджувати Його Слово, 
виходити з дітьми на природу та навчатися в 
Бога, споглядаючи красу Його творіння.

Нехай мати буде життєрадісною й ба-
дьорою. Замість того щоб витрачати кожну 
хвилину на нескінченне шиття, використай-
те вечір як приємну нагоду для товариського 
 спілкування, коли всі члени родини зустрі-
нуться після трудового дня. Багато чоловіків



198 Поради для Церкви

віддало б тоді перевагу своїй сім’ї, а не клубу чи ресторану. 
Не один юнак був би збережений від товариства вулиці або 
підворіття. Багато дівчат було б урятовано від легковажних 
розпусних знайомств. Вплив сім’ї став би для батьків і дітей 
тим, чим бажає Бог, — благословенням на все життя.

Часто виникає запитання: чи може дружина мати влас-
ну волю? Біблія ясно свідчить, що чоловік — голова сім’ї. 
«Дружини, коріться своїм чоловікам». Якби це повеління 
закінчувалося такими словами, можна було б сказати, що 
становищу жінки не позаздриш, бо здебільшого воно важке, 
нестерпне й було б краще, якби шлюбів було менше. Багато 
чоловіків зупиняються на словах: «Дружини, коріться своїм 
чоловікам», але ми прочитаємо продовження цього ж пове-
ління: «...як Господеві».

Бог вимагає, щоб жінка завжди мала страх Божий і спо-
глядала славу Божу. Вона повинна цілковито підкорятися 
лише Господу Ісусові Христу, Котрий придбав її як Свою ди-
тину безмірною ціною власного життя. Бог дав їй сумління, 
котре вона не може безкарно переступити. Її індивідуаль-
ність не може бути поглинута індивідуальністю чоловіка, бо 
вона — надбання Христа. Було б помилкою вважати, що жін-
ка має сліпо й беззастережно виконувати всі вказівки чолові-
ка, знаючи, що не повинна завдати шкоди своїм тілу й духові, 
викупленим з-під влади сатани. Є Той, Котрий стоїть вище 
за чоловіка, — її Викупитель, і коритися своєму чоловікові 
вона повинна так, як заповідав Бог, — «як Господеві».

Ми повинні мати Духа Божого, інакше згоди в родині не 
буде ніколи. Дружина, яка має Дух Христа, буде обережною в 
словах, володітиме собою, буде слухняною і водночас почува-
тиметься не рабинею, а другом і супутницею свого чоловіка. 
Якщо чоловік — Божий слуга, він не пануватиме над дружи-
ною, не буде свавільним і надто вимогливим. Тепло домаш-
нього вогнища — плід не лише людських зусиль. Коли в роди-
ні перебуває Господній Дух, вона стає символом Небес... Якщо 
один припуститься помилки, інший виразить християнську 
вибачливість, не відвернеться, виявляючи холод у стосунках.

(Християнська родина. С. 110-118).



199

Батьківство

Кожна жінка, яка готується стати матір’ю, незалежно 
від обставин має постійно зберігати радісний, бадьорий на-
стрій, бути задоволеною, знаючи, що за всі свої зусилля в 
цьому напрямку вона буде вдесятеро винагороджена фізич-
ним і моральним здоров’ям своєї дитини. Однак це ще не 
все. Вона може виробити в собі звичку зберігати оптиміс-
тичний погляд на життя і в такий спосіб підтримувати в собі 
життєрадісний настрій, наповнюючи щасливим духом свою 
родину й тих, з ким спілкується. Її фізичне здоров’я значно 
поліпшиться, життєві сили зміцняться, кров уже не буде по-
вільно циркулювати, як це трапляється, коли людина зане-
падає духом та пригнічена. Фізичні й розумові сили матері 
зміцняться, якщо дух буде бадьорим. Сила волі чинитиме 
опір різним враженням і настроям, принесе заспокоєння 
нервовій системі. За дітьми, позбавленими життєвої сили, 
яку вони мали успадкувати від батьків, потрібен найстаран-
ніший догляд. Уважне ставлення до законів життя значно 
поліпшить ситуацію.

Вагітна жінка — майбутня мати — повинна перебувати в 
Божій любові. Нехай її душу наповнює мир; виконуючи сло-
ва Христа, вона перебуватиме в любові Ісуса. Їй необхідно 
пам’ятати, що матір — співпрацівниця Бога.

Чоловік і дружина мають співпрацювати. Яким був би 
світ, якби всі матері віддали себе на Божий вівтар та при-
святили своє потомство Богові як до народження дітей, так 
і після!

Чимало батьків не надає важливого значення перед-
пологовому впливу, проте Небо дивиться на це інакше. 
Вістка, послана через Божого ангела та двічі найурочистіше 
проголошена, свідчить: це питання заслуговує найретельні-
шого вивчення. У словах, сказаних матері-єврейці [дружині 
Маноаха, матері Самсона], Бог звертається до всіх матерів 
усіх віків. Ангел промовив: «Усього, що сказав я жінці, не-
хай вона стережеться». Благополуччя дитини залежить від 
звичок матері. Її бажання й пристрасті мають контролюва-

Розділ 23. Мати та її дитина



200 Поради для Церкви

тися Божим принципом. Є дещо, чого вона повинна уникати 
й чому опиратися, якщо бажає виконати Божий намір щодо 
народження її дитини.

У світі чимало пасток підстерігає молодь. Багатьох приваб-
лює егоїстичне, сповнене чуттєвих насолод життя. Такі люди 
не здатні розпізнати приховані небезпеки й жахливий кінець 
шляху, котрий, як їм здається, провадить до щастя. Потуран-
ня апетиту й пристрастям виснажує людину, тому мільйони 
гинуть для цього світу і прийдешнього життя. 

Батьки, пам’ятайте, що вашим дітям доведеться зіткнути-
ся зі спокусами. Тому ще до народження дитини розпочинай-
те приготування, які дадуть їй змогу успішно боротися зі злом.

Якщо до народження дитини мати потурає своїм бажан-
ням, якщо вона егоїстична, дратівлива, вимоглива, ці риси 
знайдуть своє втілення в характері дитини. Отож багато ді-
тей успадковує майже непереборний потяг до зла.

Якщо ж мати непохитно дотримується правильних прин-
ципів, якщо вона поміркована, саможертовна, добра, ласка-
ва, безкорислива, то зможе передати і своїй дитині такі самі 
цінні риси характеру.

Немовлята — дзеркало для матері, у якому вона може 
побачити відображення власних звичок та нахилів. Якими 
ж обережними мають бути її мова й поведінка в присутності 
цих маленьких учнів! Які риси характеру вона хоче побачити 
в них, такі має розвивати в собі. 

Коли обов’язки матері необхідно полегшити

Багато хто помиляється, вважаючи, що передпологовий 
період у житті жінки нічим не відрізняється від усіх інших. 
У цей важливий час полегшуйте працю матері. У її організмі 
відбуваються великі зміни; він має потребу в більшій кілько-
сті крові, тому для кращого кровотворення доцільно збіль-
шити кількість поживних продуктів. Якщо вона позбавлена 
достатньої кількості поживної їжі, то втрачає сили, а її по-
томство не буде життєздатним.



201

Слід також звернути увагу на одяг. Подбайте про те, щоб 
захистити тіло від охолодження. Організм жінки не пови-
нен даремно витрачати свої життєво необхідні ресурси, щоб 
компенсувати відсутність відповідного одягу. Якщо мати не 
отримує достатньою мірою здорової поживної їжі, кількість 
і якість її крові не відповідатимуть нормі. Кровообіг погір-
шиться, а це позначиться на дитині. Таке потомство не здат-
не засвоювати їжу, яка слугує для творення здорової крові, 
необхідної для живлення організму. Отже, добрий стан ма-
тері й дитини багато в чому залежить від теплого одягу й по-
живного харчування.

Про що має пам’ятати 
мати-годувальниця

Найкращою їжею для немовляти є така їжа, яку дає при-
рода. Тому без потреби не слід позбавляти дитину цієї мож-
ливості. Безсердечно чинить та матір, котра задля вигоди 
або розваг намагається звільняти себе від ніжного обов’язку 
годувати свого малюка.

Період, коли немовля отримує харчування від матері, 
дуже важливий. Багатьом матерям, які годують малюків, 
дозволяють перевантажувати себе роботою та надто розі-
грівати свою кров біля кухонної плити. Це завдає серйозної 
шкоди дитині; вона не лише отримує нездорове молоко, але 
в її кров потрапляють токсини з нездоровою їжею матері, 
що викликає загальне погіршення стану організму та справ-
ляє негативний вплив на немовля. На дитину також впливає 
душевний стан матері. Якщо вона пригнічена, легко збу-
джується, дратівлива, дає волю пристрастям, тоді отримана 
дитиною від матері їжа збуджуватиме її, часто викликаючи 
кольки, спазми, а в деяких випадках може стати причиною 
корчів або припадків.

Характер дитини більшою або меншою мірою також за-
лежить від харчування, яке вона отримує від матері. Тому 
так важливо, щоб мати, годуючи своє немовля, намагалася 

Розділ 23. Мати та її дитина



202 Поради для Церкви

бути радісною, цілком володіючи собою. У такому разі їжа 
не пошкодить малюкові, а спокійна, стримана поведінка ма-
тері щодо дитини справлятиме величезний вплив на її розу-
мовий розвиток. Коли дитина нервова та швидко збуджу-
ється, спокійна, некваплива поведінка матері справлятиме 
заспокійливий, виховний вплив, і здоров’я дитини значно 
поліпшиться.

Постійність у ніжній люблячій турботі

Діти — дорогоцінний скарб батькам, за який Бог одного 
дня спитає з них. Тому ми маємо присвятити їхньому вихо-
ванню більше часу, більше турботи, більше молитов. Дітям 
потрібно більше правильних настанов.

У багатьох випадках хворобу дітей можна пояснити не-
правильним доглядом за ними. Нерегулярне харчування, 
невідповідний одяг прохолодного вечора, відсутність ак-
тивних, необхідних для здорового кровообігу вправ, брак 
свіжого повітря, яке очищує кров, можуть стати причиною 
лиха. Нехай же батьки визначать причину хвороби та яко-
мога швидше виправлять ситуацію.

Переважно дітей уже з колиски привчають задоволь-
няти свій апетит, прищеплюючи їм думку, що вони живуть, 
щоб їсти. Мати великою мірою сприяє формуванню харак-
теру синів і дочок у дитинстві. Вона здатна навчити їх кон-
тролювати апетит або ж, навпаки, потурати йому, і вони 
стануть ненажерами. Часто матір планує виконати певну 
роботу протягом дня, і коли діти заважають їй, вона не зна-
ходить часу для потішання їх у їхніх дитячих скорботах, 
натомість дає їм щось поїсти, щоб заспокоїти. На деякий 
час вона досягає своєї мети, але загалом ситуація ще більше 
погіршується. Шлунок дитини перевантажують їжею тоді, 
коли вона зовсім не хоче їсти. Усе, що було потрібно, — тро-
хи материнської уваги й часу. Однак мати вважає свій час 
надто дорогим, щоб витрачати його на розважання дітей. 
Можливо, зі смаком продуманий інтер’єр її дому задля по-



203

хвали гостей чи приготування вишуканої їжі мають для неї 
більше значення, ніж щастя й здоров’я дітей.

Готуючи гардероб для немовляти, віддавайте перевагу 
зручності, вигоді й здоров’ю, а не моді й бажанню викликати 
захоплення. Матір не повинна витрачати час на вишивки та 
прикрашання дитячого одягу, обтяжуючи себе непотрібною 
працею за рахунок як власного здоров’я, так і здоров’я дити-
ни. Вона не повинна сидіти над шиттям, котре вимагає вели-
кого напруження зору й нервів, тоді як має велику потребу 
у відпочинку і вправах, що приносять задоволення. Нехай 
матір зрозуміє: її обов’язок — берегти сили для подолання 
проблем, які виникатимуть на її шляху.

(Християнська родина. С. 255-267).

Необхідність самовладання 
у вихованні дітей

У процесі виховання дитини виникають такі ситуації, коли 
тверда, зріла воля матері стикається з нерозумною, недисцип-
лінованою волею дитини. У такі моменти необхідна велика 
мудрість з боку матері. Вона може завдати великої шкоди ди-
тині немудрим поводженням або суворим примусом. 

Якщо тільки можливо, намагайтеся уникати такого зіт к-
нення, бо воно означає сувору боротьбу як для матері, так і 
для дитини. Утім, коли криза вже виникла, дитину необхідно 
переконати підкоритися мудрішій волі мами. 

Матері слід досконало володіти собою й не робити ні-
чого, що може пробудити в дитині дух зухвалості. Мати не 
повинна намагатися віддавати накази гучним голосом. Вона 
досягне більшого, якщо тембр її голосу буде спокійним і 
м’яким. Їй треба так поводитися зі своїм дитям, щоб залу-
чити його до Ісуса. Матері необхідно зрозуміти, що Бог — її 
Помічник, а любов — її сила. 

Якщо вона мудра християнка, то не стане силою приму-
шувати дитину підкоритися. Мати ревно молиться про те, 
щоб ворог не здобув перемогу, та відчуває, як оновлюється 

Розділ 23. Мати та її дитина



204 Поради для Церкви

її духовне життя. Вона бачить, що та сама сила, що діє в ній, 
працює і в її дитині. Дитина стає більш м’якою й покірною. 
Бій виграно. Її терпіння, доброта, мудре, стримувальне слово 
справили позитивний вплив. Після бурі запанував мир, по-
дібно до сяйва сонця після дощу. Тому ангели, котрі спосте-
рігали за цією сценою, починають радісно співати. 

Подібні кризи трапляються також у житті чоловіка й 
дружини, і якщо в такі моменти вони обоє вийдуть з-під вла-
ди Духа Божого, то покажуть запальність і нерозсудливість, 
які так часто виявляються в їхніх дітях. Як кремінь ударяє об 
кремінь, так і воля однієї людини стикається з волею іншої.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 47, 48).



Розділ 24

Батьки-християни

Якщо ви сумлінно виконуватимете свої 
обов’язки у сім’ї, батько — обов’язки 
священника родини, а мати — домаш-

нього місіонера, то тим самим збільшувати-
мете сили й можливості, щоб робити добро й 
за дверима вашого дому. Якщо використову-
ватимете й розвиватимете свої здібності, то 
зможете краще підготуватися до праці в цер-
кві й серед сусідів. Якщо прив’яжете дітей до 
себе та до Бога, тоді вони разом з вами ста-
нуть Божими співпрацівниками.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 67).

Святість праці матері

Жінка має посісти становище, яке Бог 
призначив їй від початку, — вона рівна чоло-
вікові. Світ потребує матерів, котрі не лише



206 Поради для Церкви

носять це ім’я, а й є такими в повному розумінні цього слова. 
Можна з упевненістю сказати, що специфічні обов’язки жін-
ки більш священні та святі, ніж обов’язки чоловіка. Нехай 
жінка усвідомлює святість своєї праці та в силі й страху Бо-
жому виконує свою життєву місію. Нехай вона виховує дітей 
так, щоб вони приносили користь у цьому світі й стали чле-
нами сім’ї у світі кращому.

Дружина й мати не повинна приносити в жертву свої сили 
або, навпаки, дозволяти собі бездіяльність, повністю покла-
даючись на чоловіка. Її індивідуальність не має поглинатися 
його індивідуальністю. Дружина повинна усвідомлювати, що 
рівна чоловікові, щоб бути поруч із ним, залишаючись вір-
ною своєму обов’язкові, як він — своєму. Її праця — вихован-
ня дітей — у всіх відношеннях така ж визначна й благородна, 
як і будь-яка інша справа, до якої може бути покликаний її 
чоловік, навіть коли він — головна посадова особа країни.

Король на своєму престолі виконує не важливішу справу, 
ніж мати. У своїй сім’ї мати — королева. Від неї залежить фор-
мування характерів дітей для вищого, безсмертного життя. 
Ангел не міг би просити для себе вищої місії, бо, виконуючи 
цю працю, мати служить Богові. Вона повинна усвідомлюва-
ти велич своєї справи, це додаватиме їй мужності. Нехай мати 
зрозуміє значущість своєї праці та візьме всю Божу зброю, аби 
протистояти спокусі пристосуватися до норм світу. Її праця 
принесе плоди як для цього часу, так і для вічності.

Коли чоловіки йдуть на роботу, залишаючи своїх дру-
жин піклуватися про дітей, дружина й матір виконує таку 
саму важливу й велику роботу, як чоловік і батько. Навіть 
якщо чоловік працює на місіонерському полі, дружина — 
місіонер у своїй сім’ї, і часто її турботи, тривоги й трудно-
щі значно перевершують обов’язки чоловіка й батька. Її 
праця серйозна й важлива... Чоловік, працюючи на місіо-
нерському полі, може отримувати шану від людей, тоді як 
хатня трудівниця може й не отримати земної винагороди за 
свою працю. Утім, коли вона трудиться задля власної сім’ї, 
докладає зусиль для формування характерів дітей згідно з 
Божественним зразком, тоді ангел-писець занотує її ім’я се-



207

ред найвидатніших місіонерів світу. Бог дивиться не так, як 
обмежений людський розум.

Світ сповнений розтлінного впливу. Мода і звичаї ма-
ють сильну владу над молоддю. Якщо мати не виконає свого 
обов’язку, щоб навчати, керувати і стримувати дітей, тоді, 
звичайно, вони приймуть зло й відвернуться від добра. Не-
хай кожна мати якомога частіше приходить до свого Спа-
сителя з молитвою: «Навчи нас, як нам управляти своїми 
дітьми й що ми маємо зробити для них?» Нехай вона при-
слухається до поради, даної Богом у Своєму Слові, й отримає 
необхідну мудрість.

Нехай кожна мати зрозуміє, що її хвилини дорогоцінні, 
а справа буде випробувана в той урочистий день, коли кож-
ний даватиме звіт. Тоді виявиться, що причиною багатьох 
невдач і злочинів людей є незнання й недбалість тих, чиїм 
обов’язком було спрямовувати кроки своїх дітей на пра-
вильний шлях. Тоді також відкриється, що багато людей, ге-
ній, істина і святість котрих стали благословенням для світу, 
завдячують своїми принципами, які обумовили їхній вплив 
та успіх, християнській матері-молільниці.

Сила матері на добро

Сфера діяльності матері може бути скромною, але її 
вплив у поєднанні з впливом батька настільки ж тривалий, 
як сама вічність. Крім Божої сили, сила матері на добро — 
найбільша сила на землі.

Мати-християнка завжди пильнуватиме, помічаючи не-
безпеки, які оточують її дітей. Вона зберігатиме свою душу в 
чистоті й святості, свій характер і принципи узгоджуватиме зі 
Словом Божим та сумлінно виконуватиме свій обов’язок, не-
зважаючи на дрібні спокуси, що завжди напосідатимуть на неї.

Дітям притаманне швидке сприйняття; вони відрізня-
ють спокійний, люблячий голос від роздратованого, різкого 
наказу, який осушує росу любові й прихильності в дитячих 
серцях. Справжня мати-християнка ніколи не відштовхне 

Розділ 24. Батьки-християни



208 Поради для Церкви

від себе дітей через своє роздратування й нестачу співчут-
ливої любові.

Матері, пробудіться до усвідомлення того, що ваш вплив і 
приклад позначаються на характері й долі дітей; пам’ятаючи 
про вашу відповідальність, розвивайте в собі врівноважений 
розум і чистий характер, який відображав би лише те, що іс-
тинне, добре й прекрасне.

Чимало чоловіків та дітей, котрі не знаходять удома нічого 
привабливого, постійно вислуховуючи лайливі слова й нарі-
кання, починають шукати втіхи і радості поза домівкою — у 
барах, пивних й інших заборонених місцях. Дружина й матір, 
зайнята своїми домашніми клопотами, часто стає неуваж-
ною до незначних проявів люб’язності, котрі роблять домівку 
приємним місцем для чоловіка й дітей, навіть якщо вона на-
магається не згадувати в їхній присутності про неприємності 
й труднощі. Доки мати зайнята приготуванням їжі або ла-
годженням одягу, чоловік і діти приходять у дім та залишають 
його як сторонні особи.

Дозволяючи собі ходити вдома в неохайному одязі, цим 
матері навчають дітей бути такими ж неохайними. Багато 
матерів вважає, що для дому підійде будь-який одяг, навіть 
брудний та поношений. Однак вони швидко втратять свій 
вплив у сім’ї. Діти порівнюють одяг матері з охайним одягом 
інших жінок, і їхня повага до неї зменшується.

Справжня дружина й матір виконуватиме свої обов’язки з 
гідністю й радістю, не вважаючи принизливим робити своїми 
руками все необхідне для затишку в домі.

(Християнська родина. С. 231-254).

Голова родини повинен 
наслідувати Христа

Батько — центр сім’ї. Він — законодавець, у характері 
котрого виявляються такі позитивні якості, як енергійність, 
чистота, чесність, терпеливість, мужність, старанність і ко-
рисна діяльність. Певною мірою батько є священником сім’ї, 



209

який приносить ранкові й вечірні жертви на Божий вівтар. 
Дружину й дітей треба заохочувати об’єднуватися в цьому 
жертвоприношенні та в похвальних піснях. Уранці та ввече-
рі батько, як священник сім’ї, має визнавати перед Богом грі-
хи, яких протягом дня припустилися він та його діти. Необ-
хідно визнавати як гріхи, про які він пам’ятає, так і потаємні, 
які знає тільки Бог. Таке правило, якого ревно дотримується 
батько, коли він удома, або мати в час його відсутності, стане 
благословенням для сім’ї.

Чоловікові й батькові я хочу сказати: переконайся в 
тому, що твою душу оточує чиста, свята атмосфера. Ти маєш 
щоденно навчатися в Христа. Ніколи, ніколи дух тиранії не 
повинен виявлятися в сім’ї. Поводячись як тиран, чоловік 
діє спільно зі слугами сатани. Підкори свою волю Божій волі. 
Роби все можливе, щоб життя твоєї дружини було приємним 
і щасливим. Зроби своїм порадником Слово Боже. Живи в 
сім’ї згідно з ученням цього Слова. Тоді й у Церкві ти жити-
меш відповідно до цього вчення та принесеш його на місце 
своєї роботи. Небесні принципи допоможуть тобі виявляти 
благородство в усіх ділових угодах. Ангели Божі співпрацю-
ватимуть з тобою, допомагаючи відкривати світові Христа.

Не дозволяй, щоб неприємності на роботі затьмарювали 
твоє сімейне життя. Коли навіть дріб’язкові питання розв’я-
зуються не так, як тобі цього хотілося б, і ти не здатний ви-
явити витримку, довготерпіння, доброту й любов, це свід-
чить: ти не обрав своїм Другом Того, Хто так полюбив тебе, 
що віддав за тебе Своє життя, щоб ти був одне з Ним.

Факт, що чоловік постійно наголошує, що йому нале-
жить становище голови сім’ї, ще не є доказом його чоловічої 
гідності. Повага до нього не зросте, якщо він посилатиметься 
на тексти Писання, щоб підтримати свої претензії на автори-
тет. Вимоги, щоб дружина, матір його дітей, у всьому діяла 
за його планами, ніби вони непогрішимі, аж ніяк не додадуть 
йому чоловічої гідності. Господь поставив чоловіка головою 
дружини, щоб він став її захисником. Він є важливою ланкою 
в сім’ї, яка об’єднує її членів, як і Христос є Головою Церкви 
і Спасителем духовного тіла. Нехай кожен чоловік, котрий 

Розділ 24. Батьки-християни



210 Поради для Церкви

запевняє, що любить Бога, уважно дослідить Божі вимоги 
щодо його становища. Авторитет Христа виявляє себе в муд-
рості, доброті, лагідності. Отож нехай чоловік, використову-
ючи свою владу, наслідує великого Главу Церкви.

(Християнська родина. С. 212-215).

Батьки, співпрацюйте 
в справі спасіння ваших дітей

Якби можна було підняти завісу, щоб батько з матір’ю 
побачили, як Бог оцінює виконану за день роботу, як Його 
всевидюще око порівнює працю одного й другого, то вони 
були б здивовані цим небесним відкриттям. Батько почав би 
оцінювати власну працю скромніше, тоді як мати отримала б 
завзяття й нові сили продовжувати свій труд мудро, наполег-
ливо й терпляче. Тепер вона знає вартість праці. Якщо батько 
має справу з речами, котрі зникнуть і проминуть, мати мала 
справу з розвитком характеру й розуму дітей, працюючи не 
лише для дочасного життя, а й для вічності.

(Християнська родина. С. 233).
Обов’язок батька щодо своїх дітей не можна переклада-

ти на матір. Виконання нею власних обов’язків — достатнє 
навантаження. Лише працюючи в злагоді, батько й мати мо-
жуть звершити доручену їм Богом працю.

Нехай батько не звільняє себе від участі у вихованні дітей 
як для цього життя, так і для вічності. Він має поділяти цю від-
повідальність. Є зобов’язання для батька й матері. Якщо бать-
ки бажають, щоб у дітях розвивалися такі якості, як любов і 
повага, то повинні виявляти їх у ставленні одне до одного.

Батько хлопчиків повинен встановити з ними тісний кон-
такт, даючи їм перевагу скористатися його багатим життєвим 
досвідом, розмовляючи з ними з такою простотою й ніжні-
стю, котрі привернуть їх до його серця. Він має показати їм, 
що завжди дбає про їхні інтереси й щастя. 

Батько, котрий має синів, повинен зрозуміти: незалежно 
від його заняття й становища, він ніколи не повинен вияв-



211

ляти недбалість щодо душ, доручених його опіці. Він привів 
цих дітей на світ, тому відповідальний за них перед Богом; 
нехай робить усе можливе, щоб уберегти їх від гріховного 
впливу й лихого товариства. Нехай не залишає своїх невга-
мовних синів лише під опікою матері. Це буде для неї надто 
важким тягарем. Краще все влаштувати так, щоб задоволь-
нити інтереси матері й дітей. Часом матері важко опанувати 
себе та мудро виховувати дітей. У такому разі батько мусить 
узяти на себе більше обов’язків. Нехай докладе найрішучі-
ших зусиль задля спасіння своїх дітей.

(Християнська родина. С. 216-221).

Порада щодо кількості дітей

Діти — спадок Господа, і ми відповідатимемо перед Ним 
за управління Його власністю... Нехай батьки з любов’ю, 
вірою й молитвою працюють для своєї сім’ї, щоб, прийшов-
ши до Бога, вони могли з радістю сказати: «Ось я та ті діти, 
що дав мені Господь».

Бог бажає, щоб батьки поводилися розумно й провади-
ли життя так, аби кожна дитина могла отримати належне 
виховання; щоб матері мали час та силу спрямовувати свої 
духовні сили на підготовку дітей до перебування в товари-
стві ангелів. Матерям необхідно володіти мужністю, щоб 
поводитися благородно й звершувати свою справу в страху 
й любові Божих, тоді діти стануть благословенням для сім’ї 
та суспільства.

Чоловік і батько повинен враховувати все це, щоб дру-
жина і матір його дітей не була надто обтяжена клопотами 
й не занепала духом. Він має подбати, щоб мати його дітей 
не опинилася в такому становищі, коли буде неспроможна 
віддати належне своїм численним малюкам і вони не отри-
мають необхідного виховання.

Деякі батьки, не замислюючись над тим, чи здатні вони 
належним чином утримувати велику сім’ю, наповнюють 
свій дім безпорадними маленькими істотами, котрі цілком 

Розділ 24. Батьки-християни



212 Поради для Церкви

залежать від своїх батьків та потребують турботи й повчан-
ня. Це кричуща несправедливість не лише щодо матері, а й 
щодо її дітей і суспільства.

Поява щороку на руках матері нової дитини — велика 
несправедливість щодо неї. Це зменшує і часто забирає ра-
дість від сімейного спілкування, роблячи ситуацію в сім’ї 
ще більш несприятливою. Це позбавляє дітей догляду, ви-
ховання і щастя, котрі батьки, усвідомлюючи свій обов’я-
зок, повинні давати їм.

Батьки мають зважено обдумати, що їм потрібно дати сво-
їм дітям. Вони не мають права приводити на світ дітей, щоб 
вони стали тягарем для інших.

Як же мало батьки думають про долю дитини! Задово-
лення пристрасті — єдине бажання, після чого на дружину 
й матір лягають тягарі, які виснажують її здоров’я, паралі-
зуючи духовні сили. Втративши здоров’я й бадьорість, вона 
живе в оточенні своєї малої отари, про яку не може дбати на-
лежним чином. Не отримавши відповідного виховання, діти 
виростають, щоб безчестити Бога та передавати іншим злі 
нахили свого єства; так поповнюється армія, котрою сатана 
керує на свій розсуд.

(Християнська родина. С. 159-164).



Розділ 25

Християнська оселя

Бог бажає, щоб ми, вибираючи дім, пе-
редусім подумали, який моральний та 
релігійний вплив справлятиме на нас і 

наші сім’ї навколишнє оточення.
Шукаючи місце для розташування дому, 

пам’ятайте про цю мету. Не керуйтеся праг-
ненням розбагатіти, вимогами моди чи світ-
ськими звичаями. Враховуйте чинники, які 
сприятимуть простоті, чистоті, здоров’ю, тоб-
то які матимуть справжню цінність.

Замість того щоб жити там, де можна ба-
чити лише творіння людських рук, де карти-
ни і звуки довкілля часто навіюють недобрі 
думки, де метушня й шум викликають утому 
та неспокій, ідіть туди, де зможете спогляда-
ти Божі діла. Знайдіть духовний спокій у кра-
сі, тиші й мирі природи. Зверніть свій погляд 
на зелені лани, діброви й гори. Подивіться на 
блакитне небо, не захмарене міським пилом 
і димом; дихайте цілющим повітрям Небес.



214 Поради для Церкви

Настав час — Бог це відкриває — виїжджати сім’ями з 
міст. Дітей необхідно перевезти до сільської місцевості. Не-
хай батьки підшукають відповідне місце, наскільки дозволяє 
їхній достаток. Будинок може бути невеликим, але обов’яз-
ково з присадибною ділянкою, яку можна обробляти.

Батьки й матері, котрі мають ділянку землі та зручний 
будинок, — це королі й королеви.

По можливості дім необхідно вибирати за містом, де 
діти можуть мати землю для обробітку; нехай кожна дити-
на має свою ділянку. І коли ви навчаєте їх, як садити город, 
як готувати ґрунт для насіння та як важливо повиривати всі 
бур’яни, навчайте також, наскільки важливо викорінювати 
із життя непривабливі згубні звички. Навчайте їх бороти-
ся з поганими звичками, як вони борються з бур’яном на 
городі. Для такого навчання необхідний час, але це вельми 
оплатиться.

Надра землі приховують у собі благословення для тих, 
хто має мужність, волю й наполегливість для здобуття її 
скарбів. Чимало землеробів не отримують достатньої відда-
чі від землі, тому що ставляться до своєї праці як до при-
низливої роботи; вони не бачать у ній благословення ані для 
себе, ані для своїх сімей.

Батьки зобов’язані перед Богом зробити своє оточен-
ня таким, щоб воно відповідало істині, яку вони визнають. 
Тоді вони зможуть давати правильні уроки своїм дітям, а 
діти навчатимуться ототожнювати земну домівку з небес-
ною. Наскільки можливо, земна сім’я має стати взірцем 
сім’ї небесної. Тоді спокуса потурати низькому й порочно-
му значною мірою втратить свою силу. Дітей треба навча-
ти, що на землі вони лише проходять випробування і шко-
лу, аби стати мешканцями осель, які Христос готує для тих, 
хто любить Його й виконує Його Заповіді. Це найвищий 
обов’язок батьків, який вони покликані виконати.

Наскільки можливо, усі будівлі, призначені для житла, 
бажано будувати на височині, на добре висушеній землі. Це 
забезпечить суху ділянку... До цієї вимоги часто ставляться 
надто легковажно. Постійне погіршення стану здоров’я, сер-



215

йозні захворювання і висока смертність часто зумовлені во-
логістю й малярією на низинах із поганим дренажем.

При спорудженні будинків особливо важливо забезпечи-
ти хорошу вентиляцію й достатню кількість сонячного світла. 
До кожної кімнати постійно має надходити свіже повітря ра-
зом із сонячним світлом. Спальню також доцільно спланува-
ти так, щоб забезпечувати доступ свіжого повітря ціло добово. 
Кімнату не можна використовувати як спальню, якщо до неї 
немає доступу свіжого повітря й сонячного світла.

Подвір’я, прикрашене поодинокими деревами й куща-
ми на певній відстані від дому, також благотворно впливає 
на сім’ю й за належного догляду не завдає шкоди здоров’ю. 
Проте дерева, які закривають світло, та кущі, що ростуть 
близько й густо біля дому, створюють нездорову атмосфе-
ру, бо заважають вільній циркуляції повітря й заступають 
сонячне світло. Через це в домі накопичується вологість, 
особливо в сиру погоду.

Умеблювання дому має бути 
простим і недорогим

Нехай умеблювання вашого дому буде простим і неви-
багливим, надійним у користуванні, яке легко утримувати в 
чистоті або замінити без значних витрат. Виявляючи смак, ви 
можете зробити просту оселю привабливою, якщо в ній пану-
ють любов і вдоволеність.

Щастя полягає не в порожній парадності. Чим простішим 
буде порядок у домі з добре налагодженим управлінням, тим 
щасливішою буде сім’я. Щоб діти відчували себе вдома щас-
ливими й задоволеними, не потрібні розкішне оточення чи 
дорогі меблі; головне — щоб батьки ставилися до дітей з ніж-
ною любов’ю, увагою і турботою.

(Християнська родина. С. 131-154).
Бог поклав на вас обов’язок завжди бути у вашій ро-

дині зразком правильної поведінки. Пам’ятайте: на Небе-
сах панує порядок і ваша оселя має стати Небом на землі. 

Розділ 25. Християнська оселя



216 Поради для Церкви

Пам’ятай те: день у день сумлінно виконуючи   малі обов’яз-
ки в домі, ви співпрацюєте з Богом та удосконалюєте хрис-
тиянський характер. 

Батьки, не забувайте, що ви працюєте для спасіння своїх 
дітей. Якщо ваші звички правильні, якщо ви охайні, а пра-
вилом вашого життя є порядок, доброчесність і праведність, 
освячення душі, тіла й духу, то ви відповідаєте словам Спаси-
теля: «Ви ‒ світло для світу». 

З раннього віку привчайте малюків піклуватися про 
одяг. У них має бути місце для речей, навчіть їх акуратно 
складати одяг і класти на місце. Якщо ви не можете купити 
навіть дешеву шафу, використовуйте якийсь ящик, спору-
дивши в ньому полички та оббивши його яскравою ткани-
ною з гарним візерунком. Ці щоденні зусилля навчити ди-
тину охайності й порядку не заберуть у вас багато часу, але 
окупляться в майбутньому ваших дітей і зрештою заоща-
дять вам багато часу й праці. 

Деякі батьки дозволяють своїм дітям виявляти дух руй-
нування, використовувати для ігор речі, які не можна чіпати. 
Дітей треба навчати, що їм не можна торкатися власності ін-
ших людей. Заради спокою і щастя сім’ї вони повинні навчи-
тися поважати права власності. Діти не стають щасливішими 
від того, що їм дозволяють чіпати все, що вони бачать. Не на-
вчившись берегти майно, діти виростуть людьми з неприєм-
ними, деструктивними рисами характеру. 

Не давайте дітям іграшок, які можна легко зламати. Інак-
ше вони засвоять уроки руйнування. Нехай у них буде кілька 
іграшок, але міцних і тривких. Ці поради, якими б незначни-
ми вони не здавалися, відіграють важливу роль у вихованні 
дитини.

(Виховання дітей. С. 110, 111, 101, 102).



Розділ 26

Духовний вплив у сім’ї

Ми можемо мати в наших сім’ях спа-
сіння Боже. Проте ми повинні віри-
ти в нього, жити для нього, мати по-

стійну живу віру й довіру Богові. Обмеження, 
які накладає Слово Боже, існують для нашого 
ж блага. Вони сприяють щастю в наших сім’ях 
та благополуччю всіх, хто живе навколо нас. 
Ці обмеження очищають наші смаки, освя-
чують судження, приносять душевний мир, 
а в кінці — вічне життя. Ангели-служителі 
затри муватимуться в наших оселях і з радістю 
понесуть на Небо звістку про наш поступ у 
духовному житті, а ангел-писець зробить ра-
дісний, щасливий запис. 

Дух Христа постійно перебуватиме в на-
шому домашньому житті. Якщо чоловіки й 
жінки відкриють свої серця для небесного 
впливу істини й любові, ці принципи витіка-
тимуть, як потоки в пустелю, освіжаючи все та 
несучи життя туди, де зараз безпліддя і голод.

(Виховання дітей. С. 484).



218 Поради для Церкви

Богові дуже неприємно бачити, як у сім’ї нехтують ре-
лігією та вихованням дітей. Якби ваша дитина перебувала в 
річці, борючись із хвилями та ризикуючи потонути, як би ви 
захвилювалися! Яких би докладали зусиль, які заносили б 
молитви, скільки виявили б ентузіазму, щоб урятувати люд-
ське життя! А тут є ваші діти без Христа: їхні душі не спасен-
ні. Можливо, вони навіть грубі, нечемні і є ганьбою для імені 
адвентиста. Вони гинуть у світі без надії та без Бога, а вас це 
не турбує й не тривожить. 

Сатана докладає всіх зусиль, намагаючись відвести лю-
дей від Бога, і домагається успіху у своїх задумах, коли ду-
ховне життя потоплене в ділових турботах, коли він може 
настільки поглинути їхні думки справами, що вони не знай-
дуть часу для читання Біблії, для таємної молитви й для  
того, щоб уранці й увечері приносити на вівтар жертву хвали 
й подяки. Як мало людей розуміє підступні наміри лукавого! 
Як багато людей не знає про його виверти! 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 424, 426).

Ранкове і вечірнє богослужіння

Батьки й матері, щоранку й щовечора збирайте навколо 
себе своїх дітей та в смиренному молінні про допомогу під-
носьте свої серця до Бога. Ваші рідні зазнаю ть спокус, що-
денні неприємності постають на шляху молодих і старших. 
Хто хоче жити в терпінні, любові й радості, той повинен мо-
литися. Тільки отримуючи постійну допомогу від Бога, ми 
зможемо здобути перемогу над собою. 

Якщо і мав настати такий час, коли кожен дім мав стати 
домом молитви, то це зараз. Переважають безбожність і скеп-
тицизм, намножилося нечестя. Розбещення стало живиль-
ним потоком для душі, повстання проти Бога дається взнаки 
в житті. Поневолені гріхом моральні сили зазнають тиранії 
сатани. Душа стає іграшкою для його спокус; і якщо якась мо-
гутня рука не простягнеться, щоб урятувати людину, вона піде 
туди, куди поведе її головний бунтівник. 



219

Однак у цей жахливо небезпечний час деякі люди, котрі 
сповідують християнство, не мають сімейних богослужінь. 
Вони не віддають належної шани Богові вдома, не навча-
ють своїх дітей любити й боятися Його. Багато людей так 
далеко відійшли від Господа, що, наближаючись до Нього, 
відчувають себе засудженими. Вони не можуть приступати 
сміливо до престолу благодаті, «здіймаючи чисті руки ‒ без 
гніву та сумніву» (Євр. 4:16; 1 Тим. 2:8). У них немає живо-
го зв’язку з Богом. Ці люди мають вигляд благочестя, але 
сили його зреклися. 

Думка про те, що молитва необов’язкова, ‒ одна з най-
успішніших оман сатани для загибелі душі. Молитва ‒ це 
спілкування з Богом, Джерелом мудрості, сили, миру, щастя. 
Ісус молився Отцеві «з великим риданням і слізьми». Павло 
закликав віруючих невпинно молитися, завжди молитвою та 
благаннями з подякою висловлювати свої прохання Богові. 
«Моліться один за одного, щоб зцілитися, ‒ пише Яків. — Бо 
має велику силу ревна молитва праведника» (Євр. 5:7; 1 Сол. 
5:17; Якова 5:16). 

Щирою ревною молитвою батьки створюють огорожу 
навколо дітей. Їм треба молитися з повною вірою в те, що 
Бог буде з ними, а святі ангели захистять їх та їхніх дітей від 
жорстокої влади сатани. 

У кожній сім’ї має бути встановлено певний час для ран-
кової і вечірньої молитов. Як це доречно ‒ батьки збирають 
своїх дітей біля себе до сніданку, щоб разом подякувати Не-
бесному Батькові за Його захист уночі і просити Його про 
допомогу, керівництво й опіку на весь день! Як добре також, 
щоб і ввечері батьки і діти ще раз зібралися перед Ним та 
дякували Йому за благословення минулого дня! 

Щоранку присвячуйте Богові себе та своїх дітей на цей 
день. Нічого не розраховуйте на багато місяців або років 
наперед ‒ вони не належать вам. Вам дано тільки один ко-
роткий день. Трудіться в його години для Господа, ніби цей 
день ‒ останній ваш день на землі. Викладайте перед Богом 
усі свої плани й будьте готові виконати їх або відмовити-
ся від них відповідно до Його провидіння. Приймайте Його 

Розділ 26. Духовний вплив у сім’ї



220 Поради для Церкви

плани, а не власні, навіть якщо прийняття їх вимагає відмо-
ву від виплеканих проектів. Отож життя дедалі більше упо-
дібнюватиметься до Божественного зразка, і «мир Божий, 
що перевищує всяке розуміння, нехай береже ваші серця і 
ваші думки в Христі Ісусі» (Филп. 4:7). 

Батько, а за його відсутності ‒ мати повинні проводити 
богослужіння, вибираючи цікавий, легкий для розуміння 
уривок з Писання. Служіння має бути коротким. Якщо чи-
тати довгий розділ та промовляти довгу молитву, служіння 
стає втомливим і при його завершенні з’являється відчуття 
полегшення. Бог знеславлений, коли час служіння прохо-
дить сухо, нудно і стає настільки втомливим та нецікавим, 
що діти починають боятися його. 

Батьки і матері, робіть час служіння надзвичайно ціка-
вим. Ніщо не заважає зробити його найприємнішим неза-
бутнім часом за день. Якщо ви заздалегідь продумаєте його 
та підготуєтеся, він може стати надзвичайно цікавим і ко-
рисним. Час від часу потрібно урізноманітнювати служіння. 
Можна поставити запитання до прочитаного розділу з Пи-
сання і зробити кілька серйозних своєчасних коментарів. 
Можна заспівати хвалебний гімн. Молитву треба здійсню-
вати коротко й по суті. Нехай той, хто молиться, славить 
Бога за Його доброту і просить Його про допомогу в простих 
щирих словах. Якщо обставини дозволяють, нехай діти теж 
беруть участь у читанні й молитві. 

Тільки вічність відкриє, яке добро таять у собі такі години 
сімейних богослужінь.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 42-44).



Розділ 27

Фінанси в сім’ї

Господь бажає, щоб Його народ був роз-
важливим і дбайливим. Він хоче, щоб 
люди навчалися ощадливості та нічого 

не витрачали даремно.
Ви маєте знати, коли слід приберегти, а 

коли витратити гроші. Ми не зможемо бути 
послідовниками Христа, якщо не зречемося 
власного «я» та не візьмемо свій хрест… Будь-
те чесні в розрахунках з іншими; часом варто 
підібрати спущені петлі светра, щось зашто-
пати, обв’язати обтріпаний край одягу, але 
знати, що це можна назвати своєю власністю. 
Підраховуйте всі витрати, навіть найдрібні-
ші, для власного задоволення. Подивіться, 
що було витрачено на те, аби лише задоволь-
нити смаки, догодити примхам нездорового 
епікурейського апетиту. Гроші, витрачені на 
некорисні делікатеси, могли бути використа-
ні на те, щоб додати вашій домівці комфорту і 
зручності. Не будьте скнарами, але водночас 



222 Поради для Церкви

будьте чесними щодо себе та своїх братів. Скупість — це 
неправильне використання Божих щедрот. Марнотрат-
ність — також зловживання. Дрібні витрати, про які, на 
вашу думку, не варто згадувати, зрештою перетворюються 
на значні суми.

Зіткнувшись зі спокусою витратити гроші на примхи, зга-
дайте про самозречення й самопожертву Христа задля спа-
сіння грішника. Навчайте дітей самозречення й самовладан-
ня. Причина, чому так багато служителів зазнає труднощів у 
фінансових справах, полягає в тому, що вони не приборкують 
своїх смаків, бажань і прагнення… Причина, чому так бага-
то людей стають банкрутами або вдаються до шахрайства, 
при власнюючи чужі кошти, криється в тому, що вони нама-
гаються задовольнити екстравагантні смаки своїх дружини й 
дітей. З якою старанністю за допомогою повчання і прикладу 
батьки й матері повинні навчати своїх дітей ощадливості.

Недобре вдавати із себе багатія або щось на зразок цього, 
коли ми насправді є скромними послідовниками лагідного 
й покірного Спасителя. Нас не має хвилювати те, що наші 
сусіди будують або умебльовують свої будинки так, як нам 
цього не личить робити. Як дивиться Ісус на наші егоїстичні 
турботи, щоб потурати своєму апетитові, догоджати гостям 
або задовольняти свої примхи? Прагнути до показного й 
дозволяти дітям так поводитися — це пастка.

(Християнська родина. С. 379-384). 
Усе, що може бути використане, не потрібно викидати. 

Для цього буде потрібна мудрість, передбачливість і постій-
на турбота. Мені було показано, що невміння економити в 
малому — одна з причин, через яку багато сімей страждає від 
нестачі предметів першої необхідності.

(Виховання дітей. С. 135).

«Нікому нічого не будьте винні»

Багато бідних сімей бідні тому, що витрачають усі гроші, 
щойно отримавши.



223

Обіцяти й витрачати з будь-якою метою ще не зароблені 
гроші — пастка.

(Християнська родина. С. 392).
Світ має право очікувати бездоганної чесності від лю-

дей, котрі називають себе біблійними християнами. Якщо 
хтось виявляє байдужість до виплати того, що за правом 
має бути виплачене, то існує небезпека, що увесь наш народ 
будуть вважати ненадійним. 

Люди, котрі претендують на благочестя, мають бути 
прикрасою свого визнання і власною безвідповідальною по-
ведінкою не давати приводу зневажати істину. «Нікому нічо-
го не будьте винні», — каже апостол. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 179-182).
Чимало людей не привчило себе планувати власні витра-

ти так, щоб не виходити за межі прибутку. Вони не навча-
ються пристосовуватися до обставин, знову і знову беруть 
гроші в борг, доки не потрапляють у борги настільки, що за-
непадають духом і розчаровуються. 

(Християнська родина. С. 374).
Зрозумійте: свої справи потрібно вести так, щоб не бор-

гувати. Боржник опиняється в тенетах сатани, які він ста-
вить для людських душ. 

Прийміть рішення завжди уникати боргів. Відмовте собі в 
тисячі різних речей, але не вдавайтеся до боргів. Борги стали 
для вас прокляттям. Уникайте їх, як чуми.

(Християнська родина. С. 392, 393).

Нехтувати нагальною потребою — 
не означає економити

Ми не вшановуємо Бога, якщо недбало ставимося до 
свого тіла й завдаємо йому шкоди, унаслідок чого стаємо не-
придатними для служіння Йому. Турбота про тіло, забезпе-
чення його смачною поживною їжею — один з першорядних 
обов’язків голови сім’ї.

Значно краще мати недорогий одяг і меблі, аніж обмеже-
ний харчовий раціон. 

Розділ 27. Фінанси в сім’ї



224 Поради для Церкви

Деякі господарі заощаджують на харчуванні сім’ї, аби 
влаштувати багатий прийом для гостей. Це нерозумно. Часту-
вання для гостей можна приготувати і простіше. Першочерго-
ву увагу приділяйте потребам сім’ї.

Нерозумна економність та штучно надумані звичаї час то 
заважають вияву гостинності там, де вона необхідна й прине-
се благословення. Постійна кількість їжі для наших столів має 
бути такою, щоб несподіваного гостя можна було прийняти, 
не обтяжуючи господиню дому додатковими приготуваннями. 

(Служіння зцілення. С. 322).
Економність — це не скупість, вона означає розумне ви-

трачання коштів, оскільки на нас чекає велика праця.
Бог не вимагає, щоб Його народ позбавляв себе того, що 

справді необхідно для здоров’я і зручності, але Він не схва-
лює екстравагантності, безвідповідального використання 
коштів та бажання похизуватися перед людьми.

(Християнська родина. С. 378, 379).

Обов’язок батьків — навчати своїх дітей

Нехай ваші діти знають, що Бог має право на все, чим вони 
володіють, і цей факт не має жодних винятків. Усе, що вони ма-
ють, лише довірене їм, щоб з’ясувати, чи будуть вони слухняні. 
Гроші необхідні, однак їх не можна марнувати на тих, хто їх не 
потребує. Комусь потрібні ваші добровільні дари. Якщо у вас 
є звичка марнотратства, якомога швидше звільняйтеся від неї. 
Не зробивши цього, ви виявитеся недостойними вічного життя. 

(Виховання дітей. С. 134).
Сучасній молоді властиво нехтувати ощадливістю і зне-

важати її. Вони плутають її зі скупістю й обмеженістю. Про-
те ощадливість цілком сумісна з найширшими поглядами та 
щедрістю душі. Не може бути й мови про справжню щедрість 
там, де люди не виявляють ощадливості. Ніхто не має права 
вважати нижче своєї гідності бути бережливим і найкращим 
чином дбати про дрібниці.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 400).



225

До вивчення цифр потрібно підходити практично. Не-
хай кожен підліток і кожна дитина навчаться не просто ви-
рішувати уявні проблеми, але вести докладний облік сво-
їх прибутку й витрат. Нехай він на ділі пізнає, що означає 
правильно використовувати гроші, незалежно від того, чи 
отримує він їх від батьків, чи заробляє своєю працею. Хлоп-
чики й дівчатка повинні навчитися вибирати й купувати для 
себе одяг, книги та інші необхідні речі; ведучи облік своїх 
витрат, вони зможуть якнайкраще пізнати цінність грошей 
та способи їх використання.

(Поради щодо управління ресурсами. С. 294).
Є таке поняття, як немудра допомога нашим дітям. Хто 

заробляє власними руками з метою оплатити своє навчан-
ня в коледжі, той цінуватиме свої переваги більше, ніж 
одержувач грошей з чужої кишені, бо знає ціну грошам. Не 
носіть своїх дітей на руках, щоб вони не стали безпорад-
ним тягарем.

Батьки неправильно розуміють свій обов’язок, якщо 
щед ро забезпечують грішми молодих людей, котрі мають 
фізичну силу, щоб займатися корисною фізичною працею, 
перш ніж вступлять учитися, аби стати проповідником чи 
лікарем.

(Християнська родина. С. 387).
Схильність догоджати собі в усьому, а також відсутність 

почуття міри та недосвідченість дружини й матері постійно 
виснажують сімейну скарбницю. Водночас господиня вва-
жає, що робить усе найкращим чином, бо не була навчена 
обмежувати свої бажання і примхи дітей, не опанувала мис-
тецтво раціонального ведення домашнього господарства. 
Тому для утримання деяких сімей іноді потрібно вдвічі 
більше коштів, ніж для інших сімей з такою самою кількі-
стю членів.

Господь показав мені, до якого зла може призвести звич-
ка марнувати гроші, щоб я могла переконати батьків привча-
ти дітей до суворої економії. Навчайте їх, що кошти, витра-
чені на те, без чого можна обійтися, витрачені надаремно.

(Християнська родина. С. 374, 375).

Розділ 27. Фінанси в сім’ї



226 Поради для Церкви

Поради чоловікові й дружині 
щодо фінансових питань

Нехай усі навчаться робити підрахунки. Дехто нехтує 
цією справою, вважаючи її несуттєвою, але це не так. Необ-
хідно вести точний запис усіх видатків.

(Християнська родина. С. 374).
Зароблені кошти ви витрачаєте мудро й ощадливо. Зро-

біть якийсь запас на випадок хвороби, коли ваша сім’я може 
залишитися без жодних засобів до існування. Ваша сім’я 
повинна мати певні ресурси на випадок, якщо опинитеся в 
скрутному становищі.

(Християнська родина. С. 395, 396).
Допомагайте одне одному, не вважай благом міцно три-

мати в руці гаманець, відмовляючи дружині в коштах. 
Щотижня давай дружині певну суму грошей, дозволяю-

чи робити з ними все, що їй до вподоби. Ти не даєш їй змоги 
виявити свій такт і смак лише тому, що не маєш справжнього 
уявлення про становище дружини в родині. Твоя дружина 
має чудове, урівноважене мислення. 

Частину твоїх грошей віддай дружині. Нехай вони будуть 
її особистими грошима, щоб вона могла витрачати їх так, як 
забажає. Дозволяй їй витрачати зароблені нею кошти так, як 
вона вважає за потрібне. Якщо виділяти їй певну суму гро-
шей, якими вона може розпоряджатися, не зазнаючи при 
цьому критики, це позбавить її великого тягаря, що пригні-
чував її свідомість.

(Християнська родина. С. 378).



Розділ 28

Свята і річниці

Я бачила, що ми не повинні відзначати 
свята так, як робить світ, і водночас їх 
не слід залишати без уваги, бо це ви-

кличе незадоволення в наших дітей. Є небез-
пека, щоб у такі дні наші діти не відчували на 
собі розтлінний вплив світських задоволень 
і розваг, тому раджу батькам влаштовува-
ти для них щось цікаве замість небезпечних 
розваг. Дайте зрозуміти своїм дітям, що ви 
піклуєтеся про їхнє добро і щастя.

Відзначаючи свята, світські люди та чле-
ни Церкви звикли вважати, що ці неробочі 
дні сприяють здоров’ю та щастю, однак ви-
являється, що вони приносять багато зла. Ми 
щиро намагаємося зробити святкові дні яко-
мога цікавішими для молоді й дітей, змінюю-
чи такий порядок речей. Наша мета полягає в 
тому, щоб уберегти їх від відвідування місць 
розваг невіруючої молоді.



228 Поради для Церкви

Після завершення дня пошуків задоволення чи буває за-
доволена людина? Кому християни допомогли розпочати 
краще духовне, чисте життя? Що б вони подумали, перегля-
нувши зроблені ангелом записи? Втрачений день! День вия-
вився змарнованим для їхньої власної душі та втраченим для 
служіння Христові, оскільки не було зроблено нічого добро-
го. Вони ще матимуть інші дні, але ніколи не повториться 
цей, витрачений на беззмістовні, безглузді розмови дівчат із 
хлопцями та хлопців з дівчатами. 

Утрачені можливості ніколи не повернуться знову. Кра-
ще було б цього святкового дня виконувати найважчу робо-
ту. Вони не використали своє свято належним чином, і воно 
відійшло у вічність, аби свідчити проти них на суді як дарем-
но витрачений день.

Божі справи — 
на першому місці

Чи не було б добре для нас відзначати свята для Бога, від-
новити у своїй пам’яті все, що Він звершив для нас? Хіба не 
було б добре подумати про те, як Він благословляв нас у ми-
нулому, пригадати отримані нашими душами серйозні засте-
реження про те, щоб ми не забували Бога?

У світі багато свят, коли увагу людей поглинають розваги, 
перегони, азартні ігри, куріння й пияцтво.

Чи ж не повинен Божий народ частіше влаштовувати 
святкові зібрання, щоб дякувати Богові за Його багаті бла-
гословення? Нам потрібні в Церкві такі люди, котрі могли 
б організувати молодих чоловіків і жінок на практичне слу-
жіння, задовольняючи потреби людей та працюючи для спа-
сіння чоловіків, жінок, молоді й дітей. Не всі вони можуть 
присвятити цій діяльності весь свій час, бо змушені працю-
вати, заробляючи на життя. Проте є святкові дні й час, який 
можна присвятити християнській праці, зробивши цим свій 
внесок у добру справу, якщо немає змоги виділити на це час-
тину своїх коштів. 



229

Зробіть свято приємним і радісним для ваших дітей, а та-
кож для бідних та нещасних. Нехай день не минає без того, 
щоб не подякувати Ісусові й не принести Йому жертви подяки.

День народження — 
нагода славити Бога

За юдейською релігійною системою з нагоди народження 
дітей здійснювали жертвоприношення Богові згідно з Його 
вказівкою. У наш час батьки докладають чималих зусиль, аби 
зробити своїм дітям подарунки на день народження; вони роз-
цінюють цей день як нагоду вшанувати дитину, ніби ця честь 
належить людині. У цій справі сатана має на меті відвертати 
людські думки й дари від Бога, спрямовуючи їх на людину, 
щоб діти думали, наче вони гідні особливої шани…

Поясніть дітям з нагоди їхнього дня народження, що 
вони мають особливий привід висловлювати подяку Богові, 
бо це з Його милості їхнє життя збережене ще на один рік. 
Це може стати для них цінним уроком. Ми дякуємо Подате-
леві всіх благ за життя, здоров’я, їжу й одяг не менше, ніж за 
надію на вічне життя; ми віддаємо Богові належне, вислов-
люючи вдячність за Його милості та приносячи свої подячні 
дари нашому великому Творцеві. Небеса схвально дивляться 
на такі дари з нагоди дня народження.

Навчайте дітей аналізувати прожитий рік свого життя, 
щоб поміркувати про те, чи з радістю вони прочитали б цей 
запис у небесних книгах. Спонукайте їх серйозно замислити-
ся над тим, чи були їхня поведінка, слова й учинки до вподоби 
Богові. Чи уподібнюють вони своє життя до життя Ісуса, щоб 
воно було прекрасним і привабливим у Божих очах? Навчайте 
дітей пізнавати Господа, Його шляхи й повеління.

Я сказала своїй родині і друзям, що не хочу, аби хтось ро-
бив мені подарунки на день народження або на Різдво, якщо 
мені не буде дозволено передати ці дари до Господньої скарб-
ниці для використання на організацію місіонерської роботи.

(Християнська родина. С. 472-476).

Розділ 28. Свята і річниці



Розділ 29

Відпочинок 
і відновлення сил

Християнам доступно чимало джерел 
щастя, і вони можуть безпомилково 
визначити, які задоволення законні 

й добрі. Вони можуть брати участь у таких 
розвагах, які не розтлівають розум і душу, 
не викликають розчарування, не залишають 
після себе сумних спогадів, від яких людина 
втрачає почуття поваги до себе й бажання 
служити іншим. Якщо вони можуть запроси-
ти із собою Ісуса та зберігатимуть молитов-
ний дух, то перебуватимуть у повній безпеці. 

Усяка розвага, у якій ви можете взяти 
участь, прохаючи з вірою Божого благосло-
вення на неї, буде безпечною. Однак роз-
вага, яка робить вас нездатними до таємної 
молитви, до духовних роздумів біля вівтаря 
молитви або участі в молитовному зібранні, 
справді небезпечна.



231

Ми належимо до такого класу людей, котрі вірять, що 
наш привілей — щоденно прославляти Бога в житті. Ми жи-
вемо в цьому світі не лише для того, щоб розважатися й шу-
кати для себе задоволень. Ми перебуваємо тут, щоб прино-
сити людям користь і бути благословенням для суспільства. 
Якщо ж ми дозволяємо низьким думкам оволодівати нами, 
що властиво багатьом шукачам марноти й безглуздя, то чи 
зможемо стати корисними для нашого роду й покоління? Як 
можемо стати благословенням для суспільства, у якому жи-
вемо? Ми не повинні з наївністю брати участь у таких розва-
гах, які зроблять нас нездатними сумлінно виконувати свої 
звичні обов’язки.

Є багато речей, які самі собою є добрими, але, спотворені 
сатаною, стають пасткою для необачних. 

У розвагах, як і в інших справах, необхідно виявляти 
стриманість. Варто серйозно замислитися над характером 
таких розваг. Нехай кожна молода людина запитає себе: «Як 
впливатимуть ці розваги на мій фізичний, духовний і мораль-
ний стан? Чи не буду я настільки засліплений, що забуду про 
Бога? Чи не затьмарять такі розваги для мене Його славу?» 

(Християнська родина. С. 512-514).
Перевага й обов’язок християн полягає в тому, щоб за 

допомогою невинних розваг відновити свої духовні й тілесні 
сили для подальшого використання їх на славу Божу. Наше 
дозвілля не повинно проходити в беззмістовних веселощах, 
які межують з безглуздям. Ми можемо провести його так, 
щоб воно приносило користь, облагороджувало тих, з ким 
спілкуємося, роблячи нас та їх більш здатними успішно ви-
конувати обов’язки, покладені на нас як християн.

(Християнська родина. С. 493).
Час, проведений у фізичних вправах, — не змарнований 

час… Щоб усі органи тіла могли якнайкраще функціонувати, 
необхідні відповідні вправи. Коли мозок постійно працює, 
тоді як інші частини організму залишаються бездіяльними, 
втрачаються фізичні й розумові сили. Організм позбавлений 
здорового тонусу, мозок — сили й енергії, унаслідок чого ви-
никає нездорове збудження.

Розділ 29. Відпочинок і відновлення сил



232 Поради для Церкви

Людям, зайнятим навчанням, необхідний перепочинок. 
Мозок не можна постійно перенапружувати, бо цей делі-
катний «інструмент» виснажується. Як тіло, так і розум по-
требують вправ.

(Християнська родина. С. 494, 495).

Дозвілля, доступне як багатим, так і бідним

Молодь не може бути такою ж статечною й урівноваже-
ною, як літні люди, а діти — такими ж стриманими, як їхні 
батьки. Засуджуючи гріховні розваги, що цілком справедли-
во, нехай батьки, учителі й вихователі молоді запропонують 
їм натомість невинні задоволення, які не понівечать і не роз-
бестять їх морально. Не нав’язуйте молодим людям суворих 
правил та обмежень, які змусять їх відчувати себе пригноб-
леними, спонукаючи стрімголов рватися на шлях божевіл-
ля й руйнування. Тримайте кермо влади твердою, доброю, 
люблячою рукою, спрямовуючи, контролюючи їхні думки й 
наміри, але з такою ніжністю, мудрістю і любов’ю, щоб вони 
знали: ви прагнете для них лише найкращого.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 335).
Деякі види дозвілля сприятливо позначаються на стані 

розуму й тіла. Просвіщена, розбірлива людина знайде собі 
безліч способів для розваги та зміни діяльності із джерел 
не тільки невинних, а й повчальних. Дозвілля на свіжому 
повітрі, споглядання Божих діянь у природі принесуть най-
вищу користь.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 653).
Жодний відпочинок із користю тільки для себе не при-

несе дітям і молоді такого великого благословення, як той, 
що робить їх корисними для інших. Для молоді характерні 
ентузіазм та сприйнятливість, вона швидко відгукується на 
пропозицію.

(Виховання та освіта. С. 212).
Бог потурбувався про те, щоб усі — багаті й бідні — мог-

ли знаходити задоволення, яке приходить від чистих ду-



233

мок, безкорисливих учинків, сказаних іншим людям слів 
співчуття і добрих діл. Хто звершує таке служіння, той 
світить світлом Христа, проганяючи морок журби із життя 
багатьох людей.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 57).
У нашому світі можна займатися багатьма необхідними 

корисними справами, тоді розваги для отримання простого 
задоволення стануть майже зайвими. Мозок, кістки і м’язи 
зміцняться, якщо використовувати їх для добрих учинків, 
старанного обдумування та складання планів, які мають на 
меті розвивати розумові здібності, зміцнювати фізичне здо-
ров’я та застосовувати на практиці дані Богом таланти, тобто 
прославляти Його.

(Християнська родина. С. 509).
Я не засуджую простих вправ та ігор з м’ячем, але й 

цими заняттями, якими б простими вони не були, не можна 
зловживати. Мене завжди лякають наслідки, до яких май-
же неминуче призводить захоплення такими розвагами. 
Вони призводять до витрати коштів, які слід було б вико-
ристати для того, щоб нести світло істини душам, що гинуть 
без Хрис та. Розваги і трата коштів на самодогоджання, що 
поступово веде до самозвеличення, а також участь у таких 
іграх для отримання задоволення не сприяють удосконален-
ню християнського характеру.

(Християнська родина. С. 499).

Спілкування та правильні звички

Молоді люди, спілкуючись між собою, можуть перетво-
рити свої зв’язки на благословення або прокляття. Вони 
спроможні збудовувати, благословляти та зміцнювати одне 
одного, удосконалюючи свої манери, характер, знання, або 
ж, дозволивши собі стати недбалими й невірними, справляти 
тільки деморалізаційний вплив. 

Ісус буде Помічником усім, хто покладає надію на Нього. 
Для тих, хто пов’язаний із Христом, щастя цілком доступне. 

Розділ 29. Відпочинок і відновлення сил



234 Поради для Церкви

Вони йдуть шляхом, яким веде їх Спаситель, і заради Нього 
розпинають власне «я» з усіма його уподобаннями й похотя-
ми. Такі люди будують свої надії на Христі, тому земні бурі 
безсилі змести їх із цього надійного фундаменту. 

Юнаки й дівчата, від вас самих залежить, чи станете ви 
надійними, порядними, корисними людьми, на яких мож-
на покластися. Ви повинні бути готові завжди за будь-яких 
обставин рішуче стати на бік правди. Ми не зможемо взяти 
із собою на Небо свої погані звички; якщо не переможемо 
їх тут, вони не впустять нас до житла праведних. Коли ми 
повстанемо проти поганих звичок, вони чинитимуть найза-
пекліший опір, але якщо продовжувати енергійно й наполег-
ливо воювати, їх можна перемогти. 

Щоб виробити добрі звички, потрібно прагнути товари-
ства духовних, морально чистих людей.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 655).
Якби юнаків та дівчат можна було переконати спілку-

ватися тільки з чистими, вдумливими, люб’язними людь-
ми, наслідки були б найкращими. Якщо вони обирають собі 
бого боязливих друзів, вплив таких стосунків провадитиме 
до істини, святості й обов’язку. Справжнє християнське жит-
тя — це сила для добра. З іншого боку, ті, хто спілкується 
з чоловіками й жінками сумнівної моральності, недобрих 
принципів і поведінки, незабаром підуть тим самим шля-
хом. Тілесне, невідроджене серце тягне людину по похилій 
донизу. Хто спілкується зі скептиком, той незабаром стане 
скептиком; хто обирає товариство підлої низької людини, 
неминуче стане таким самим. За радою несправедливих хо-
дити — перший крок до того, щоб стати на дорогу грішних та 
сісти на сидінні злоріків.

Нехай усі, хто хоче володіти правильним характером, 
обирають приятелями серйозних, вдумливих людей, які тя-
жіють до релігії. Хто підрахував ціну й бажає будувати для 
вічності, той має використовувати для своєї будівлі хоро-
ший матеріал. Якщо він бере гнилу деревину, якщо мирить-
ся з вадами характеру, то будівля приречена на руйнування. 
Тож нехай кожний пильнує, як будує. Буря спокуси проне-



235

сеться над будівлею, і якщо вона не буде міцно і старанно 
побудована, то не витримає перевірки. 

Добре ім’я дорожче за золото. Молодь схильна спіл-
куватися з тими, хто не відзначається великим розумом і 
високою моральністю. Утім, чи може молода людина очі-
кувати справжнього щастя, добровільно об’єднавшись з 
особою, думки, почуття й поведінка котрої не відповідають 
високим стандартам? Дехто порочний у своїх смаках і роз-
бещений у звичках. Усі, хто обирає дружбу з ними, насліду-
ватимуть їхній приклад.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 587, 588).
Ви можете вважати, що перший крок на шляху до лег-

коважних учинків та пошуку задоволень не містить жод-
ної небезпеки і якщо побажаєте змінити свій шлях, вам 
це вдасться так само легко, як і до того, коли ви піддалися 
бажанню погано поводитися. Однак це помилка. Обравши 
собі поганих товаришів, багато людей крок за кроком зі-
йшло з доброчесного шляху та занурилося в глибину непо-
слуху й розбещення, погрузнути в яких колись їм здавалося 
неможливою справою.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 224).
Не думайте, що Бог хоче, аби ми відмовилися від 

усього, що може зробити нас щасливими. Усе, чого Він 
вимагає від нас, — залишити те, що не слугує для нашого 
добра і щастя.

(Християнська родина. С. 406).

Повний відпочинок і розваги 

Молодим людям необхідно пам’ятати, що вони несуть 
відповідальність за всі надані їм переваги, за витрачання 
свого часу і правильне використання своїх здібностей. Вони 
можуть запитати: «Що ж, нам треба зовсім відмовитися від 
розваг і дозвілля? Невже ми повинні працювати, працювати 
і працювати без жодних змін?» 

(Поради батькам, учителям та учням. С. 337).

Розділ 29. Відпочинок і відновлення сил



236 Поради для Церкви

Буває дуже необхідно на деякий час відволіктися від фі-
зичної праці, яка вкрай виснажила сили, щоб потім знову 
працювати, докладаючи значних зусиль і досягаючи кращих 
успіхів. Однак у повному відпочинку немає потреби; він не 
позначиться найкращим чином на фізичному стані. Навіть 
утомившись від якогось одного виду праці, не потрібно да-
ремно витрачати дорогоцінні хвилини. Тоді вони [молоді 
люди] можуть зайнятися чимось не настільки виснажли-
вим, але здатним принести благословення для їхньої матері 
й сестер. Полегшуючи їхні турботи, узявши на себе важкий 
тягар, який їм доводиться нести, вони зможуть знайти таку 
розвагу, яка ґрунтується на принципі й принесе їм справжнє 
щастя, а їхній час не буде змарнований або витрачений на 
егоїстичне потурання. 

Їхній час може завжди бути добре використаний, а зміна 
діяльності постійно відсвіжуватиме їх. Водночас вони не ви-
трачатимуть час даремно, так що кожна хвилина обернеться 
для когось добром. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 223).
Дехто стверджує, що для збереження фізичного здоров’я 

людина повинна розважатися так, як їй підказує егоїстична 
природа. Звичайно, зміна занять необхідна для найкращого 
розвитку тіла, оскільки завдяки їй відбувається відновлен-
ня і зміцнення розуму й тіла; але цього не можна досягти 
за допомогою безглуздих розваг та нехтування щоденними 
обов’язками, які молодь повинна виконувати. 

(Християнська родина. С. 508).
Одним з найнебезпечніших місць, до яких люди прихо-

дять у пошуках задоволень, є театр. Замість того щоб бути 
школою моралі й доброчесності, як про це часто ствер-
джують, театр є справжнім розсадником аморальності. 
Театральні видовища сприяють зміцненню й укоріненню 
порочних звичок і гріховних нахилів. Низькопробні пісні, 
непристойні жести, вислови й пози справляють згубний 
вплив на людську уяву та призводять до морального па-
діння. Часто відвідуючи такі видовища, молода людина не 
матиме твердого принципу. Ніщо в нашій країні не справ-



237

ляє такого сильного впливу, який призводить до порочної 
уяви, позбавляє релігійних почуттів та відбиває охоту до 
спокійних задоволень і тверезих реалій життя, як теат-
ральні видовища. Потяг до них посилюється в міру того, як 
людина дозволяє собі відвідувати театр, подібно як і потяг 
до п’янких напоїв з’являється тоді, коли людина вживає їх. 
Єдиний безпечний шлях — не відвідувати театр, цирк та 
інші сумнівні місця розваг.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 334, 335).
 Танок, який виконав Давид у благоговійній радості пе-

ред Богом, деякі любителі задоволень використовують як 
аргумент на захист сучасних модних танців, проте для цьо-
го немає жодних підстав. У наш час танці асоціюються з 
нерозважливістю й опівнічними гулянками. Здоров’я і мо-
раль приносять у жертву насолоді. Постійні відвідувачі тан-
цювальних залів не думають про Бога та не віддають Йому 
шану; молитва або пісня хвали видавалися б недоречними в 
такому місці. Наступний аргумент мав би бути переконли-
вим: християни не повинні шукати розваг, які послаблювали 
б любов до святого і применшували б нашу радість від слу-
жіння Богові. Музика й танець як вираз сповненої радості 
хвали Богові під час перенесення ковчегу не мають нічого 
спільного з аморальністю, властивою сучасним танцям. 
Перші нагадували про Бога та звеличували Його святе Ім’я, 
а другі — вигадка сатани, щоб примусити людей забути про 
Бога й ганьбити Його.

(Патріархи і пророки. С. 707).
Молоді загалом поводяться так, ніби дорогоцінні го-

дини випробування, коли ще залишається милість, — це 
суцільне грандіозне свято, і вони народилися в цей світ 
тільки для того, щоб розважатися й догоджати собі в по-
стійному вирі збудження. Сатана докладає особливих 
зусиль, щоб змусити їх знаходити щастя у світських роз-
вагах і забавах та виправдовувати себе, намагаючись по-
казати, що ці розваги нешкідливі, невинні й навіть корисні 
для здоров’я. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 501).

Розділ 29. Відпочинок і відновлення сил



238 Поради для Церкви

Багато хто охоче бере участь у світських аморальних 
розвагах, заборонених Словом Божим. У такий спосіб вони 
поривають зв’язок із Богом та зараховують себе до числа 
любителів світських задоволень. Гріхи, які знищили жи-
телів допотопного світу й міста рівнини, є також сьогодні, 
і не тільки в язичницьких країнах і серед визнавців попу-
лярного християнства, а й серед тих, хто каже, що очікує 
Приходу Сина Людського. Якби Бог представив перед вами 
ці гріхи такими, якими їх бачить Він, ви б засоромилися й 
жахнулися.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 218).
Бажання веселощів та приємних розваг — це спокуса й 

тенета для Божого народу, а особливо для молоді. Сатана 
постійно готує приманки, щоб відвернути розуми від сер-
йозної праці з приготування до майбутніх подій. За допо-
могою світських людей він підтримує постійне збудження, 
аби спонукати необережні душі долучитися до світських за-
доволень. Шоу, лекції та нескінченне розмаїття розваг роз-
раховані на те, щоб викликати любов до світу, а через таке 
єднання зі світом слабне віра.

Бог не вважає любителя задоволень Своїм послідовни-
ком. Тільки ті, хто зрікається себе й живе в тверезості, сми-
ренні й святості, є істинними послідовниками Ісуса. А такі 
не можуть отримувати задоволення від беззмістовної по-
рожньої розмови любителя світу.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 325, 328).
Якщо ви справді належите Христу, то матимете можли-

вість свідчити про Нього. Вас будуть запрошувати відвідати 
місця розваг, і тоді у вас з’явиться нагода засвідчити про ва-
шого Господа. Якщо ви вірні Христу, то не будете вигадува-
ти привід для відмови, натомість просто і стримано скажете, 
що ви — Боже дитя і ваші принципи не дозволяють вам на-
віть одного разу бути в такому місці, куди не можете запро-
сити свого Господа.

(Християнська родина. С. 519).
Між групами послідовників Христа, які практикують 

християнський відпочинок, та світськими зборищами для  



239

задоволень і розваг є помітна різниця. Замість молитви, 
розмов про Христа й на інші теми, від світських людей 
можна почути безглуздий сміх та банальні бесіди. Їхня 
мета — весело провести час. Такі розваги починаються без-
розсудством та закінчуються марнотою.

(Християнська родина. С. 512).

Розділ 29. Відпочинок і відновлення сил



Розділ 30

Охороняйте шляхи, 
що ведуть до розуму

Охороняйте свої почуття, щоб сатана 
не заволодів ними, бо ці шляхи про-
вадять до душі.

Якщо ви бажаєте контролювати розум, 
не дозволяючи марнотним і порочним дум-
кам заплямувати вашу душу, то маєте бути 
вірними охоронцями своїх очей, вух і всіх 
почуттів. Лише сила благодаті здійснить цю 
найбільш бажану справу.

Сатана і його ангели намагаються пара-
лізувати наші почуття, щоб ми не почули по-
передження, застереження й докори, а коли 
й почуємо, щоб вони не впливали на серце й 
щоб не відбулася реформа в житті.

Без нашої згоди сатана 
не може заволодіти розумом

Бог подбає, щоб ми не були спокушувані 
понад свої сили, і в кожній спокусі передбачив 



241

шлях визволення. Якщо ми живемо лише для Бога, то не доз-
волимо егоїстичним думкам опанувати наш розум.

Якщо якимось чином сатані вдасться заволодіти ро-
зумом, він посіє кукіль та сприятиме такому рясному його 
зростанню, що він принесе багатий урожай. Однак сатана 
ніколи не зможе підкорити собі наші думки, слова і вчинки, 
якщо ми самі не відчинимо двері та не запросимо його увій-
ти. А він, увійшовши, краде посіяне в серці добре насіння, 
зводячи нанівець вплив істини. 

Небезпечно зосереджуватися на роздумах про те, яку може-
мо мати користь, поступившись пропозиціям сатани. Гріх озна-
чає ганьбу й нещастя для кожної душі, котра потурає йому; за 
своєю природою він здатний звабити, засліпити людину; сатана 
спокушуватиме нас принадними пропозиціями. Зважившись 
ступити на його територію, ми не можемо бути впевненими, 
що захищені там від його сили. Наскільки можливо, перекри-
вайте всі шляхи, якими спокусник може знайти доступ до вас.

Кожний християнин повинен постійно пильнувати, охо-
роняючи всі шляхи, якими сатана може підкрастися до душі. 
Моліться, прохаючи Божественної допомоги, і водночас рішуче 
опирайтеся кожній схильності до гріха. Мужність, віра і напо-
леглива праця принесуть вам перемогу. Утім, пам’ятайте: щоб 
здобути перемогу, Христос має перебувати у вас, а ви — у Христі. 

Робіть усе можливе, щоб відмежувати себе та своїх дітей 
від беззаконня, яке панує у світі. Ми повинні стояти на варті 
своїх очей і слуху, щоб захистити розум від негідного.

Не випробовуйте, як близько можете підійти до краю прір-
ви й залишатися неушкодженими. Уникайте навіть найменших 
спроб наблизитися до того, що містить у собі загрозу. Не можна 
легковажити тим, що стосується спасіння душі. Найцінніше для 
вас — ваш характер. Бережіть його, як дорогоцінний скарб. По-
стійно і невпинно дбайте про моральну чистоту, почуття влас-
ної гідності та силу чинити опір злу. Не дозволяйте собі ані на 
хвилину втратити пильність; один необережний учинок, один 
прояв фамільярності можуть створити загрозу для душі, від-
чиняючи двері перед спокусою та послаблюючи опір.

(Християнська родина. С. 410-414). 

Розділ 30. Охороняйте шляхи, що ведуть до розуму



Розділ 31

Вибір книжок

Освіта — це лише підготовка фізичних, 
розумових і духовних сил для най-
успішнішого виконання всіх життє-

вих обов’язків. Витривалість, а також сила й 
активність мозку знижуються або зростають 
залежно від того, як їх використовувати. Ро-
зум необхідно дисциплінувати так, щоб усі 
його здібності розвивалися гармонійно.

Чимало молодих людей має пристрасть до 
книжок. Вони читають усе, що потрапляє до їх-
ніх рук. Нехай молоді люди звернуть увагу на 
те, що читають, як і на те, що чують. Мені було 
показано, що їм загрожує величезна небезпе-
ка розтління внаслідок читання непристойної 
літератури. Сатана володіє тисячами способів, 
щоб спричинити в молоді розумовий розлад. 
Без пильнування вони не можуть бути в безпе-
ці ані хвилини. Необхідно стерегти свій розум, 
щоб не бути звабленими спокусами ворога.

(Вісті для молоді. С. 271).



243

Вплив шкідливої літератури

Сатані відомо, що на розум великою мірою впливає те, 
чим він живиться. Диявол намагається спонукати як мо-
лодь, так і людей зрілого віку читати небилиці, казки та 
іншу подібну літературу. Читачі такої літератури стають 
непридатними виконувати свої безпосередні обов’язки. 
Вони живуть нереальним життям і не мають бажання до-
сліджувати Священне Писання, щоб харчуватися небесною 
манною. Розум, котрий потрібно зміцнювати, слабшає і 
втрачає свою здатність вивчати величні істини, пов’язані з 
місією та життям Христа, — істини, які б укріпили розум, 
пробудили уяву й запалили сильне серйозне бажання пере-
магати так, як переміг Христос.

Якби могла бути знищена більша частина видатних 
книжок, вдалося б зупинити чуму, котра виконує страшну 
роботу над людським розумом і серцем. Любовні оповідан-
ня, легковажні, збудливі повісті й навіть література, кот-
ру називають релігійними романами (тобто твори, автори 
яких додають до розповіді моральні повчання), — це про-
кляття для читачів. Книга може бути пронизана релігійни-
ми настроями, але сатана одягається переважно в ангель-
ські шати, щоб успішніше обманювати й зваблювати. Ніхто 
настільки не утверджений у принципах праведності, ніхто 
настільки не захищений від спокуси, щоб бути в безпеці, 
читаючи ці книги. 

Читачі художньої літератури потурають злу, яке руй-
нує духовність, затьмарюючи красу священних сторінок. 
Ця література викликає нездорове збудження, розпалює 
уяву, робить розум непридатним для корисних справ, від-
волікає душу від молитви та робить її неспроможною вести 
духовне життя.

Бог наділив багатьох наших молодих людей великими 
здібностями, але надто часто через нерозумний вибір у чи-
танні вони підривають свої сили, бентежать й ослаблюють 
свій розум, отож упродовж років не зростають у благода-
ті та пізнанні засад нашої віри. Від тих, хто очікує скорого 

Розділ 31. Вибір книжок



244 Поради для Церкви

Приходу Господа й дивовижного перетворення, коли «це 
тлінне зодягнеться в нетління», вимагається вищий рівень 
діяльності в цей час випробування.

Мої дорогі юні друзі, проаналізуйте власний досвід щодо 
впливу збудливих історій. Чи можете ви після читання та-
кої літератури розгорнути Біблію та із зацікавленням читати 
слова життя? Чи не здаватиметься вам Божа Книга неціка-
вою? Чарівність тієї любовної історії полонила ваш розум, 
руйнуючи його здоровий тонус та унеможливлюючи зосе-
редити увагу на важливих серйозних істинах, пов’язаних із 
вашим вічним благополуччям.

Рішуче відмовтеся від читання літературного сміття. 
Воно не зміцнить вас духовно, натомість посіє в розумі 
почуття, які спотворюють уяву, змушуючи менше думати 
про Ісуса та Його дорогоцінні уроки. Бережіть розум від 
усього, що поведе його в неправильному напрямку. Не за-
харащуйте його літературним сміттям, яке не зміцнює ро-
зумових здібностей. Якою їжею живиться розум, такими 
будуть і думки. 

(Вісті для молоді. С. 271-273).

Читання, 
яке занапащає душу

За наявності величезного постійного потоку друковано-
го матеріалу старші й молодь формують звичку квапливого 
поверхового читання, унаслідок чого розум утрачає свою 
здатність послідовно активно мислити. Крім того, значна 
частина періодичних видань і книг, які, наче жаби в Єгип-
ті, заполонили край, є не тільки банальною та безвартісною, 
а й нечистою, аморальною літературою. Її вплив не лише 
спричиняє деградацію, послаблює, отруює і руйнує розум, а 
й розбещує та руйнує душу.

(Виховання та освіта. С. 189, 190).
Нині у вихованні дітей та юнацтва велике місце відво-

дять казкам, міфам і художній літературі. Такі книги вико-



245

ристовують у школах, їх можна знайти в багатьох оселях. Як 
батьки-християни можуть дозволяти своїм дітям користува-
тися книгами, у яких стільки неправди? Коли діти просять 
пояснити їм значення історій, які такою великою мірою су-
перечать ученню їхніх батьків, у відповідь вони чують, що ці 
історії вигадані; однак це не може відвернути згубних наслід-
ків такого читання. Ідеї, представлені в цих книгах, вводять 
дітей в оману. Вони прищеплюють хибні погляди на життя, 
породжують і зміцнюють бажання нереального. 

Широке розповсюдження таких книжок у наш час — 
один із хитрих вивертів сатани. Він прагне відвернути увагу 
як старших, так і молодих від великої справи збудування 
характеру. Він прагне, щоб наша молодь і діти були захоп-
лені оманами, які гублять душу та якими він наповнює світ. 
Тому диявол прагне відвернути їхню увагу від Слова Божо-
го і тим самим перешкодити їм в отриманні пізнання тих 
істин, які можуть стати їхнім захистом. 

Книги, у яких істина викладена спотворено, ніколи не 
повинні потрапляти до рук дітей та юнацтва. Нехай нашим 
дітям у процесі виховання не прищеплюють ідей, котрі ви-
являться гріховним насінням.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 384, 385).
Іншим джерелом небезпеки, якого ми повинні постій-

но остерігатися, є читання творів авторів-безбожників. На 
написання таких творів надихає ворог істини, і ніхто не 
може читати їх, не наражаючи при цьому власну душу на 
небезпеку. 

Щоправда, декотрі, відчуваючи на собі вплив таких тво-
рів, згодом можуть звільнитися від нього; але всі, хто підда-
ється їхньому лихому впливу, ступають на територію сатани, 
а він намагається якнайкраще використати цю нагоду. На-
ражаючи себе на його спокуси, люди не мають ані мудрості 
розпізнати їх, ані сили чинити опір. Магічна, принадна сила 
невір’я й безбожності полонить розум.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 135, 136).

Розділ 31. Вибір книжок



246 Поради для Церкви

Небезпека від читання 
захопливих історій

Що повинні читати наші діти? Це серйозне запитання 
потребує такої ж серйозної відповіді. Я відчуваю тривогу, 
коли в родинах, де шанують суботу, бачу журнали й газети, 
у яких безперервно друкуються оповідання, що не справ-
ляють доброго впливу на дітей і молодь. Мені доводилося 
спостерігати за тими, хто прищеплював собі смак до худож-
ньої літератури. Вони мали перевагу слухати істину та зна-
йомитися з основами нашої віри, але, досягнувши зрілого 
віку, так і не засвоїли справжньої побожності й практично-
го благочестя.

Читачі несерйозних, збудливих історій не здатні вико-
нувати обов’язки практичного життя. Вони живуть у нере-
альному світі. Я спостерігала за дітьми, котрим дозволяли 
читати таку літературу. Де б вони не перебували — удома 
чи за його межами, — вони були неспокійними, замріяни-
ми, здатними підтримувати розмову лише тоді, коли вона 
торкалася банальних тем. Думки й бесіди релігійного ха-
рактеру абсолютно чужі для них. Захоплення сенсаційними 
історіями спотворює смак, унаслідок чого розум немож-
ливо задовольнити іншим, окрім цієї нездорової їжі. Я не 
можу знайти більш влучної назви для людей, котрі потура-
ють такому читанню, як розумові алкоголіки. Зловживання 
читанням справляє на мозок таку саму дію, як нестрима-
ність у їжі й питті — на тіло.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 132-135).
Декотрі віруючі до прийняття істини для теперішнього 

часу мали звичку читати романи. Приєднавшись до Церкви, 
вони докладають зусиль, щоб перемогти цю звичку. Про-
понувати таким людям читання, подібне до того, яке вони 
відкинули, — усе одно що давати п’яниці алкогольний напій. 
Поступаючись перед спокусою, з якою вони постійно сти-
каються, такі люди швидко втрачають смак до серйозного 
читання. Їх не цікавить дослідження Біблії. Їхня моральна 
сила слабне, і гріх стає дедалі менш бридким. Прояви невір-



247

ності частішають, посилюється огида до щоденних життєвих 
обов’язків. Спотворений розум готовий ухопитися за будь-
яке збудливе читання. Так відкривається шлях сатані, і він 
повністю опановує душу.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 203).

Книга книг

Про духовність людини свідчать книги, які вона обирає 
для читання на дозвіллі. Щоб мати здоровий розум і пра-
вильні релігійні принципи, молодь повинна жити в спілку-
ванні з Богом через Його Слово. Указуючи на шлях спасіння 
через Христа, Біблія є нашим дороговказом до вищого, кра-
щого життя. У ній міститься найцікавіша історія та найбільш 
повчальні будь-коли написані біографії. Люди, чия уява не 
була спотворена читанням художньої літератури, виявлять, 
що Біблія — найцікавіша Книга. 

Біблія —   це Книга книг. Якщо ви любите Слово Боже, 
досліджуючи його за будь-якої нагоди, щоб здобути її багаті 
скарби й бути цілком готовими на всяке добре діло, то будьте 
певні: Ісус приваблює вас до Себе. Однак недостатньо читати 
Священне Писання нерегулярно, не намагаючись збагнути 
повчання Христа, щоб виконати Його вимоги. У Слові Бо-
жому містяться скарби, котрі можна знайти, лише глибоко 
копаючи родовище істини. 

Тілесна людина відкидає істину, проте навернена душа 
зазнає дивовижної зміни. Книга, яка раніше була непри-
вабливою, оскільки відкривала істини, що свідчили проти 
грішника, тепер стає поживою для душі, радістю й утіхою 
життя. Сонце Праведності освічує священні сторінки, а через 
них Святий Дух промовляє до душі… 

Нехай усі, хто виплекав любов до читання несерйозної 
літератури, зосередять тепер свою увагу на непорушному 
пророчому слові. Візьміть свою Біблію та почніть з новим 
зацікавленням вивчати священні записи Старого й Нового 
Завітів. Чим частіше й старанніше ви вивчатимете Біблію, 

Розділ 31. Вибір книжок



248 Поради для Церкви

тим красивішою вона вам здаватиметься і тим менше ви бу-
дете отримувати задоволення від читання несерйозної літе-
ратури. Прикипіть серцем до цієї дорогоцінної Книги. Вона 
буде для вас другом і дороговказом.

(Вісті для молоді. С. 273, 274).



Розділ 32

Музика

[У школах пророків] старанно куль-
тивували мистецтво священної ме-
лодії. Не було там ані нескромних 

вальсів, ані легковажних пісень, які зве-
личують людину та відволікають увагу від 
Бога, а тільки священні, урочисті псалми 
хвали Творцеві, що прославляють Його Ім’я 
і розповідають про Його чудові діла. Отже, 
музика призначена слугувати святій меті, 
підносити думки до того, що чисте, благо-
родне й істинне, пробуджувати в душі любов 
і вдячність до Бога.

(Основи християнської освіти. С. 97, 98).
Музика — складова частина богослужін-

ня в небесних дворах, і ми повинні робити 
все, щоб наші похвальні пісні були спів-
звучні гармонії небесних хорів. Правильна 
постановка голосу — важливий елемент у 
процесі виховання, яким не слід нехтува-
ти. Спів як частина релігійного служіння 



250 Поради для Церкви

настільки ж важливий, як і молитва. Серце має пройнятися 
духом пісні, щоб надати їй належну виразність. 

(Патріархи і пророки. С. 594).
Мені був показаний порядок, досконалий порядок Не-

бес, і я була в захопленні, слухаючи там досконалу музику. 
Після того як видіння закінчилося, тутешній спів видався 
мені дуже грубим і негармонійним. Я бачила групи ангелів, 
що вишикувалися квадратами, і кожен з них тримав золоту 
арфу. На кінцях арфи були пристосування для настроювання 
інструменту або зміни тональності. Пальці ангелів не пере-
бирали струни безладно, вони торкалися різних струн, ви-
добуваючи з них нові звуки. Один з ангелів був провідним, 
він першим торкався арфи, ударяючи по струнах, а потім до 
нього приєднувалися всі інші, створюючи багату, ідеальну 
музику Небес. Це неможливо описати. Це була мелодійна, 
небесна, свята музика, і обличчя кожного ангела випромі-
нювало Ісусів образ, котрий сяяв невимовною славою.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 146).
Мені було показано, що молодь має піднятися на вищий 

щабель та зробити Боже Слово своїм порадником і дорого-
вказом. На молодь покладена серйозна відповідальність, до 
якої вона ставиться легковажно. Запровадження музики в їхні 
домівки не спонукало їх до святості й духовності, натомість 
стало засобом для відвернення їхнього розуму від істини. 
Легко важні пісні й популярна сучасна музика, здається, при-
пали їм до смаку. Гра на музичних інструментах забирає час, 
який слід було б присвятити молитві. Музика, якщо нею не 
зловживати, є великим благословенням, але при неправиль-
ному використанні перетворюється на страшне прокляття. 
Вона збуджує, проте не приносить сили й мужності, які хрис-
тиянин може отримати лише біля престолу благодаті, покірно 
визнаючи свої потреби, з голосінням та сльозами благаючи 
небесної сили для зміцнення проти могутніх спокус лукаво-
го. Сатана веде молодого бранця. О, які слова мені знайти, 
щоб викликати в них бажання звільнитися від його звабливої 
сили! Він — майстерний спокусник, що вабить до загибелі. 

(Свідчення для Церкви. Т . 1. С. 496, 497). 



Розділ 33

Критика та її наслідки

Християнам потрібно бути обережни-
ми у виборі слів та ніколи не переда-
вати погані чутки від одного зі своїх 

друзів до іншого, особливо якщо вони усві-
домлюють, що між ними немає єдності. Це 
жорстоко — на щось натякати й щось навію-
вати, ніби вам багато відомо про цього друга 
або знайомого, про що інші не знають. Такі 
натяки поширюються та створюють більш 
негативні враження, ніж якщо відверто й без 
перебільшень розповісти факти. Якої тільки 
шкоди не зазнала Церква Христа від цьо-
го! Непослідовне, необережне поводження 
її членів робить громаду слабкою, як вода. 
Члени однієї й тієї ж громади не виправдо-
вують виявленого до них довір’я, хоч винні 
не мали жодного наміру спричинити якесь 
зло. Великої шкоди завдає відсутність мудро-
сті у виборі тем для бесіди. Розмовляти по-
трібно про духовне й Божественне, проте все



252 Поради для Церкви

відбувається навпаки. Якщо спілкування з друзями-христия-
нами присвячене головним чином розумовому й духовному 
вдосконаленню, то потім про це ніхто не жалкуватиме і про 
розмову згадуватимуть з приємністю й задоволенням. Однак 
якщо цілі години проводити в легковажних, порожніх роз-
мовах, витрачаючи дорогоцінний час на критичний аналіз 
життя й характеру інших, тоді дружня бесіда стане джерелом 
зла і ваш вплив буде подібний до запаху смерті — на смерть.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 186, 187).

Думайте про людей добре

Вислуховуючи осуд проти нашого брата, ми приймаємо 
цей осуд. На запитання: «Господи, хто може перебувати в на-
меті Твоїм? Хто мешкати може на святій Твоїй горі?» — псал-
мист відповідає: «Той, хто в невинності ходить, і праведність 
чинить, і правду говорить у серці своїм, хто не обмовляє сво-
їм язиком, і злого не чинить для друга свого, і свого ближ-
нього не зневажає!» (Псал. 15:1-3).

Скількох пліток можна було б уникнути, якби кожна лю-
дина пам’ятала: особи, котрі розповідають їй про вади інших, 
за слушної нагоди з такою ж легкістю розголошуватимуть і її 
прогріхи. Ми повинні намагатися думати про всіх людей до-
бре, особливо про наших братів, якщо тільки обставини не 
змусять нас думати інакше. Нам не слід поспішно вірити ли-
хим чуткам. Вони часто є наслідком заздрості, непорозумінь 
або перебільшення та часткового приховування фактів. Вар-
то тільки один раз дати місце ревності й підозрам — і вони 
розсіють своє насіння, як будяки. Якщо брат відхиляється від 
прямого шляху, це саме час для вас показати свою справжню 
зацікавленість у ньому. По-доброму підійдіть до нього, помо-
літься з ним і за нього, пам’ятаючи про безмежну ціну, яку 
Христос заплатив за його викуплення. Так ви зможете спасти 
свою душу від смерті й покрити безліч гріхів.

Погляд, слово і навіть інтонація голосу можуть прихо-
вувати в собі неправду, устромлюючись, як гостра стріла, 



253

у чиєсь серце та завдаючи невигойної рани. У такий спосіб 
сумнів або докір можуть упасти на людину, через яку Бог ба-
жав зробити добру справу. Вплив такої людини руйнується, 
її корисність знищується. 

Серед деяких видів тварин спостерігається таке явище: 
якщо хтось із них поранений і падає, на нього відразу ж на-
кидаються його родичі й розривають на шматки. Такому 
самому духові жорстокості потурають чоловіки й жінки, які 
носять ім’я християн. Вони виявляють фарисейську ревність 
і готові побити камінням тих, хто менш винний за них. Є й 
такі, хто вказує на прогріхи й помилки інших, щоб відверну-
ти увагу від власних або заслужити похвалу за велику рев-
ність щодо Бога і Церкви.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 58, 59).
Час, витрачений на критику мотивів та дій Христових слуг, 

краще було б проводити в молитві. Якби ті, хто знаходить вади 
в інших людях, знали правду про цих людей, вони часто мали 
б зовсім іншу думку про них. Було б значно краще, якби кожен 
замість критики й засудження інших сказав: «Мені потрібно 
звершувати власне спасіння. Якщо я співпрацюю з Тим, Хто 
бажає спасти мою душу, то повинен старанно пильнувати за 
собою. Я маю усунути всяке зло зі свого життя і стати новим 
творінням у Христі. Мені необхідно подолати кожну ваду. Я 
не позбавлятиму сили тих, що борються проти зла, натомість 
зможу зміцнювати їх підбадьорливими словами».

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 83, 84).

Заздрісна людина 
не бачить доброго в інших

Ми не повинні дозволяти нашим проблемам і розчаруван-
ням роз’їдати наші душі та робити нас дратівливими й нетер-
плячими. Залишмо осторонь розбрати, погані думки і лихо-
слів’я, щоб нам не образити Бога. 

Мій брате, якщо ти відкриєш своє серце заздрості та грі-
ховним підозрам, Святий Дух не зможе перебувати з тобою. 

Розділ 33. Критика та її наслідки



254 Поради для Церкви

Шукай повноти в Христі. Працюй так, як Він. Нехай кожна 
думка, слово і справа відкривають Його. Ти щоденно потребу-
єш хрещення любов’ю, яка за часів апостолів зробила їх усіх 
однодумними. Ця любов принесе здоров’я для тіла, розуму 
й душі. Оточи свою душу атмосферою, яка зміцнює духовне 
життя. Зрощуй віру, надію, мужність і любов. Нехай у твоєму 
серці панує Божий мир.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 191).
Заздрість — це не просто зіпсованість характеру, а ду-

шевний розлад, що виводить з ладу здібності. Вона зароди-
лася в сатані. Він забажав бути першим на Небі, та оскільки 
не міг володіти всією владою і славою, до якої прагнув, то 
повстав проти Божого правління. Він заздрив нашим пра-
батькам та спокусив їх до гріха, занапащаючи в такий спо-
сіб весь людський рід.

Заздрісна людина закриває очі на хороші якості й благо-
родні вчинки інших. Вона завжди готова принижувати і пред-
ставляти у фальшивому світлі все чудове. Люди часто визна-
ють і залишають інші вади, але від заздрісної людини такого 
навряд чи можна сподіватися. Оскільки позаздрити людині — 
це означає визнати її вищість, гордість не допустить жодних 
поступок. Якщо спробувати переконати заздрісну людину в її 
гріху, вона стає ще запеклішою щодо об’єкту своєї заздрості 
й найчастіше залишається невиправною.

Заздрісна людина поширює отруту, де б вона не була, 
розлучаючи друзів, збуджуючи ненависть і повстання про-
ти Бога й людини. Вона прагне, щоб про неї думали як про 
найкращу, найчудовішу, не докладаючи героїчних зусиль у 
самозреченні для досягнення досконалості, натомість зали-
шаючись такою, якою вона є, та применшуючи заслуги тих, 
хто докладає таких зусиль. Апостол Яків наголошує: язик, 
котрий знаходить насолоду в злі, котрий шепоче: «Скажи, а 
я передам це», запалює геєна. Він розкидає на всі боки роз-
жарені іскри. Чи турбує пліткаря, що він безчестить невин-
ного? Він не припинить свою злу справу, навіть якщо руй-
нує надію і мужність у людях, котрі вже тонуть під своїми 
тягарями. Він дбає тільки про те, щоб задовольнити власну 



255

пристрасть до пліток. Навіть люди, які називають себе хрис-
тиянами, заплющують очі на все, що чисте, що чесне, бла-
городне і прекрасне, але бережуть, як скарб, усе небажане й 
неприємне, розголошуючи його світові.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 56, 57).

Заздрість та прискіпливість

Мені боляче говорити про те, що в багатьох членів Цер-
кви некеровані язики. Є язики оманливі, що живляться бі-
дою. Є таємні язики, котрі нашіптують; існують плітки й 
нахабне втручання в чужі справи, вправні глузії. Одні люби-
телі попліткувати керуються цікавістю, інші — ревнощами, 
а багато хто — ненавистю проти тих, через кого Бог докоряє 
їм. Усі ці руйнівні для гармонії елементи приводяться в дію. 
Дехто приховує свої справжні почуття, тоді як інші охоче 
розголошують усе, що знають погане про людину або в чому 
лише підозрюють її. 

Я бачила, що зараз діє дух лжесвідчення, який перетво-
рює правду на обман, добро на зло й невинність на злочин. 
Сатана радіє через такий стан тих, хто називає себе Божим 
народом. Багато людей виявляє недбалість щодо власної 
душі, однак з нетерпінням чекає нагоди покритикувати й 
засудити інших. Усі мають вади характеру, тому не так уже 
й важко відшукати те, що заздрість може використати для 
заподіяння шкоди. «Тепер, — кажуть ці самозвані судді, — 
ми маємо факти. Ми висунемо їм звинувачення, від якого 
не вдасться звільнитися». Вони очікують слушного момен-
ту, а тоді пред’являють свій жмут пліток та виставляють 
свої ласі шматки.

Намагаючись домогтися свого, люди, котрі мають від 
природи багату уяву, перебувають у небезпеці ошукати себе 
й інших. Вони збирають чиїсь необережні висловлювання, 
не беручи до уваги факт, що слова можуть бути сказані по-
спішно та не відображати справжніх почуттів мовця. Однак 
ці умисні зауваження часто настільки незначні, що на них 

Розділ 33. Критика та її наслідки



256 Поради для Церкви

не варто було б звертати уваги, розглядаються через збіль-
шувальне скло сатани. Над ними міркують, їх повторюють, 
доки нарешті ці «мухи» не перетворюються на «слонів». 

Хіба можна назвати християнською любов’ю збирання 
всіляких чуток, відкопування всього, що кине тінь підозри 
на чийсь характер, а потім з насолодою використовувати їх 
на шкоду цій людині? Сатана тріумфує, коли йому вдається 
знеславити або поранити послідовника Христа. Він — обви-
нувач наших братів. Невже християни будуть допомагати 
йому в його роботі?

Усевидюще око Бога зауважує вади всіх та найбільш 
поширені пристрасті, однак Він терпить наші помилки, 
співчуває нашим слабкостям. Він велить Своєму народові 
плекати цей дух ніжності й поблажливості. Справжні хрис-
тияни не радітимуть, викриваючи помилки й вади інших. 
Вони відвертатимуться від підлості й потворності, зосере-
джуючись на тому, що привабливе і гарне. Для християни-
на кожний прояв прискіпливості, кожне слово критики або 
осуду — болісні.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 94-96).

Вплив критики на керівників 
Церкви й установ

Дух пліткарства — один з особливих прийомів сатани, 
щоб сіяти незгоду й розбрат, розділяти друзів, підривати 
віру багатьох в істинність наших поглядів. Брати і сестри 
надто охоче говорять про помилки і прогріхи, котрі, як їм 
здається, притаманні іншим, і особливо тим, хто неухильно 
несе дані їм Богом вістки докору й застереження. 

Діти цих обвинувачів уважно слухають це все і вбирають 
у себе отруту невдоволення. Так засліплені батьки закри-
вають усі шляхи до сердець дітей. Як багато сімей додають 
до своїх щоденних страв приправу сумніву. Вони критично 
аналізують характери своїх друзів, подаючи це як ласий де-
серт. Страва лихослів’я передається всім, хто сидить за сто-



257

лом, отримуючи коментарі не тільки дорослих, а й дітей. Це 
знеславлює Бога. Ісус сказав: «Що зробили одному з Моїх 
найменших братів, ви зробили Мені» (Матв. 25:40). Отже, 
люди, котрі ганьблять репутацію слуг Христа, зневажають та 
ображають Його. 

Вибрані Божі слуги зазнають неповаги, а в деяких ви-
падках цілковитого презирства з боку певних осіб, обов’я-
зок яких — підтримувати їх. Дітям доводиться чути зне-
важливі висловлювання батьків щодо серйозних докорів 
і застережень Божих слуг. Вони розуміють зневажливий 
сарказм та принизливі відгуки, що час від часу долинають 
до їхнього слуху, унаслідок чого священні й вічні інтереси 
в їхніх умах зводяться до рівня звичайних світських справ. 
Яку ж працю виконують такі батьки, роблячи зі своїх дітей 
безбожників ще з дитинства! Ось так діти навчаються ви-
являти неповагу та повставати проти докору Неба за гріх. 

Там, де є такі гріхи, не може не переважати духовний 
занепад. Ці самі засліплені ворогом батьки й матері диву-
ються, чому їхні діти такі схильні до невір’я та сумніву в біб-
лійній істині. Вони дивуються з того, що на їхніх дітей так 
важко справити моральний і релігійний вплив. Якби вони 
володіли духовним зором, то негайно виявили б, що така 
плачевна ситуація — наслідок їхнього сімейного впливу, по-
родження їхньої заздрості й недовіри. Ось так у сім’ях бага-
тьох так званих християн дітей виховують безбожниками. 
Багато хто знаходить особливе задоволення в тому, щоб го-
ворити й затримуватися на реальних або уявних вадах тих, 
хто несе на собі велику відповідальність за установи в Божій 
справі. Такі люди не помічають доброго, що було зроблено, 
тих благ, які стали результатом важкої праці й непохитної 
відданості справі, вони зосереджують увагу на якійсь оче-
видній помилці, на якійсь справі, котра вже зроблена й має 
результати, однак, на їхню думку, могла би бути зроблена 
краще та з кращими результатами. Утім, істина полягає ось 
у чому: якби ця робота була залишена на цих людей, вони 
або взагалі відмовилися б її виконувати за таких несприят-
ливих обставин, або ж повелися б необережніше за тих, хто 

Розділ 33. Критика та її наслідки



258 Поради для Церкви

виконав її, використовуючи сприятливі можливості Божого 
провидіння. 

Однак ці некеровані базіки вхопляться за найбільш не-
приємні деталі справи, подібно до того як лишайник чіпля-
ється за шершавість скелі. Це — духовні карлики, оскільки 
постійно зосереджені на невдачах і помилках інших. Вони 
не здатні помічати добрі, шляхетні вчинки, безкорисливі 
устремління, справжній героїзм та самопожертву. Ці люди 
не стають благороднішими й піднесенішими у своєму жит-
ті й надії, шляхетнішими й відкритішими у своїх поглядах 
і планах. Такі люди не розвивають у собі любов, котра ви-
різняє життя християнина. Вони щодня деградують, ста-
ючи дедалі обмеженішими у своїх упередженнях. Мізер-
ність — їхня складова, а атмосфера, що оточує їх, отруйна 
для миру і щастя.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 195, 196).
Усім нашим установам доведеться долати труднощі. Бу-

дуть допущені випробування, щоб перевірити серця народу 
Божого. Коли з одним із Господніх знарядь трап ляється не-
щастя, тоді стає помітно, скільки ми маємо віри в Бога та в 
Його справу. У такий час нехай ніхто не дивиться на ситуа-
цію в найгіршому світлі, висловлюючи сумнів і невір’я. Не 
критикуйте людей, котрі несуть на собі тягар відповідально-
сті. Нехай розмови у вашому домі не будуть отруєні крити-
кою на адресу Господніх працівників. Потураючи цьому ду-
хові критики, батьки не подають своїм дітям те, що зробить 
їх мудрими на спасіння. Їхні слова підривають віру й довіру 
не тільки в дітях, а й у людях старшого віку.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 183).
На керівників наших установ покладено найважче 

завдання — підтримувати порядок та мудро дисциплінува-
ти молодь, яка перебуває під їхньою опікою. Члени Церкви 
можуть багато зробити, щоб підтримати їхні руки. Якщо 
молоді люди не бажають підкорятися дисципліні установи 
або, розходячись у думці з керівниками, вирішують робити 
по-своєму, нехай батьки не підтримують сліпо своїх дітей 
та не співчувають їм. 



259

Буде краще, значно краще, якщо ваші діти постраждають 
або навіть зійдуть у могилу, ніж навчаться легковажно ста-
витися до принципів, котрі лежать у самій основі їхньої вір-
ності істині, своїм ближнім і Богові.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 185, 186).

Тільки самокритика 
має практичну цінність

Якби всі так звані християни використовували свою 
здібність до розслідувань для того, щоб бачити, яке зло не-
обхідно виправити в самих собі, замість того щоб говорити 
про чужі прогріхи, то стан Церкви сьогодні був би здоро-
вий. Дехто чесний, коли це нічого не коштує, але якщо хит-
рість окупиться краще, про чесність забувають. Чесність і 
хитрість не взаємодіють в одному серці. Згодом хитрість 
буде усунута, а правда і чесність займуть панівне станови-
ще, або, якщо плекається хитрість, про чесність буде забу-
то. Між ними ніколи немає згоди, немає нічого спільного. 
Одна — пророк Ваала, друга — істинний Божий пророк. 
Коли Господь збиратиме Свої дорогоцінні камені, Він із 
задоволенням споглядатиме правдивих, відвертих, чесних. 
Ангели виготовляють для них вінці; і на цих вінцях, при-
крашених осяйними, як дорогоцінні камені, зірками, у всій 
пишності буде віддзеркалюватися світло, що променіє від 
Божого престолу. 

Господь випробовує й перевіряє Свій народ. Ви можете 
бути такими суворими і критичними щодо власного, спов-
неного вад характеру, однак будьте добрими, жалісливими, 
люб’язними до інших. Щодня запитуйте себе: чи повністю я 
здоровий, чи не віроломний серцем? Благайте Господа вря-
тувати вас від усякої омани в цьому питанні. Від цього зале-
жать ваші вічні інтереси. Коли так багато людей прагне сла-
ви й жадає наживи, чи прагнете ви, мої улюблені брати, мати 
впевненість у Божій любові та кликати: хто покаже мені, як 
утвердити моє покликання та обрання? 

Розділ 33. Критика та її наслідки



260 Поради для Церкви

Сатана ретельно вивчає, які гріхи органічно притаманні 
тій чи іншій людині, а потім починає свою справу зваблення 
й розставляння тенет. Ми перебуваємо в гущі спокус, проте 
нам гарантована перемога, якщо будемо мужньо провадити 
битви Господні. Усім загрожує небезпека, але якщо ви будете 
смиренно ходити перед Богом і молитися, то вийдете з ви-
пробування дорожчими від щирого золота й навіть від офір-
ського золота. Однак, живучи безтурботно й без молитви, ви 
будете як дзвінка мідь або гучний кимвал. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 96-98).



Розділ 34

Поради щодо одягу

Наш привілей — шанувати нашого 
Твор ця як одягом, так і всім іншим. 
Він бажає, щоб наш одяг був не тіль-

ки охайним та не шкідливим для здоров’я, а 
й відповідним і пристойним. 

Нам потрібно намагатися мати якнай-
кращий вигляд. На час служіння в скинії Бог 
визначив кожну деталь одягу тих, хто служив 
перед Ним. Це навчає нас: Він звертає особли-
ву увагу на одяг тих, хто служить Йому. Щодо 
шат Аарона є вельми конкретні вказівки, бо 
його вбрання було символічним. Одяг послі-
довників Христа так само має бути символіч-
ним. Ми повинні бути Його представниками 
в усьому. Наш зовнішній вигляд у всіх відно-
шеннях має бути охайним, скромним і чистим.

Через створіння природи [квіти, лілеї] Хрис-
тос ілюструє красу, яку цінує Небо: скромну ви-
шуканість, простоту, чистоту, відповідність, які 
зроблять наше вбрання приємним для Нього.

(Виховання дітей. С. 413).



262 Поради для Церкви

Основні принципи в одязі

Одяг та його вигляд на людині зазвичай свідчать про 
саму людину. 

Ми судимо про характер людини по її одягу. Скромна, 
благочестива жінка одягатиметься скромно. Витончений 
смак, розвинутий розум виявлять себе у виборі простого, 
відповідного вбрання. Жінка, котра в одязі й манерах про-
ста і без претензій, свідчить цим, що справжню жінку харак-
теризує моральна гідність. Яка чарівна, яка цікава простота 
в одязі, котру за її привабливість можна порівняти з польо-
вими квітами.

Я благаю наш народ ходити перед Богом обачно й розум-
но. Прийнятої манери одягатися потрібно дотримуватися 
лише тією мірою, якою вона відповідає принципам здоров’я. 
Нехай наші сестри вдягаються просто в сукні з хорошої міц-
ної тканини, відповідно до віку й нехай питання одягу не по-
лонить їхній розум. Наші сестри повинні одягатися просто. 
Їм слід носити скромне вбрання із соромливістю й помірко-
ваністю. Покажіть світові живий приклад внутрішньої при-
краси Божої благодаті.

Якщо світ прийме скромний, зручний, здоровий стиль 
одягу, який узгоджується з Біблією, то наше ставлення до 
Бога й до світу не зміниться, коли й ми перейдемо на цей 
стиль одягу. Християнам треба наслідувати Христа, їхній 
одяг має відповідати Слову Божому. Їм необхідно уникати 
крайнощів та смиренно йти прямим шляхом, не звертаючи 
уваги на похвалу або критику, міцно тримаючись того, що 
правильно, бо воно гідне того. 

Не займайте свій час, намагаючись наслідувати безроз-
судні фасони одягу. Одягайтеся охайно і пристойно, однак 
не робіть себе об’єктом для зауважень через надмірну на-
рядність або неохайність і неакуратність в одязі. Поводьте-
ся так, як поводилися б, знаючи, що перебуваєте в полі зору 
Неба й ваше життя схвалює або засуджує Бог.

(Виховання дітей. С. 413-415). 



263

Біблійні настанови

Христос зауважив захоплення одягом, тому застерігав 
Своїх послідовників та наказував їм не думати надмірно про 
нього. «І чого про одяг клопочетеся? Погляньте на польо-
ві лілеї, як вони ростуть: не працюють і не прядуть; та кажу 
вам, що й Соломон у всій своїй славі не зодягався так, як 
одна з них». Гордість і екстравагантність в одязі — це гріхи, 
до яких особливо схильна жінка. Отже, ці принципи безпо-
середньо стосуються її. Наскільки мізерну цінність мають 
золото, перли або розкішний одяг порівняно з лагідністю й 
привабливістю Христа!

Мою увагу було звернено на певні місця Писання. Ангел 
сказав: «Ці тексти мають наставити Божий народ». 1 Тим. 
2:9, 10: «Так само й жінки нехай одягаються скромно, із со-
ромливістю та розсудливістю, хай прикрашають себе не за-
плітанням волосся, не золотом, не перлами, не коштовним 
вбранням, а добрими ділами, як це й належить жінкам, що 
присвятили себе побожності». 1 Петра 3:3-5: «Хай окрасою 
для них буде не зовнішнє, не заплітання волосся та навішу-
вання золота чи прикрашання одягу, а прихована сердечна 
людина, у нетлінності лагідного і мовчазного духа, що є до-
рогоцінним перед Богом. Бо так колись і святі жінки, котрі 
надіялися на Бога, прикрашали себе тим, що підкорялися 
своїм чоловікам». 

 Багато хто ставиться до цих приписів, як до надто старо-
модних, щоб звертати на них якусь увагу. Однак Той, Хто 
дав їх Своїм учням, розумів, які небезпеки в наш час при-
ховуватиме в собі любов до одягу, тому послав нам засте-
реження. Чи прислухаємося ми до цього попередження, чи 
будемо мудрими? 

Люди, котрі воістину прагнуть іти за Христом, будуть сер-
йозно ставитися до свого одягу. Вони намагатимуться викона-
ти цю настанову [1 Петра 3:3-5], так ясно викладену Господом.

(Виховання дітей. С. 415, 416).
Самозречення в питаннях одягу — частина нашого хрис-

тиянського обов’язку. Одягатися просто, утримуючись від 

Розділ 34. Поради щодо одягу



264 Поради для Церкви

хизування ювелірними виробами та різного роду прикраса-
ми — це узгоджується з нашою вірою. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 366).
Багато хто потребує настанов щодо того, який вигляд їм 

слід мати на богослужінні в суботу. Не можна входити в при-
сутність Бога у звичайному одязі, який вони носили протя-
гом тижня. Усі повинні мати одяг для суботи й одягати його 
для відвідування служінь у Божому домі. Хоч ми не повинні 
пристосовуватися до світських фасонів, проте не варто ви-
являти байдужість до свого зовнішнього вигляду. Нам слід 
бути охайними, хоч і без прикрас. Божі діти мають бути чис-
тими всередині і ззовні.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 355).
Особливо обережними треба бути дружинам наших слу-

жителів, щоб не відступати від ясних повчань Біблії щодо 
одягу. Багато хто ставиться до цих приписів як до надто 
старо модних, щоб звертати на них якусь увагу. Однак Той, 
Хто дав їх Своїм учням, розумів, які небезпеки в наш час 
приховуватиме в собі любов до одягу, тому послав нам за-
стереження. Чи прислухаємося ми до цього попередження, 
чи будемо мудрими? 

Екстравагантність в одязі дедалі зростає, і це ще не кі-
нець. Мода постійно змінюється, а наші сестри прагнуть не 
відставати від неї, незважаючи ані на час, ані на витрати. На 
одяг витрачають велику кількість грошей, які слід було б по-
вернути Богові‒Подателю.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 630, 631).

Вплив моди

Любов до одягу ставить під загрозу моральне благопо-
луччя жінки та не робить її християнкою, яку характеризу-
ють скромність і поміркованість. Крикливе, екстравагантне 
плаття надто часто пробуджує похіть у серці тієї, на яку воно 
вдягнене, та низькі пристрасті в серці тих, хто дивиться на 
неї. Бог бачить, що деградації характеру часто передує поту-



265

рання гордості й марнославству в одязі, а дорогий одяг за-
глушає бажання чинити добро.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 645).
Я рекомендую нашим юним сестрам носити скромний, 

безпретензійний одяг. Немає кращого шляху світити іншим 
людям, ніж простотою в одязі й поведінкою. Ви можете про-
демонструвати всім, що правильно оцінюєте земне порівня-
но з вічним. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 376).
Багато хто вдягається подібно до світських людей, аби 

впливати на невіруючих, але це прикра помилка. Якщо ві-
руючі бажають справляти на людей вплив на спасіння, то 
повинні жити відповідно до свого визнання, виявляти віру 
в ділах праведності та чітко показувати різницю між хри-
стиянином і світською людиною. Слова, одяг, учинки мають 
свідчити на користь Бога. Тоді вони справлятимуть вплив на 
всіх людей і навіть невіруючі знатимуть, що вони перебува-
ють з Ісусом. Якщо хтось хоче, щоб їхній вплив був на ко-
ристь істини, то повинен жити відповідно до свого визнання, 
наслідуючи смиренний Зразок.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 633, 634).
Мої сестри, уникайте навіть видимості зла. У цей швидко-

плинний вік з його розбещенням ви не зможете відчувати 
себе в безпеці, якщо не стоятимете на сторожі. Доброчесність 
і скромність є рідкістю. Я закликаю вас як послідовниць Хрис-
та, котрі визнають високі принципи, дорожити безцінною 
перлиною скромності, яка допоможе зберегти доброчесність.

Сувора простота одягу в поєднанні зі скромною пове-
дінкою значною мірою створить навколо молодої жінки ат-
мосферу цнотливості, котра стане для неї щитом від тисячі 
небезпек. 

(Виховання дітей. С. 417).
Простота в одязі дасть змогу розумній жінці постати в 

найбільш вигідному світлі.
Одягайтеся, як личить християнам, ‒ просто, прикраша-

ючи себе добрими ділами, як це й належить жінкам, що при-
святили себе побожності. 

Розділ 34. Поради щодо одягу



266 Поради для Церкви

Багато хто, намагаючись крокувати в ногу з безглуздою 
модою, утрачає смак до природної простоти й захоплюється 
штучним. Вони жертвують часом, грошима, силою інтелек-
ту, істинною шляхетністю душі та присвячують усе своє єст-
во вимогам світського життя. 

Дорога молодь, ваша схильність модно вдягатися, на-
показ носити мереживо, золото й інші штучні прикраси, не 
говорять іншим на користь вашої релігії або істини, яку ви 
визнаєте. Проникливі люди дивитимуться на ваші спроби 
прикрасити свою зовнішність як на свідчення вашої розумо-
вої обмеженості й гордості серця. 

(Виховання дітей. С. 421).
Є одяг, якого з невинністю може прагнути кожна дитина 

й молода людина. Це праведність святих. Якщо вони настіль-
ки ж бажатимуть його та будуть такими ж наполегливими в 
отримані його, як роблять це, пристосовуючи своє вбрання 
до стандартів світу, то незабаром будуть одягнуті в правед-
ність Христа і їхні імена не будуть витерті з книги життя. Ма-
терям, а також молодим людям і дітям необхідно молитися: 
«Серце чисте створи в мені, Боже, і тривалого духа в моєму 
нутрі віднови» (Псал. 51:12). Чистота серця і краса духу до-
рогоцінніші за золото як у цьому світі, так і у вічності. Тільки 
чисті серцем Бога побачать. 

(Виховання дітей. С. 418, 419).



Розділ 35

Заклик до молоді

Дорогі юні друзі! Що ви посієте, те й 
пожнете. Зараз для вас час сіяти. Яким 
же буде врожай? Що ви сієте? Кожне 

сказане вами слово, кожна вчинена вами 
дія — це насіння, яке дасть плід добрий або 
лихий та принесе сіячеві радість або смуток. 
Яке насіння посіяне, таким буде й урожай. 
Бог дав вам велике світло й безліч переваг. 
Після вручення вам цього світла, після ясно-
го представлення вам прийдешніх небезпек 
відповідальність повністю лягає на вас. Ваше 
ставлення до даного вам Богом світла пере-
важить чашу терезів на щастя або на горе. Ви 
самі творите свою долю.

Ви всі справляєте добрий або поганий 
вплив на розуми й характери інших людей. І 
саме ваш вплив відзначений у небесній книзі. 
Вас супроводжує ангел, записуючи ваші слова 
й діла. Устаючи вранці, чи відчуваєте ви влас-
ну безпорадність і необхідність у Божій силі?



268 Поради для Церкви

Чи розповідаєте ви покірно й щиро про свої потреби ва-
шому Небесному Отцеві? Якщо так, то ангели відзначають 
ваші молитви. І якщо ці молитви виходять з уст необлудних, 
коли вам загрожує небезпека несвідомо зробити зло та спра-
вити вплив, який спонукає інших до скоєння зла, тоді ваш 
 ангел-хоронитель буде з вами, підказуючи кращий шлях, 
підбираючи для вас слова і впливаючи на ваші вчинки.

Якщо ж ви не відчуваєте небезпеки, не молитеся про до-
помогу й силу протистояти спокусам, то неодмінно зіб’єтеся 
зі шляху, ваше недбале ставлення до обов’язків буде відзна-
чене в Божій книзі на Небесах, і ви будете знайдені легень-
кими* Судного дня. 

У вашому оточенні є наставлені у вірі люди, а є й такі, яким 
потурали, яких пестили, улещували й вихваляли, доки вони 
не стали в буквальному розумінні непридатними для прак-
тичного життя. Я кажу про осіб, котрих знаю. Їхні характери 
настільки спотворені потуранням, лестощами й неробством, 
що вони не приносять ніякої користі в житті. А якщо ми ні до 
чого не придатні в цьому житті, то на що можемо надіятися в 
тому житті, де все — чистота і святість і де всі володіють гар-
монійними характерами? Я молюся за таких людей та особи-
сто зверталася до них. Я могла бачити, як вони впливатимуть 
на розум інших людей, приводячи їх до пихатості, любові 
до одягу й легковажного ставлення до своїх вічних інтере-
сів. Єдина надія для цієї категорії людей — звернути увагу на 
власні шляхи, упокорити свої горді марнолюбні серця перед 
Богом, визнати свої гріхи й навернутися. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 363, 364).

Розвивайте смак до духовних речей

Єдина безпека для молодих людей полягає в невпинному 
пильнуванні та смиренній молитві. Вони не повинні лестити 

*Алюзія на текст Дан. 5:27. Слово легенький в оригіналі означає «недо-
статній» (прим. редактора).



269

собі думкою, що можуть бути християнами, не роблячи цього. 
Сатана приховує свої спокуси й виверти під покровом світла, 
як тоді, коли підступив до Христа в пустелі. Тоді він мав вигляд 
одного з небесних ангелів. Противник наших душ підходитиме 
до нас як небесний гість, тому апостол радить бути тверезими й 
пильнувати, бо в цьому наша єдина безпека. Молоді люди, кот-
рі потурають безтурботності й легковажності, котрі нехтують 
християнськими обов’язками, постійно падають через спокуси 
ворога, замість того щоб перемагати, як переміг Христос.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 374).
 Багато хто стверджує, що перебуває на боці Господа, але 

це не так; усі їхні вчинки свідчать: вони на боці сатани. За до-
помогою чого можна визначити, на чиєму ми боці? Хто воло-
діє нашим серцем? Про кого ми думаємо? Про кого нам по-
добається говорити? Кому належать наші найпалкіші почуття 
і найкращі сили? Якщо ми на боці Господа, то наші думки з 
Ним, про Нього наші найсолодші роздуми. Ми не будемо дру-
жити зі світом, бо присвятили Йому все, що маємо та ким є. 
Ми прагнемо носити Його образ, дихати Його Духом, вико-
нувати Його волю й догоджати Йому в усьому. 

Істинна освіта — це здатність використовувати свої здіб-
ності так, щоб досягати корисних результатів. Чому релігія 
так мало привертає нашу увагу, тоді як світові належить сила 
мозку, кісток і м’язів? Тому що вся сила нашого єства спря-
мована в цьому напрямку. Ми привчаємося віддавати свій 
запал і сили світським справам, тому нам легко зберігати та-
кий хід думок. Ось чому християни знаходять релігійне жит-
тя таким важким, а світське — таким легким. Наші здібності 
навчені виявляти свою силу в цьому напрямку. У релігійно-
му житті ми виявляємо згоду з істинами Слова Божого, але 
не застосовуємо їх на практиці в житті. 

Плекання релігійних думок і побожності не стало части-
ною нашої освіти. Вони повинні впливати й управляти всім 
нашим єством. Звичка провадити праведне життя відсутня. 
Унаслідок сприятливого впливу можливі й певні гарячкові 
дії, однак роздуми про Божественне не є природною й охо-
чою справою та керівним принципом розуму. 

Розділ 35. Заклик до молоді



270 Поради для Церкви

Щоб розум полюбив чистоту, його необхідно вихову-
вати й дисциплінувати. Потрібно заохочувати, так, са ме 
заохочувати в собі любов до духовного; тільки так ти змо-
жеш зростати в благодаті й пізнанні істини. Бажати добра 
й істинної святості — непогано, але якщо на цьому зупини-
шся, це не принесе тобі жодної користі. Добрі наміри — це 
правильно, проте вони не принесуть жодного результату, 
якщо їх не втілювати рішуче в життя. Багато людей заги-
не, сподіваючись і бажаючи стати християнами; але вони 
не докладали ревних зусиль, тому будуть зважені на тере-
зах і знайдені легенькими. Волю необхідно застосовувати 
в правильному напрямку. Я буду щирим християнином, я 
буду пізнавати ширину й довжину, висоту й глибину доско-
налої любові. Прислухайся до слів Ісуса: «Блаженні голодні 
й спрагнені праведності, бо вони наситяться» (Матв. 5:6). 
Христос достатньо подбав про те, щоб задовольнити душу, 
голодну та спраглу праведності.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 262-266).

Прагніть вищих духовних досягнень

Чиста любов розширить душу для більш піднесених 
звершень, для кращого розуміння Божественних істин, щоб 
вона не була задоволена нічим, окрім повноти досконалості. 
Більшість людей, котрі називають себе християнами, не уяв-
ляють собі, яку духовну силу вони могли б мати, якби були 
такими ж честолюбними, ревними й наполегливими в при-
дбанні знання Божественних істин, якими вони є в отриман-
ні незначних, тлінних речей у цьому житті. Величезна кіль-
кість так званих християн задовольняється тим, щоб бути 
духовними карликами. У них немає бажання ставити собі за 
мету шукати насамперед Царства Божого і Його праведності, 
тому благочестя для них — прихована таємниця, яку вони не 
можуть зрозуміти. Вони не знають Христа особисто. 

Якби ці чоловіки й жінки, котрі задовольняються своїм 
безвладним неповноцінним духовним життям, були неспо-



271

дівано перенесені на Небо й на хвилину стали очевидцями 
піднесеної святої досконалості, яка постійно там перебуває, 
де кожна душа сповнена любові, кожне лице випромінює 
радість, де чарівна музика мелодійними потоками підно-
ситься на честь Бога й Агнця та нескінченні потоки світла 
спливають на святих від обличчя Того, Хто сидить на пре-
столі, і від Агнця; якби вони зрозуміли, що існує ще вища й 
більша радість, бо чим більше Божої радості вони отриму-
ють, тим більше здатні піднестися до висот вічної радості, 
продовжуючи в такий спосіб отримувати нові й більші блага 
з невичерпних джерел слави та невимовного блаженства, то 
чи могли б такі люди, запитую я, з’єднатися з небесним сон-
мом, брати участь у їхньому співі й витримати чисту, піднесе-
ну, захопливу славу, котра походить від Бога й  Агнця? О ні! 
Їхній випробувальний термін був продовжений на багато 
років, щоб вони навчилися небесної мови та змогли стати 
«учасниками Божественної природи, уникнувши мораль-
ного розтління, що у світі» (2 Петра 1:4). Однак вони мали 
свої егоїстичні справи, у які вкладали сили свого розуму й 
енергію свого єства. Ці люди не могли собі дозволити безза-
стережно служити Богові та зробити це справою свого жит-
тя. Світські справи мали бути на першому місці й забирали 
найкращі їхні сили, а про Бога вони думали мимохідь. Чи 
зазнають такі люди переміни після остаточного рішення: 
«Нечестивий хай ще опоганюється… святий хай ще освячу-
ється»? Такий час надходить.

Люди, які привчили свій розум знаходити насолоду в 
духовних вправах, — це ті, котрі можуть бути переселені 
на Небо та котрих не приголомшать чистота й незрівнянна 
слава Небес. Ти можеш бути добре обізнаним у мистецтві, 
ознайомленим з науками, можеш володіти великими досяг-
неннями в галузі музики чи літератури, твоїми манерами 
можуть захоплюватися товариші, але як усе це повязано з 
приготуванням до Неба? Яким чином це може приготувати 
тебе до того, щоб стати перед Божим судом? 

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 266, 267).

Розділ 35. Заклик до молоді



272 Поради для Церкви

Небесний характер 
потрібно отримати на Землі

«Не обманюйтеся, — Бог осміяний бути не може». Ніщо, 
окрім святості, не приготує тебе до вічності. Тільки щире, 
засноване на досвіді благочестя може сформувати в тебе 
чистий, піднесений характер і дати тобі можливість увійти 
в присутність Бога, Котрий живе в неприступному світлі. 
Небесний характер необхідно придбати на Землі, інакше 
він не буде придбаний ніколи. Тому починай негайно. Не 
обманюйся думкою, що надійте час, коли тобі стане легше, 
ніж тепер, докладати ревних зусиль. З кожним днем ти все 
далі відходиш від Бога. Готуйся до вічності з такою ревні-
стю, якої ще ніколи не виявляв. Виховуй любов до Біблії, 
до молитовного зібрання, любов до години роздумів, а по-
над усе — до години, коли душа спілкується з Богом. Якщо 
ти хочеш приєднатися до небесного хору у вишніх оселях, 
живи з думками про Небо.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 267, 268).

Укріпитися Божою любов’ю, 
доки є можливість

Мої думки звертаються до вірного Авраама, котрий, 
підкоряючись небесному велінню, даному йому в нічному 
видінні в Беер-Шеві, вирушає в дорогу разом з Ісаком. І ось 
він бачить перед собою гору, котру, як сказав Бог, Він ука-
же йому як місце, де Авраам повинен принести жертву. Іса-
ка зв’язують тремтячі, люблячі руки його сповненого жалю 
батька, оскільки так сказав Бог. Син погоджується із жер-
твою, бо вірить у чесність свого батька. І коли все готово, 
коли віра батька й покірність сина повністю випробувані, 
ангел Божий зупиняє підняту руку Авраама, готового умер-
твити свого сина, і каже йому, що цього досить. «Бо тепер 
Я довідався, що ти богобійний, і не пожалів для Мене сина 
свого, одинака свого» (Бут. 22:12).



273

Цей прояв віри Авраама записаний для нашої користі, 
він викладає великий урок упевненості в Божих вимогах, 
якими б суворими й болісними вони не були. Він навчає ді-
тей абсолютної покори своїм батькам і Богові. Послух Авра-
ама навчає нас: немає нічого надто дорогоцінного для нас, 
чого ми не могли б віддати Богові.

Бог віддав Свого Сина на життя, сповнене приниження, 
самозречення, бідності, важкої праці й ганьби, та на боліс-
ну хресну смерть. І не було ангела, який приніс би радісну 
звістку: «Досить. Тобі немає потреби вмирати, Мій улюбле-
ний Сину!» Сонми глибоко засмучених ангелів очікували, 
сподіваючись: як і у випадку з Ісаком, Бог в останній момент 
не допустить ганебної смерті Ісуса. Проте ангелам не було 
дозволено принести таку звістку дорогому Божому Синові. 
Приниження продовжувалися в залі судилища й дорогою на 
Голгофу. З Нього глузували, Його висміювали й опльовува-
ли. Він зносив знущання, глузування й образи тих, хто нена-
видів Його, аж доки схилив на хресті голову й помер. 

Чи міг Бог дати нам більший доказ Своєї любові, ніж 
цей, коли послав Свого Сина пережити таке страждання? А 
оскільки Божий дар людині безоплатний і любов Його без-
межна, то і Його вимоги щодо нашої довіри, нашої покір-
ності, усього нашого серця й багатства наших почуттів від-
повідно також дуже великі. Він вимагає всього, що людина 
спроможна дати. Послух з нашого боку має бути пропорцій-
ний дарові Бога, він повинен бути повний та абсолютний. 
Ми всі боржники в Бога. Він має вимоги щодо нас, які ми 
не зможемо задовольнити, якщо не віддамо себе як повну й 
добровільну жертву. Господь вимагає негайного й охочого 
послуху та не прийме нічого меншого за це. Зараз ми має-
мо змогу укріпитися любов’ю і прихильністю Бога. Цей рік 
може бути останнім роком у житті декого з читачів цих ряд-
ків. Чи знайдуться серед молодих людей, котрі читають цей 
заклик, такі, хто обрав би світські задоволення, а не мир, 
який Христос дає щирим шукачам та охочим виконавцям 
Його волі? 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 368-370).

Розділ 35. Заклик до молоді



274 Поради для Церкви

Зважені на вазі

Бог зважує наші характери, нашу поведінку й наші мо-
литви на вазі святилища. Жахливо буде почути, що нас ого-
лосять легенькими в любові й послусі нашому Викупителеві, 
Котрий помер на хресті, аби привернути до Себе наші серця. 
Бог наділив нас великими й дорогоцінними дарами пізнан-
ня Його волі, щоб ми не помилилися й не ходили в темряві. 
Бути зваженим на вазі і знайденим легеньким у день оста-
точної відплати й нагороди — страхітлива справа, жахлива 
помилка, якої вже ніколи не виправити. Юні друзі, невже 
марно буде шукати ваші імена в Божій книзі? 

Бог призначив нам працю для Нього, яка зробить вас Його 
співпрацівниками. Навколо вас є душі, котрих потрібно спа-
сти. Є люди, яких ви можете підбадьорити і благословити, до-
клавши щирих зусиль. Ви можете навернути душі від гріха до 
праведності. Якщо володієте почуттям відповідальності перед 
Богом, то відчуєте необхідність бути вірними в молитві й пиль-
нуванні проти спокус сатани. Якщо ви справді християни, то 
будете радше переживати через моральну темряву у світі, ніж 
потурати легковажності й марнославству в одязі. Ви будете се-
ред тих, що зітхають та стогнуть над усіма тими гидотами, які 
чинять на землі. Ви протистоятимете спокусам сатани, не по-
тураючи суєтності, хизуванню оздобами й прикрасами. Обме-
женість і бідність інтелекту можуть задовольнитися цими по-
рожніми речами та ціною нехтування високими обов’язками.

Молоді люди в наші дні можуть співпрацювати з Хрис-
том, якщо захочуть, і в цій роботі їхня віра зміцніє, а пізнан-
ня Божественної волі зросте. Кожний добрий намір, кожна 
праведна дія будуть записані в книзі життя. Я б хотіла про-
будити молодь, щоб вона побачила й усвідомила гріховність 
життя заради власного задоволення та деградацію інтелекту 
внаслідок зосередження на марному й безвартісному. Якщо 
їхні думки і слова сягатимуть вище за порожні принади жит-
тя, а їхньою метою буде прославлення Бога, то вони мати-
муть Його мир, що перевищує всяке розуміння. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 370, 371).



275

Бог бажає, щоб молоді люди були серйозними й ревними, 
підготовленими до праці в Його благородній справі, здатни-
ми нести відповідальність. Богові потрібна молодь із непо-
рочним серцем, сильна й смілива, готова мужньо змагатися в 
прийдешній боротьбі, аби прославити Бога й бути благосло-
венням для людей. Якби тільки молоді люди зробили Біблію 
предметом свого дослідження, якби тільки приборкали свої 
бурхливі бажання та прислухалися до голосу свого Творця 
й Викупителя, то не тільки були б у мирі з Богом, а й стали 
шляхетними людьми з високими стремліннями. 

Несіть світло всюди, куди б ви не йшли; покажіть, що 
маєте непохитну мету та не належите до нерішучих людей, 
котрі можуть легко похитнутися внаслідок умовлянь пога-
них товаришів. Не поспішайте приймати пропозиції тих, хто 
ганьбить Бога, натомість намагайтеся виправити, навернути 
й урятувати душі від зла. 

Моліться, лагідно й у покорі духу переконуйте против-
ників. Одна душа, урятована від омани й приведена під пра-
пор Христа, викличе на Небі радість та прикрасить зіркою 
ваш вінець радості. Спасенна душа завдяки своєму побож-
ному впливові приведе інші душі до пізнання спасіння. Так 
праця примножуватиметься, і лише судного дня відкриється 
весь обсяг цієї праці.

Не вагайтеся працювати для Господа через те, що, на вашу 
думку, можете зробити дуже мало. Робіть це «мале» з вірні-
стю, адже з вами співпрацюватиме Бог. Він запише в книгу 
життя ваше ім’я як людини, гідної увійти в радість Пана. 

(Вісті для молоді. С. 21-23). 

Розділ 35. Заклик до молоді



Розділ 36

Належна дисципліна 
та виховання дітей

Панівний вплив світу полягає в тому, 
щоб дозволяти молоді керуватися 
природними спонуканнями свого ро-

зуму. Якщо діти неприборкані, батьки ствер-
джують, що вони виправляться потім, коли 
їм виповниться шістнадцять або вісімнад-
цять років, тоді вони самі все зрозуміють, за-
лишать погані звички і врешті-решт стануть 
корисними людьми. Яка помилка! Роками 
батьки дозволяють ворогові засівати ґрунт 
серця, дають можливість зростати хибним 
принципам, і в багатьох випадках уся по-
дальша праця над цим ґрунтом буде марною. 

Сатана — умілий, наполегливий пра-
цівник, смертельний ворог. Щоразу, коли 
промовляється необережне слово на шкоду 
молоді, чи то лестощі, чи даючи їм привід 
дивитися на певний гріх з меншою огидою,



277

сатана користується цією нагодою та живить лихе насіння, 
щоб воно вкоренилося і принесло рясний урожай. Деякі 
батьки дозволили своїм дітям сформувати погані звички, 
слід від яких можна бачити впродовж їхнього життя. Цей 
гріх лежить на батьках. Такі діти можуть удавати із себе 
хрис тиян, але без особливої дії благодаті на серце та пов-
ної реформи в житті їхні колишні звички будуть помітні в 
усьому, що вони роблять. Вони матимуть саме той характер, 
який дозволили їм сформувати їхні батьки. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 403).
Батьки повинні управляти своїми дітьми, нейтралізувати 

їхні спалахи гніву, інакше Бог неодмінно знищить таких ді-
тей у день Свого страшного гніву, а батьки, які не стримува-
ли своїх дітей, будуть визнані винними. Особливо Божі слу-
жителі повинні управляти своїми сім’ями, виховуючи в них 
покірність. Я бачила, що вони не можуть давати оцінку або 
приймати рішення в церковних справах, якщо не спроможні 
добре управляти своїм домом. Спочатку вони повинні навес-
ти лад у власному домі, а тоді їхні думка і вплив матимуть 
значення в церкві.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 119).
У кожного сина й дочки необхідно вимагати звіту за їхню 

відсутність увечері вдома. Батькам слід знати, у якому това-
рист ві перебувають їхні діти та в якому домі проводять вечори. 

Людська філософія не відкрила більше за те, що знає 
Бог, і не винайшла мудрішого методу виховання дітей, ніж 
даний нашим Господом. Хто може краще розуміти всі потре-
би дітей, як не Творець? Хто може бути більш зацікавлений 
у їхньому благополуччі, як не Той, Хто викупив їх Своєю 
кров’ю? Якби Слово Боже уважно вивчали й вірно корилися 
йому, тоді було б менше душевних мук, викликаних поганою 
поведінкою неслухняних дітей.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 651).
Діти мають певні вимоги, котрі їхні батьки повинні ви-

знавати й поважати. Вони мають право на таку освіту й ви-
ховання, які зроблять їх корисними, шанованими та улюб-
леними членами земного суспільства, а також придатними 

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



278 Поради для Церкви

увійти до чистого й святого суспільства майбутнього. Мо-
лодь потрібно навчити, що нинішній та майбутній добробут 
значною мірою залежить від звичок, яких вони набувають у 
дитинстві та юності.

(Християнська родина. С. 306).
Чоловіки та жінки, котрі кажуть, що шанують Біблію і 

дотримуються її вчення, у багатьох відношеннях не вико-
нують її вимог. У вихованні дітей вони більше керуються 
своїм спотвореним характером, ніж відкритою Божою во-
лею. Таке нехтування обов’язком призводить до втрати 
тисяч душ. Біблія містить правила правильного виховання 
дітей. Якби батьки прислухалися до цих Божих вимог, ми 
сьогодні бачили б іншу категорію молоді, яка виходить на 
арену дій. Однак батьки, стверджуючи, що читають Біблію 
та дотримуються її, діють повністю всупереч її вченню. Ми 
чуємо крик суму й болю батьків і матерів, які оплакують 
поведінку своїх дітей, мало розуміючи, що самі стягають 
на себе ці скорботи і страждання та своєю нерозумною лю-
бов’ю гублять власних дітей. Вони не розуміють покладе-
них на них Богом обов’язків, а саме: з раннього дитинства 
виховати в дітях правильні звички.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 313).
Якщо діти — християни, вони віддадуть перевагу лю-

бові і схваленню своїх богобоязливих батьків на противагу 
всякому земному благословенню. Вони любитимуть і ша-
нуватимуть своїх батьків. Однією з головних цілей їхнього 
життя буде прагнення зробити батьків щасливими. У цей 
бунтівний вік діти, котрі не отримали правильного повчан-
ня та не знайомі з дисципліною, дуже мало розуміють свої 
обов’язки щодо батьків. Часто трапляється так: чим більше 
батьки роблять для дітей, тим вони більш невдячні й тим 
менше поважають батьків.

Батьки значною мірою тримають у своїх руках майбут-
нє щастя дітей. На них покладена важлива праця форму-
вання їхнього характеру. Отримані в дитинстві настанови 
залишаться з дітьми протягом усього життя. Батьки сіють 
насіння, яке проростає та приносить добрий або поганий 



279

плід. Вони можуть готувати своїх синів і дочок до щастя або 
до нещастя.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 392, 393).

Батьки мають узгоджувати свої дії

Діти — дуже чутливі й люблячі натури. Їх можна легко 
порадувати й легко засмутити. Застосовуючи м’яку дисцип-
ліну, яка виявляється в словах і вчинках любові, матері мо-
жуть прив’язати їх до своїх сердець. Суворість і прискіпли-
вість щодо дітей є великою помилкою. У кожній сім’ї для 
підтримки дисципліни необхідний постійний вияв твердості 
та безстороннього контролю. Спокійно говоріть те, що хо-
чете сказати, дійте обачно, виконуйте сказане, не відступа-
ючи від своїх слів.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 532).
Батькам не слід забувати свої дитячі роки, як вони праг-

нули до співчуття й любові та якими нещасними почували-
ся, коли їм докоряли і з роздратуванням сварили їх. Батькам 
треба знову стати молодими й у своїх почуттях намагатися 
зрозуміти бажання дітей. Однак із твердістю, поєднаною з 
любов’ю, їм треба вимагати послуху від своїх дітей. Слово 
батьків необхідно беззастережно виконувати.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 388).
Відсутність твердості в управлінні сім’єю завдає великої 

шкоди, і це фактично настільки ж погано, як і відсутність 
управління взагалі. Часто запитують: чому діти релігійних 
батьків так часто бувають упертими, непокірними й бунтів-
ними? Причина криється в домашньому вихованні. 

Якщо батьки не мають між собою згоди, нехай уникають 
товариства дітей, доки не досягнуть цієї згоди.

Якщо між батьками є єдність у справі виховання, тоді 
дитина розуміє, чого від неї вимагають. Проте якщо бать-
ко словом або поглядом дає зрозуміти, що не схвалює ме-
тодів виховання матері; якщо він вважає, що вона надто 
сувора, а тому повинен компенсувати її суворість ласкою й 

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



280 Поради для Церкви

 поблажливістю, це зіпсує дитину. Незабаром дитина зрозу-
міє, що може робити все, що заманеться. Батьки, які припус-
каються цього гріха щодо своїх дітей, несуть відповідаль-
ність за загибель їхніх душ.

(Християнська родина. С. 310-315).
Батькам треба насамперед навчитися контролювати 

себе, тоді вони зможуть успішніше контролювати своїх ді-
тей. Щоразу, коли батьки втрачають самовладання, гово-
рять та діють роздратовано, вони грішать проти Бога. Вони 
повинні насамперед урезонити своїх дітей, зрозуміло пояс-
нити їм їхні помилки, показати їхній гріх та закарбувати в 
їхньому розумі, що вони грішать не тільки проти батьків, 
а й проти Бога. Зі смиренним серцем, сповненим співчуття 
і скорботи за своїх заблудлих дітей, моліться з ними, перш 
ніж виправляти їх. Тоді ваше покарання не викличе в дітей 
почуття ненависті до вас. Вони любитимуть вас. Діти по-
бачать, що ви караєте їх не тому, що вони створюють вам 
незручності, і не для того, щоб зігнати на них свою досаду, 
а з почуття обов’язку, для їхнього добра, щоб не дозволити 
їм зростати в гріху. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 398).

Небезпека надмірної суворості

У багатьох сім’ях дітей начебто непогано навчають і дис-
циплінують, але коли руйнується звична для них система 
правил, вони виявляються не здатними самостійно мислити, 
діяти або приймати рішення.

Суворе виховання молоді без належного спрямування 
їх до самостійного мислення та дій згідно з їхніми обдару-
ваннями і складом розуму, що сприяє розвиткові мислення, 
почуттю власної гідності й упевненості у своїй здатності до 
здобутків, постійно породжуватиме категорію людей слаб-
ких як розумово, так і морально. І коли їм доведеться само-
стійно жити й діяти в цьому світі, виявиться, що їх дресиру-
вали, як тварин, але не навчали. Їхню волю не спрямовували, 



281

натомість силоміць підпорядковували суворою дисципліною 
батьків і вчителів.

Батьки і вчителі, котрі хваляться, що повністю управ-
ляють розумом і волею відданих на їхнє піклування дітей, 
перестали б хвалитися, якби могли простежити майбутнє 
життя дітей, яких вони примушували підкорятися силою 
або страхом. Такі діти майже зовсім не готові виконува-
ти суворі обов’язки життя. Коли ці молоді люди виходять 
з-під опіки батьків й учителів і їм доводиться думати й дія-
ти самостійно, вони майже завжди йдуть хибним шляхом, 
поступаючись силі спокуси. Вони не мають успіху в цьому 
житті, і такі самі вади помітні в їхньому духовному житті. 
Якби наставникам дітей і молоді відкрили майбутні плоди 
їхніх помилкових методів виховання, вони б змінили їх. 
Учителі, задоволені майже повним контролем над волею 
своїх учнів, — не найуспішніші вчителі, хоч якийсь час ви-
димість цього може бути втішною. 

Часто вони бувають дуже стримані та застосовують свою 
владу, користуючись холодним, позбавленим співчуття ме-
тодом, який не може завоювати серця дітей і учнів. Якби 
вони зібрали дітей біля себе й показали їм, що люблять їх, 
та виявили зацікавленість у всіх їхніх заняттях і навіть за-
хопленнях, самі стаючи часом ніби дітьми серед дітей, то 
зробили б дітей дуже щасливими, завоювавши їхню любов 
і довіру. А діти значно скоріше б полюбили своїх батьків і 
вчителів та почали поважати їхній авторитет. 

З іншого боку, молодим не можна дозволяти думати й 
діяти незалежно від думки батьків і вчителів. Дітей треба на-
вчати з повагою ставитися до судження досвідчених людей, 
підкорятися керівництву батьків і вчителів. Їх треба вихо-
вувати так, щоб вони мислили, як їхні батьки й учителі, та 
наставляти, щоб вони розуміли доцільність послуху їхнім 
порадам. У такому разі, коли діти вийдуть з-під опіки своїх 
батьків і вчителів, їхній характер не буде подібний до трос-
тини, яку хитає вітер.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 132-135).

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



282 Поради для Церкви

Дозволяти дітям 
зростати неосвіченими — гріх 

Деякі батьки не зуміли дати дітям релігійного вихован-
ня, а також неуважні до їхнього навчання в школі. Однак 
ані тим, ані іншим не слід нехтувати. Розум дітей активний, 
і якщо він не зосереджується на фізичній праці та не зайня-
тий навчанням, то наражатиметься на поганий вплив. Бать-
ки грішать, дозволяючи своїм дітям рости неуками. Батьки 
мають забезпечити дітей корисними й цікавими книгами, 
навчаючи їх працювати, виділяти час для фізичної праці, 
а також для читання і навчання. Батьки повинні прагнути 
розвивати мислення дітей і вдосконалювати їхні розумові 
здібності. Розум, залишений на самого себе, здебільшого 
нерозвинутий, низький, тілесний і розбещений. Сатана ко-
ристується цією нагородою та виховує бездіяльний розум.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 398, 399).
Праця матері починається з немовляти. Їй треба підко-

ряти волю і норов дитини, навчати її послуху. Коли малюк 
підростає, не слід розслаблятися. Кожна мати повинна зна-
ходити час переконувати дітей, виправляти їхні помилки, 
терпляче спрямовуючи на правильний шлях. Батькам-хрис-
тиянам слід знати, що вони наставляють і готують своїх 
дітей стати Божими дітьми. Вплив отриманих у дитинстві 
настанов і сформованого характеру позначається на всьому 
релігійному досвіді дітей. Якщо волю дитини в цей час не 
підкорити й не змусити її поступитися волі батьків, то засво-
їти цю науку в подальші роки буде важко. Яка сувора битва, 
яка боротьба — упокорити волю, котра ніколи не підпоряд-
ковувалася вимогам Бога! Батьки, котрі нехтують цією важ-
ливою працею, припускаються великої помилки та грішать 
проти своїх нещасних дітей і проти Бога.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 390, 391).
Батьки, якщо ви не виховаєте своїх дітей, а це обов’язок 

від Бога, то повинні будете відповісти перед Ним за наслідки. 
Ці наслідки не обмежаться тільки вашими дітьми. Як один 
будяк, котрому дозволено рости в полі, приносить урожай 



283

за родом своїм, так і гріхи, які є наслідком вашої недбалості, 
погублять усіх, хто опиниться у сфері їхнього впливу.

(Виховання дітей. С. 115).
Боже прокляття обов’язково спіткає невірних батьків. 

Вони не тільки сіють терня, яке буде ранити їх у цьому житті, 
але їм доведеться зіткнутися зі своєю невірністю, коли засяде 
небесний суд. Багато дітей стануть на суді, засудять батьків 
за те, що ті не стримували їх, та звинуватять їх у своїй загибе-
лі. Хибне співчуття й сліпа любов змушують батьків виправ-
довувати вади своїх дітей, залишаючи їх невиправленими. 
Тому діти гинуть, а їхня кров буде на невірних батьках. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 219).

Неробство — це зло

Мені було показано, що багато гріха виникає через не-
робство. Активні руки й уми не мають часу прислухатися до 
кожної спокуси, запропонованої ворогом, а порожні руки й 
розум повністю готові опинитися під контролем сатани. Не 
зайнятий належним чином розум зупиняється на непотріб-
них речах. Батьки повинні навчати своїх дітей, що нероб-
ство — гріх.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 395).
Ніщо інше не призводить до більшого зла, ніж звіль-

нення дітей від усяких тягарів і дозвіл провадити порожнє, 
безцільне життя, нічого не роблячи або займаючись лише 
тим, що до вподоби. Діти мають схильність до активної ді-
яльності, але якщо не займатимуться добрим і корисним, 
їх неодмінно заполонить погане. Звичайно, діти потребу-
ють відпочинку. Проте їх треба привчати до праці, зокрема 
фізичної, а також до читання і занять. Стежте за тим, щоб 
заняття дітей відповідали їхньому вікові й вони набували 
знань, читаючи корисні, цікаві книги.

(Християнська родина. С. 284).
Діти часто з ентузіазмом беруться за якусь роботу, про-

те, розгубившись або втомившись від неї, бажають зміни 

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



284 Поради для Церкви

й хапаються за щось нове. Отже, вони можуть узятися за 
кілька справ, але, зіткнувшись із невеликим розчаруван-
ням, відмовляються від них. Так вони переходять від однієї 
роботи до іншої, нічого не доводячи до кінця. Батьки не по-
винні дозволяти, щоб їхніми дітьми керувало уподобання 
до змін. Вони не повинні бути настільки зайняті іншими пи-
таннями, щоб не мати часу терпляче вгамовувати допитли-
ві уми. Кілька підбадьорливих слів чи невелика, але вчасно 
надана допомога зможуть покласти край їхнім труднощам 
і розчаруванню, а задоволення, котре вони  отримають, до-
вівши до кінця розпочату справу, спонукає їх докласти ще 
більших зусиль.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 147, 148).
Діти, котрих пестять і котрим прислуговують, завжди 

очікують цього, і коли їхні очікування не справджуються, 
вони розчаровуються і падають духом. Ця схильність заува-
жуватиметься протягом усього їхнього життя; вони будуть 
безпорадні, покладатимуться на чиюсь допомогу, очікуючи, 
що інші будуть потурати й поступатися їм. Утім, якщо їм поч-
нуть чинити опір, навіть коли вони досягнуть зрілого віку, ці 
люди вважатимуть, що з ними повелися жорстоко. Так вони 
з муками прокладають собі шлях у світі, ледве здатні витри-
мувати самих себе, часто нарікаючи і дратуючись, бо ніщо їх 
не задовольняє.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 392, 393).
Жінка завдає великої шкоди собі та сім’ї, якщо сама ви-

конує всю роботу, наприклад, приносить дрова чи воду й на-
віть бере сокиру, щоб колоти дрова, тоді як чоловік і сини 
сидять біля вогню та спілкуються. Бог ніколи не призначав 
дружинам і матерям бути рабинями у своїх  сім’ях. Не одна 
мати перевантажена турботою, тоді як дітей не привчили 
розділяти тягарі домашнього господарства. Через це мати 
старіє і передчасно помирає, залишаючи дітей саме тоді, 
коли вона найбільше потрібна, щоб скеровувати їхні недос-
відчені кроки. Хто винен у цьому?

Чоловікам треба робити все можливе, щоб звільнити 
дружину від клопотів та підтримувати її дух життєрадісним. 



285

Ніколи не дозволяйте й не заохочуйте дітей до неробства, 
тому що це швидко входить у звичку.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 180, 181).

Батьки, ведіть своїх дітей до Христа

Діти можуть мати бажання чинити правильно, прагнути 
у своїх серцях бути слухняними й добрими до своїх батьків 
або вихователів, але їм потрібні їхні допомога й підбадьо-
рення. Вони можуть приймати правильні рішення, однак 
якщо не зміцнити їхні принципи релігією і якщо на їхнє жит-
тя не вплине відновлювальна Божа благодать, вони не змо-
жуть досягнути належного рівня.

Батькам необхідно подвоїти зусилля задля спасіння сво-
їх дітей. Їм треба сумлінно наставляти їх, а не полишати їхнє 
виховання на самих себе. Не можна допускати, щоб молодь 
сама розібралася в тому, що добре, а що погано, сподіваю-
чись, ніби в майбутньому добро переможе і зло втратить свій 
вплив. Зло зростає швидше, ніж добро.

Батьки, ви повинні починати дисциплінувати розум 
своїх дітей, поки вони ще юні, і робити це, доки вони не 
стануть хрис тиянами. Нехай усі ваші зусилля будуть спря-
мовані на їхнє спасіння. Дійте так, бо вони віддані під вашу 
опіку, аби стати осяйними дорогоцінними каменями в Цар-
стві Божому. Стережіться, щоб не заколисати їх над згуб-
ною прірвою помилковою думкою про те, що вони ще малі, 
щоб вимагати від них звіту, ще малі, щоб покаятися у своїх 
гріхах та визнавати Христа.

Батьки повинні пояснювати і зрозуміло викладати сво-
їм дітям План спасіння, щоб їхній розум міг збагнути його. 
Діти восьми, десяти або дванадцяти років уже досить до-
рослі, і з ними можна говорити на тему особистої віри. Не 
навчайте їх, що в майбутньому, коли вони підростуть, то 
зможуть покаятися й повірити в істину. Правильно навчені 
діти навіть у дуже юному віці можуть мати правильне уяв-
лення про свій стан як грішників та про шлях спасіння через 

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



286 Поради для Церкви

Христа. Служителі переважно надто байдуже ставляться до 
спасіння дітей і не мають до них особистого підходу, як це 
повинно бути. Золоті нагоди вплинути на розум дітей часто 
бувають втрачені. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 396-400).
Батьки і матері! Чи розумієте ви всю важливість покла-

деної на нас відповідальності? Чи розумієте необхідність 
оберігати своїх дітей від легковажності й деморалізуваль-
них звичок? Дозволяйте вашим дітям зав’язувати тільки 
таку дружбу, яка справлятиме добрий вплив на їхній харак-
тер. Не дозволяйте їм допізна гуляти, якщо ви не знаєте, 
де вони перебувають і що роблять. Навчайте їх принципів 
моральної чистоти. Якщо ви не навчали їх за принципом: 
заповідь на заповідь, правило на правило, трохи тут, трохи 
там, то негайно почніть робити це. Беріться за виконання 
своїх обов’язків та працюйте для цього життя і для вічності. 
Не дозволяйте, щоб минув ще один день, а ви не визнали, 
що ваші діти занедбані. Скажіть їм, що зараз маєте намір 
виконати призначену Богом працю. Запропонуйте їм разом 
з вами брати участь у цій реформі. Докладіть усіх зусиль, 
щоб спокутувати помилки минулого. Не залишайтеся біль-
ше в стані Лаодикії. В Ім’я Господа я закликаю кожну сім’ю 
показати себе в істинному світлі. Працюйте над перетво-
ренням церкви у власному домі.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 66, 67).

Не нехтуйте потребами душі

Мені було показано, що богобоязливі батьки перед 
тим, як стримувати своїх дітей, повинні вивчити їхні тем-
пераменти й характери й намагатися задовольнити їхні 
потреби. Деякі батьки уважно ставляться до земних по-
треб своїх дітей; вони сумлінно та з любов’ю доглядають 
за ними під час хвороби і вважають, що виконують свій 
обов’язок. Однак у цьому вони помиляються. Праця бать-
ків тільки почалася. Їм треба подбати про потреби душі. 



287

Щоб застосувати належні засоби для зцілення пораненої 
душі, необхідне уміння. 

Діти переживають не легші випробування і такі ж боліс-
ні, що й дорослі. Самі батьки не завжди мають однаковий 
настрій. Їхній розум часто буває збентеженим. Вони діють 
під впливом помилкових поглядів і почуттів. Сатана зав-
дає ударів, і батьки піддаються його спокусам. Вони роз-
дратовано розмовляють, що викликає гнів у дітей; а часом 
бувають прискіпливими, вимогливими, гнівливими. Бідні 
діти запозичують цей дух, а батьки не готові допомогти їм, 
оскільки самі є причиною біди. Іноді здається, що все ро-
биться не так, як потрібно. Усюди панує дратівливість, усі 
почувають себе нещасними й безпорадними. Батьки пере-
кладають вину на своїх бідних дітей, вважаючи їх неслух-
няними й непокірними, найгіршими дітьми на світі, тоді як 
причина неприємностей криється в них самих. 

Деякі батьки через брак самовладання здіймають удома 
цілу бурю. Замість того щоб ласкаво просити дітей зробити 
те чи інше, вони сварливо наказують і водночас уже готові 
незаслужено дорікати їм. Батьки, таким ставленням до дітей 
ви губите їхню життєрадісність і прагнення. Вони виконують 
ваш наказ не з любові, а тому, що не наважуються чинити 
інакше. Їхнє серце не лежить до цієї роботи. Вона для них 
важка, нудна, безрадісна; через це вони часто забувають ви-
конати всі ваші вказівки, що підсилює ваше роздратування, 
від чого дітям стає ще гірше. Причіпки продовжуються, ді-
тям дорікають за погану поведінку.

Нехай діти не бачать вас похмурими. Якщо вони по-
ступаються спокусі, а потім усвідомлюють свої помилки та 
розкаюються в них, прощайте дітей так великодушно, як 
сподіваєтеся бути прощеними Отцем Небесним. З любов’ю 
навчайте їх та прив’яжіть до ваших сердець. Це критичний 
час для дітей. Оточення впливатиме на них, намагаючись 
відірвати їх від вас, але ви маєте протистояти цьому. На-
вчайте дітей довіряти вам свої таємниці. Нехай вони роз-
повідають вам на вухо про свої радощі й випробування. 
Заохочуючи дітей до цього, ви врятуєте їх від численних 

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



288 Поради для Церкви

пасток, які сатана приготував для їхніх недосвідчених 
ніг. Не поводьтеся з ними завжди суворо, забуваючи про 
власне дитинство і про те, що вони лише діти. Не очікуй-
те від них досконалості, не намагайтеся відразу зробити їх 
дорослими чоловіками й жінками в поведінці. Інакше ви 
втратите доступ до сердець дітей та спонукаєте їх відчини-
ти двері для шкідливого впливу інших людей, що отрую-
ватиме їхній розум, перш ніж ви прокинетеся й усвідомите 
небезпеку, яка загрожує їм. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 384-387).

Ніколи не виправляйте 
дітей у гніві

Якщо ваші діти виявили непокору, їх слід покарати. Перш 
ніж приступити до покарання, на самоті попросіть Гос пода 
пом’якшити й упокорити серця ваших дітей і дати мудрості 
вам у поводженні з ними. Я не знаю жодного випадку, коли б 
цей метод підвів. Ви не допоможете дитині зрозуміти духов-
ний урок, якщо ваше серце кипить гнівом. 

Ви повинні виправляти дітей з любов’ю. Не дозволяй-
те їм свавільно поводитися, не чекайте, доки роздратуєтеся 
та покараєте їх. Така поведінка не виправляє зло, а тільки 
сприяє йому. 

Виявляти роздратування щодо дитини, яка припустила-
ся помилки, — це означає збільшувати зло. Таке ставлення 
викликає в дитині гірші пристрасті, спонукуючи думати, що 
ви не дбаєте про неї. Вона вважає, що ви не повелися б так, 
якби дбали про неї. 

Невже ви думаєте, що Бог не звертає уваги на те, як ви 
виправляєте дітей? Він знає, якими благословенними могли 
би бути результати, якби праця виправлення звершувалася з 
метою придбати, а не відштовхнути.

(Виховання дітей. С. 244, 245).



289

Важливість непохитної чесності 
в стосунках з дітьми

Батьки повинні бути зразком правдивості, бо це щоденне 
повчання, яке має закарбуватися в серці дитини. У всіх жит-
тєвих справах батькам треба керуватися непохитним прин-
ципом, особливо у вихованні й навчанні своїх дітей. «Вже з 
поведінки дитини можна зрозуміти, чи правильним і чистим 
буде її спосіб життя» (Прип. 20:11, переклад Р. Турконяка). 

Якщо матері не вистачає проникливості й вона не до-
трим ується Господнього керівництва, то може виховати 
своїх дітей обманщиками й лицемірами. Ці виплекані риси 
характеру здатні так укоренитися, що неправда стане такою 
ж природною, як дихання. Удавання вважатимуть щирістю 
й правдивістю.

Батьки, ніколи не кривіть душею, ніколи не вдавайтеся 
до неправди в словах чи діях. Якщо ви хочете, щоб ваша ди-
тина була правдивою, будьте правдивими самі. Будьте щирі 
й постійні. Не дозволяйте навіть найменше ухиляння від 
правди. Якщо мати звикла кривити душею й не бути правди-
вою, дитина наслідуватиме її приклад. 

Суттєво важливо, щоб у всіх деталях життя мати вияв-
ляла чесність. Також важливо у вихованні дітей навчати 
хлопчиків і дівчаток не кривити душею та не обманювати 
навіть у найменшому.

(Виховання дітей. С. 151, 152).

Важливість формування характеру

Бог доручив батькам справу формування характеру їх-
ніх дітей за Божественним Зразком. Його благодаттю вони 
можуть виконати таке завдання, але це вимагає терплячих, 
старанних зусиль, а також твердості й рішучості, щоб ске-
ровувати і стримувати пристрасті. Поле, залишене без до-
гляду, родить тільки терня й колючки. Хто бажає отрима-
ти корисний гарний урожай, той спочатку має підготувати 

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



290 Поради для Церкви

ґрунт, посіяти насіння, потім обкопати молоді паростки, 
виполюючи бур’яни та розпушуючи землю, а дорогоцінні 
рослини розростатимуться й рясно винагородять його тур-
боту і працю. Формування характеру — найважливіша ро-
бота, будь-коли довірена людині, і ніколи раніше ретельне 
дослідження цього питання не було таким важливим, як 
у наш час. Жодному з попередніх поколінь не доводилося 
стикатися з такими важливими питаннями, ніколи раніше 
молоді чоловіки й жінки не дивилися в лице таким великим 
небезпекам, як сьогодні. 

(Виховання дітей. С. 169).
Сила характеру складається з двох якостей — сили волі 

та сили самовладання. Багато молодих людей помилково 
вважає сильні некеровані пристрасті силою характеру, але 
людина, якою керують її пристрасті, насправді слабка. Іс-
тинні велич і благородство особи вимірюються силою по-
чуттів, які вона підкоряє, а не які підкорюють її. Найсильні-
ша людина — це людина, котра, бувши вразливою до образ, 
стримує пристрасть і прощає своїх ворогів. Такі люди — 
справжні герої. 

У багатьох людей вельми обмежені уявлення про те, 
ким вони могли б стати, — вони, котрі постійно залишають-
ся духовними карликами й обмеженими людьми; але якби 
ці люди використовували дані їм від Бога сили, то могли б 
розвинути благородний характер та справляти вплив, який 
завойовував би душі для Христа. Знання — це сила, проте ін-
телектуальна здібність без доброти серця — сила до зла. 

Бог наділив нас розумовими й моральними здібностями, 
однак кожна людина великою мірою є «архітектором» свого 
характеру. Будівля зростає щодня. Слово Боже закликає нас 
звертати увагу на те, як ми будуємо, та слідкувати, щоб наша 
будівля була заснована на вічній Скелі. Наближається час, 
коли діло кожного виявиться… яким воно є. Зараз час для всіх 
розвивати дані Богом здібності, щоб формувати характер, який 
принесе користь на землі та в майбутньому вічному житті.

Кожен учинок у житті, яким би незначним він не був, 
впливає на формування характеру. Добрий характер дорож-



291

чий за земне майно, і його формування — найблагородніша 
справа, якою люди можуть займатися.

Якщо характер формується під впливом обставин, він мін-
ливий і суперечливий, це суміш протилежностей. У людей з 
таким характером немає високих цілей або намірів у житті. 
Вони не справляють облагороджувального впливу на харак-
тери інших. Вони позбавлені цілеспрямованості й сили.

Невеликий відрізок життя, відпущений нам тут, потріб-
но використовувати мудро. Бог бажає, щоб Його Церква 
була живою, працьовитою, відданою Йому. Однак зараз 
наш народ здебільшого далекий від цього. Богові потрібні 
сильні, мужні душі, діяльні живі християни, котрі насліду-
ють істинний Зразок та справляють рішучий вплив на ко-
ристь Бога і правди. Господь вручив нам як священну до-
віру найважливіші та найсерйозніші істини, і ми повинні 
показати, як вони впливають на наші життя й характери.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 656, 657).

Особистий досвід щодо порад дітям

Деякі матері непослідовні в поводженні зі своїми діть-
ми. Часом вони поблажливо ставляться до того, що завдає 
їм шкоди, а іншого разу відмовляють у невинних задово-
леннях, які можуть сповнити щастям дитяче серце. Чинячи 
так, вони не наслідують Христа. Господь любив дітей, ро-
зумів їхні почуття, поділяв їхні радощі та співчував у їхніх 
переживаннях.

(Служіння зцілення. С. 389, 390). 
Коли діти проситимуть дозволу провести час у якійсь 

компанії або взяти участь у якихось розвагах, скажіть їм: 
«Я не можу вам цього дозволити; сідайте ось тут, і я поясню 
вам чому. Я виконую працю для вічності й для Бога. Бог дав 
мені вас, довіривши моїй опіці. Для вас, мої діти, я займаю 
місце Бога; тому повинна пильнувати вас, бо змушена буду 
дати звіт у Божий день. Невже ви бажаєте, щоб поряд з іме-
нем вашої матері в небесних книгах було записано, що вона 

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



292 Поради для Церкви

не виконала свого обов’язку щодо власних дітей і дозволи-
ла ворогові увійти й посісти те місце, яке повинна займати? 
Діти, я хочу вказати вам на правильний шлях, і якщо піс-
ля цього ви відвернетеся від своєї матері й станете на шлях 
зла, ваша мати залишиться чистою, але вам доведеться по-
страждати за свої гріхи». 

Так я говорила зі своїми дітьми, і перш ніж я встигала за-
кінчити, вони зі сльозами на очах просили мене: «Помолися 
за нас». Я ніколи не відмовлялася молитися за них. Я ставала 
поруч із ними навколішки, і ми разом молилися. Поклавши 
їх спати, я, бувало, усю ніч, поки на небі не сходило сонце, 
благала Бога, щоб Він розвіяв ворожі чари і я могла здобути 
перемогу. Хоч це коштувало мені безсонних ночей, усе ж таки 
я почувалася щедро винагородженою, коли діти, обіймаючи 
мене за шию, говорили: «О, мамо, ми такі раді, що ти не до-
зволила нам піти туди, куди ми хотіли. Тепер ми розуміємо, 
що це обернулося б для нас бідою».

Батьки, так повинні чинити і ви. Виконуйте цю працю, 
якщо бажаєте зберегти власних дітей для Царства Божого. 

(Християнська родина. С. 528, 529).
Ніколи в цій країні чи в інших країнах молодим людям 

не може бути дане належне виховання, доки вони не пере-
буватимуть далеко від великих міст. Звичаї та спосіб життя 
у великих містах роблять розум молоді непридатним для 
сприйняття істини.

(Основи християнської освіти. С. 312).

Батьки потребують більше 
Божественного керівництва

Ви не можете безкарно нехтувати належним вихован-
ням своїх дітей. Їхні недосконалі характери свідчитимуть про 
вашу невірність. Зло, якому ви дозволяєте залишатися неви-
правленим, — грубі, неделікатні манери, неповага й непослух, 
неробство й неуважність, що ввійшли у звичку, — зганьблять 
ваше ім’я та наповнять ваше життя гіркотою. Доля ваших ді-



293

тей значною мірою перебуває у ваших руках. Якщо ви не ви-
конуєте свого обов’язку, вони можуть опинитися в рядах во-
рога і стати його знаряддям для загибелі інших; з іншого боку, 
якщо ви сумлінно навчаєте їх, якщо своїм життям подаєте їм 
благочестивий приклад, то зможете привести їх до Христа, а 
вони, своєю чергою, впливатимуть на інших, і так багато душ 
можуть бути спасенні через вас.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 66).
Бог бажає, щоб ми виявляли простоту в поводженні з 

нашими дітьми. Ми схильні забувати, що діти не мають пе-
реваги довгих років навчання, як у старших людей. Якщо 
малюки не поводяться відповідно до наших уявлень, ми 
іноді вважаємо, що вони заслуговують покарання. Однак це 
нічого не змінить на краще. Приведіть їх до Спасителя та 
розкажіть Йому все, а потім вірте, що на них буде спочивати 
Його благословення.

(Виховання дітей. С. 287).
Дітей потрібно навчати поважати й шанувати час молит-

ви. Перед тим як піти на роботу, уся сім’я повинна зібрати-
ся, і батько (а за його відсутності мати) має ревно благати 
Бога берегти їх протягом дня. Прийдіть у покорі, зі сповне-
ним ніжності серцем, з усвідомленням спокус і небезпек, які 
підстерігають вас і ваших дітей. Вірою зв’яжіть їх на вівта-
рі, благаючи для них Господньої опіки. Ангели-хоронителі 
пильнуватимуть дітей, у такий спосіб присвячених Богові. 
Обов’язок батьків-християн полягає в тому, щоб уранці й 
увечері ревною молитвою і наполегливою вірою створити 
огорожу навколо своїх дітей. Вони повинні терпляче на-
ставляти їх, доброзичливо й невтомно навчати, як жити, 
щоб догодити Богові.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 387, 398).
Навчайте своїх дітей, що вони мають перевагу щодня 

 отримувати хрещення Святим Духом. Нехай Христос поба-
чить у вас Своїх помічників, котрі виконують Його наміри. 
Завдяки молитві можна отримати такий досвід, який зро-
бить ваше служіння своїм дітям повністю успішним.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 131).

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



294 Поради для Церкви

Важко належним чином оцінити силу материнських 
молитов. Мати, котра стає навколішки поруч із сином або 
донькою та з молитвою провадить їх через усі мінливості 
дитинства, через небезпеки юності, лише на суді дізнається, 
який вплив справляли її молитви на життя дітей. Мати, з’єд-
нана вірою з Божим Сином, своєю люблячою рукою може 
вберегти сина від спокуси, втримати доньку від потурання 
гріху. Коли пристрасті беруть гору, тоді сила любові, стри-
мувальний, щирий, повний рішучості вплив матері зможуть 
схилити душу дитини до добра.

(Християнська родина. С. 266).
Чесно виконавши свій обов’язок перед дітьми, вручіть 

їх Богові та просіть Його допомогти вам. Скажіть Йому, 
що ви зробили свою частину, а потім з вірою просіть Бога 
виконати Його частину, чого ви не можете зробити. Про-
сіть Його пом’якшити їхні характери, Його Святим Духом 
зробити їх ніжними й лагідними. Він почує ваші молитви. 
Він буде радий відповісти на них. Господь у Своєму Слові 
звелів вам виправляти ваших дітей, не тривожитися їхнім 
криком (див. Прип. 19:18, переклад П. Куліша), і в цьому 
необхідно слухатися Його Слова.

(Виховання дітей. С. 256, 257).

Навчайте поваги 
та люб’язності

Бог особливо повеліває виявляти чуйність і повагу до 
людей похилого віку. Він каже: «Сивизна — то пишна коро-
на, знаходять її на дорозі праведності» (Прип. 16:31). Вона 
свідчить про минулі битви й здобуті перемоги, перенесе-
ні тягарі й подолані спокуси. Вона свідчить про втомлені 
ноги, що наближаються до свого відпочинку, про місця, 
котрі незабаром звільняться. Допоможіть дітям пам’ята-
ти про це, і вони своєю ввічливістю й повагою робитимуть 
шлях літніх людей приємним і гладким. Виконуючи пове-
ління: «Перед лицем сивого вставай, і вшануй лице старця» 



295

(Левит 19:32), вони наповнюватимуть своє молоде життя 
благодаттю і красою.

(Виховання та освіта. С. 244). 
Люб’язність — це також одна із чеснот Духа, яку мають 

виховувати в собі всі люди. Вона здатна пом’якшувати ха-
рактер, який без неї став би холодним і черствим. Люди, 
котрі називають себе послідовниками Христа, але залиша-
ються грубими і неввічливими, не знають Ісуса. Їхня щирість 
може бути незаперечною, а чесність — безсумнівною, однак 
щирість і чесність не можуть компенсувати нестачу доброти 
й люб’язності.

(Пророки і царі. С. 237).

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей



Розділ 37

Християнське 
виховання та освіта

Ми швидко наближаємося до остан-
ньої кризи в історії цього світу, і 
тому нам важливо розуміти, що 

освіта з її перевагами, запропонована наши-
ми школами, має відрізнятися від освіти, яку 
пропонують світські школи.

(Поради батькам, учителям та учням. 
С. 56). 

Наше уявлення про освіту надто обмеже-
не й занижене. Є потреба в ширшому баченні, 
у вищій меті. Справжня освіта означає біль-
ше, ніж вивчення певних навчальних дис-
циплін. Вона означає більше, ніж приготу-
вання до теперішнього життя. Вона повинна 
охоплювати все єство й увесь можливий для 
людини період існування. Освіта — це гар-
монійний розвиток фізичних, розумових і 
духовних сил. Вона готує людину до радості



297

служіння в цьому світі та ще вищої радості досконалого слу-
жіння у світі прийдешньому.

(Виховання та освіта. С. 13). 
У найбільш високому розумінні справа виховання й освіти 

і справа викуплення — це одне ціле, оскільки як у вихованні й 
освіті, так і викупленні «ніхто не може покласти іншої основи, 
окрім уже покладеної, а нею є Ісус Христос» (1 Кор. 3:11).

(Виховання та освіта. С. 30).
Велика мета всієї освіти й дисципліни в житті полягає в тому, 

щоб повернути людину до гармонії з Богом, настільки піднести 
й облагородити її духовну природу, щоб вона знову могла відо-
бражати образ Творця. Ця справа настільки важлива, що Спа-
ситель залишив небесні двори й особисто прийшов на землю, 
щоб навчити людей, як приготуватися до вишнього життя.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 49).
Так легко бути втягненим у світські плани, методи й зви-

чаї і зовсім не думати про час, у який ми живемо, або про ве-
лику справу, котру необхідно зробити, як це було з людьми 
за днів Ноя. Є постійна небезпека, що наші освітяни підуть 
тим самим шляхом, що і євреї, пристосовуючись до звичаїв, 
порядків, традицій, яких Бог не встановлював. Декотрі зав-
зято і твердо тримаються старих звичок та прихильності до 
різних неважливих досліджень, ніби їхнє спасіння залежить 
від них. Так вони відвертаються від особливої Божої справи 
й дають учням недосконалу, неправильну освіту.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 150, 151).
Нам потрібні чоловіки й жінки з такими якостями, які 

необхідні для роботи в церквах і для навчання нашої молоді 
особливих видів праці, завдяки чому душі можуть бути приве-
дені, щоб бачити Ісуса. Організовані нами школи не повинні 
випускати з поля зору цю мету й бути такого ґатунку, як шко-
ли, організовані іншими конфесіями, або світські семінарії та 
коледжі. Вони в усьому мають бути вищого ґатунку, де не буде 
з’являтися чи заохочуватися навіть натяк на безбожність. Уч-
нів потрібно навчати практичного хрис тиянства, а найвищим 
і найважливішим підручником у цих школах має бути Біблія.

(Основи християнської освіти. С. 231).

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



298 Поради для Церкви

Відповідальність церкви

Уночі я перебувала у великому зібранні, де предмет осві-
ти й виховання хвилював уми всіх присутніх. Багато хто ви-
словлював заперечення проти зміни характеру освіти, яка 
вже давно увійшла в моду. Той, Хто тривалий час був нашим 
Наставником, промовляв до людей. Він сказав: «Питання 
освіти має цікавити всю Церкву адвентистів сьомого дня». 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 162).
Церква має особливу справу освіти й виховання її дітей, 

щоб вони, відвідуючи школу або якесь інше товариство, не 
підпадали під вплив людей з розбещеними звичками. Світ 
сповнений беззаконня і зневаги до Божих вимог. Міста упо-
дібнюються до Содома, і наші діти щодня наражаються на 
численні види зла. Ті з них, котрі відвідують громадські шко-
ли, часто спілкуються зі ще більш занедбаними за них дітьми, 
котрі після часу, проведеного в шкільному класі, залишені 
здобувати «вуличну освіту». Серця молодих дуже сприйнят-
ливі, і якщо вони перебувають у поганому оточенні, сатана 
використає цих занедбаних дітей, аби впливати на вихованих 
більш дбайливо. Отже, перш ніж батьки, котрі дотримуються 
суботи, дізнаються, що відбувається, уроки гріховності бу-
дуть уже засвоєні, а душі їхніх дітей — розбещені.

Багато сімей, бажаючи дати освіту своїм дітям, пере-
ї жджають до місцевостей, де відкриті наші великі школи, 
але вони звершували б краще служіння для Господа, якби 
залишилися на місці. Їм треба заохочувати церкву, членами 
якої вони є, засновувати церковну школу, де їхні діти могли 
б отримати всебічну практичну християнську освіту. Було б 
значно краще для дітей, для них самих і для справи Божої, 
якби вони залишилися в менших церквах, де необхідна їхня 
допомога, та не переходили в більші церкви, де не відчува-
ється потреби в них, через що вони наражаються на постійну 
спокусу впасти в духовну бездіяльність. 

Усюди, де є хоча б кілька осіб, які дотримуються суботи, 
батькам необхідно об’єднуватися задля забезпечення місця для 
денної школи, де могли б навчатися їхні діти й молодь. Їм треба 



299

найняти вчителя-християнина, котрий як посвячений місіонер 
виховуватиме дітей так, щоб заохотити їх стати місіонерами.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 173, 174).
Ми перебуваємо в урочистому священному завіті з Бо-

гом, щоб виховувати наших дітей для Нього, а не для сві-
ту, навчити їх з’єднати свої руки не зі світом, а з любов’ю і 
страхом Божим та виконувати Його Заповіді. У розумі дітей 
має закарбуватися думка, що вони створені за образом свого 
Творця і Христос — Взірець, за яким вони мають бути сфор-
мовані. Найсерйознішу увагу треба приділити освіті, яка 
дасть знання спасіння та узгодить життя й характер з Боже-
ственною подобою.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 127).
Бог бажає, щоб для забезпечення потреби в працівниках 

у різних країнах створювали освітні центри, де перспектив-
ні студенти могли б навчитися практичних галузей знання й 
біб лійної істини. Залучені до роботи, ці люди нададуть ха-
рактерної особливості справі істини для теперішнього часу 
на нових полях. Окрім навчання людей, котрих наші керів-
ники конференції мають посилати як місіонерів, необхідно 
також навчати віруючих у різних частинах світу працювати 
для їхніх співвітчизників та сусідів. Для таких працівників 
(наскільки це можливо) було б краще й безпечніше отриму-
вати освіту на території полів, де вони повинні будуть труди-
тися. Зрідка буває найкраще для працівника або успіху спра-
ви посилати його на навчання в далекі країни.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 137).
Якщо ми як Церква та як окремі віруючі хочемо стоя-

ти чистими на суді, нам необхідно докладати більш ревних 
зусиль для навчання нашої молоді, щоб вони могли краще 
підготуватися для праці в різних галузях довіреної нам вели-
кої справи. Ми повинні складати мудрі плани, щоб той, хто 
володіє талантом, міг бути зміцнений, вихований та відшлі-
фований за найвищим зразком, щоб справа Христа не зазна-
вала перешкод через брак умілих працівників, котрі ревно й 
вірно виконуватимуть свою справу.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 43).

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



300 Поради для Церкви

Моральна підтримка наших установ

Батькам і матерям треба взаємодіяти з учителем, ревно 
працюючи для навернення своїх дітей. Нехай вони намага-
ються підтримувати у своїй сім’ї свіжий, здоровий духовний 
інтерес та виховувати дітей у послусі та вченні Господа. Не-
хай батьки щодня присвячують частину часу навчанню, ста-
ючи учнями разом зі своїми дітьми. Так вони можуть зробити 
годину навчання корисною та приємною, і їхня впевненість у 
цьому методі спасіння своїх дітей зростатиме.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 199).
Деякі учні повертаються додому зі скаргами й нарікан-

ням, а батьки і члени Церкви уважно вислуховують ці пере-
більшені односторонні заяви. Їм було б непогано згадати, що 
кожна історія має два боки, натомість вони дозволяють та-
ким спотвореним відомостям створювати бар’єри між ними 
й коледжем. Потім вони починають висловлювати страхи, 
сумніви й підозри щодо управління коледжем. Такий вплив 
завдає великої шкоди. Слова невдоволення поширюються, 
як інфекційна хвороба, справляючи на людей враження, яке 
важко згладити. З кожним повторенням історія розроста-
ється, доки не набере гігантських масштабів, тоді як розслі-
дування виявило б, що вчителі та викладачі не винні. Вони 
просто виконували свій обов’язок щодо запровадження в 
життя законів школи, а це необхідно для того, щоб школа не 
стала деморалізованою.

Якби батьки поставили себе на місце викладачів та по-
бачили, як їм важко управляти й підтримувати дисципліну 
в школі із сотнями учнів різного стану і складу розуму, то, 
пороздумувавши, дивилися б на це інакше. Вони врахували б 
те, що деяких дітей ніколи не виховували вдома. Дітям, кот-
рим завжди потурали й котрих ніколи не привчали до по-
слуху, було б дуже корисно відлучитися від своїх нерозваж-
ливих батьків та опинитися, як солдатам в армії, в умовах 
найсуворіших правил і муштри. Якщо нічого не буде зроб-
лено для цих дітей, так безжалісно занедбаних невірними 
батьками, вони ніколи не будуть прийняті Ісусом. Якщо до 



301

них не застосовувати владу і силу контролю, вони виявлять-
ся нічого не вартими в цьому житті й не матимуть участі в 
житті майбутньому.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 428, 429).
Багато батьків і матерів помиляються, не підтримуючи 

зусиль вірного вчителя або не погоджуючись із ними. Мо-
лодь і діти з їхніми недосконалим розумінням та нерозви-
неним судженням не завжди здатні зрозуміти всі плани й 
методи вчителя. Проте коли вони повідомляють удома, що 
було сказано і зроблено в школі, батьки обговорюють це в 
сімейному колі, безперервно критикуючи дії вчителя. Так 
діти засвоюють уроки, від яких їм буде нелегко відучи тися. 
Щоразу, коли їх піддають незвичним для них обмежен-
ням або вимагають від них наполегливо навчатися, вони 
звертаються до своїх нерозважних батьків за співчуттям і 
поблажливістю. Так у них заохочується дух заколоту й не-
вдоволення, школа загалом страждає від цього деморалізу-
вального впливу, а тягар учителя стає ще важчим. Однак 
найбільшої втрати зазнають жертви батьківського невда-
лого управління. Вади характеру, які можна було б випра-
вити належним вихованням, залишаються, щоб з роками 
зміцнитися та завдати шкоди, аби знищити здатність люди-
ни бути корисною.

(Основи християнської освіти. С. 64, 65).

Учителі, керовані Богом

Господь працює з кожним посвяченим учителем, і зара-
ди власного добра йому слід розуміти це. Наставники, які 
перебувають під Божим керівництвом, отримують через 
Святого Духа благодать, істину і світло, щоб передавати їх 
дітям. Вони працюватимуть під керівництвом найбільшого 
з Учителів, Якого будь-коли знав світ, тому їм не личить 
не виявляти доброти, говорити різко й бути сповненими 
роздратування. Поводячись так, вони увічнюють у дітях 
свої вади.

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



302 Поради для Церкви

Через Свого Духа Бог спілкуватиметься з душею. Дослі-
джуючи Слово, моліться: «Відкрий мої очі, і хай чуда Закону 
Твого я побачу!» (Псал. 119:18). Коли вчитель у молитві по-
кладатиметься на Бога, тоді Дух Христа зійде на нього й Бог 
діятиме через нього, Святим Духом впливаючи на розум 
учня. Святий Дух наповнює розум і серце вчителя надією, 
мужністю й біблійними о бразами, які він передасть учне-
ві. Слова істини набуватимуть ваги для учня, він осягатиме 
широту і глибину значення, про яке ніколи не мріяв. Кра-
са і гідність Слова Божого справляють перетворювальний 
вплив на розум і характер, іскри небесної любові зійдуть на 
серця дітей як натхнення. Ми зможемо привести до Христа 
сотні й тисячі дітей, якщо працюватимемо для них. 

(Поради батькам, учителям та учням. С. 171, 172).
Перш ніж людина зможе стати справді мудрою, їй необ-

хідно усвідомити свою залежність від Бога й наповнитися 
Його мудрістю. Бог — Джерело як розумової, так і духовної 
сили. Найвидатніші мужі, котрі досягли, за оцінкою світу, 
дивовижних висот у науці, не можуть зрівнятися з улюб-
леним Іваном або з апостолом Павлом. Найвищий рівень 
розвитку зрілості досягається тоді, коли розумова сила 
з’єднується з духовною. Таких людей Бог прийме як Своїх 
співпрацівників у справі виховання умів.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 66).
Сьогодні найважливіша справа наших освітніх установ 

полягає в тому, щоб подати світові приклад, який просла-
вить Бога. Святі ангели мають наглядати за цією справою за 
допомогою людей, і кожна її складова повинна отримувати 
знак Божественної, найвищої якості.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 57).

Якості шкільного вчителя

Призначте на посаду директора вашої школи сильну 
людину — мужа, фізична міць котрого підтримуватиме 
його в здійсненні ґрунтовної праці прихильника дисцип-



303

ліни і чоловіка, здатного виховувати в учнях звичку до 
порядку, акуратності й працьовитості. Що б ви не роби-
ли, виконуйте свою справу ретельно й ґрунтовно. Якщо ви 
будете старанними в навчанні елементарних основ, бага-
то ваших учнів зможуть безпосередньо братися за роботу 
книгонош та євангелістів. Не слід думати, що всі працівни-
ки повинні мати вищу освіту. 

(Поради батькам, учителям та учням. С. 213, 214).
Обираючи вчителів, нам треба використовувати всі за-

стережні заходи, усвідомлюючи, що це настільки ж серйоз-
на справа, як і вибір людей для служіння. Відбір повинні 
робити мудрі мужі, здатні розбиратися в характерах, бо 
найкращий необхідний талант — це той, який може і ви-
ховувати розум молодих, і успішно проводити роботу в ба-
гатьох напрямках, яку мають виконувати вчителі в наших 
церковних школах. Нікого з людей з примітивним або об-
меженим складом розуму не слід призначати для опікуван-
ня однією з таких шкіл. Не ставте над дітьми молодих і не-
досвідчених учителів, котрі не мають керівних здібностей, 
бо їхні зусилля можуть призвести до дезорганізації. 

(Поради батькам, учителям та учням. С. 174, 175).
Не варто приймати на роботу вчителя, якщо він не до-

вів на ділі, що любить Бога та боїться Його образити. Якщо 
вчителі навчаються в Бога, якщо щодня засвоюють уроки в 
школі Христа, то працюватимуть за Його прикладом. Вони 
завойовуватимуть і приваблюватимуть із Христом, бо кож-
на дитина й молода людина мають велику цінність. 

(Основи християнської освіти. С. 260).
Звичкам і принципам учителя потрібно надавати біль-

шого значення, аніж навіть його професійній кваліфікації. 
Якщо він щирий християнин, то виявлятиме однакову за-
цікавленість щодо фізичного, розумового, морального й 
духовного виховання своїх школярів. Щоб справляти по-
зитивний вплив, він має досконало володіти собою, його 
серце повинно бути рясно сповнене любов’ю до своїх учнів, 
яка буде помітна в його погляді, словах і вчинках.

(Основи християнської освіти. С. 19).

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



304 Поради для Церкви

Учитель завжди має поводитися як ввічливий, добре ви-
хований християнин. Він повинен займати позицію друга й 
порадника для своїх учнів. Якби всі наші люди — учителі, 
служителі й рядові члени — розвивали в собі дух християн-
ської люб’язності, вони значно швидше знаходили б доступ 
до сердець людей та значно більше людей захотіли б до-
слідити і прийняти істину. Якби кожен учитель, забуваючи 
про себе, був глибоко зацікавлений в успіху і процвітанні 
своїх учнів, розуміючи, що вони Божа власність і що йому 
належить дати звіт за вплив, який він справляв на їхній ро-
зум і характер, тоді у нас була б школа, у якій любили б 
затримуватися ангели. 

(Поради батькам, учителям та учням. С. 93, 94). 
Нашим церковним школам потрібні вчителі, які володі-

ють високими моральними якостями, гідні довіри, здорові 
у вірі; які мають такт і терпіння, ходять з Богом та утри-
мують від зла в усіх його проявах. Недобре ставити над 
маленькими дітьми гордих, позбавлених любові вчителів. 
Такий учитель заподіє велике зло тим, чиї характери швид-
ко формуються. Якщо вчителі не покірні Богові, не мають 
любові до дітей, котрі перебувають під їхнім керівництвом, 
якщо вони поблажливі до тих, хто їм подобається, і байдужі 
до менш привабливих, неспокійних чи нервових, їм не тре-
ба давати роботу, оскільки результатом їхньої праці буде 
втрата душ для Христа. 

Особливо для спокійних і добрих дітей потрібні вчителі, 
котрі виявляють терпеливість і любов саме до тих, хто най-
більше цього потребує. 

(Поради батькам, учителям та учням. С. 175, 176).
Якщо вчитель не усвідомить потреби в молитві й не 

впокорить своє серце перед Богом, він не збагне самої суті 
освіти й виховання.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 231).
Чи можна переоцінити важливість фізичних якостей 

учителя, адже чим краще його здоров’я, тим кращою буде 
його праця. Розум не може бути ясним, щоб мислити, і силь-
ним, щоб діяти, якщо фізичні сили страждають через слаб-



305

кість або хворобу. Саме розум впливає на серце; проте якщо 
через фізичну слабкість розум утрачає свою силу, тоді шлях 
до більш високих почуттів і спонукань певною мірою пере-
критий, тому вчитель менш здатний відрізняти добро від 
зла; страждаючи від результатів поганого здоров’я, нелегко 
бути терплячим і радісним або справедливо поводитися.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 177).

Біблія в християнській освіті

 Як засіб інтелектуального виховання Біблія ефективніша 
за будь-яку іншу книгу та всі разом узяті. Велич її тем, бла-
городна простота її висловлювань, краса її образів, як ніщо 
інше, оживляють і підносять думки. Жодне інше досліджен-
ня не може наділити такою розумовою силою, як зусилля, 
докладені з метою збагнути дивовижні істини одкровення. 
Розум, який у такий спосіб контактує з думками Безмежно-
го, не може не розширитися та не зміцнитися. 

А для розвитку духовної природи Біблія володіє навіть ще 
більшою силою. Людина, створена для спілкування з Богом, 
може по-справжньому прожити життя й розвинути здібності 
лише в такому спілкуванні. Створена для того, щоб знаходи-
ти в Богові найвищу радість, вона ні в чому іншому не може 
знайти те, що заспокоює палкі бажання серця, задовольняє 
голод і спрагу душі. Хто щиро й старанно досліджує Слово 
Боже, намагаючись зрозуміти його істини, той буде приве-
дений у спілкування з його Автором, і для можливостей його 
розвитку немає жодних меж, окрім його власного вибору.

(Виховання та освіта. С. 124, 125).
Нехай важливі уривки з Писання, пов’язані з уроком, бу-

дуть відображені в пам’яті не як завдання, а як перевага. Хоч 
спочатку з пам’яттю буде не все гаразд, вона зміцнюватиметь-
ся завдяки вправам так, що потім ви знаходитимете задово-
лення в тому, аби зберігати слова істини як скарб. Ця звичка 
виявиться найціннішою допомогою для духовного зростання.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 137, 138).

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



306 Поради для Церкви

Небезпечно віддавати дітей до школи 
в надто ранньому віці

Подібно до того як мешканці Едену навчалися зі сторінок 
природи, як Мойсей пізнавав почерк Бога на Аравійських 
рівнинах і горах, а Хлоп’ятко Ісус — на схилах Назаретських 
пагорбів, так і сьогодні діти можуть дізнаватися про Нього. 
Невидиме відкривається через видиме. 

Наскільки це можливо, нехай дитина від найбільш ран-
нього віку перебуває там, де перед нею відкриватиметься цей 
чудовий підручник. 

(Виховання та освіта. С. 100, 101).
Не віддавайте своїх малюків до школи надто рано. Мати 

повинна бути обачною, віддаючи формування дитячого ро-
зуму в чужі руки. Батькам треба бути найкращими вчите-
лями своїх дітей, доки ті не досягнуть восьми- або десяти-
річного віку. Їхньою класною кімнатою має бути відкрите 
повітря, серед квітів і птахів, а їхнім підручником — скарби 
природи. Батькам слід відкривати перед ними велику Божу 
книгу природи, щойно їхній розум зможе розуміти її. Ці 
уроки, викладені в такому оточенні, не скоро будуть забуті. 

(Основи християнської освіти. С. 156, 157).
У дітей, відправлених до школи в надто ранньому віці, 

небезпеці піддається не тільки фізичне й розумове здоров’я, 
але вони програють і в моральному відношенні. У них з’яв-
ляється можливість познайомитися з дітьми, яким не були 
прищеплені хороші манери. Вони опинилися в товаристві 
невихованому й брутальному, де кажуть неправду, сварять-
ся, крадуть, обманюють, із задоволенням передаючи свої 
порочні знання молодшим за себе. Якщо дітей залишити на 
самих себе, вони значно швидше засвоюють погане, ніж доб-
ре. Шкідливі звички найкраще узгоджуються з плотським 
серцем, а побачене й почуте ними в ранньому дитинстві гли-
боко відкладається в їхній свідомості. Погане насіння, по-
сіяне в їхніх юних серцях, пустить коріння і стане гострим 
терном, що ранить серця батьків.

(Виховання дітей. С. 302).



307

Важливо навчати обов’язків 
щоденного життя

У наш час, як і за днів Ізраїлю, кожна молода людина 
повинна навчитися виконувати обов’язки повсякденного 
життя. Кожен має здобувати знання з якоїсь галузі руч-
ної праці, котрою в разі потреби він міг би заробляти собі 
на життя. Така праця вкрай необхідна не тільки завдя-
ки тому, що є запобіжним засобом проти примхливостей 
життя, а й завдяки її впливу на фізичне, розумове й мо-
ральне формування.

У наших школах необхідно навчати різних ремесел. Це 
зокрема бухгалтерський облік, теслярська справа і все, що 
пов’язано з фермерським господарством. Треба відповідно 
приготуватися для викладання ковальської справи, маляр-
ської, швацького ремесла, а також для навчання кулінарії, 
випікання хліба, прання, майстрування, друкування на ма-
шинці та друкарської справи. Усі наші здібності мають бути 
спрямовані на таке навчання, щоб учні були добре підготов-
лені до виконання життєвих обов’язків. 

Для учениць є багато занять, для яких повинні бути ство-
рені умови, щоб дівчатка могли здобути всебічну практичну 
освіту. Їх потрібно навчати пошиття одягу й садівництва. Їм 
стане в пригоді вміння доглядати за квітами, вирощувати 
полуницю. Отже, навчаючись корисній справі, вони мати-
муть можливість для здорових вправ на свіжому повітрі.

(Поради батькам, учителям та учням. С. 307-312).
Треба наголошувати на тому, який вплив справляє розум 

на тіло, а тіло на розум. Електрична енергія мозку, посилена 
розумовою активністю, оживляє весь організм і в такий спо-
сіб надає неоціненну допомогу для опору хворобі. Усе це має 
бути ясно викладене. Необхідно також показати, наскільки 
важливі сила волі та самовладання для збереження й віднов-
лення здоров’я; наскільки депресивним і навіть руйнівним є 
вплив гніву, незадоволення, егоїзму, моральної нечистоти і, 
з другого боку, яку чудодійну, життєдайну силу можна знай-
ти в життєрадісності, безкорисливості, вдячності. 

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



308 Поради для Церкви

У біблійному вірші Прип. 17:22 міститься фізіологічний 
факт — істина, яку ми повинні прийняти до уваги: «Серце 
радісне добре лікує».

(Виховання та освіта. С. 197).
Щоб діти й підлітки були здорові, життєрадісні, сповне-

ні життєвої енергії, щоб у них добре розвивалися м’язи й мо-
зок, їм треба багато часу бувати на свіжому повітрі та мати 
чіткий план занять і розваг. Діти й підлітки, які весь час 
сидять за шкільними партами, прикуті до книг, не можуть 
бути фізично здоровими. Розумові заняття без відповідних 
фізичних вправ призводять до того, що кров приливає до 
мозку і кровообіг організму порушується. Мозок отримує 
надто багато крові, а кінцівки — надто мало. Необхідно за-
провадити норми, згідно з якими навчанню дітей і молоді 
відводилися б певні години, а решту часу вони віддавали 
б фізичній праці. Якщо їхні звички в харчуванні, одязі та 
сні відповідають фізичним законам, вони зможуть здобути 
освіту, не жертвуючи фізичним і розумовим здоров’ям. 

(Поради батькам, учителям та учням. С. 83).

Гідність праці

Необхідно допомогти молоді побачити істинне достоїн-
ство праці. Покажіть їй, що Бог постійно трудиться. Усе тво-
ріння в природі виконує призначену йому працю. Усе творін-
ня наповнене дією, і ми також маємо бути діяльними. 

(Виховання та освіта. С. 214).
Фізична праця, поєднана з усвідомленням її корисності, — 

це урок у практичному житті, який завжди робить солодшими 
думки про те, що він готує й виховує розум і тіло для кращого 
виконання роботи, яку, згідно з Божим задумом, люди вико-
нуватимуть у різних галузях.

(Основи християнської освіти. С. 229).
Ніхто з нас не повинен соромитися роботи, якою б не-

значною і принизливою вона не здавалася. Праця облаго-
роджує. Усі, хто працює — головою або руками, — це тру-



309

дівники і трудівниці. Працюючи в пральні або миючи посуд, 
усі такою ж мірою виконують свій обов’язок та вшановують 
свою релігію, як і відвідуючи богослужіння. Коли руки за-
йняті найбільш буденною працею, розум може бути піднесе-
ний та облагороджений завдяки чистим і святим роздумам.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 590).
Основною причиною презирливого ставлення до фізичної 

праці є недбалість і легковажність, з якими її так часто вико-
нують. Її роблять через необхідність, а не за вибором. Пра-
цівник не вкладає в неї душі, тому і сам себе не поважає, і не 
викликає поваги інших людей. Трудове виховання має випра-
вити цю помилку. Воно повинно сформувати такі якості, як 
ретельність і досконалість. Учням слід навчитися такту й ор-
ганізованості; вони повинні вміти економити час і враховува-
ти кожний свій рух. Їх потрібно не тільки навчати найкращих 
методів, а й надихати метою постійно вдосконалюватися. Не-
хай вони поставлять собі за ціль виконувати роботу настільки 
досконало, наскільки це до снаги розумові й рукам людини.

(Виховання та освіта. С. 222).
Хто дозволяє дітям зростати в неробстві, той чинить 

гріх. Нехай вони вправляють члени свого тіла і м’язи, навіть 
якщо через це втомляться. Якщо вони не перепрацьовують-
ся, то як утома може зашкодити їм більше, ніж вам? Між уто-
мою і виснаженням є різниця. Дітям потрібно частіше, ніж 
дорослим, змінювати вид діяльності й відпочивати, але вони 
можуть звикати до праці з раннього дитинства. Усвідомлен-
ня того, що вони є корисними, зробить їх щасливими. Піс-
ля здорової праці сон буде солодким, і вони відновлять свої 
сили, щоб працювати наступного дня.

(Християнська родина. С. 289).

Рідну мову не слід ігнорувати

У кожній галузі освіти існують поставлені цілі, важ-
ливіші за цілі звичайного формального знання. Візьмімо, 
наприклад, мову. Здатність легко і правильно писати й 

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



310 Поради для Церкви

 розмовляти рідною мовою важливіша за знання іноземних 
мов, живих чи мертвих. Проте жодне навчання лише з ме-
тою засвоєння граматичних правил не може зрівнятися за 
важливістю з таким вивченням мови, коли враховані вищі 
мотиви. З таким навчанням значною мірою пов’язане щас-
тя або горе в житті.

(Виховання та освіта. С. 234).

Праці скептиків заборонені Богом

Хіба задум Господа полягає в тому, щоб живити розум 
наших дітей і молоді помилковими міркуваннями, хибними 
принципами й сатанинською софістикою? Чи слід пропо-
нувати нашим учням язичницькі й безбожні ідеї як цінний 
додаток до їхнього запасу знань? Праці найбільш інтелек-
туального скептика — це праці розуму, що продався на слу-
жіння ворогові. Чи можуть ті, хто називає себе реформато-
рами та прагне вести дітей і молодь правильним шляхом, 
яким мають іти викуплені Господом, припустити, ніби Бог 
бажає, щоб вони пропонували молоді для вивчення те, що 
неправильно відобразить Його характер і представить Його 
в хибному світлі? Чи варто відстоювати думки невіруючих та 
висловлювання розпусних людей як щось варте уваги учнів 
тільки тому, що це витвори мужів, котрими світ захоплю-
ється як великими мислителями? Чи повинні люди, котрі 
кажуть, що вірять у Бога, збирати висловлювання й думки 
цих неосвячених авторів та зберігати їх, як коштовні камені, 
у скарбниці свого розуму? Боронь, Боже! 

(Поради батькам, учителям та учням. С. 25, 26).

Результати християнської освіти

Подібно до того як діти співали у дворах храму: «Осан-
на! Благословенний, Хто йде в Ім’я Господнє!» (Марка 11:9), 
так і в ці останні дні прозвучать голоси дітей, сповіщаючи 



311

останню вістку застереження грішному світові. Коли небесні 
сили побачать, що людям уже не дозволяють проповідувати 
істину, тоді Дух Божий зійде на дітей і вони здійснюватимуть 
справу проголошення істини, яку старші працівники не змо-
жуть виконати, бо їхній шлях буде загороджений. 

Наші церковні школи призначені Богом, щоб готува-
ти дітей до цієї великої справи. Тут діти повинні навчатися 
особливих істин для цього часу та практичної місіонерської 
роботи. Їм необхідно вступити в армію працівників, щоб до-
помагати хворим і стражденним. Діти можуть брати участь 
у медичній місіонерській праці та в міру своїх сил сприяти її 
поступу. Їхній внесок може бути малим, але кожне маленьке 
зусилля — це допомога, і завдяки таким зусиллям багато душ 
буде придбано для істини. Завдяки їм вістка Бога та Його 
спасенна сила стануть відомі всім народам. У такому разі не-
хай Церква несе тягар за ягнят отари. Нехай діти здобувають 
освіту й підготовку, щоб здійснювати служіння для Бога, бо 
вони — спадщина Господня. 

Якщо правильно організувати церковні школи, вони ста-
нуть засобом піднесення принципів істини в тих місцях, де 
створені, бо діти, які отримують християнську освіту, ста-
нуть свідками Христа. Подібно до того як Ісус у храмі роз-
крив не зрозумілі священникам і начальникам таємниці, 
так і в заключній праці на цій землі правильно навчені діти 
говоритимуть у своїй простоті слова, які викличуть подив у 
людей, котрі нині дебатують про «вищу освіту».

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 202, 203).
Мені було показано, що наш коледж був призначений 

Богом для здійснення справи спасіння душ. Таланти і здіб-
ності кожного окремого учня можуть найбільш повно роз-
винутися й приносити користь лише тоді, коли вони пов-
ністю підкоряються керівництву Духа Божого. Релігійні 
принципи та приписи — це перші кроки в опануванні знань, 
і вони лежать в основі істинної освіти. Знання й наука по-
винні бути оживотворені Духом Божим, щоб служити для 
найблагородніших цілей. Тільки християнин здатний пра-
вильно користуватися знанням. Щоб повністю оцінити 

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



312 Поради для Церкви

 значення науки, її потрібно розглядати з релігійного по-
гляду. Найкраще збагнути справжню цінність освіти може 
серце, облагороджене Божою благодаттю. Лише ті, хто знає 
Твор ця, можуть оцінити якості Бога, явлені в Його творін-
нях. Щоб вести молодих людей до Джерела істини — Агн-
ця Божого, що на Себе бере гріх світу, викладачі повинні 
бути не тільки знайомі з теорією істини, а й мати засноване 
на досвіді знання шляху святості. Знання — це сила, якщо 
пов’язане з істинним благочестям.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 427).

Обов’язок учнів — 
підтримувати свою школу

Учні, які заявляють, що люблять Бога й підкоряються іс-
тині, повинні мати такі самовладання і силу релігійних прин-
ципів, щоб залишатися непохитними серед спокус та відстою-
вати Ісуса в коледжі, у своїх гуртожитках і будь-де. Релігію не 
слід вдягати як мантію лише в Божому домі, натомість релі-
гійний принцип має характеризувати все життя. 

Ті, хто п’є із Джерела життя, не матимуть, подібно до 
світських людей, палкого бажання змін і задоволень. У їх-
ній поведінці й характері відобразяться спокій, мир, щастя, 
знайдені в Ісусі, оскільки вони щодня складають біля Його 
ніг свої труднощі й тягарі. Вони будуть показувати, що мож-
на бути вдоволеними й навіть радісними на шляху послуху 
й обов’язку. Такі учні впливатимуть на своїх товаришів по 
навчанню, і цей вплив позначиться на всій школі.

Ті, хто становить цю вірну армію, підкріплятимуть і під-
бадьорюватимуть викладачів у їхніх зусиллях, відмовляти-
муть від будь-якого виду невірності, незгоди та недбалого 
ставлення до додержання правил і приписів. Вони справля-
тимуть вплив на спасіння, їхні діла не загинуть у великий Бо-
жий день, натомість підуть за ними в майбутній світ; вплив 
їхнього земного життя буде відчутний упродовж нескінчен-
них віків вічності. Одна серйозна, сумлінна, вірна молода 



313

людина в школі — це безцінний скарб. Небесні ангели див-
ляться на неї з любов’ю. Її дорогоцінний Спаситель любить 
її, і в небесній книзі будуть записані кожне праведне діло, 
кожна відкинута спокуса, кожне переможене зло. Так ця лю-
дина закладатиме добру основу на майбутнє, щоб осягнути 
справжнє життя.

Від християнської молоді великою мірою залежить збе-
реження й довговічність установ, задуманих Богом як засоби 
поступу Його справи. Ця серйозна відповідальність лежить 
на сучасній молоді, котра виходить на арену дій. Ще ніко-
ли настільки важливі результати не залежали від покоління 
людей, тож як важливо, щоб молоді люди були спроможні на 
велику справу і щоб Господь міг використовувати їх як Свої 
знаряддя. Їхній Творець ставить перед ними Свої вимоги — 
вимоги першочергової важливості.

Це Бог дає життя й усі фізичні та розумові обдарування, 
якими володіє молодь. Він дає їм можливості для мудрого 
вдосконалення, щоб їм можна було довірити справу, плоди 
якої будуть такими ж довговічними, як сама вічність. У від-
повідь на Його великі дари Він вимагає належного розвит-
ку й використання їхніх розумових і моральних здібностей. 
 Господь дав молодим людям ці здібності не для розважання 
або зловживання ними в протидії Його волі та провидінню, 
але щоб вони використовували їх для прогресу пізнання 
істини й святості у світі. Він претендує на їхню вдячність, 
шанування і любов у відповідь на Його постійну доброту 
й нескінченні милості. Бог справедливо вимагає послуху 
Його законам та всім мудрим приписам, які будуть молодь 
стримувати, оберігати від сатанинських хитрощів і вести 
шляхом миру.

Якби молоді люди зрозуміли, що, дотримуючись законів 
і статутів наших установ, вони роблять лише те, що поліп-
шить їхнє становище в суспільстві, облагородить характер, 
розум та примножить їхнє щастя, то не повставали б проти 
справедливих правил і здорових вимог, не допомагали б по-
роджувати підозри й упередження проти цих установ. Нашій 
мо лоді потрібно бути енергійною і вірною, щоб відповідати 

Розділ 37. Християнське виховання та освіта



314 Поради для Церкви

поставленим перед нею вимогам, а це буде гарантією успіху. 
Неприборканий, безрозсудний характер багатьох молодих 
людей цього покоління діє гнітюче. Велика частина вини ля-
гає на їхніх батьків. Без Божого страху ніхто не зможе стати 
по-справжньому щасливим. 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 432-435).



Розділ 38

Заклик 
до стриманості в житті

Здоров’я — неоціненне благословення, і 
воно значно тісніше пов’язане із сові-
стю й релігією, ніж багато хто вважає. 

Здоров’я відіграє важливу роль у здатності 
людини виконувати своє служіння, і його 
потрібно настільки ж свято оберігати, як і 
характер, адже чим краще здоров’я, тим кра-
щими будуть наші зусилля для прогресу Бо-
жої справи та благословення людства. 

(Поради батькам, учителям та учням. 
С. 294).

10 грудня 1871 року мені знову було по-
казано, що реформа здоров’я є однією гіл-
кою великої роботи, яка має приготувати 
людей до Приходу Господа. Вона настільки 
ж тісно пов’язана зі звісткою третього анге-
ла, як рука з тілом. Людина несерйозно ста-
виться до Закону Десяти Заповідей, проте



316 Поради для Церкви

 Господь не прийде покарати його порушників, не пославши 
спочатку вістку застереження. Цю вістку проголошує третій 
ангел. Якби люди завжди були слухняні Законові Десяти 
Заповідей, виконуючи у своєму житті його принципи, то не 
було б прокляття хвороби, яке сьогодні захлеснуло світ. 

Чоловіки й жінки не можуть порушувати закон приро-
ди, потураючи спотвореному апетитові, пожадливостям та 
пристрастям, не порушуючи при цьому і Закону Божого. 
Тому Господь дозволив світлу реформи здоров’я освітити 
нас, щоб ми могли побачити свій гріх — порушення зако-
нів, які Він заклав у наше єство. Усі наші задоволення чи 
страждання можна пов’язати з послухом або порушенням 
законів природи. Наш милостивий Небесний Отець бачить 
плачевний стан людей, з яких одні свідомо, а багато хто не-
свідомо порушують установлені для них закони. З любов’ю 
і жалістю до людського роду Він проливає світло реформи 
здоров’я. Він оголошує Свій закон та покарання за його по-
рушення, щоб усі могли дізнатися і дбати про те, щоб жити 
відповідно до законів природи. Господь проголошує Свій 
закон настільки чітко і робить його настільки помітним, що 
він уподібнюється до міста, яке стоїть на горі. Усі дієздатні 
особи, за бажання, можуть зрозуміти його. Люди з розумо-
вими порушеннями не несуть відповідальності. Пояснювати 
закон природи та схиляти до послуху йому — це праця, яка 
супроводжує звістку третього ангела, щоб приготувати лю-
дей до Приходу Господа.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 161).

«Ви не належите самим собі»

Ми віримо, без сумніву, що Христос скоро прийде. Для 
нас це не міф, а реальність. Коли Він прийде, то не буде очи-
щати нас від наших гріхів, усувати всі вади з нашого харак-
теру або лікувати нас від слабкостей нашої вдачі й норову. 
Якщо ця праця взагалі буде виконана в нас, то вона має за-
вершитися до повернення Христа. 



317

Коли Господь прийде, святі залишаться святими. Ті, хто 
зберіг свої тіла й душі у святості, чистоті й честі, зодягнуться 
в безсмертя. А неправедні, нечестиві й мерзенні залишать-
ся такими назавжди. Тоді для них не буде виконана жодна 
робота, щоб усунути їхні вади й дати святий характер. Пла-
вильник не сидітиме тоді, аби звершувати свою справу очи-
щення, усуваючи їхні гріхи й зіпсованість. Усе це має бути 
зроблене в ці години випробування. Ця праця повинна бути 
виконана для нас саме зараз.

Ми живемо у світі, вороже налаштованому щодо правед-
ності, чистоти характеру та зростання в благодаті. Куди не 
глянь — усюди бачимо зіпсованість і розтління, потворність 
і гріх. Яку ж роботу нам необхідно виконати тут, перш ніж 
 отримаємо безсмертя? Нам потрібно зберегти свої тіла у свя-
тості, а душі в чистоті, щоб стояти незаплямованими серед 
розтління, що рясніє навколо нас в ці останні дні. 

«Хіба ви не знаєте, що ваші тіла — то храм Святого Духа, 
Який є у вас і Якого ви маєте від Бога, і що ви не належите самим 
собі? Бо ви викуплені за ціну. Отож прославляйте Бога у вашому 
тілі та у вашому дусі, що належать Богові» (1 Кор. 6:19, 20).

Ми не належимо самим собі. Ми куплені за ціну — страж-
даннями і смертю Сина Божого. Якби ми зрозуміли й пов-
ністю усвідомили це, то відчули б, що на нас лежить велика 
відповідальність підтримувати своє здоров’я в найкращому 
стані заради досконалого служіння Богові. Проте коли ми 
обираємо такий спосіб життя, унаслідок якого втрачаємо 
нашу життєздатність, губимо сили й затуманюємо розум, то 
грішимо проти Бога. Поводячись так, ми не прославляємо 
Його в нашому тілі та в нашому дусі, що належать Богові, 
натомість чинимо велике зло в Його очах.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 354-356).

Послух — обов’язок кожного

Творець людини склав живий механізм наших тіл. Кож-
на його функція створена дивовижно й мудро. І Бог обіцяв 

Розділ 38. Заклик до стриманості в житті



318 Поради для Церкви

 зберігати здорове функціонування цього людського меха-
нізму, якщо людина коритиметься Його законам та спів-
працюватиме з Ним. Кожен закон, який управляє людським 
механізмом, слід вважати таким же Божественним за похо-
дженням, характером і важливістю, як і Слово Боже. Усякий 
недбалий, неуважний вчинок, усяке неправильне поводження 
з Господнім чудесним механізмом, яке знаходить своє вира-
ження в ігноруванні його точно визначених законів, закладе-
них у людському тілі, є порушенням Закону Божого. Ми мо-
жемо споглядати Божу працю у світі природи й милуватися 
нею, однак людська «оселя» ‒ найдивовижніше творіння.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 17).
Оскільки закони природи — це Божі закони, зрозуміло, 

що наш обов’язок — старанно досліджувати їх. Ми повинні 
вивчати вимоги цих законів щодо нашого тіла та дотримува-
тися їх. Неосвіченість у цих питаннях — гріх.

Якщо чоловіки й жінки будуть по-справжньому навер-
нені, вони свідомо ставитимуться до законів життя, уста-
новлених Богом у їхньому єстві, намагаючись уникнути 
фізичної, розумової й моральної немічності. Послух цим 
законам має стати обов’язком кожного. Порушуючи зако-
ни, ми самі будемо змушені зазнати нещасть. Нам дове-
деться відповідати перед Богом за наші звички та дії. Тому 
ми повинні запитувати не «Що скаже світ?», а «Як я, пре-
тендуючи на звання християнина, поводжуся з даною мені 
Богом оселею? Чи працюватиму я для власного найвищого 
фізичного й духовного добра, зберігаючи своє тіло як храм 
для перебування Святого Духа, чи принесу себе в жертву 
світським ідеям та практикам?»

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 369, 370).

Життя Бога в душі — 
єдина надія людини

Біблійна релігія не завдає шкоди ані тілесному, ані душевно-
му здоров’ю. Вплив Духа Божого — найкращі ліки від хвороби. 



319

Небеса — це саме здоров’я, і чим глибше віруючий, що хворіє, 
усвідомлює небесний вплив, тим певнішим буде його одужання. 
Істинні принципи християнства відкривають перед усіма дже-
рело неоціненного щастя. Релігія — вічне джерело, з якого хрис-
тиянин може пити досхочу, ніколи не вичерпавши його. 

Стан душі впливає на фізичне здоров’я. Якщо розум лю-
дини вільний і щасливий через усвідомлення правильності її 
вчинків та від задоволення тим, що приносить щастя іншим, 
це дарує бадьорість, яка позначиться на всьому організмі, 
поліпшуючи кровообіг і тонізуючи все тіло. Благословення 
Боже є цілющою силою, і той, хто щедрий на добро для інших, 
відчує це дивовижне благословення і в серці, і в житті.

Коли люди, котрі потурали поганим звичкам та гріхов-
ним діям, підкоряються силі Божественної істини, її вплив 
на серце відроджує моральні сили, які начебто були паралі-
зовані. У цих людей з’являється сильніше, більш чітке ро-
зуміння, ніж до того, як вони приліпилися душею до вічної 
Скелі. Навіть їхнє фізичне здоров’я поліпшується завдяки 
усвідомленню своєї безпеки в Христі.

(Поради щодо здоров’я. С. 28).
Людям необхідно усвідомити, що благословення послуху, 

в усій їхній повноті, можуть належати їм тільки тоді, коли вони 
приймуть благодать Христа. Саме Його благодать дає людині 
силу підкорятися Божим законам. Саме вона робить людину 
здатною звільнитися з рабства лихої звички. Це єдина сила, 
яка може зміцнити особу та зберегти на правильному шляху.

Коли Євангеліє приймають у його чистоті й силі, воно стає 
цілющим засобом від породжених гріхом хвороб. Сходить 
«Сонце Правди, та лікування в променях Його» (Мал. 4:2). 
Не все, що дає цей світ, може зцілити розбите серце, принести 
душевний спокій, звільнити від занепокоєння або прогнати 
хворобу. Слава, геніальність, талант — усе це не здатне всели-
ти радість у засмучене серце або відновити змарноване життя. 
Життя з Богом у душі — єдина надія людини.

Любов, якою Христос огортає все єство, — це життєдай-
на сила. Її дотик до всіх життєво важливих органів — моз-
ку, серця, нервів — цілющий. Вона приводить у дію найвищі 

Розділ 38. Заклик до стриманості в житті



320 Поради для Церкви

сили єства. Любов звільняє душу від почуття вини й скорбо-
ти, тривоги й занепокоєння, які підточують життєві сили. З 
нею приходять спокій і мир. Вона вселяє в душу радість, яку 
ніщо земне не в змозі знищити, радість у Святому Дусі, ра-
дість, яка дарує здоров’я й життя.

Слова нашого Спасителя: «Прийдіть до Мене… і Я заспо-
кою вас» (Матв. 11:28) — це припис для зцілення фізичних, 
розумових і духовних захворювань. Незважаючи на те, що 
люди стягнули на себе страждання через власні невиправда-
ні вчинки, Господь виявляє до них жалість. У Ньому вони 
можуть знайти допомогу. Він учинить велике для тих, хто 
покладає надію на Нього.

(Служіння зцілення. С. 115).

Сучасна реформа здоров’я

У нашій праці треба приділяти більше уваги реформі в пи-
таннях стриманості.

Кожна галузь, яка вимагає реформи, включає в себе по-
каяння, віру і послух. Це означає піднесення душі до ново-
го, шляхетнішого життя. Отже, будь-якій істинній реформі 
є місце в проповіді вістки третього ангела. Реформа у сфері 
стриманості особливо потребує нашої уваги й підтримки. На 
наших [щорічних] табірних зустрічах нам слід звертати увагу 
на цю справу і представляти її як актуальне питання. Необ-
хідно викладати людям принципи справжньої поміркованості 
та закликати підписатися під обітницею стриманості. Велику 
увагу потрібно приділяти тим, хто поневолений гріховними 
звичками. Ми зобов’язані приводити їх до хреста Христового.

У міру нашого наближення до кінця часу ми повинні де-
далі вище підніматися в питанні реформи здоров’я та хрис-
тиянської стриманості, викладаючи його більш позитивно й 
рішуче. Ми постійно намагаємося навчати людей не тільки 
своїми словами, а й власним життям. Настанови, підкріплені 
діями, справляють суттєвий вплив.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 110, 112).



Розділ 39

Важливість чистоти

Щоб мати добре здоров’я, ми по-
винні мати добру кров, бо кров — 
струмінь життя. Вона знешкоджує 

продукти розпаду й живить організм. Наси-
чена необхідними поживними речовинами, 
очищена й оновлена киснем, вона несе жит-
тя й силу до кожної частини організму. Чим 
кращий кровообіг, тим краще буде виконана 
ця робота.

(Служіння зцілення. С. 271).
Зовнішнє застосування води — один з 

найлегших і найефективніших засобів регу-
лювання кровообігу. Холодна або прохолод-
на ванна — чудовий тонізувальний засіб. Теп-
лі ванни відкривають пори і в такий спосіб 
сприяють виведенню нечистот. Як теплі, так 
і прохолодні ванни заспокоюють нерви, нор-
малізують кровообіг. 

Фізичні вправи оживляють і нормалізу-
ють кровообіг, а в стані бездіяльності кров не



322 Поради для Церкви

циркулює вільно, у ній не відбуваються зміни, необхідні для 
життя і здоров’я. Шкіра також стає пасивною. Нечистоти не 
виводяться так, як це було б, якби кровообіг стимулювали 
енергійні фізичні вправи, — тоді шкіра залишається здоро-
вою, а легені отримують багато чистого свіжого повітря.

(Служіння зцілення. С. 237, 238).
Легеням необхідно надати максимально можливу сво-

боду. Їхній об’єм збільшується, коли вони можуть вільно 
функціонувати, і зменшується, якщо вони стиснуті. Цим 
пояснюються згубні наслідки дуже поширеної звички гор-
битися, особливо коли роботу виконують сидячи. У такому 
положенні неможливо глибоко дихати. Поверхневе дихан-
ня незабаром переходить у звичку, і легені втрачають свою 
здатність розширюватися. Такий результат виникає і при 
тугому стягуванні корсета. Нижня частина грудної клітки 
стиснута, черевні м’язи, призначені допомагати в процесі 
дихання, не функціонують повною мірою, тому діяльність 
легень обмежена. 

Отже, відбувається недостатнє постачання кисню. Кров 
рухається мляво. Відходи, отруйні речовини, які під час 
видихання повинні бути викинуті з легень, залишаються, і 
кров занечищується. Це позначається не тільки на легенях, 
а й на шлункові, печінці, мозку. Шкіра набуває нездорового 
кольору, процес травлення уповільнюється, послаблюється 
діяльність серця, мозок затуманюється, думки стають без-
ладними, з’являється похмурий настрій, увесь організм стає 
пригніченим, пасивним та особливо схильним до хвороб. 

Легені постійно викидають нечистоти, тому легені по-
трібно весь час забезпечувати свіжим повітрям. Нечисте 
повітря не постачає необхідної кількості кисню, і кров над-
ходить до мозку й інших органів неоживленою та невіднов-
леною. Отже, необхідно добре провітрювати приміщення. 
Життя в закритих, погано провітрюваних кімнатах із за-
стійним, зіпсутим повітрям ослаблює увесь організм. Він 
стає особливо чутливим до холоду, і найменше переохоло-
дження викликає хворобу. Затворницьке життя в закритих 
приміщеннях робить багатьох жінок блідими й слабкими. 



323

Вони постійно дихають одним і тим самим повітрям, доки 
воно не стає насиченим отруйними речовинами, котрі ви-
кидають легені й виділяють пори, тому нечистоти знову 
потрапляють у кров.

(Служіння зцілення. С. 272-274).
Багато людей страждає від хвороб, оскільки відмовляєть-

ся наповнювати свої кімнати чистим повітрям уночі. Чисте, 
доступне небесне повітря — одне з найбагатших благосло-
вень, якими ми можемо насолоджуватися.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 528).
Як для фізичного, так і душевного здоров’я суттєво необ-

хідна ідеальна чистота. Шлаки постійно виводяться з орга-
нізму через шкіру. Мільйони її пор швидко закупорюються, 
якщо їх не утримувати в чистоті частим купанням, тому шла-
ки, котрі повинні виводитися через шкіру, створюють додат-
кове навантаження на інші органи виділення. 

Для більшості людей будуть корисними щоденні прохо-
лодні або теплуваті ванни вранці або ввечері. Замість того 
щоб посилювати схильність до застуди, прийнята належ-
ним чином ванна підвищує опірність організму, оскільки 
поліпшує кровообіг; кров надходить до поверхні шкіри, 
чим забезпечується більш вільний регулярний кровообіг. 
Це однаково зміцнює і розум, і тіло. М’язи стають гнучкі-
шими, розум — світлішим. Ванна — заспокійливий засіб для 
нервів; вона допомагає роботі кишечнику, шлунка, печінки, 
приносячи їм здоров’я й енергію та сприяючи травленню. 

Важливо також дбати про чистоту одягу. Уживаний одяг 
увібрав виділені через пори відходи, і якщо його часто не мі-
няти й не прати, шкіра знову вбере в себе шлаки. 

Будь-яка форма неохайності спричинює захворювання. 
У темних занедбаних кутках, у зогнилому смітті, у волозі та 
плісняві міститься чимало смертоносних мікробів. Не можна 
допускати, щоб поблизу будинку залишалися зіпсовані овочі 
або купи опалого листя, котрі, гниючи, отруюють повітря. 
Не дозволяйте нічому нечистому або тому, що згниває, пере-
бувати в оселі. У малих та великих містах, які вважали абсо-
лютно безпечними для здоров’я, не одна епідемія лихоманки 

Розділ 39. Важливість чистоти



324 Поради для Церкви

була викликана зогнилим сміттям поблизу оселі якогось не-
дбалого господаря. 

Ідеальна чистота, багато сонячного світла, ретельне до-
тримання санітарних норм у кожній дрібниці домашнього 
життя — основні умови здоров’я, бадьорості й енергійності 
мешканців дому.

(Служіння зцілення. С. 276).
Навчіть дітей, що Бог незадоволений, коли бачить, що 

їхнє тіло нечисте, а одяг неохайний та подертий. Охайний, 
чистий одяг — один із засобів для збереження чистих, при-
ємних думок. Особливим чином необхідно утримувати в 
чис тоті одяг, який прилягає до шкіри. 

Істина ніколи не стане своєю делікатною стопою на шлях 
нечистоти і бруду. Той, Хто був таким вибагливим до того, 
щоб Ізраїлеві сини плекали звички чистоти, не схвалить 
жодної нечистоти в оселях Його народу сьогодні. Бог не 
схвалює будь-яку нечистоту. 

Брудні, занедбані кутки в будинку сприятимуть появі не-
чистих, занедбаних кутків у душі.

Небеса чисті і святі, і ті, хто увійде у ворота Божого міс-
та, повинні тут бути зодягнутими у внутрішню і зовнішню 
чистоту.

(Моє життя сьогодні. С. 129).



Розділ 40

Їжа, яку ми їмо

Наші тіла будуються за рахунок їжі, 
яку ми вживаємо. Тканини тіла по-
стійно руйнуються. Функціонування 

кожно го органу передбачає витрату енергії, 
яка компенсується за рахунок їжі. Кожний ор-
ган нашого тіла вимагає своєї частки пожив-
них речовин. Мозок повинен отримати свою 
частку, кістки, м’язи, нерви потребують  своєї. 
Дивовижним є процес перетворення їжі на 
кров та використання цієї крові для побудови 
різних частин тіла. Однак цей процес триває 
безперервно, забезпечуючи силою й життям 
кожний нерв і м’яз, кожну тканину.

Необхідно вибирати такі продукти, котрі 
найкраще забезпечують елементами, необ-
хідними для зміцнення тіла. У цьому питанні 
апетит — ненадійний порадник. Унаслідок 
неправильних звичок у харчуванні апетит 
став спотвореним. Часто він вимагає їжі, від 
якої порушується здоров’я і замість сили з’яв-
ляється кволість. Звичаї суспільства також 



326 Поради для Церкви

не можуть бути для нас надійним орієнтиром. Поширені 
всюди хвороби й страждання значною мірою обумовлені 
популярними хибними уявленнями щодо харчування.

Однак не всі продукти, які самі собою корисні, однаковою 
мірою відповідають нашим потребам за всіх обставин. У ви-
борі їжі потрібно виявляти обережність. Наша їжа має бути 
відповідною до пори року, клімату, у якому ми живемо, та на-
шого роду заняття. Деякі продукти, придатні для вживання в 
одну пору року або в одному кліматі, непридатні для інших. 
Так само людям різного роду занять не підходять однакові 
продукти. Час то їжа, котра може принести користь тим, хто 
виконує важку фізичну працю, є неприйнятною для осіб, за-
йнятих інтенсивною розумовою працею або сидячою робо-
тою. Бог дав нам широке розмаїття корисних для здоров’я 
продуктів, і кожен повинен вибрати з них те, що досвід та здо-
ровий глузд радять як найбільш відповідне для його потреб.

(Служіння зцілення. С. 295, 296).

Первісний план Бога 
щодо харчування людини

Щоб знати, які продукти найкращі, ми повинні дослі-
дити первісний Божий план стосовно харчування людини. 
Той, Хто створив людину й розуміє її потреби, призначив 
Адамові його їжу: «Оце дав Я вам усю ярину, що розсіває 
насіння... і кожне дерево, що на ньому плід деревний, що 
воно розсіває насіння, — нехай буде на їжу це вам!» (Бут. 
1:29). Залишаючи Еден, змушена заробляти собі на життя 
обробітком землі, що перебувала під прокляттям гріха, лю-
дина отримала дозвіл уживати «траву польову» (Бут. 3:18). 

Злаки, фрукти, горіхи й овочі — харчування, призна-
чене для нас нашим Творцем. Ці продукти, приготовлені 
якомога простіше й природніше, — найбільш здорові та 
поживні. Вони наділяють силою, витривалістю, розумовою 
енергією, чого не дає більш складна, збудлива їжа. 

(Служіння зцілення. С. 295, 296).



327

Щоб зберегти здоров’я, необхідно отримувати в достат-
ній кількості добру, поживну їжу. 

При мудрому плануванні найкращі для здоров’я про-
дукти можна знайти майже в кожному краї. Різноманітні 
продукти з рису, пшениці, кукурудзи, вівса надсилають за 
кордон повсюдно, а також боби, горох, сочевицю. Усе це 
разом з місцевими або ввезеними фруктами й розмаїттям 
овочів, які вирощують у кожній місцевості, дає змогу піді-
брати повноцінний раціон без уживання м’яса. 

Усюди, де за помірну ціну можна придбати сушені 
фрукти, такі як ізюм, чорнослив, яблука, груші, персики й 
абрикоси, їх можна використовувати як головний продукт 
харчування в значно більшій кількості, ніж це зазвичай 
роб лять, та з найбільшою користю для здоров’я й сили лю-
дей різних категорій праці.

(Служіння зцілення. С. 298, 299).

Наука приготування їжі

Приготування їжі — наука, і неабияка, а одна з найго-
ловніших у практичному житті. Цієї науки мають навчити-
ся всі жінки, її потрібно викладати так, щоб від неї отрима-
ли користь бідніші класи. Для приготування їжі апетитної і 
водночас простої й поживної, потрібне вміння, і цього мож-
на досягти. Кухарі повинні знати, як готувати корисні стра-
ви простим здоровим способом, щоб їжа була приємнішою 
на смак та кориснішою завдяки своїй простоті.

(Служіння зцілення. С. 302, 303).
Здійснімо ж розумний прогрес у справі спрощення на-

шого харчування. Завдяки провидінню Бога кожна країна 
виробляє продукти харчування, які містять необхідні для 
організму поживні речовини. Із цих продуктів можна приго-
тувати здорові апетитні страви.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 94).
Багато хто не прагне приготувати їжу належним чином, 

бо не вважає це обов’язком. Це може бути зроблено простим, 

Розділ 40. Їжа, яку ми їмо



328 Поради для Церкви

здоровим і легким способом без свинячого сала, без масла 
чи м’яса. Уміння слід поєднувати з простотою. Тому жінки 
повинні читати, а потім терпляче застосовувати прочитане 
на практиці.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 681).
Фрукти, зернові й овочі, приготовані просто, без пряно-

щів (спецій) та різного роду жирів*, у поєднанні з молоком 
або сметаною — найздоровіший раціон харчування.

(Поради щодо здоров’я. С. 115).
Зернові та фрукти, приготовані без жиру та якомога при-

родніше, мають бути їжею для всіх, хто стверджує, що готу-
ється до переселення на Небо.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 352).
Зазвичай у їжу використовують надто багато цукру. 

Тіс течка, солодкі пудинги, кондитерські вироби, желе, 
джеми — активні чинники нестравності. Особливо шкід-
ливі креми й пудинги, основними компонентами яких є 
молоко, яйця і цукор. Необхідно уникати використання у 
великій кількості суміші молока й цукру. 

(Служіння зцілення. С. 302).
Чим менше вживатимуть цукру в приготуванні їжі, 

тим менше відчуватиметься труднощів в умовах спекот-
ного клімату.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 95).
Перед уживанням молоко потрібно піддавати ретель-

ній стерилізації; при дотриманні цього застережного заходу 
зменшується небезпека захворіти на якусь недугу. 

(Служіння зцілення. С. 302).
Настане час, коли буде небезпечно вживати молоко. 

Але якщо корови здорові, а молоко старанно кип’яти -

* У цьому контексті жир — grease — це «тваринний жир, особливо 
м’якої консистенції; будь-яка жирна або масляниста речовина». Еллен 
Уайт зазначала, що правильно приготовлені оливки можна з користю для 
себе споживати під час кожного прийому їжі; олія, що міститься в них, є за-
мінником тваринного жиру та вершкового масла (див. Служіння зцілення. 
С. 298; Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 134). Автор наголошує, що обмежена 
кількість жиру, зокрема рослинного походження, – це частина здорового 
раціону харчування.



329

ти, тоді немає необхідності передчасно створювати «час 
скорботи».

(Поради щодо їжі та харчування. С. 357).

Надмірно приправлена їжа

Приправи, які так часто споживають у світі, згубні для 
травлення.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 339).
У наш бурхливий вік чим менш збудливою є їжа, тим 

краще. Приправи шкідливі за своєю природою. Гірчиця, пе-
рець, прянощі, соління й інші такі продукти подразнюють 
шлунок, розпалюють і забруднюють кров. Запальний стан, 
у якому перебуває шлунок пияка, часто використовують 
як ілюстрацію дії алкогольних напоїв. Подібний запальний 
стан викликають подразливі приправи. Згодом звичайна їжа 
вже не задовольняє апетит. Організм відчуває потребу, силь-
не бажання чогось більш збудливого.

(Служіння зцілення. С. 325).
Декотрі настільки потурають своєму смаку, що, доки не 

отримають саме тієї їжі, котрої той домагається, доти не від-
чують задоволення. Якщо перед ними стоять приправи та 
їжа зі спеціями, вони примушують свій шлунок працювати 
під дією цього полум’яного батога, бо його так навчили, що 
він не визнає їжі, котра не збуджує.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 340).
Приправи спочатку подразнюють ніжну оболонку шлун-

ку, а потім знищують природну чутливість цієї делікатної 
плівки. Вони запалюють кров, пробуджують тваринні на-
хили, тоді як моральні й інтелектуальні сили слабшають. 
Людина стає рабом ницих пристрастей. Мати повинна дбати 
про те, щоб забезпечити для сім’ї простий, однак поживний 
раціон харчування. 

(Поради щодо здоров’я. С. 114).

Розділ 40. Їжа, яку ми їмо



330 Поради для Церкви

Регулярність у харчуванні

Після чергового прийому їжі шлункові потрібно нада-
ти п’ятигодинний відпочинок. До наступного прийому їжі 
в шлунок не має надходити ані шматочка їжі. Упродовж 
цього проміжку часу шлунок виконає свою роботу й буде 
здатний прийняти наступну їжу. 

(Поради щодо їжі та харчування. С. 179).
Необхідно ретельно дотримуватися регулярності в хар-

чуванні. Нічого не слід споживати в проміжках між прийман-
нями їжі — жодних кондитерських виробів, горіхів, фруктів 
тощо. Нерегулярність у харчуванні руйнує здоровий тонус ор-
ганів травлення, завдаючи шкоди здоров’ю й бадьорості. Тому, 
коли діти сідають за стіл, вони не отримують задоволення від 
корисної їжі, їхній апетит вимагає того, що шкідливе для них.

(Служіння зцілення. С. 384).
Коли ми лягаємо відпочивати, шлунок уже повинен за-

кінчити свою роботу, щоб мати змогу відпочити, як і інші ор-
гани тіла. Для осіб, котрі ведуть сидячий спосіб життя, пізні 
вечері особливо шкідливі. 

У багатьох випадках кволість, яка викликає бажання 
поїсти, з’являється тому, що органи травлення були надто 
 перевантажені впродовж дня. Звільнившись від однієї спо-
житої трапези, органи травлення потребують відпочинку. 
Між прийманнями їжі повинні бути інтервали принаймні в 
п’ять або шість годин, і більшість людей, котрі спробують 
дотримуватися цього плану, виявлять, що дворазове харчу-
вання на день краще за триразове. 

(Служіння зцілення. С. 304).
Звичка їсти тільки двічі на день здебільшого корисна для 

здоров’я; проте за певних обставин людям може знадоби-
тися триразове харчування. Третя трапеза, однак, має бути 
дуже легкою і складатися з легкотравної їжі.

(Служіння зцілення. С. 321).
Коли студенти поєднують інтенсивне фізичне й розумо-

ве навантаження… заперечення щодо триразового харчу-
вання переважно зникає. 



331

Нехай студенти споживають вечерю, приготовлену без 
овочів, натомість просту здорову їжу, наприклад, фрукти 
й хліб.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 178).
Їжа не повинна бути дуже гарячою або дуже холодною. 

Якщо вона холодна, запас життєвої енергії шлунка витрача-
ється на її підігрівання, перш ніж може відбутися травлення. З 
тієї ж причини шкідливі й холодні напої, тоді як необмежене 
споживання гарячих напоїв діє розслаблювально. Фактично 
чим більше рідини вживають під час їжі, тим важче цю їжу 
перетравити, бо шлунок має поглинути рідину, перш ніж 
може початися процес травлення. Не вживайте багато солі, 
уникайте солінь, маринадів та приправленої прянощами їжі; 
споживайте багато фруктів, і подразнення, котре викликає 
бажання багато пити під час приймання їжі, загалом зникне. 

Їсти потрібно повільно, старанно пережовуючи їжу. Це 
необхідно для того, щоб слина належним чином змішалася з 
їжею і травні соки могли почати свою дію. 

(Служіння зцілення. С. 305, 306).

Застосування принципів 
реформи здоров’я

У реформі харчування є справжній здоровий глузд. Це 
питання потрібно дослідити широко й глибоко, і ніхто не по-
винен критикувати інших за те, що їхній звичай не в усьому 
узгоджується з його власним. Неможливо створити одне уні-
версальне правило, щоб регулювати звички кожного, і ніхто 
не повинен вважати себе критерієм для всіх. Не всі можуть 
їсти однакову їжу. Їжа, смачна й корисна для однієї людини, 
може виявитися несмачною і навіть шкідливою для іншої. 
Дехто не може вживати молока, тоді як інші процвітають на 
ньому. Хтось не може перетравити горох і боби, тоді як для 
когось вони корисні. Для одних добра більш груба їжа, при-
готовлена із зернових, а декотрі не можуть її вживати. 

(Служіння зцілення. С. 319, 320). 

Розділ 40. Їжа, яку ми їмо



332 Поради для Церкви

Там, де потурають неправильним звичкам у харчуванні, 
необхідно негайно робити реформу. Коли виникає розлад 
травлення внаслідок неправильного поводження зі шлун-
ком, необхідно старанно докладати зусиль, щоб зберегти 
решту життєвих сил, усунувши все, що його перевантажує. 
Після тривалого зловживання шлунок, можливо, уже ніко-
ли не стане цілком здоровим, однак належне харчування 
може запобігти подальшому ослабленню, і багато хто біль-
шою або меншою мірою видужає.

Сильним чоловікам, які активно фізично працюють, не-
має потреби бути такими ж обережними щодо кількості та 
якості своєї їжі, як людям сидячої праці; проте навіть вони 
мали б краще здоров’я, якби виявляли самовладання в пи-
таннях їжі й пиття. 

Дехто бажав би, щоб їм приписали суворі правила хар-
чування. Вони переїдають, потім жалкують про це й постій-
но думають про те, що їдять і п’ють. Так не повинно бути. 
Одна людина не може створити точних правил для іншої. 
Кожен має виявляти розсудливість та самовладання, діючи 
за принципом: наші тіла — придбана Христом власність, і 
ми не вільні чинити з ними, як нам заманеться.

(Служіння зцілення. С. 308, 310).
Реформа в харчуванні має носити прогресувальний ха-

рактер. У міру того як зростає захворюваність серед тварин, 
уживання молока та яєць ставатиме дедалі небезпечнішим. 
Необхідно спробувати замінити їх іншими продуктами, здо-
ровими й недорогими. Усюди потрібно навчати людей готу-
вати їжу по можливості без молока та яєць, однак вона має 
бути корисною і смачною.

Ми не вшановуємо Бога, коли недбало ставимося до сво-
го тіла або завдаємо йому шкоди, унаслідок чого стаємо не-
придатними для служіння Йому. Турбота про тіло, забезпе-
чення його смачною поживною їжею — один з першорядних 
обов’язків голови сім’ї. Значно краще мати недорогий одяг і 
меблі, ніж обмежувати себе в харчуванні. 

Деякі господарі заощаджують на харчуванні сім’ї, аби 
влаштувати багатий прийом для гостей. Це нерозумно. Гос-



333

тей приймайте просто. Першочергову увагу слід приділяти 
потребам сім’ї. 

Нерозумна економність та штучно надумані звичаї часто 
стають на заваді вияву гостинності там, де вона необхідна 
й принесе благословення. Постійна кількість їжі для наших 
столів має бути такою, щоб можна було прийняти несподі-
ваного гостя, не обтяжуючи господиню дому додатковими 
приготуваннями.

Ретельно подумайте про своє харчування. Проаналізуй-
те всі причини й наслідки. Виховуйте самовладання. Нехай 
ваш апетит перебуває під контролем розуму. Ніколи не зав-
давайте шлункові шкоди переїданням, але й не позбавляйте 
себе корисної, смачної, необхідної для здоров’я їжі.

Люди, котрі розуміють закони здоров’я та керуються 
принципом, уникатимуть крайнощів, що виявляються як у 
потуранні, так і в обмеженні. Вони вибирають продукти не 
просто для задоволення апетиту, але для збудування орга-
нізму. Ці люди намагаються зберегти свої сили в найкращо-
му стані для найвищого служіння Богові й ближньому. Тоді 
апетит перебуває під контролем розуму й свідомості, а ці 
люди винагороджені здоров’ям тіла й духу. Вони не нав’я-
зують агресивно своїх поглядів іншим, однак їхній приклад 
свідчить на користь правильних принципів. Ці люди справ-
ляють великий вплив на добро. 

(Служіння зцілення. С. 310-323).
На суботу ми не повинні готувати більшу кількість їжі 

або різноманітніше меню, ніж в інші дні. Навпаки, цього 
дня їжа має бути простішою і їсти варто менше, щоб розум 
був ясним та енергійним для сприйняття духовного.

Необхідно уникати приготування їжі в суботу, але це 
не означає, що потрібно їсти холодну їжу. За холодної по-
годи їжу, приготовлену напередодні, необхідно підігріти. 
І нехай страви, якими б простими вони не були, будуть 
смачними й привабливими. Особливо в сім’ях, де є діти, 
у суботу варто подати на стіл щось небуденне, що сприй-
муть як частування.

(Служіння зцілення. С. 307).

Розділ 40. Їжа, яку ми їмо



334 Поради для Церкви

Контроль над апетитом 
та пристрастями

Одна з найсильніших спокус, з якими доводиться сти-
катися людям, стосується апетиту. Між мозком і тілом існує 
загадковий чудовий взаємозв’язок. Вони впливають одне 
на одного. Утримувати тіло здоровим та сильним, щоб усі 
частини цього живого механізму функціонували узгодже-
но, має бути першочерговою ціллю нашого життя. Нех-
тувати тілом — це означає нехтувати розумом. Хворі тіла\ 
й недорозвинутий розум Божих дітей не приносять Йому 
слави. Потурання смакові за рахунок здоров’я — ганебне 
насильство над здоровим глуздом. Ті, хто піддається не-
стриманості в їжі або питті, витрачають фізичну енергію й 
послаблюють моральну силу. Вони отримають відплату як 
наслідок порушення фізичного закону. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 485, 486).
Багато людей втрачає здатність як до розумової, так і 

фізичної праці через переїдання й задоволення пристра-
стей і похотей. Тваринні нахили зміцнюються, а моральна 
й духовна природа слабшає. Коли ми оточимо великий бі-
лий престол, тоді які записи із життя багатьох людей по-
стануть? Тоді вони побачать, що могли б звершити, якби 
не псували дані Богом сили. Тоді вони усвідомлять, яких 
висот інтелектуальної величі могли б досягти, якби відда-
ли Богові всі фізичні й моральні сили, які Він їм довірив. З 
болем і жалем вони зрозуміють, що палко бажають заново 
прожити своє життя.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 135).
Кожен справжній християнин повинен керувати своїми 

пристрастями й апетитом. Якщо він не звільнився від раб-
ства апетиту, то не може бути справжнім слухняним слугою 
Христа. Саме потурання пристрастям й апетиту нейтралізує 
вплив істини на серце. Дух та сила істини не можуть освя-
тити людину, її душу, тіло й дух, якщо над нею панують 
апетит і пристрасті.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 569, 570).



335

Велика мета, заради якої Христос витерпів тривалий піст 
у пустелі, полягала в тому, щоб переконати нас у необхідно-
сті самозречення й стриманості. Цю працю треба почати з 
нашого столу та рішуче звершувати в усіх життєвих справах. 
Спаситель світу зійшов з Небес, щоб допомогти людині в її 
слабкості, аби вона силою, яку Ісус прийшов дати їй, могла 
зміцнитися, здобути перемогу над апетитом і пристрастю, 
ставши переможцем у всьому.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 488). 

Розділ 40. Їжа, яку ми їмо



Розділ 41

М’ясна їжа

Бог дав нашим прабатькам їжу, котру, 
згідно з Його задумом, мав споживати 
людський рід. Позбавляти життя будь-

яке створіння — це суперечило Його плану. 
В Едені не мало бути смерті. Плоди з дерев 
у саду були їжею, якої потребувала людина. 
До потопу Бог не давав людині дозволу спо-
живати м’ясну їжу. Усе, чим могла живитися 
людина, було знищено потопом, тому Гос-
подь, з огляду на людські потреби, дозволив 
Ноєві їсти м’ясо чистих тварин, яких він узяв 
із собою в ковчег. Однак їжа тваринного по-
ходження не була найздоровішим харчуван-
ням для людини.

Після потопу люди харчувалися переваж-
но їжею тваринного походження. Бог бачив, 
що шляхи людини зіпсуті й вона схильна гор-
до звеличувати себе, повстаючи проти свого 
Творця та керуючись нахилами власного сер-
ця. Тому Він дозволив цьому родові довгожи-
телів споживати їжу тваринного походження,



337

щоб скоротити їхнє гріховне життя. Незабаром після по-
топу почали швидко зменшуватися зріст людини та трива-
лість її життя.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 373).
Вибравши в Едені те, що слугуватиме їжею для людини, 

Господь показав, яким є найкраще харчування; у виборі їжі 
для Ізраїлю Він виклав той самий урок. Бог вивів ізраїльтян 
з Єгипту й почав їх навчати, щоб вони стали народом Його 
власності. Через них Він бажав благословити й навчити 
світ. Він забезпечував їх їжею, котра якнайкраще відпові-
дала цій меті, — не м’ясом, а манною, «хлібом небесним». 
І тільки внаслідок їхнього незадоволення й нарікань з при-
воду відсутності горщиків з м’ясом, які вони мали в Єгипті, 
їм була дарована їжа тваринного походження, та й то лише 
на короткий час. Уживання цієї їжі призвело до хвороби й 
смерті тисяч людей. Проте перехід на дієту без м’яса ніколи 
не сприймався охоче. Він продовжував залишатися причи-
ною незадоволення й ремствувань, відкритих чи таємних, і 
не був тривалим.

Після оселення ізраїльтян у Ханаані їм було дозволено 
вживати їжу тваринного походження, однак із серйозни-
ми обмеженнями, завдяки яким погані наслідки мали ста-
ти менш відчутними. Заборонялося вживання м’яса свині, 
а також інших тварин, птахів і риб, котрі були оголошені 
нечистими. При споживанні дозволених видів м’яса суворо 
заборонялося їсти жир і кров. 

Для їжі можна було використовувати тільки здорових 
повноцінних тварин. Жодну істоту, яка була розтерзана, або 
померла своєю смертю, або з якої не зійшла повністю кров, 
не можна було вживати. 

Відійшовши від установленого Богом плану харчування, 
ізраїльтяни зазнали великої втрати. Вони бажали м’ясної їжі 
й пожинали наслідки такого харчування. Ці люди не досяг-
ли Божого ідеалу, не виконали Його наміру. Господь «їхнє 
жадання їм дав, але худість послав в їхню душу...» (Псал. 
106:15). Ізраїльтяни цінували земне більше за небесне та не 
досягли тієї священної висоти, яку Бог визначив для них. 

Розділ 41. М’ясна їжа



338 Поради для Церкви

Люди, котрі їдять м’ясо, фактично споживають зернові 
й овочі, які вже були у вжитку, адже тварина отримує з них 
поживу для росту. Життя, яке містилося в зернових й ово-
чах, переходить у споживача. Ми приймаємо його, з’їдаючи 
м’ясо тварини. Наскільки ж краще отримувати його безпосе-
редньо, споживаючи Богом приготовлену для нас їжу!

(Служіння зцілення. С. 311-313).

Причина багатьох хвороб

М’ясо ніколи не було найкращою їжею, а сьогодні його 
вживання удвічі небажаніше, оскільки серед тварин швидко 
зростає захворюваність. Уживаючи м’ясну їжу, люди мало 
знають про те, що вони їдять. Здебільшого, якби вони ба-
чили цих тварин живими та знали якість споживаного ними 
м’яса, то з огидою відвернулися б від нього. Люди постійно 
їдять м’ясо, насичене мікробами — збудниками ракових за-
хворювань і туберкульозу. У такий спосіб передаються ту-
беркульоз, рак та інші смертельні хвороби.

(Служіння зцілення. С. 313).
Схильність до хвороби внаслідок споживання м’ясної їжі 

зростає вдесятеро. 
(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 64).
Тварини хворіють, і, споживаючи їхнє м’ясо, ми висіва-

ємо насіння хвороби в наших тканинах та крові. Під впли-
вом змін, які відбуваються в зараженому повітрі, воно дає 
про себе знати більш відчутно, а під час поширення епіде-
мій та заразних хвороб організм не здатний опиратися за-
хворюванням.

Згідно з даним мені Богом світлом, чимале поширення 
пухлин та захворювань на рак пояснюється здебільшого 
надмірним уживанням плоті мертвих тварин.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 386-388).
У багатьох місцях риба настільки заражена нечистота-

ми, якими живиться, що стає причиною захворювань. Це 
особливо стосується тих місць, де до водоймищ із рибою 



339

потрапляють каналізаційні стоки великих міст. Риба, відго-
дована в стічних водах, здатна поплисти на далеку відстань, 
і її можуть зловити там, де вода чиста й свіжа. Спожита в 
їжу, вона приносить хворобу і смерть тим, хто не підозрює 
про небезпеку. 

Наслідки харчування м’ясною їжею не відразу можуть 
виявитися, однак це не доказ її нешкідливості. Мало хто по-
годиться повірити, що саме спожите ними м’ясо отруїло їхню 
кров і стало причиною страждань. Багато людей помирає від 
хвороб, викликаних виключно вживанням у їжу м’яса, тоді 
як про справжню причину не підорюють ані вони, ані інші.

(Служіння зцілення. С. 314, 315).

Свиня — нечиста для тебе

Тканини свині кишать паразитами. Про свиню Бог ска-
зав: «Нечиста вона для вас: їхнього м’яса не будете їсти, а 
до їхнього падла не доторкнетеся» (П. Зак. 14:8). Таке по-
веління було дане тому, що свиняче м’ясо непридатне для 
їжі. Сви ні — тварини, що харчуються падлом, і це їхнє єди-
не призначення. Ніколи, за жодних обставин, люди не по-
винні були їсти їхнього м’яса. М’ясо будь-якої живої істоти 
не може бути корисним, якщо бруд і покидьки є складовою 
частиною її єства й вона живиться усякою гидотою.

(Служіння зцілення. С. 313, 314).
Хоч свинина — один з найпоширеніших продуктів хар-

чування, вона водночас і один з найшкідливіших продуктів. 
Бог заборонив євреям уживати свиняче м’ясо не тому, щоб 
просто показати Свою владу, а тому, що воно — невідповід-
на їжа для людини. Воно наповнює організм золотухою, а 
особливо в тому теплому кліматі спричиняє захворювання 
на проказу та інші недуги. У тому кліматі його вплив на орга-
нізм значно шкідливіший, ніж у прохолодному… У натураль-
ному виді свиняче м’ясо неприємне на смак. Апетитним воно 
стає тому, що його щедро приправляють, а це лише погір-
шує справу. Свинина більше за всі інші види м’яса зумовлює 

Розділ 41. М’ясна їжа



340 Поради для Церкви

 поганий стан крові. Люди, котрі їдять багато свинини, не мо-
жуть не хворіти. 

(Поради щодо їжі та харчування. С. 392, 393).
 Насамперед страждають і слабшають найтонші нерво-

ві тканини мозку, і мислення настільки притупляється, що 
розум неспроможний осягати святі істини; він ставить їх на 
низький рівень поруч із повсякденними речами.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 96).
Люди, котрі багато працюють на свіжому повітрі, не від-

чувають таких поганих наслідків уживання свинини, як ті, 
хто переважно перебуває в приміщенні, провадить сидячий 
спосіб життя або займається розумовою працею.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 393).

Вплив уживання м’яса на розум і душу

Моральне зло від харчування м’ясною їжею не менш по-
мітне, ніж фізичні недуги. М’ясна їжа шкідлива для здоров’я, а 
те, що уражує тіло, відповідно впливає на розум і душу.

(Служіння зцілення. С. 315).
М’ясна їжа змінює характер та зміцнює тваринні нахили. 

Ми складаємося з того, що їмо, і вживання м’яса у великій 
кількості понижує розумову активність. Учні досягли б знач-
но кращих результатів у навчанні, якби ніколи не куштували 
м’яса. Коли внаслідок уживання м’ясної їжі в людини зміц-
нюються тваринні нахили, тоді пропорціонально слабшають 
розумові сили.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 389).
Якщо колись був такий час, що існувала потреба в най-

простішому харчуванні, то це зараз. М’ясо не слід подавати 
нашим дітям. Воно збуджує та зміцнює низькі пристрасті й 
має властивість послаблювати моральні сили.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 352).
Серед народу, котрий стверджує, що очікує скорого з’яв-

лення Христа, мали б відбутися більші реформи. Реформа 
здоров’я повинна звершити серед нашого народу працю, яку 



341

ще не звершила. Деяких людей потрібно пробудити, щоб 
вони усвідомили небезпеку споживання м’яса. Вони все ще 
вживають м’ясо тварин, наражаючи на небезпеку фізичне, 
розумове й духовне здоров’я. Багато людей, котрі сьогодні 
лише наполовину навернені в питанні м’ясної їжі, залишать 
Божий народ і більше не ходитимуть з ним.

(Поради щодо здоров’я. С. 585).
Люди, котрі стверджують, що вірять істині, повинні ста-

ранно дбати про тіло й розум, щоб своїми словами або діями 
жодним чином не знеславити Бога та Його справу. Звички й 
учинки необхідно підпорядковувати Божій волі. Нам треба 
звернути особливу увагу на своє харчування. Мені було ясно 
показано, що Божий народ має зайняти тверду позицію, від-
мовившись від споживання м’яса. Чи посилав би Бог упро-
довж тридцяти років Своєму народові таку вістку: якщо вони 
бажають мати чисту кров та ясний розум, то повинні відмо-
витися від м’яса, — якби Він не хотів, щоб вони прийняли 
її до уваги? Унаслідок споживання м’яса тваринна природа 
зміцнюється, а духовна слабне.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 383). 

Настанови щодо змін у харчуванні

Помилково вважати, що мускульна сила залежить від ужи-
вання їжі тваринного походження. Потреби організму можуть 
бути задоволені краще та людина може насолоджуватися міц-
ним здоров’ям і без неї. Зернові разом із фруктами, горіхами й 
овочами володіють усіма поживними властивостями, необхід-
ними для утворення здорової крові. М’ясна їжа не забезпечує 
організм цими елементами настільки доб ре й повно. Якби м’я-
со відігравало суттєву роль для здоров’я й сили, їжа тваринного 
походження була б включена до раціону людини ще на початку.

Коли вживання м’ясної їжі припиняється, часто з’явля-
ється відчуття кволості і брак енергії. Багато людей сприймає 
це як доказ, що м’ясна їжа суттєво необхідна, але це трапля-
ється тому, що така їжа є стимулювальною, оскільки гаря-

Розділ 41. М’ясна їжа



342 Поради для Церкви

чить кров і збуджує нерви, тому так важко буває звикнути до 
її відсутності. Дехто виявить, що відмовитися від м’ясної їжі 
так само важко, як для пияка відмовитися від свого ковтка 
спиртного, однак ця зміна буде для нього зміною на краще.

У разі відмови від м’ясної їжі її необхідно замінити різно-
манітними зерновими, горіхами, овочами і фруктами, пожив-
ними й апетитними. Це особливо необхідно для людей кво-
лих або перевантажених постійною працею. 

(Служіння зцілення. С. 316). 
Там, де м’ясо не стало основним продуктом харчування, 

хороше приготування їжі — суттєво важлива вимога. Необ-
хідно щось приготувати замість м’яса, і ці замінники повинні 
бути приготовлені добре, щоб не хотілося м’яса. 

(Виховання дітей. С. 384). 
Я знаю сім’ї, які з м’ясного харчування переключилися на 

мізерну, збіднену дієту. Їхня їжа настільки погано приготов-
лена, що шлунок відчуває до неї огиду, і ці люди кажуть мені, 
що реформа здоров’я не принесла їм користі, що вони фізич-
но ослабли. Їжу треба готувати просто, але водночас вона має 
бути смачною й викликати апетит. 

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 63).
Саме задля добра Церкви останку Господь радить їй від-

мовитися від м’ясної їжі, чаю, кави й інших шкідливих про-
дуктів. Є безліч здорових, корисних продуктів, якими ми 
можемо харчуватися. 

Люди, котрі очікують Приходу Господа, зрештою від-
мовляться від м’ясної їжі. М’ясо більше не становитиме їх-
нього раціону. Ми повинні постійно пам’ятати про цю кінце-
ву мету й невпинно працювати задля її досягнення.

(Поради щодо їжі та харчування. С. 380, 381).
Розумові, моральні й фізичні сили зменшуються, якщо 

вживання м’ясних продуктів стає звичкою. М’ясо виводить 
з рівноваги весь організм, затуманює розум, притуплює мо-
ральне сприйняття. 

Ми кажемо вам, дорогі брате й сестро, що найбезпечні-
ший шлях для вас ‒ відмовитися від м’яса.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 64).



Розділ 42

Вірність 
у реформі здоров’я

(Примітка від укладачів: Ця вістка, у якій викла-
дено основні пункти реформи здоров’я, була пред-
ставлена Е. Уайт на з’їзді Генеральної Конференції 
1909 року, останньому з’їзді, який вона відвідала).

Я отримала настанову нести всьому на-
шому народові вістку про реформу 
здоров’я, оскільки багато хто зрадив 

своїй вірності принципам реформи здоров’я, 
яких дотримувався раніше. 

Мета Бога для Його дітей полягає в тому, 
щоб вони досягали міри зрілості — повноти 
Христа. Для цього вони повинні правильно 
використовувати всі сили свого розуму, душі 
й тіла. Вони не можуть дозволити собі мар-
нувати розумову або фізичну силу.

Питання збереження здоров’я — одне з 
найважливіших. Якщо ми вивчатимемо його 
в страху Господньому, то зрозуміємо, що 



344 Поради для Церкви

простота харчування — найкраще, що необхідно для нашо-
го фізичного й духовного прогресу. Вивчаймо ж терпляче 
це питання. Тут ми потребуємо знань і здорового глузду, 
щоб мудро поводитися. Законам природи потрібно корити-
ся, а не опиратися. 

Ті, хто отримав настанову щодо шкоди від уживання 
м’ясної їжі, чаю, кави й жирної нездорової їжі і хто над жер-
твою склав заповіта з Богом, перестануть потурати своєму 
апетиту й споживати їжу, котра, як їм відомо, нездорова. Бог 
вимагає, щоб апетит був очищений та було виявлене само-
зречення в тому, що не є добре. Саме цю працю необхідно 
виконати перед тим, як Божий народ зможе постати перед 
Господом як народ досконалий.

Божий народ Останку має бути наверненим народом. 
Проповідь даної вістки повинна привести до навернення 
й освячення душ. Ми маємо відчути силу Святого Духа в 
цьому русі. Це прекрасна, ясна вістка. Для тих, хто її при-
ймає, вона означає все й повинна бути проголошена гучним 
голосом. Нам необхідно мати справжню, постійну віру в те, 
що ця звістка поширюватиметься й ставатиме дедалі більш 
значущою аж до кінця часу.

Декотрі так звані віруючі приймають певні частини 
«Свідчень» як Божу звістку, але відкидають ті частини, які 
засуджують їхні улюблені слабкості. Такі люди завдають 
шкоди благополуччю як своєму, так і Церкви. Дуже важли-
во, щоб ми ходили у світлі, доки маємо його. Люди, котрі 
стверджують, що вірять реформі здоров’я, однак у своєму 
повсякденному житті діють усупереч її принципам, шко-
дять власним душам та негативно впливають на віруючих 
і невіруючих.

Сила через послух

На людях, які знають істину, лежить серйозна відпові-
дальність. Усі їхні вчинки повинні відповідати їхній вірі, 
життя має бути очищене й освячене, а їм самим необхідно 



345

приготуватися до праці, яку треба швидко виконати в ці 
заключні дні проголошення вістки. У них немає ані часу, 
ані сил потурати своєму апетиту. Сьогодні як серйозне 
спонукання для нас мають звучати слова: «Тож покайтеся 
і наверніться, аби були стерті ваші гріхи, щоб від облич-
чя Господнього прийшов час відлиги» (Дії 3:19, 20). Серед 
нас є чимало бездуховних людей, котрі неминуче загинуть, 
якщо повністю не навернуться. Чи можете ви дозволити 
собі ризикувати?

Бог вимагає від Свого народу постійного прогресу. Нам 
необхідно зрозуміти, що потурання апетиту — найбільша 
перешкода для вдосконалення розуму й освячення душі. Не-
зважаючи на наше визнання реформи здоров’я, багато хто з 
нас харчується неправильно. Потурання апетитові — першо-
чергова причина фізичної й розумової слабкості і здебіль-
шого підґрунтя кволості й передчасної смерті. Нехай же той, 
хто прагне володіти чистотою духу, пам’ятає: сила управля-
ти апетитом — у Христі. 

Якби нам приносило користь потурання бажанню вжи-
вати м’ясну їжу, я не звернулася б до вас із цим закликом; 
але я знаю, що це не так. М’ясна їжа шкідлива для фізичного 
благополуччя, і нам необхідно навчитися обходитися без неї. 
Люди, котрі мають можливість перейти на вегетаріанську ді-
єту, однак вирішують віддати перевагу власній думці щодо 
цього питання, споживаючи їжу й пиття за своїм уподобан-
ням, поступово почнуть недбало ставитися до настанов, які 
Господь дав щодо інших аспектів істини для теперішнього 
часу, і втратять здатність розуміти, що є істина; вони неми-
нуче пожнуть те, що посіяли. 

Я отримала настанову, щоб учням у наших школах не 
подавали м’ясної або іншої нездорової їжі. На столах не 
повинно з’являтися нічого, що викликало б бажання до 
збудливих засобів. Я звертаюся до людей молодих, літніх 
та середнього віку: відмовляйте своєму апетитові в усьому 
шкідливому. Служіть Господу над жертвою. 

Багато людей думає, що без м’ясної їжі їм не обійтися. 
Та якби вони стали на бік Господа, твердо вирішивши йти 

Розділ 42. Вірність у реформі здоров’я



346 Поради для Церкви

 шляхом, яким Він веде, то отримали б силу й мудрість, як 
Даниїл та його друзі. Вони зрозуміли б, що Господь дає їм 
розсудливість. Чимало людей здивується, виявивши, як 
багато можна було б заощадити для Божої справи завдяки 
 само зреченню. Малі суми, заощаджені завдяки жертовності, 
зроблять для Божої справи більше, ніж великі дари, прине-
сення котрих не вимагало самозречення. 

Заклик до твердої позиції

Адвентисти сьомого дня мають справу з важливими істи-
нами. Понад сорок років тому [1863 року] Господь послав нам 
особливе світло щодо реформи здоров’я, але як ми ходимо в 
цьому світлі? Скільки людей відмовилося жити згідно з да-
ними Богом порадами! Як народ ми повинні рухатися вперед 
відповідно до отриманого світла. Наш обов’язок — розуміти 
принципи реформи здоров’я й поважати їх. У питаннях стри-
маності ми повинні йти попереду всіх інших людей. Однак 
серед нас є добре навчені члени Церкви й навіть служителі 
Євангелія, котрі мало поважають світло, дане Богом щодо 
цього питання. Вони їдять те, що їм хочеться, і працюють 
так, як їм подобається.

Нехай же вчителі й керівники нашої справи твердо ста-
нуть на біблійне підґрунтя щодо реформи здоров’я та прямо 
засвідчать віруючим, що ми живемо в останні дні земної іс-
торії. Між тими, хто служить Богові, і тими, хто служить собі, 
необхідно провести розмежувальну лінію. 

Мені було показано, що принципи, дані нам у ранні дні 
проголошення вістки, сьогодні такі ж важливі й вимагають 
такого ж сумлінного ставлення, як і тоді. Дехто ніколи не 
дотримувався світла, даного щодо питання харчування. Те-
пер настав час звільнити світло з-під посудини та дозволити 
йому сяяти ясними, яскравими променями.

Принципи здорового способу життя мають велике зна-
чення для кожного з нас особисто і для народу загалом. Коли 
вістка реформи здоров’я вперше досягла мене, я була слаб-



347

кою і кволою, схильною до частих утрат свідомості. Я блага-
ла Бога про допомогу, і Він відкрив переді мною велику тему 
реформи здоров’я. Господь навчав мене, що люди, котрі ви-
конують Його Заповіді, повинні увійти у священні стосунки 
з Ним та, виявляючи стриманість у їжі й питті, зберігати свій 
розум і тіло в найкращому стані для служіння. Для мене це 
світло — велике благословення. Я зайняла позицію послі-
довниці реформи здоров’я, знаючи, що Господь зміцнить 
мене. Сьогодні, незважаючи на вік, у мене здоров’я краще, 
ніж замолоду. 

Дехто каже, що я не дотримуюся принципів реформи 
здоров’я так, як відстоюю її за допомогою пера. Однак можу 
сказати, що я — вірна прихильниця реформи здоров’я. Члени 
моєї сім’ї знають, що це правда. 

«Усе робіть на славу Божу»

Ми не запроваджуємо якогось чіткого припису, котрого 
потрібно дотримуватися в харчуванні, але наголошуємо: у 
країнах, де багато фруктів, злаків та горіхів, м’ясо не є від-
повідною їжею для Божого народу. Мені було показано, що 
м’ясна їжа здатна формувати тваринні нахили, позбавляю-
чи чоловіків та жінок любові й співчуття, які вони мають 
відчувати до кожної людини; крім того, така їжа сприяє па-
нуванню низьких пристрастей над вищими силами єства. 
Якщо вживання м’яса і було колись безпечним, то не тепер. 
Рак, пухлини, легеневі захворювання зумовлені переважно 
вживанням м’яса. 

Питання вживання м’яса не повинно ставати для нас 
критерієм приналежності до Церкви, але нам слід зважати 
на вплив, який справляють на інших так звані віруючі, котрі 
їдять м’ясо. Невже ми як вісники Божі не скажемо людям: 
«Отже, коли їсте, коли п’єте чи щось інше робите, усе ро-
біть на славу Божу»? (1 Кор. 10:31). Невже не будемо нести 
рішучого свідчення проти потурання спотвореному апети-
тові? Невже хтось зі служителів Євангелія, проголошуючи 

Розділ 42. Вірність у реформі здоров’я



348 Поради для Церкви

найсерйознішу істину, будь-коли доручену смертним лю-
дям, подасть приклад повернення до єгипетських горщиків 
з м’ясом? Невже люди, котрі живуть на десятину з Божої 
скарбниці, дозволять собі через самодогоджання отруювати 
життєдайний потік, що тече в їхніх жилах? Невже вони знех-
тують світлом і даними їм Богом застереженнями? Тілесне 
здоров’я потрібно розглядати як суттєво необхідну умову 
для зростання в благодаті та формування врівноваженого 
характеру. Якщо про шлунок належно не дбають, тоді з’яв-
ляються перешкоди для формування праведного характеру 
й моральності. Між мозком, нервами і шлунком є взаємо-
зв’язок. Неправильні звички в їжі й питті зумовлюють не-
правильні мислення та дії. 

Нині всі зазнають перевірки й випробування. Ми в Христа 
хрестилися, і якщо виконаємо свою роботу, відділившись від 
усього, що тягне нас донизу й робить тим, ким ми не повинні 
бути, то нам буде дана сила досягти зросту Христа — нашого 
живого Голови, і ми побачимо спасіння Боже.

Тільки при розумному ставленні до принципів здорово-
го способу життя ми зможемо по-справжньому прокинутися 
й побачити те зло, яке спричиняє неправильне харчування. 
Люди, які побачили свої помилки й мають сміливість змі-
нити свої звички, переконаються, що реформаційний про-
цес вимагає боротьби й великої наполегливості; але щойно 
в них сформуються правильні смаки, вони зрозуміють, що 
їжа, яку раніше вони вважали нешкідливою, повільно, але 
неухильно створювала умови для появи диспепсії та інших 
захворювань. 

Батьки і матері, пильнуйте в молитві. Рішуче стійте на 
варті проти всякого роду нестриманості. Навчайте своїх ді-
тей принципів справжньої реформи здоров’я. Поясніть їм, 
чого слід уникати заради збереження здоров’я. Гнів Божий 
уже почав відвідувати синів непокори. Яких тільки злочинів, 
беззаконня та гріхів не побачиш на кожному кроці! Нам як 
народові необхідно виявляти велику обережність, щоб убе-
регти наших дітей від розпусних товаришів.



349

Навчайте народ

Необхідно докладати більших зусиль для навчання лю-
дей принципів реформи здоров’я. Слід засновувати кулі-
нарні школи, навчаючи в домівках мистецтва приготування 
 здорової їжі. Молоді й літні мають навчатися готувати прос-
тіше. Де б не проповідували істину, народ слід навчати готу-
вати їжу просту, однак апетитну. Їм потрібно показати, що 
поживна їжа може бути приготована і без м’яса.

Навчіть людей: краще знати, як зберегти здоров’я, ніж як 
лікувати хворобу. Наші лікарі повинні бути мудрими вчите-
лями й вихователями, застерігаючи всіх від самодогоджання 
та показуючи, що єдиний шлях уникнути руйнування тіла й 
розуму — утримуватися від того, що заборонив Бог. 

З великим тактом і розсудливістю необхідно готувати 
поживну їжу, щоб замінити страви, які раніше входили до 
раціону людей, котрі готуються стати поборниками здоро-
вого способу життя. Віра в Бога, наполегливість у досягненні 
мети, бажання допомагати одне одному — ось що необхідно 
в цій справі. Малопоживна їжа завдає шкоди справі реформи 
здоров’я. Ми — смертні істоти й повинні забезпечувати себе 
їжею, яка належно живитиме організм. 

Крайнощі шкодять 
реформі здоров’я

Хоч дехто з нашого народу сумлінно утримується від 
уживання невідповідної їжі, однак не турбується про за-
безпечення себе елементами, необхідними для підтримки 
організму. Людям, котрі дотримуються крайніх поглядів 
на реформу здоров’я, загрожує небезпека готувати несмач-
ні страви, роблячи їх настільки неапетитними, що вони не 
приносять задоволення. Їжу слід готувати так, щоб вона 
була як апетитною, так і поживною. Вона має містити еле-
менти, яких потребує організм. Я завжди використовую 
трохи солі, тому що сіль не є чимось шкідливим, натомість 

Розділ 42. Вірність у реформі здоров’я



350 Поради для Церкви

необхідна для крові. Додавання невеликої кількості моло-
ка, вершків або сметани до овочів поліпшує їхній смак.

Хоч лунають застереження про небезпеку захворіти че-
рез уживання вершкового масла, а також про зло, яке може 
спричинити необмежене вживання яєць маленькими дітьми, 
однак ми не вважатимемо порушенням принципу [реформи] 
уживання яєць від добре доглянутих та відповідно годованих 
курей. Яйця містять у собі речовини, що мають лікувальні 
властивості протидіяти деяким отрутам. 

Декотрі, утримуючись від молока, яєць та масла, не за-
безпечують свій організм належним живленням, унаслідок 
чого слабшають і втрачають працездатність. Через це ре-
форма здоров’я зазнає ганьби. У справу, яку ми намагалися 
ґрунтовно звершувати, вносять безлад чужі елементи, яких 
Бог не вимагає та які позбавляють Церкву сили. Проте Бог 
втрутиться й запобіжить наслідкам цих занадто завзятих 
ідей. Євангеліє покликане привести в гармонію гріховний 
людський рід. До ніг Ісуса необхідно привести разом і бага-
тих, і бідних. 

Надійде час, коли нам, можливо, доведеться відмовити-
ся від уживання деяких продуктів харчування, наприклад, 
молока, вершків, яєць. Однак немає потреби ускладнювати 
своє життя передчасними крайніми обмеженнями. Почекай-
те, доки обставини вимагатимуть таких обмежень, а Гос подь 
готує для цього шлях. 

Люди, котрі прагнуть успішно звіщати принципи рефор-
ми здоров’я, повинні зробити Слово Боже своїм керівником 
і порадником. Лише виконуючи ці умови, учителі принци-
пів реформи здоров’я можуть стояти на твердій основі. Не 
дискредитуймо ж ніколи реформу здоров’я відмовою від 
уживання здорової смачної їжі замість шкідливих продуктів 
харчування, від яких ми відмовилися. У жодному разі не під-
тримуйте бажання до стимулювальних засобів. Їжте тільки 
просту, здорову їжу та постійно дякуйте Богові за принципи 
реформи здоров’я. У всьому будьте вірні й чесні й тоді здобу-
дете дорогоцінні перемоги. 



351

Зважайте на умови вашої місцевості

Виступаючи проти переїдання й нестриманості, ми має-
мо пам’ятати про стан людської сім’ї. Бог подбав про жителів 
різних країн світу. Люди, котрі бажають бути співпрацівни-
ками Бога, повинні ретельно все зважити, перш ніж точно 
визначити, що потрібно чи не потрібно їсти. Ми повинні на-
лагодити зв’язок з людьми. Якщо реформи здоров’я в її най-
більш радикальній формі навчати тих, життєві обставини 
котрих не дозволяють її прийняти, це завдасть більше шко-
ди, ніж користі. Проповідуючи Євангеліє бідним, я керуюся 
настановою радити їм уживати найбільш поживну їжу. Я не 
можу сказати їм: «Вам не слід їсти яєць, молока або вершків. 
Готуючи їжу, ви не повинні використовувати вершкове мас-
ло». Євангеліє має бути проповідуване бідним, але ще не на-
став час приписувати найсуворішу дієту. 

Тоді Бог може благословити

Служителі, котрі вважають себе вільними потурати апе-
титу, ще дуже далекі від досягнення необхідних стандартів. 
Бог бажає, щоб вони були поборниками реформи здоров’я 
та жили згідно зі світлом, отриманим щодо цього питання. 
Мені стає сумно, коли я бачу, що люди, які мали б ревно від-
стоювати наші принципи здоров’я, ще не обрали правильний 
спосіб життя. Я благаю Господа, щоб Він відкрив їм, яких ве-
ликих втрат вони зазнають. Якби в домівках членів наших 
громад усе було так, як має бути, ми могли б звершити для 
Господа подвійну роботу.

Щоб очиститися і зберігати чистоту, адвентисти сьомого 
дня повинні мати Святого Духа у своїх серцях та сім’ях. Гос-
подь дав мені світло, суть якого в тому, що сучасний Ізраїль 
упокориться перед Ним й очистить храм своєї душі від уся-
кої нечистоти, тоді Він почує їхні молитви за хворих та бла-
гословить у застосуванні Своїх цілющих засобів проти хво-
роб. Коли людина з вірою робить усе можливе для подолання 

Розділ 42. Вірність у реформі здоров’я



352 Поради для Церкви

 хвороби, використовуючи прості Богом дані методи лікуван-
ня, Він благословить її зусилля. 

Якщо Божий народ, отримавши так багато світла, пле-
катиме шкідливі звички, потураючи собі й відмовляючись 
виправитися, то неодмінно пожне наслідки переступу. Якщо 
вони вирішать будь-якою ціною задовольняти свій спотво-
рений апетит, Бог не звершить чуда, щоб урятувати їх від на-
слідків самодогоджання. Такі люди будуть «в муках лежати» 
(Ісаї 50:11).

О, як багато людей втрачають найбагатші благосло-
вення, які Бог приготував для них у сфері здоров’я й ду-
ховних дарів! Чимало душ бореться, намагаючись здобути 
особливі перемоги й отримати особливі благословення, 
аби здійснити щось значне. Тому вони завжди відчувають, 
що повинні з молитвами і сльозами вести сувору боротьбу. 
Якщо такі люди з молитвою досліджують Святе Письмо, 
щоб пізнати точно виражену Божу волю і потім від усього 
серця, беззастережно і без самодогоджання виконувати її, 
вони знайдуть мир. Жодні муки, жодні сльози й боротьба 
не принесуть їм благословення, якого вони прагнуть. «Я» 
має бути повністю підкорене. Вони повинні виконувати ни-
нішню працю, приймаючи рясну Божу благодать, обіцяну 
всім, хто просить з вірою.

«Коли хто хоче йти за Мною, ‒ сказав Ісус, ‒ хай зре-
четься самого себе, бере свій хрест щоденно й іде услід за 
Мною» (Луки 9:23). Наслідуймо ж Спасителя в Його просто-
ті й самозреченні. Звеличуймо Мужа Голгофи словом і свя-
тим життям. Спаситель дуже близький до тих, хто присвячує 
себе Богові. Якщо й був такий час, коли ми потребували дії 
Духа Божого на наші серця й життя, то це сьогодні. Міцно 
вхопімося за цю Божественну силу, щоб зміцнитися для жит-
тя святості й самозречення.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 153-166).



Розділ 43
 

Церква на Землі

У Бога є Церква на Землі ‒ Його вибра-
ний народ, котрий зберігає Його За-
повіді. Він веде за Собою не випадко-

вих попутників ‒ одного тут, іншого там, ‒ а 
цілий народ. Істина — це освячувальна сила; 
але Церква в боротьбі — це ще не перемож-
на Церква. Серед пшениці є кукіль. «І кажуть 
йому раби: Хочеш, щоб ми пішли й випололи 
його? Він же сказав: Ні, щоб ви часом, випо-
люючи кукіль, не повиривали разом з ним і 
пшениці». До євангельського невода потрап-
ляє не тільки добра риба, а й погана, і тільки 
Господу відомо, хто Його. 

Обов’язок кожного з нас ‒ покірно ходи-
ти з Богом. Нам не слід шукати якоїсь нової, 
незвичайної вістки. Ми не повинні думати, 
що вибрані Божі, котрі намагаються ходити 
у світлі, становлять Вавилон.

(Свідчення для служителів та проповід-
ників Євангелія. С. 61).



354 Поради для Церкви

Хоч у Церкві є пороки, і вони залишатимуться до кінця 
світу, у ці останні дні вона має бути світлом для світу, зане-
чищеного й зіпсованого гріхом. Хоч Церква ослаблена й не-
досконала, потребує викриття, застереження і порад, однак 
вона — єдиний об’єкт на Землі, якому Бог приділяє найбіль-
шу увагу. Світ ‒ це майстерня, у якій завдяки співпраці люд-
ського й Божественного Ісус за допомогою Своєї благодаті й 
Божественної милості випробовує людські серця.

(Свідчення для служителів та проповідників Євангелія. С. 49).
У Бога є особливий народ, Церква на Землі; цей народ ні 

з ким не можна порівняти, він перевершує всіх своєю здатні-
стю навчати істини, відстоювати Закон Божий. У Бога є при-
значені Ним знаряддя ‒ люди, котрих Він веде; вони зносять 
тягар дня і спеку та співпрацюють з небесними ангелами для 
розвитку Царства Христового в нашому світі. Нехай же всі 
об’єднаються з цими вибраними знаряддями й долучаться 
до тих, котрі мають «терпіння святих, які бережуть Божі за-
повіді та віру Ісуса» (Об’явл. 14:12).

(Свідчення для служителів та проповідників Євангелія. С. 58).

З’єднані з вишньою Церквою

Церква Божа на Землі єдина з Церквою Божою на Небі. 
Віруючі на Землі та небесні істоти, котрі ніколи не зазнали 
гріхопадіння, становлять одну Церкву. Усі небожителі ви-
являють зацікавлення до зібрання святих, які зустрічаються 
на Землі для поклоніння Богові. У внутрішньому, небесному 
дворі вони слухають свідчення Христових у дворі зовнішньо-
му, на Землі; і хвалу й подяку тих, хто поклоняється внизу, 
підхоплюють у небесних гімнах, хвалі й радісних звуках по 
всіх небесних дворах, бо Христос недаремно помер за гріш-
них синів Адама. Тимчасом як ангели п’ють із першоджере-
ла, святі на Землі п’ють із чистих потоків, що течуть від пре-
столу, потоків, які веселять місто нашого Бога. О, якби всі 
ми могли зрозуміти, як близько Небо до Землі! Коли земні 
діти не усвідомлюють цього, ангели світла супроводжують 



355

їх. Мовчазний свідок охороняє кожну живу душу, намага-
ючись наблизити її до Христа. Доки є надія, доки люди не 
опираються Святому Духові на свою вічну загибель, вони 
перебувають під охороною небесних істот. Пам’ятаймо: 
у кожному зібранні святих на Землі присутні Божі ангели, 
котрі слухають свідчення, спів і молитви. Пам’ятаймо: нашу 
хвалу підхоплює хор сонму ангелів на Небі. 

Тож, зустрічаючись із суботи в суботу, співайте хвалу 
Тому, Хто вас покликав із темряви до дивного Його світ-
ла. Нехай хвала сердець буде віддана Тому, Хто «полюбив 
нас і обмив нас від гріхів наших кров’ю Своєю». Нехай лю-
бов Христа буде головною темою виступів. Висловлюйте 
її прос тими словами в кожній пісні хвали. Нехай натхнен-
ня Духа Божого диктує ваші молитви. Коли звучить слово 
життя, нехай ваш щирий відгук засвідчить, що ви приймає-
те вістку з Небес. 

Бог навчає, що ми маємо збиратися в Його Домі для ви-
ховання в собі досконалої любові. Це зробить жителів Землі 
придатними для перебування в оселях, які Христос пішов 
приготувати для всіх, хто любить Його. Там із суботи в су-
боту, із новомісяччя в новомісяччя вони збиратимуться у 
святині та об’єднуватимуться в співах, хвалі й подяці Богові, 
Який сидить на престолі, і Агнцеві на віки віків.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 366-368).

Церква наділена владою

Христос наділяє Церкву силою голосу: «Запевняю вас: 
усе те, що зв’яжете на землі, буде зв’язане на небі; і все те, 
що розв’яжете на землі, буде розв’язане на небі». Людині 
не дозволено покладатися на власну думку та відстоювати 
обрані нею погляди, незалежно від судження Церкви. Бог 
наділив Свою Церкву найвищою владою під небесами. Го-
лос Його об’єднаного народу в постанові Церкви — це голос 
Божий, який слід поважати.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 450, 451).

Розділ 43. Церква на Землі



356 Поради для Церкви

Слово Боже не дозволяє одній людині приймати власні 
рішення на противагу думці Церкви, також їй не дозволено 
нав’язувати свої погляди, які суперечать поглядам Церкви. 
Якби не було церковної дисципліни й управління, Церква б 
розпалася і не могла зберігати єдність як організація. Завжди 
з’являлися б особи з незалежним мисленням, стверджуючи, 
що мають рацію і Бог особливо навчає, надихає й веде їх. Ко-
жен з них має власну теорію, свій специфічний погляд, і ко-
жен наполягає, що його погляди відповідають Слову Божо-
му. У них різні теорії й віра, проте кожен з них претендує на 
особливе світло від Бога. Такі виходять з організації, і кожен 
з них ‒ сам собі церква. Ніхто з них не може бути правим, 
однак усі вони стверджують, що їх веде Господь. 

Наш Спаситель після Своїх настанов дає обітницю: 
якщо двоє або троє об’єднаються, просячи про щось Бога, 
їм буде дано це. Тут Христос показує, що має бути єдність 
з іншими, навіть у наших бажаннях. Він надавав великого 
значення спільній молитві, спільній меті. Звичайно, Бог чує 
й особисті молитви, але цього разу Ісус виклав особливі, 
важливі уроки, які матимуть виняткове значення для Його 
недавно організованої Церкви на Землі. Необхідна згода в 
тому, чого вони бажають і про що моляться. Це мають бути 
не просто думки й сподівання одного, схильного помиля-
тися розуму, натомість щире бажання кількох осіб щодо 
одного й того самого питання.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 428, 429).
Церква — це визначений Богом засіб для спасіння людей. 

Вона була створена для служіння, і її місія полягає в прого-
лошенні Євангелія світові. Від початку Божий план передба-
чав, щоб Його Церква віддзеркалювала у світі Його повноту й 
щедроти. Члени Церкви, котрих Він покликав із темряви до 
дивного Його світла, повинні являти Його славу. Церква — 
сховище скарбів благодаті Христової, і через неї зрештою буде 
виявлена «правителям і владам на небесах багатогранна Божа 
премудрість» (Ефес. 3:10).

(Дії апостолів. С. 9).



357

Павло був скерований 
до Церкви для отримання настанов

Багато хто вважає, що за своє світло й досвід вони відпо-
відальні тільки перед Христом і не залежать від Його визна-
них послідовників у світі. Однак Ісус засуджував це у Своєму 
вченні, а також у прикладах і фактах, наведених Ним для 
нашого повчання. Наприклад, Павло, котрого Христос мав 
приготувати й котрий мав стати Його вибраною посудиною, 
був безпосередньо приведений у присутність Христа. Однак 
Він не викладає йому уроків істини. Господь зупиняє Павла 
в дорозі й викриває його, а на запитання, що він має робити, 
Спаситель не відповідає йому прямо, а приводить його до єд-
нання зі Своєю Церквою. «І скажуть тобі, що тобі потрібно 
робити!» Ісус — Друг грішника. Його серце завжди відкри-
те, завжди зворушене людським горем. Він має всю владу на 
Небі й на Землі, однак поважає засоби, котрі призначив для 
просвіти і спасіння людей. Він спрямовує Савла до Церкви, 
визнаючи владу, якою наділив її як канал світла для світу. 
Церква — тіло Христове, організоване Ним на Землі, і Його 
постанови вимагають поваги. У випадку із Савлом Ананія 
представляє Христа, а також Його служителів на Землі, котрі 
призначені діяти замість Христа.

У наверненні Павла нам дані важливі принципи, про які 
ми маємо завжди пам’ятати. Викупитель світу не схвалює 
досвід та дії в релігійних питаннях, незалежні від Його орга-
нізованої й визнаної Церкви. 

Син Божий ототожнив Себе зі служінням і владою ор-
ганізованої Ним Церкви. Його благословення мали злитися 
через визначені Ним засоби, з’єднуючи людину з тим кана-
лом, яким вони надходять. Те, що Павло був дуже ревний 
у своєму переслідуванні святих, не звільняє його від вини, 
коли Дух Божий доносить до його свідомості розуміння 
жорстокості його дій. Він має стати учнем апостолів. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 432, 433).
Усім членам Церкви, якщо вони є синами й дочками 

Бога, необхідно пройти через процес дисципліни, перш ніж 

Розділ 43. Церква на Землі



358 Поради для Церкви

вони зможуть бути світлом у світі. Бог не зробить провідни-
ками світла людей, котрі перебувають у темряві та задоволь-
няються таким станом, не докладаючи особливих зусиль для 
налагодження зв’язку із Джерелом світла. Люди, які розумі-
ють власну потребу та пробуджуються до глибоких роздумів 
і найбільш ревної й наполегливої молитви і дій, отримають 
Божественну допомогу. Кожному потрібно багато від чого 
відучитися й багато чого навчитися. Необхідно скинути із 
себе старі звички й звичаї, але перемогу можна здобути лише 
благодаттю Божою, завдяки серйозній боротьбі з метою ви-
правлення цих помилок та повного прийняття істини через 
утілення в життя її принципів. 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 485, 486).

Поради тому, хто поширює оману

Хто починає проголошувати якусь вістку з власної ініці-
ативи, хто заявляє, що його навчає і провадить Бог, однак 
робить свою особливу справу, руйнуючи те, що Бог збудову-
вав упродовж років, той не виконує Божої волі. Знайте: такі 
люди — прибічники великого ошуканця. Не вірте їм. 

Як люди, призначені бути управителями засобів та здіб-
ностей, ви зловживаєте власністю вашого Господа, поширю-
ючи оману. Весь світ сповнений ненависті до тих, хто прого-
лошує обмежувальні вимоги Закону Божого, і вірна Богові 
Ягве Церква має вступити в незвичайну боротьбу. «Адже 
наша боротьба не з тілом і кров’ю, але з началами, з владами, 
зі світовими правителями темряви цього віку, з піднебесни-
ми духами злоби» (Ефес. 6:12). Люди, котрі мають уявлення 
про суть цієї війни, не повернуть своєї зброї проти Церкви, 
яка бореться, натомість, докладаючи всіх своїх сил, бороти-
муться разом з Божим народом проти сил зла. 

(Свідчення для служителів та проповідників Єванге-
лія. С. 51). 



Розділ 44

Церковна організація

Хтось має виконувати доручення Хрис-
та, хтось повинен продовжувати 
справу, розпочату Ним на Землі, і ця 

перевага дана Церкві. Для цієї мети вона й 
була організована.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 295).
Служителі повинні любити порядок та 

дисциплінувати себе — і тоді вони зможуть 
успішно дисциплінувати Божу Церкву й на-
вчати її членів працювати узгоджено, як добре 
вимуштрувана рота солдатів. Якщо дисцип-
ліна й порядок необхідні для успішних дій на 
полі бою, то наскільки більше вони потрібні 
в нашій боротьбі, оскільки поставлена мета — 
цінніша й за своєю природою вища за інші 
цілі. У нашій боротьбі на карту поставлені 
вічні інтереси, за які ворожі війська змага-
ються на полі бою. Ангели діють узгоджено. 
Усі їхні дії характеризуються досконалим 
порядком. Що точніше ми наслідуємо гар-
монію й порядок ангельського воїнства, то



360 Поради для Церкви

успішнішими будуть зусилля цих небесних істот заради 
наших інтересів. Якщо ми не усвідомлюємо необхідності 
в узгодженості дій, якщо виявляємо безлад, недисциплі-
нованість і неорганізованість у своїй поведінці, ангели, 
організованість та діяння яких вирізняються найвищою 
досконалістю й ідеальним порядком, не зможуть успіш-
но працювати для нас. Вони із сумом відвернуться, бо не 
уповноважені благословляти замішання, неуважність і не-
орга  нізованість. Хто бажає співпрацювати з небесними 
посланцями, той має працювати в унісон з ними. Хто має 
небесне помазання, той усіма своїми вчинками заохочу-
ватиме до порядку, дисципліни, єдності дій, і тоді Божі 
ангели зможуть співпрацювати з ним. Проте ніколи, ні-
коли ці небесні вісники не схвалять безладу, неорганізо-
ваності й відсутності порядку. Усе це зло є результатом 
зусиль сатани, щоб послабити наші сили, позбавити нас 
мужності й перешкодити нашій успішній діяльності. 

Сатані добре відомо, що успіх може супроводжува-
ти лише порядок та узгоджені дії. Він добре знає, що все, 
пов’язане з Небесами, має ідеальний порядок, а дії ангель-
ського воїнства відзначаються підпорядкованістю й до-
сконалою дисципліною. Намір сатани полягає в тому, щоб 
відвести так званих християн від небесної організованості 
настільки далеко, наскільки можливо. Тому він обманює 
навіть людей, які називають себе народом Божим, зму-
шуючи їх вірити, що порядок і дисципліна — вороги ду-
ховності, що єдина безпека для них — дозволити кожному 
йти своєю дорогою та особливо зберігати відмінність від 
об’єднаних організацій християн, які трудяться для за-
провадження дисципліни й узгодженості дій. Усі зусилля, 
спрямовані на наведення ладу, такі люди вважають небез-
печним обмеженням законної свободи, а отже, їх [зусиль] 
слід побоюватися, як папства. Ці ошукані душі вважають 
достоїнством вихвалятися власним вільнодумством і не-
залежністю дій. Вони не приймуть жодних людських на-
станов. Вони не підкоряються жодній людині. Мені було 
показано: особлива робота сатани — спонукати людей ду-



361

мати, що за Божою волею вони можуть вигадувати й оби-
рати свою лінію поведінки, незалежно від їхніх братів.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 649, 650).
Бог зробив Свою Церкву світильником на Землі й через 

неї відкриває Свої наміри й волю. Жодному зі Своїх слуг Він 
не дає духовних досвідів, які були б незалежними від духов-
ного досвіду самої Церкви або суперечили йому. Також Він 
не дає одній людині пізнання Своєї волі щодо всієї Церкви, 
залишаючи при цьому Церкву — тіло Христове — у темряві. 
У Своєму Провидінні Він приводить Своїх слуг до тісного єд-
нання з Його Церквою, щоб вони менше довіряли собі, а біль-
ше тим, кого Він обрав для звершення Своєї справи.

(Дії апостолів. С. 163).

Церкви, організовані пророками

Організація Церкви в Єрусалимі мала бути зразком для 
інших територій, де вісники істини навертали душі до єван-
гельської віри. Люди, на котрих була покладена відпові-
дальність дбати про Церкву, повинні були не панувати над 
Божим спадком, натомість як мудрі пастирі «пасти Боже 
стадо... і бути для стада за приклад» (1 Петра 5:2, 3). Дияко-
ни також мали бути мужами чесними, сповненими Святого 
Духа й мудрості. Цим людям належало згуртуватися на боці 
правди, відстоюючи її твердо й рішуче. Так вони могли спри-
яти об’єднанню всієї отари.

(Дії апостолів. С. 91).
Важливим чинником у справі духовного зростання ново-

навернених було, на думку апостолів, підтримання відповід-
ного порядку в громадах. У всіх місцях Лікаонії та Пісідії, 
де проживали віруючі, були організовані церкви. У кожній 
громаді призначали служителів, а для звершення діяльності, 
яка сприяла б духовному добробуту віруючих, створювали 
належну організацію та запроваджували порядок.

Це було зроблено відповідно до євангельського  пла ну 
об’єднання в одному тілі всіх віруючих у Христа, і цьо го  

Розділ 44. Церковна організація



362 Поради для Церкви

 плану Павло старанно дотримувався у своєму служінні. У 
різних містах люди, котрі завдяки праці апостола прийняли 
Христа як свого Спасителя, об’єднувалися в церкви. Це від-
бувалося навіть тоді, коли віруючих було небагато. У такий 
спосіб християни навчалися допомагати одне одному, пам’я-
таючи обітницю: «Бо де двоє або троє зберуться в Ім’я Моє, 
там і Я серед них!» (Матв. 18:20).

(Дії апостолів. С. 185, 186).

Стикаючись із розбіжностями в Церкві

У Єрусалимі посланці з Антіохії зустрілися з братами з 
різних церков, зібраними на загальний Собор, та повідомили 
про своє успішне служіння серед язичників. Потім докладно 
розповіли про замішання, що виникло в Антіохійській церкві 
після приходу деяких навернених фарисеїв, котрі перекону-
вали навернених язичників обрізуватися й виконувати закон 
Мойсеїв. Цю проблему палко обговорювали на зібранні.

Святий Дух вважав за потрібне не накладати на наверне-
них язичників вимог церемоніального закону, і думки апос-
толів щодо цього питання збігалися з бажанням Духа Божого. 
Яків, котрий головував на Соборі, виніс остаточне рішення: 
«Тому я вважаю, що не треба турбувати тих язичників, які 
навертаються до Бога». Це поклало край дискусіям.

Очевидно, Яків був обраний для оголошення рішення 
Собору.

Водночас навернені язичники повинні були зректися 
звичаїв, несумісних із принципами християнства. Тому апос-
толи й пресвітери погодилися надіслати язичникам листа, у 
якому просили їх стримуватися від жертв ідолам, від блуду, 
задушенини і крові, дотримуватися заповідей та жити святим 
життям. Їх також запевнили в тому, що мужі, котрі вимага-
тимуть від них обрізання, не були уповноважені апостолами.

(Дії апостолів. С. 190-195).
На Соборі, який вирішував цю справу, були присутні 

апостоли і вчителі, котрі відіграли важливу роль у заснуван-



363

ні християнських церков серед євреїв та язичників, а також 
обрані посланці від різних громад. Там перебували пресвіте-
ри з Єрусалима, представники з Антіохії та найвпливовіших 
церков. На соборі панував дух розсудливості й гідності, при-
таманний Церкві, створеній за Божественною волею. Після 
зрілих роздумів усі побачили, що Сам Бог відповів на спірне 
питання, дарувавши язичникам Святого Духа, керівництву 
Котрого необхідно підкоритися.

Це питання не вирішувалося голосуванням християн, 
присутніх на Соборі. «Апостоли й пресвітери», впливові 
розважливі мужі підготували й оголосили постанову, котру 
потім ухвалили всі християнські церкви. Не всі, проте, були 
задоволені прийнятим рішенням; деякі честолюбні й само-
впевнені брати не погодилися з ним. Ці люди відважилися 
діяти на власний розсуд. Вони багато нарікали й прискіпува-
лися, пропонували нові плани, намагаючись гальмувати ро-
боту мужів, яким Бог доручив проповідувати євангельську 
вістку. З такими перешкодами Церква зіткнулася вже на по-
чатку, і вони будуть аж до кінця часу.

(Дії апостолів. С. 196, 197).

Небезпека вважати власне твердження 
найважливішим

Людям, схильним ставити власне судження вище за 
судження інших, загрожує серйозна небезпека. Сатана по-
стійно докладає зусиль, щоб розділити таких людей з тими, 
хто є каналами світла й через кого Бог здійснює й поши-
рює Свою справу на Землі. Зневажати тих, на кого Господь 
поклав відповідальність за керівництво справою поширен-
ня істини, означає відкидати засоби, призначені Ним для 
допомоги, підбадьорення та зміцнення Його народу. Якщо 
якийсь працівник у Божій справі уникає таких мужів, вва-
жаючи, що повинен отримувати світло тільки безпосеред-
ньо від Нього, а не через якийсь інший канал, він наража-
ється на небезпеку бути зведеним і переможеним ворогом. 

Розділ 44. Церковна організація



364 Поради для Церкви

Господь у Своїй мудрості передбачив, щоб через тісні сто-
сунки, які мають бути між усіма віруючими, християнин 
об’єднувався із християнином і церква — із церквою. Так 
людське начало зможе співпрацювати з Божественним. Усі 
сили будуть підкорені Святому Духові, усі віруючі об’єд-
наються в організованих, цілеспрямованих зусиллях, щоб 
сповіщати світові Радісну звістку про Божу благодать.

(Дії апостолів. С. 164).
Як різні члени в людському організмі об’єднуються в 

одне тіло й кожен виконує свою функцію в послуху розумові, 
який керує всім, так і члени Христової Церкви мають об’єд-
натися в одне гармонійно збудоване тіло, підпорядковане 
освячувальному розумові цілого.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 16).

Обрання і рукопокладення 
місцевих служителів

Апостол Павло писав до Тита: «Впорядкуй недокінчене 
та пресвітерів настанови по містах, як тобі я звелів, коли 
хто бездоганний, муж єдиної дружини, має вірних дітей, 
недокорених за блуд або неслухняність. Бо єпископ мусить 
бути бездоганний, як Божий доморядник…» (Тита 1:5-7). 
І до Тимофія: «Рук поспішно не покладай ні на кого…» 
(1 Тим. 5:22).

У деяких наших церквах передчасно посвячують 
пресвітерів, нехтуючи біблійним правилом і накликаючи 
тяжке лихо на громаду. Не слід так поспішати у виборі 
керівників і покладати руки на людей, абсолютно не під-
готовлених для виконання відповідальної праці, людей, 
котрі повинні стати наверненими, піднесеними, облагоро-
дженими й очищеними, перш ніж зможуть служити Богові 
в якійсь сфері.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 617, 618).



365

Церковна власність

Коли у великих і малих містах пробуджується інтерес, 
його необхідно всіляко розвивати. Потрібно ретельно по-
працювати, доки не постане скромний будинок для покло-
ніння як знамено, пам’ятник Божої суботи, світло серед мо-
ральної темряви. Ці пам’ятники мають стояти в багатьох 
місцях, свідкуючи про істину.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 100).
Не можна залишати невирішеними справи, які стосу-

ються Церкви. Треба ужити заходів задля убезпечення цер-
ковного майна для справи Божої, щоб робота не сповільню-
валася і щоб кошти, які люди бажають присвятити на Божу 
справу, не потрапили до рук ворога. 

Я бачила, що Божим дітям треба діяти мудро і зробити 
зі свого боку все можливе, аби справи Церкви були убезпе-
чені. Після того як Божі діти зроблять усе можливе, вони 
повинні довірити Господеві керівництво цими справами, 
щоб сатана не ошукав Божий народ останку. Зараз час діяти 
сатані. Перед нами майбутнє, яке провіщує бурю, тому Цер-
ква повинна пильнувати й діяти, аби встояти проти його 
планів. Час щось робити. Бог незадоволений, коли Його 
народ залишає церковні справи не впорядкованими й доз-
воляє ворогові мати повну перевагу й керувати справами, 
як йому до вподоби.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 210, 211).

Регіональні (табірні) зібрання

Докладайте всіх зусиль, щоб відвідувати зустрічі народу 
Божого.

Брати і сестри, для вас буде значно краще дозволити ва-
шій комерційній діяльності зазнати збитків, аніж нехтувати 
можливістю почути вістку, яку Бог має для нас. Не знаходь-
те відмовок, які стануть на заваді вашим духовним перева-
гам. Ви потребуєте кожного променя світла. Ви повинні бути 

Розділ 44. Церковна організація



366 Поради для Церкви

завжди готові дати відповідь кожному, хто запитує вас про 
вашу надію, але з лагідністю і страхом. Ви не можете дозво-
лити собі втрачати жодну із цих переваг. 

Збираючись на табірне [регіональне] зібрання, не слід 
розраховувати, що служителі або біблійні працівники зроб-
лять його благословенням для вас. Бог не хоче, щоб Його 
народ перекладав свій тягар на служителя. Він не бажає, щоб 
вони слабшали, покладаючись на людську допомогу. Вони 
не повинні, як безпорадні діти, покладатися на когось із лю-
дей як на підпору. Як управитель Божої благодаті, кожен 
член Церкви має відчувати особисту відповідальність, щоб 
мати в собі життя й корінь. 

Успіх зібрання залежить від присутності й сили Свято-
го Духа. Кожна людина, яка любить справу істини, повинна 
молитися про злиття Духа. І нам треба робити все можливе, 
щоб усунути будь-яку перешкоду для виконання Його ро-
боти. Дух ніколи не зіллється, доки члени Церкви плекають 
суперечності та злобу одне на одного. Заздрість, ревнощі, 
злі підозри й лихослів’я походять від сатани, і вони успішно 
 перекривають шлях дії Святого Духа. 

Ніщо в цьому світі не є для Бога настільки дорогим, як 
Його Церква. Ніщо Він не охороняє так дбайливо й ревно. 
Ніщо не ображає Бога так, як справа, що послаблює вплив 
людей, котрі виконують Його служіння. Він вимагатиме зві-
ту від усіх, хто допомагає сатані в його роботі критики й роз-
холоджування.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 39-42).



Розділ 45

Дім Божий

Для смиренної віруючої душі Божий 
дім на землі — це ворота Неба. Пісні 
хвали, молитви, слова представників 

Хрис та — це призначені Богом засоби для 
підготовки людей до вишньої Церкви, до ви-
щого поклоніння, куди не ввійде ніщо нечисте. 

Будинок — це святилище для сім’ї, кімна-
та або гай — найбільш усамітнене місце для 
особистого поклоніння; а церква — святилище 
для громади. Необхідно мати правила щодо 
часу, місця і проведення богослужінь. Не мож-
на бездумно або байдуже ставитися до того, 
що священне, що стосується богослужінь. Щоб 
люди могли якнайкраще віддавати хвалу Бо-
гові, їхнє спілкування має сприяти розмежу-
ванню в їхньому розумі святого й буденного. 
Люди широкого розуму, благородних помис-
лів та стремлінь — це ті, хто підтримує таке 
спілкування, яке зміцнює бажання роздуму-
вати про Божественне. Щасливими є люди, 
кот рі мають таке святилище — багате чи бідне, 



368 Поради для Церкви

у місті чи серед масивних гірських печер, у скромній хатині 
чи в пустелі. Якщо це найкраще, що вони можуть виділити 
для свого Господа, Він ушанує таке місце Своєю присутні-
стю, і воно буде святинею Господа Саваота.

Молитовний настрій у Божому домі

Коли учасники богослужіння заходять до Молитовного 
дому, це необхідно робити пристойно, тихо проходячи на 
свої місця. Якщо в кімнаті є піч, не слід юрмитися навколо 
неї з лінивим, безтурботним виглядом. У Домі молитви не 
дозволені буденні розмови, шепіт, сміх — ані до, ані після 
служіння. Тих, хто прийшов на поклоніння, має вирізняти 
полум’яне, живе благочестя.

Очікуючи початку богослужіння, слід підтримувати іс-
тинний дух посвячення в тихих роздумах, підносити серце до 
Бога в молитві про те, щоб це богослужіння принесло особ-
ливу користь їхнім серцям, сприяло переконанню й навер-
ненню інших душ. Треба пам’ятати, що в цьому Домі пере-
бувають небесні вісники. Ми всі втрачаємо багато солодкого 
спілкування з Богом через свій неспокій, марнуючи хвили-
ни для роздумів і молитви. Духовний стан потребує частої 
 перевірки, а розум і серце — прагнення до Сонця Праведності.

Якщо люди, котрі приходять на поклоніння в Дім мо-
литви, справді благоговіють перед Господом і пам’ятають, 
що перебувають у Його присутності, то в їхній безмовності 
міститься свята красномовність. Перешіптування, сміх, роз-
мови, цілком невинні у звичайному робочому приміщенні, 
недоречні в Домі, де поклоняються Богові. Розум необхідно 
підготувати для слухання Слова Божого, щоб воно справило 
на людину належну дію й відповідне враження на серце.

Служителеві слід входити, поводячись гідно й серйозно. 
Ступивши за кафедру, він має схилитися в тихій молитві та 
щиро просити Бога про допомогу. Яке враження це спра-
вить! Людьми оволодіє благовоління й урочистість. Їхній 
служитель спілкується з Богом, він ввіряє себе Богові, перш 



369

ніж наважиться стати перед людьми. На всіх присутніх спо-
чиває урочистість, і ангели Божі перебувають дуже близько. 
У зібранні кожен богобоязливий, схиливши голову, також 
має об’єднатися зі служителем у тихій молитві, щоб Бог удо-
стоїв зібрання Своєю присутністю й дав силу Своїй істині, 
проголошеній людськими устами.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 491-493).
Зібрання для засідань і молитви не повинні бути нудни-

ми. Якщо можливо, усі повинні приходити точно в призна-
чений час, а якщо хтось запізнюється на пів години або на-
віть на п’ятнадцять хвилин, їх не слід чекати. Якщо присутні 
тільки двоє осіб, вони можуть молитися за обітницею. Якщо 
можна, зібрання необхідно починати в призначений час, не-
залежно від того, чи присутніх багато, чи кілька людей.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 577, 578).

Поводьтеся так, ніби серед вас 
видимо присутній Бог

Справжнє благоговіння перед Богом надихають відчут-
тя Його безмежної величі й усвідомлення Його присутності. 
Таке відчуття Невидимого справить глибоке враження на 
кожне серце. Час і місце молитви — священні, оскільки там 
перебуває Бог. Благоговіння, виявлене в позі й поведінці, по-
силить це відчуття. «Святе та грізне Його Ймення!» — спові-
щає псалмист (Псал. 111:9).

(Служителі Євангелія. С. 176-178).
Коли зібрання починається молитвою, усяке коліно 

має схилитися в присутності Святого й кожне серце піднес-
тися до Бога в тихій молитві. Благання вірних молільни-
ків будуть почуті, і служіння Словом виявиться успішним. 
Одна з головних причин того, що служіння не приносить 
великої користі, — це безжиттєве ставлення тих, хто по-
клоняється в Божому домі. Мелодійний спів, що вилива-
ється з багатьох сердець у чітких, ясних словах, — один з 
Божих засобів у справі спасіння душ. Усе богослужіння має 

Розділ 45. Дім Божий



370 Поради для Церкви

проходити урочисто й шанобливо, як у видимій присутно-
сті Господа зібрань.

Коли вимовляється Слово, вам, брати, слід пам’ятати, 
що ви слухаєте голос Божий через Його обраного раба. 
Слухайте уважно. Не засинайте ані на мить, бо, дрімаючи, 
можете втратити саме ті слова, яких найбільше потребуєте; 
саме ті слова, які, у разі послуху їм, збережуть ваші ноги 
від недобрих шляхів. Сатана і його ангели зайняті тим, щоб 
паралізувати сприйняття, щоб попередження й докори не 
були почуті, а якщо вони й будуть почуті, то щоб не спра-
вили впливу на серце та не змінили життя. Часом маленька 
дитина може так привернути увагу слухачів, що дорогоцін-
не насіння не падає на добрий ґрунт і не приносить плоду. 
Іноді молоді чоловіки й жінки мають так мало поваги до 
Божого дому й до богослужіння, що не перестають спілку-
ватися одне з одним під час проповіді. Якби вони побачили 
Божих ангелів, котрі дивляться на них та відзначають їхні 
дії, їм би стало соромно й вони відчули б огиду до самих 
себе. Бог бажає уважних слухачів. Сатана посіяв свій кукіль 
саме тоді, коли люди спали.

Коли проголошується заключне благословення, усім 
необхідно зберігати тишу, ніби боячись втратити Христо-
вий мир. Нехай усі виходять без штовханини, без гучних 
розмов, відчуваючи, що перебувають у присутності Бога, 
що Його око спостерігає за ними й вони повинні поводи-
тися так, як у Його видимій присутності. Не зупиняйтеся 
для розмов чи пліток у проходах, заступаючи їх так, що 
інші не можуть вийти. Територія біля церкви має вселяти 
священне благоговіння. Вона не повинна перетворювати-
ся на місце зустрічей із давніми друзями для обговорен-
ня буденних справ і світських ділових угод. Усе це треба 
залишити поза церквою. Легковажний голосний сміх або 
човгання ногами, яке можна почути в деяких місцях, зне-
славлюють Бога й ангелів.



371

Діти мають поводитися шанобливо 

Батьки, підносьте стандарти християнства у свідомо-
сті своїх дітей, допоможіть їм «вплітати» Ісуса у власний 
досвід, навчайте їх найвищої поваги до Божого дому. До-
поможіть їм зрозуміти, що входити до Господнього дому 
потрібно із серцями, пом’якшеними й упокореними такими 
думками: «Тут перебуває Бог. Це Його дім. Мені треба мати 
чисті думки й найсвятіші мотиви. У моєму серці не повинно 
бути гордості, заздрості, ревнощів, лихих підозр, ненависті, 
обману, бо я йду до святого Бога. У цьому місці Він зустрі-
чається зі Своїм народом і благословляє його. Високий, 
Святий і Вічний дивиться на мене, досліджує моє серце, чи-
тає найпотаємніші думки й учинки в моєму житті».

Делікатний сприйнятливий розум мо\лоді формує свою 
оцінку праці Божих слуг згідно з тим, як до цього питання 
ставляться їхні батьки. Багато голів сімей роблять зі слу-
жіння предмет для критики вдома, щось схвалюючи, а щось 
засуджуючи. У такий спосіб Божу вістку до людей піддають 
критиці й сумніву, і вона стає предметом легковажних за-
уважень. Тільки небесні книги відкриють, яке враження 
справляли на юні розуми ці необачні, нешанобливі вислов-
лювання. Діти помічають і розуміють усе це значно швид-
ше, ніж може здатися батькам. Моральні засади дітей набу-
вають хибного ухилу, і час уже ніколи повністю не змінить 
цього. Батьки оплакують жорстокосердість своїх дітей і те, 
як важко пробудити в них моральну чутливість для послуху 
Божим вимогам.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 493-497).
Необхідно також виявляти благоговіння перед Ім’ям 

Бога. Ніколи не слід вимовляти це Ім’я легковажно або без-
думно. Навіть у молитві потрібно уникати частих і зайвих 
його повторень. «Святе та грізне Його Ймення!» (Псал. 
111:9). Ангели, промовляючи його, закривають свої облич-
чя. З яким же благоговінням повинні вимовляти його свої-
ми устами ми, грішні істоти! 

(Виховання та освіта. С. 243).

Розділ 45. Дім Божий



372 Поради для Церкви

Я бачила, що до Божого святого Імені слід ставитися з 
повагою і благоговінням. Слова «Всемогутній Бог» декотрі 
поєднують та використовують у молитві недбало, бездум-
но, що неприємно для Нього. Такі люди не усвідомлюють 
значущості Бога й істини, інакше вони не говорили б так 
нешанобливо про великого і страшного Бога, Котрий неза-
баром судитиме їх останнього дня. Ангел сказав: «Не скла-
дай цих двох слів разом, бо страшне Його Ймення». Ті, хто 
усвідомлює велич і могутність Бога, промовлятимуть Його 
Ім’я зі святим благоговінням. Він живе в неприступному 
світлі; ніхто не може побачити Його й залишитися живим. 
Я бачила, що ці речі необхідно усвідомити й виправити, 
перш ніж Церква зможе процвітати.

(Ранні твори. С. 122).
Нам необхідно шанобливо ставитися до Божого Сло-

ва. До цієї друкованої Книги ми маємо виявляти повагу, 
ніколи не використовувати її як звичайну і недбало пово-
дитися з нею. А також ніколи не слід цитувати Писання 
в жартах або парафразувати його, намагаючись бути до-
тепним. «Кожне Боже слово очищене», «як срібло очи-
щене в глинянім горні, сім раз перетоплене» (Прип. 30:5; 
Псал. 12:7).

Понад усе навчайте дітей, що справжнє благоговіння 
виявляється в послуху. У Божих повеліннях немає нічого 
малозначущого, та не існує іншого способу виявити благо-
говіння, таке приємне Богові, як послух Його словам. 

Необхідно виявляти шанобливість до Божих представ-
ників — служителів, учителів і батьків, котрі покликані го-
ворити й діяти від Його Імені. Виявляючи повагу до них, ми 
вшановуємо Його.

(Виховання та освіта. С. 244). 
І молодим, і старшим добре було б пам’ятати слова Пи-

сання, котрі показують, як треба ставитися до місця, відзна-
ченого особливою присутністю Бога. «Здійми взуття своє з 
ніг своїх, — звелів Господь Мойсеєві біля палаючого куща, — 
бо те місце, на якому ти стоїш, — земля це свята!» (Вих. 3:5). 
Побачивши ангелів, Яків вигукнув: «Дійсно, Господь пробу-



373

ває на цьому місці, а того я й не знав!.. Це ніщо інше, як дім 
Божий, і це брама небесна» (Бут. 28:16, 17). 

(Служителі Євангелія. С. 128, 129).
Прикладом і повчанням ви маєте показувати, що з благо-

говінням ставитеся до своєї віри, говорячи з повагою на 
священні теми. У жодному разі не дозволяйте навіть одно-
му легковажному або жартівливому слову зірватися з ва-
ших уст, коли цитуєте Святе Письмо. Беручи до рук Біблію, 
пам’ятайте, що стоїте на святому місці. Вас оточують ангели, 
і якби ви мали відкриті очі, то побачили б їх. Ваша поведін-
ка має бути такою, щоб у всіх, з ким спілкуєтеся, складало-
ся враження, що вас оточує чиста, свята атмосфера. Одне 
марне слово, одна насмішка можуть повести душі в хибному 
напрямку. Якщо людина не підтримує постійного зв’язку з 
Богом, наслідки бувають жахливі.

(Основи християнського виховання. С. 194, 195).

Одягайтеся так, щоб ніщо 
не відволікало від роздумів про Бога

Усіх треба навчати бути акуратними й чистими в одязі 
та не потурати зовнішнім прикрасам, абсолютно недореч-
ним у святилищі. Не повинно бути хизування одягом, бо це 
заохочує до нешанобливості. Увагу людей часто привертає 
та чи інша гарна деталь одягу, і в такий спосіб закрадають-
ся думки, яким не місце в серцях присутніх на богослужін-
ні. Предметом роздумів і поклоніння має бути Бог, а все, 
що відволікає розум від урочистого, священного служіння, 
ображає Його. 

В усіх питаннях щодо одягу потрібно ретельно пильну-
вати, чітко дотримуючись біблійного правила. Мода — це 
богиня, яка управляє зовнішнім світом і часто закрадається 
до церкви. Церква має зробити своїм мірилом Слово Боже, 
і батьки зобов’язані серйозно підійти до цього питання. За-
уваживши, що діти схильні наслідувати світську моду, вони 
повинні, подібно до Авраама, рішуче «заповісти  своєму 

Розділ 45. Дім Божий



374 Поради для Церкви

 домові після себе». Не об’єднуйте їх зі світом, натомість 
з’єднайте з Богом. Нехай ніхто не ганьбить своїм крикли-
вим вбранням Боже святилище. У ньому присутні Бог та 
ангели. Святий Ізраїлів сказав через Свого апостола: «Хай 
окрасою для них буде не зовнішнє, не заплітання волосся 
та навішування золота чи прикрашання одягу, а прихована 
сердечна людина, в нетлінності лагідного і мовчазного духу, 
що є дорогоцінним перед Богом» (1 Петра 3:3, 4).

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 499, 500).



Розділ 46

Ставлення до заблудлих

Христос прийшов, щоб принести спа-
сіння всім. На Голгофському хресті 
Він заплатив безмежну ціну викуп-

лення за заблудлий світ. Його самозречення 
й самопожертва, Його безкорислива праця, 
Його приниження і, що найголовніше, при-
несене в жертву Його життя — усе свідчить 
про глибину Його любові до грішної людини. 
Ісус прийшов на Землю знайти й спасти те, 
що загинуло. Він здійснював Свою місію для 
грішників — усіх без винятку, з кожного на-
роду і племені. Він заплатив ціну за всіх, щоб 
викупити їх та привести до єдності й згоди із 
Собою. Заблудлі й грішні не були залишені 
без уваги; Господь трудився насамперед для 
тих, хто найбільше потребував спасіння, кот-
ре Він прийшов принести. Що більшою була 
їхня потреба в перетворенні, то сильнішим 
було Його зацікавлення, більшим співчуття 
та завзятішими зусилля. Його велике серце 
любові було до глибини зворушене долею  



376 Поради для Церкви

тих, чий стан був найбезнадійнішим та потребував Його 
 перетворювальної благодаті. 

Однак у середовищі нашого народу спостерігається від-
сутність глибокої, щирої, зворушливої любові та співчуття 
до спокушуваних і заблудлих. Багато хто виявляє велику 
холодність і гріховну недбалість, зображені Христом у тому, 
як обминули потерпілого*; такі люди намагаються тримати-
ся якомога далі від тих, хто найбільше потребує допомоги. 
Ново наверненій душі часто доводиться вести запеклу бо-
ротьбу з укоріненими звичками або з якимись особливими 
спокусами, і вона, переможена якоюсь панівною пристрастю 
або прагненням, стає винною в нерозважному вчинку або грі-
ху. Саме тоді від її братів вимагається енергія, тактовність і 
мудрість, щоб допомогти їй духовно одужати. У таких випад-
ках доречні настанови Слова Божого: «Брати, якщо і впаде 
людина в якийсь переступ, то ви, духовні, виправляйте тако-
го духом лагідності, кожний пильнуючи за собою, щоб і са-
мому не потрапити в спокусу». «Ми, сильні, повинні носити 
немочі слабких і не догоджати собі» (Римл. 15:1).

Делікатні заходи, м’яка відповідь, приємні слова здатні 
значно швидше за різкість і суворість змінити й спасти. Навіть 
незначний вияв жорстокості може зробити людину недосяж-
ною для тебе, тоді як примирливий дух — це засіб, що зв’я-
же вас і дасть змогу утвердити її на правильному шляху. Слід 
також керуватися духом прощення та не забувати віддавати 
належне ближнім за кожен добрий намір й учинок. 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 65).

«Любіть один одного, як і Я полюбив вас»

Бог виконав Свою частину справи для спасіння людей і 
тепер закликає Церкву до співпраці. З одного боку, є кров 
Христа, Слово істини, Святий Дух, а з другого — душі, що 
гинуть. Кожному послідовнику Христа треба виконати 

*Алюзія на Луки 10:31, 32 (прим. редактора).



377

свою роль, щоб спонукати людей прийняти небесні благо-
словення. Уважно дослідімо себе й подивімося, чи викону-
ємо ми цю роботу. Перевірмо свої мотиви й кожен учинок 
нашого життя.

Хіба у нашій пам’яті не висить безліч неприємних кар-
тин? Ви часто потребували прощення від Ісуса. Ви постійно 
залежите від Його співчуття й любові. Однак чи виявляєте 
до інших той дух, який Христос виявив до вас? Чи вболіва-
єте за того, хто наважився ступити на заборонений шлях? 
Чи напучуєте його з добротою? Чи проливаєте ви за ним 
сльози, чи молитеся з ним і за нього? Чи показуєте за до-
помогою ніжних слів й учинків доброти, що любите його й 
бажаєте його спасіння? 

Коли ви спілкуєтеся з тими, хто хитається і спотикається 
під тягарем недосконалості свого характеру й поганих зви-
чок, чи залишаєте їх боротися самотужки, тоді як могли б 
допомогти їм? Чи не оминаєте ви цих жорстоко спокушува-
них, тоді як світ готовий виявити до них співчуття й замани-
ти в сатанинські тенета? Чи не готові ви, подібно до Каїна, 
сказати: «Чи я сторож брата свого?» (Бут. 4:9). 

Як великий Голова Церкви має поставитися до справи 
вашого життя? Як Той, для Кого кожна душа цінна, оскільки 
куплена Його кров’ю, дивиться на вашу байдужість до тих, 
хто ухиляється з вірного шляху? Чи не боїтеся ви, що Він за-
лишить вас так, як ви залишаєте їх? Будьте певні: істинний 
Сторож дому Господнього відзначає нехтування.

Проте ще не пізно надолужити згаяне, нехай відродить-
ся перша любов, перший запал. Знайдіть тих, кого ви від-
штовхнули, перев’яжіть завдані їм рани своїм визнанням. 
Наблизьтеся до великого Серця жалісливої любові, і нехай 
потік цього Божественного співчуття тече у ваше серце, а від 
вас — у серця інших людей. Нехай ніжність і милість, вияв-
лені Ісусом у Своєму дорогоцінному житті, будуть для нас 
прикладом того, як нам слід поводитися з ближніми, особ-
ливо з нашими братами в Христі. 

Багато хто знемагає й занепадає духом у великій життє-
вій битві, тоді як одне добре слово підбадьорення і мужності 

Розділ 46. Ставлення до заблудлих



378 Поради для Церкви

могло б зміцнити їх для перемоги. Ніколи, ніколи не ставай-
те безсердечними, холодними, неспівчутливими, критично 
налаштованими людьми. Ніколи не втрачайте можливості 
підбадьорити людину та вселити в неї надію. Ми не можемо 
знати, наскільки далекосяжними можуть стати наші ніжні й 
добрі слова, наші христоподібні зусилля полегшити чийсь 
тягар. Заблудлих не можна відродити інакше, як тільки ду-
хом лагідності, м’якості й ніжної любові.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 610-613).

Методи Христа в церковній дисципліні

Спілкуючись із членами Церкви, що помиляються, Божі 
діти повинні ретельно дотримуватися настанови, даної Спа-
сителем у 18-ому розділі Євангелія від Матвія. 

Люди — Божа власність, викуплена Христом за ціну 
й пов’язана з Ним любов’ю, яку Він та Його Отець вияв-
ляють до них. Наскільки ж обережними нам треба бути у 
взаєминах одне з одним! Люди не мають права плекати злі 
підозри щодо своїх ближніх. Члени Церкви не мають права 
дотримуватися власних спонукань і нахилів у взаєминах із 
заблудлими членами Церкви. Вони не повинні навіть ви-
являти свою упередженість щодо заблудлих, бо в такий 
спосіб вони вкладають у розум інших закваску зла. Недобрі 
чутки про якогось брата чи сестру передаються від одного 
члена Церкви до іншого. Через небажання з чийогось боку 
виконувати дані Господом Ісусом вказівки віруючі припус-
каються помилок і несправедливості. 

«Коли згрішить твій брат проти тебе, — сказав Хрис-
тос, — піди й докори йому віч-на-віч» (Матв. 18:15). Не 
розказуйте іншим про зло. Якщо розповісти одному, потім 
другому, третьому, то чутки постійно зростають, зло збіль-
шується, доки вся громада не почне страждати. Вирішіть пи-
тання «віч-на-віч». Це Божий план. «Не спішися ставати до 
позову, бо що будеш робити в кінці його, як тебе засоромить 
твій ближній? Судися за сварку свою з своїм ближнім, але не 



379

виявляй таємниці іншого» (Прип. 25:8, 9). Не ігноруй гріх 
твого брата, але не викривай його та не збільшуй у такий 
спосіб труднощів; нехай твій докір не звучить як помста. Ви-
правляй його так, як зазначено в Слові Божому. 

Не допускай, щоб обурення переросло в злобу. Не дозво-
ляй, щоб рана гноїлася й проривалася в уїдливих словах, які 
оскверняють розум слухачів. Не допускай, щоб гіркі думки 
наповнювали твій розум. Піди до свого брата й у покорі й 
щирості поговори з ним щодо цього питання. 

Якою б не була образа, це не змінює встановленого Бо-
гом плану залагодження непорозумінь та особистих образ. 
Розмова віч-на-віч у дусі Христа з винуватим часто усуває 
трудність. Іди до заблудлого із серцем, сповненим Христової 
любові та співчуття, і постарайся залагодити справу. Пого-
вори з ним спокійно й тихо. Нехай не злітають з твоїх уст злі 
слова. Говори так, щоб спонукати його краще замислитися. 
Пам’ятай слова: «То хай знає, що той, хто навернув грішника 
з його облудної дороги, спасе свою душу від смерті й покриє 
безліч гріхів» (Якова 5:20).

Запропонуй твоєму братові ліки, які зможуть зцілити 
хворобу невдоволення. Зроби зі свого боку все, щоб до-
помогти йому. Заради миру та єдності Церкви вважай це і 
привілеєм, і обов’язком. Якщо він почує тебе, ти придбав 
його як друга. 

Усе Небо зацікавлене в розмові між скривдженим і за-
блудлим. Якщо заблудлий прийме викриття, висловлене в 
дусі Христової любові, та визнає свою неправду, попросить 
прощення в Бога і свого брата, тоді небесне світло напов-
нить його серце. Протистояння закінчено, дружба й довіра 
відновлені. Єлей любові усуває спричинену гріхом гіркоту. 
Дух Божий об’єднує серця, і на Небі звучить музика на честь 
цього возз’єднання. 

Коли люди, у такий спосіб об’єднані в християнському 
спілкуванні, підносять молитву до Бога, обіцяючи чини-
ти правосуддя, і милосердя любити, і зі своїм Богом ходи-
ти сумирно, вони отримують велике благословення. Якщо 
вони кривдили інших, то продовжують справу покаяння, 

Розділ 46. Ставлення до заблудлих



380 Поради для Церкви

 визнан ня й відшкодування, твердо вирішивши чинити доб-
ро одне одному. Це і є виконання закону Христа. 

«А коли не послухає, візьми з собою ще одного або двох, 
щоб устами двох чи трьох свідків підтвердилося кожне сло-
во» (Матв. 18:16). Візьми із собою духовно налаштованих 
людей і поговори про його неправильний учинок. Можли-
во, він поступиться об’єднаним закликам своїх братів. По-
бачивши їхню згоду в цьому питанні, його розум, можливо, 
стане просвіченим. 

«Коли не послухає їх», що робити тоді? Чи можуть кіль-
ка осіб на засіданні ради взяти на себе відповідальність за 
виключення із Церкви заблудлого? «Коли не послухає їх, 
скажи Церкві» (вірш 17). Нехай громада приймає рішення 
щодо своїх членів. 

«Коли не послухає їх, скажи Церкві; а коли й Церкви 
не послухає, хай буде тобі як язичник і митник» (вірш 17). 
Якщо він не прислухається до голосу громади, якщо відкине 
всі зусилля виправити його, тоді на церкву ляже відповідаль-
ність виключити його з християнського братства. Тоді його 
ім’я має бути викреслене з книг.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 260-262).

Обов’язок Церкви щодо тих, 
хто відмовляється від її поради

Жоден адміністратор Церкви не має права радити, жод-
ний комітет не має права рекомендувати, а громада не по-
винна голосувати за те, щоб ім’я грішника було усунуте з 
церковних книг, доки настанова Христа не буде вірно ви-
конана. Якщо цієї настанови було дотримано, церква чиста 
перед Богом. Тоді зло повинно постати таким, яким воно є, 
і його необхідно усунути, щоб воно не поширювалося деда-
лі більше. Необхідно зберігати здоров’я й чистоту Церкви, 
щоб вона могла стати перед Богом незаплямованою, одяг-
неною в одяг Христової праведності. 



381

Якщо той, хто грішить, кається та підкоряється Хрис-
товій дисципліні, його потрібно піддати іншому випро-
буванню. Але якщо він навіть не покається, якщо навіть 
перебуватиме поза Церквою, Божим слугам слід продовжу-
вати працювати задля нього. Вони повинні ревно прагнути 
привести його до покаяння. І яким би тяжким не був його 
переступ, якщо він поступається благанням Святого Духа, 
визнаючи й залишаючи свій гріх та даючи доказ покаян-
ня, його необхідно пробачити і знову прийняти до Церкви. 
Його брати мають заохочувати його до праведного життя, 
поводячись із ним так, як хотіли б, щоб поводилися з ними, 
якби вони опинилися на його місці, пильнуючи за собою, 
щоб і самим не потрапити в спокусу.

«Запевняю вас: усе те, що зв’яжете на землі, буде зв’язане 
на небі; і все те, що розв’яжете на землі, буде розв’язане на 
небі» (вірш 18). 

Це твердження залишається в силі в усі віки. Церкві дана 
влада діяти від Імені Христа. Вона — Боже знаряддя для збе-
реження порядку й дисципліни серед Його народу. Господь 
уповноважив її владою для вирішення всіх питань, пов’яза-
них з її процвітанням, чистотою і порядком. На ній лежить 
відповідальність за виключення недостойних, котрі своєю 
нехристиянською поведінкою ганьблять істину. Усе, що 
Церква робить згідно з даними в Божому Слові вказівками, 
буде затверджене на Небесах. 

На вирішення Церкви подаються найсерйозніші питан-
ня. Божі служителі, поставлені Ним керівниками, виконав-
ши свою роботу, повинні представити всю справу громаді, 
щоб у прийнятті рішень була єдність. 

Господь бажає, щоб Його послідовники поводилися 
одне з одним украй обережно. Вони повинні підносити, 
відновлювати, зцілювати. Однак у Церкві не повинно бути 
нехтування належною дисципліною. Членам Церкви слід 
вважати себе учнями в школі, котрі навчаються формувати 
характери, гідні їхнього високого покликання. У цій зем-
ній Церкві Божі діти повинні готуватися до великого воз-
з’єднання з вишньою Церквою. Ті, хто тут живе у злагоді 

Розділ 46. Ставлення до заблудлих



382 Поради для Церкви

з Христом, можуть очікувати безмежного вічного життя в 
родині викуплених.

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 262-264).

Перед ким треба визнавати гріхи?

Люди, котрі намагаються виправдати або приховати 
власні гріхи, дозволяючи їм залишатися в записах небесних 
книг невизнаними й непрощеними, будуть переможені са-
таною. Чим більш піднесене визнання їхньої віри, чим по-
чесніше становище вони займають, тим жахливіші їхні дії в 
очах Божих, тим певніша перемога їхнього великого про-
тивника. Хто відкладає своє приготування до Божого дня, 
ті не зможуть зробити цього під час скорботи або в якийсь 
подальший час. Справа всіх таких є безнадійною. 

(Велика боротьба. С. 620).
Від тебе не вимагається визнавати гріхи перед тим, хто 

не знає про твій гріх і помилки. Ти зовсім не зобов’язаний 
сповідуватися публічно — це дасть змогу невіруючим трі-
умфувати; натомість, згідно зі Словом Божим, визнавай 
свій гріх, перед ким це доречно робити, хто не скориста-
ється твоїм переступом, і нехай вони помоляться за тебе, 
а Бог прийме твій учинок та зцілить тебе. Заради власної 
душі послухайся й виконай ґрунтову роботу для вічності. 
Відкинь свої гордість і марнославство та сумлінно виконай 
роботу. Повернися до кошари! Пастир чекає, щоб прийня-
ти тебе. Покайся і роби попередні діла, тоді знову знайдеш 
милість у Божих очах.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 296). 
Христос — ваш Викупитель; Він не скористається ваши-

ми принизливими визнаннями. Якщо ваш гріх приватного 
характеру, сповідуйте його перед Христом, єдиним Посе-
редником між Богом і людиною. «А коли хто згрішить, то 
маємо Заступника перед Отцем, Ісуса Христа — Праведни-
ка» (1 Івана 2:1). Якщо ж ви згрішили, утримавши від Бога 
належне Йому — десятини й приношення, визнайте свою 



383

вину перед Богом і церквою та прислухайтеся до Його по-
веління вам: «Принесіть же ви всю десятину до дому скарб-
ниці» (Мал. 3:10).

(Поради щодо здоров’я. С. 374).
Божі діти мають діяти з розумінням; не можна заспо-

коюватися доти, доки не будуть визнані всі відомі гріхи. 
У такому разі їхній обов’язок і перевага — вірити, що Ісус 
приймає їх. Вони не повинні чекати, доки інші проб’ються 
крізь темряву і здобудуть для них насолоду перемоги. Ця 
насолода триватиме тільки до закінчення зібрання. Однак 
Богові треба служити з принципу, а не з почуттів. Уран-
ці й увечері здобувайте перемогу для себе у своїй роди-
ні. Нехай ваша щоденна праця не завадить вам у цьому. 
Знаходьте час для молитви і, коли молитеся, вірте, що Бог 
чує вас. Моліться з вірою. Ви не завжди можете отримати 
негайну відповідь, а це означає, що ваша віра зазнає ви-
пробування. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 167).

Тільки Христос може судити людину

Христос упокорив Себе, щоб стати на чолі людства та 
зіткнутися зі спокусами й випробуваннями, яких зазнає\ 
людство. Він повинен був дізнатися, що приготував для 
людства злий ворог, аби знати, як підтримати спокушу-
ваних. 

Христос — наш призначений Суддя. Отець не Суддя, як 
не є суддями й ангели. Нас має судити Той, Хто прийняв на 
Себе людську природу й жив у цьому світі досконалим жит-
тям. Тільки Він може бути нашим Суддею. Чи ви пам’ята-
тимете про це, брати? Чи пам’ятатимете це ви, служителі? 
Чи пам’ятатимете це ви, батьки й матері? Христос прийняв 
людську природу, щоб міг стати нашим Суддею. Ніхто з вас 
не призначений бути суддею інших. Усе, що ви можете роби-
ти, — дисциплінувати самих себе. В Ім’я Христа я благаю вас 
прислухатися до Його повеління та ніколи не сідати на місце 

Розділ 46. Ставлення до заблудлих



384 Поради для Церкви

судді. З дня на день у моєму розумі лунає вістка: «Зійдіть із 
суддівського місця, покірно зійдіть з нього». 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 185, 186).
Бог не розцінює всі гріхи як однакові за величиною; у 

Його розумінні, як і в розумінні смертної людини, є різні 
ступені провини. Проте яким би дріб’язковим не здавався 
людям той чи інший переступ, жоден гріх не є малим в очах 
Бога. Гріхи, які людина схильна вважати малими, можуть 
виявитися саме такими, які Бог сприйме як тяжкі злочини. 
П’яницю всі зневажають і йому кажуть, що гріх закриє пе-
ред ним Небо, тоді як гордість, егоїзм і жадібність залиша-
ються без докору. Однак саме ці гріхи особливо образливі 
для Бога. Він «гордим противиться», і Павло каже нам, що 
жадоба до наживи є ідолослужінням. Люди, знайомі в Слові 
Божому з викриттям ідолопоклонства, відразу ж зрозумі-
ють, якою тяжкою образою є цей гріх.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 337). 



Розділ 47

Дотримання святої 
Божої суботи

У дотриманні суботи містяться великі 
благословення, і Бог бажає, щоб су-
ботній день був для нас днем радо-

сті. Під час установлення суботи панувала 
радість. Бог із задоволенням дивився на діла 
Своїх рук. Усе, створене Ним, Він оголосив 
вельми добрим (див. Буття 1:31). Небо й Зем-
ля були сповнені радості. «Разом співали всі 
зорі поранні та радісний окрик здіймали всі 
Божі сини» (Йова 38:7). Хоч гріх увійшов у 
світ і заплямував Його досконалу працю, Бог, 
як і раніше, дає нам суботу як свідчення того, 
що все було створено Всемогутнім, Безмеж-
ним у Своїй доброті й милості. Наш Небес-
ний Отець прагне через дотримання суботи 
зберегти серед людей знання про Себе. Він 
бажає, щоб субота скеровувала наші думки 
до Нього, істинного живого Бога, і щоб через 
пізнання Його ми могли мати життя й мир. 



386 Поради для Церкви

Коли Господь визволив Свій народ Ізраїль з Єгипту й 
довірив йому Свій Закон, Він навчав їх, що дотримання су-
боти має відрізняти їх від ідолопоклонників. Саме це стано-
вило відмінність між тими, хто визнає верховну владу Бога, 
і тими, хто відмовлявся прийняти Його як свого Творця й 
Царя. «Це знак навіки поміж Мною та поміж Ізраїлевими си-
нами», — сказав Господь. «І будуть Ізраїлеві сини додержу-
вати суботу, щоб зробити суботу вічним заповітом для своїх 
поколінь» (Вих. 31:17, 16).

Подібно до того як субота була знаком, що відрізняв Із-
раїль, коли він вийшов з Єгипту, щоб увійти в земний Хана-
ан, так і сьогодні вона є знаком, який відрізняє Божий народ, 
коли він виходить зі світу, щоб увійти до небесного спокою. 
Субота — це знак взаємин, що існують між Господом та Його 
народом, знак їхнього шанування Його Закону. Вона відріз-
няє Божих вірних підданих від беззаконників. 

Із хмарного стовпа Христос проголосив: «Суботи Мої 
будете пильнувати, бо це знак поміж Мною та поміж вами 
для ваших поколінь, щоб ви познали, що Я — Господь, що 
освячує вас!» (Вих. 31:13). Субота, дана світові як знак Бога 
Творця, є також знаком Його як Того, Хто освячує нас. Сила, 
котра створила все, — це сила, яка відновлює душу за Його 
подобою. Для тих, хто святить суботній день, це знак освя-
чення. Істинне освячення — це згода з Богом, спільність із 
Ним у характері. Його отримують через послух принципам, 
які відображають Його характер. І субота — знак послуху. 
Хто щиро виконує четверту заповідь, той виконуватиме й 
увесь Закон. Така людина освячується через послух. 

Нам як Ізраїлеві субота дана як «заповіт вічний». Для 
тих, хто шанує Його святий день, субота є знаком, що Бог 
визнає їх Своїм вибраним народом. Це запорука того, що Він 
виконає для них Свій завіт. Кожна душа, яка приймає знак 
Божого правління, вступає в Божественний вічний завіт. 
Вона пов’язує себе із золотим ланцюгом послуху, кожною 
ланкою якого є обітниця.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 349-350).



387

«Пам’ятай день суботній»

На самому початку четвертої заповіді Господь сказав: 
«Пам’ятай». Він знав, що серед безлічі турбот і хвилювань 
людина буде спокушатися виправдовувати себе за частко-
ве виконання вимоги Закону або забуде про його священну 
важливість. Тому Він сказав: «Пам’ятай день суботній, щоб 
святити його!» (Вих. 20:8). 

Протягом тижня ми повинні пам’ятати про суботу й го-
туватися до того, щоб дотримуватися її відповідно до запо-
віді. Нам треба дотримуватися суботи не тільки з погляду 
Закону. Ми повинні розуміти її духовний зв’язок з усіма 
життєвими справами. Усі, хто вважає суботу знаком поміж 
ними і Богом, демонструючи, що Він ‒ Бог, Котрий освячує 
їх, будуть утілювати принципи Його правління. Вони при-
несуть у повсякденне життя закони Його Царства. День у 
день такі люди молитимуться про те, щоб на них могло спо-
чивати освячення суботи. Щодня вони матимуть дружнє 
спілкування з Христом, відображаючи досконалість Його 
характеру. Щодня їхнє світло через добрі діла сяятиме для 
ближніх. 

У всьому, що пов’язане з успіхом Божої справи, найпер-
ші перемоги необхідно здобувати в сімейному житті. Тут 
має починатися приготування до суботи. Нехай батьки про-
тягом тижня пам’ятають, що їхня домівка — це школа, у якій 
діти проходитимуть підготовку до вишніх осель. Нехай їхні 
слова будуть правильні. Нехай з їхніх уст не сходить жодне 
слово, якого не повинні чути їхні діти. Дух має залишатися 
вільним від роздратування. 

Батьки, протягом тижня живіть так, ніби ви перебуває-
те перед очима святого Бога, Котрий дав вам дітей, щоб ви 
виховували їх для Нього. Виховуйте для Нього маленьку 
церкву у вашому домі, щоб у суботу всі могли бути гото-
ві поклонятися в Господній святині. Щоранку й щовечора 
представляйте своїх дітей Богові як придбаний Його кров’ю 
спадок. Навчайте їх, що їхні найвищі обов’язок і перевага ‒ 
любити Бога та служити Йому. 

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи



388 Поради для Церкви

Коли суботу пам’ятають у такий спосіб, тоді земному 
не дозволятимуть зазіхати на духовне. Жодний обов’язок 
шес ти робочих днів не залишатиметься на суботу. Протя-
гом тижня наші сили не будуть настільки виснажені земною 
працею, щоб цього дня, коли Господь спочивав і радів, ми 
були надто втомлені, аби брати участь у Його служінні. 

Хоч приготування до суботи має відбуватися протягом 
усього тижня, п’ятниця повинна бути особливим днем при-
готування. Через Мойсея Господь оголосив синам Ізраїлю: 
«Повний спокій, субота свята для Господа взавтра. Що бу-
дете пекти ‒ печіть, а що будете варити ‒ варіть, а все по-
зостале покладіть собі на сховок до ранку». «Люди розхо-
дилися, і збирали її [манну] та мололи жорнами або товкли 
в ступі, і варили в горшку та й робили з неї калачі» (Вих. 
16:23; Чис. 11:8). Необхідно було щось робити, аби приго-
тувати посланий Небом хліб для Ізраїлевих дітей. Господь 
сказав їм, що цю роботу треба робити в п’ятницю, у день 
приготування. 

Приготування до суботи необхідно завершувати в п’ят-
ницю. Подбайте про те, щоб весь одяг був готовий і приготу-
вання їжі закінчене. Необхідно почистити взуття та прийня-
ти ванну. Усе зазначене можливо зробити, якщо ви приймете 
це за правило. Субота дана не для того, щоб лагодити одяг 
або готувати їжу, шукати задоволень чи якихось інших світ-
ських занять. До заходу сонця потрібно відкласти всі світські 
справи та прибрати з-перед очей усі світські газети. 

Батьки, поясніть суть вашої праці та її мету своїм дітям, 
і нехай вони беруть участь у приготуванні до дотримання 
суботи за заповіддю. 

Нам слід ревно оберігати межі суботи. Пам’ятайте, що 
кожна її мить — освячений, святий час. Де можливо, робото-
давці повинні давати своїм працівникам вільний час від п’ят-
ниці пополудні до початку суботи. Дайте їм час для приго-
тування, щоб вони спокійно могли зустріти день Господній. 
Завдяки цьому ви не зазнаєте збитку навіть у дочасному. 

Є ще одна справа, якій слід приділяти увагу в день приго-
тування. Цього дня всі розбіжності між братами чи то в сім’ї, 



389

чи в церкві мають бути усунуті. Нехай будь-яка гіркота, гнів, 
злість будуть видалені з душі. Зі смиренним духом «визна-
вайте один перед одним гріхи, моліться один за одного, щоб 
зцілитися» (Якова 5:16). 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 353-356).
У суботу не слід обговорювати або виконувати нічого, 

що в очах Неба є порушенням святої суботи. Бог вимагає 
від нас не тільки утримання від фізичної праці в суботу, а 
й щоб розум був навчений роздумувати про святе. Ми фак-
тично порушуємо четверту заповідь, бесідуючи на світські 
теми або беручи участь у легковажних, порожніх розмовах. 
Говорити про те, що приходить на розум, означає вимовля-
ти власні слова. Будь-яке відхилення від істини приводить 
нас у рабство й накликає осуд.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 703).

Богослужіння після заходу сонця

Суботі необхідно надавати значно більше святості, ніж 
це роблять багато тих, хто говорить, що дотримується субо-
ти. Господа дуже знеславлюють люди, котрі чи за буквою, чи 
за духом не дотримуються суботи відповідно до заповіді. Він 
закликає до реформи в питанні дотримання суботи. 

Нехай члени сім’ї зберуться разом до заходу сонця, щоб 
читати Слово Боже, співати й молитися. Тут потрібна рефор-
ма, оскільки багато людей у цьому питанні виявляють не-
дбалість. Нам потрібно визнавати гріхи перед Богом та одне 
перед одним. Нам необхідно знову почати робити особливі 
приготування, щоб кожен член сім’ї був готовий шанувати 
день, який Бог благословив і освятив. 

Нехай діти беруть участь у сімейному богослужінні. 
Нехай усі принесуть свої Біблії і кожен прочитає один-два 
вірші. Потім можна заспівати знайомий псалом та помо-
литися. Такий приклад дає Христос. Молитва Господня 
не призначена для того, щоб її формально повторювати; 
це зразок, якими мають бути наші молитви, — простими, 

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи



390 Поради для Церкви

 щирими, усебічними. У простій молитві розповідайте Гос-
поду про свої потреби й висловлюйте подяку за Його ми-
лості. Так ви запрошуєте Ісуса як бажаного Гостя до своєї 
домівки та свого серця. У родині недоречні довгі молитви 
про якісь далекі цілі. Вони роблять час молитви втомли-
вим, тоді як його треба вважати перевагою та благословен-
ням. Робіть цей час цікавим і радісним. Після заходу сонця 
[коли закінчується субота] нехай голос молитви й гімн хва-
ли відзначать закінчення святих годин та запросять Бога 
бути присутнім у турботах трудового тижня. 

Свято дотримуватися суботи для Господа означає віч-
не спасіння. Бог каже: «Я шаную тих, хто шанує Мене» 
(1 Сам. 2:30).

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 353-359).

Найбільш священні години сім’ї

Суботня школа і богослужіння займають тільки частину 
суботи. Сім’ї залишається наступна її частина, яка може ста-
ти найсвятішим і найдорожчим часом з усіх суботніх годин. 
Значну частину цього часу батьки мають проводити зі свої-
ми дітьми. У багатьох сім’ях діти молодшого віку залишені 
на самих себе, тому, як можуть, шукають для себе найкращу 
розвагу. Залишившись самі, діти скоро стають неспокійни-
ми, починають бешкетувати. Через це субота не має для них 
святого значення. 

Нехай батьки за гарної погоди гуляють зі своїми дітьми 
в полях і гаях. Серед краси природи розкажіть їм, для чого 
була встановлена субота. Опишіть їм велику Божу працю 
творіння; розкажіть, що Земля вийшла з Його рук святою 
й прекрасною. Кожна квітка, кожен кущик, кожне дерево 
відповідали наміру їхнього Творця. Усе, на чому спочивало 
око, було привабливим та навіювало думки про Божу любов. 
Кожен звук був музикою, співзвучною з голосом Божим. По-
кажіть, що гріх спотворив досконалу працю Господа, що тер-
нина й осет, скорботи, біль і смерть — наслідки непо слуху 



391

Богові. Навчіть їх бачити, що земля, хоч і спотворена про-
кляттям гріха, усе ще являє Божу доброту. Зелені поля, ве-
личні дерева, радісне сонячне світло, хмари, роса, урочис та 
тиша ночі, слава зоряного неба, місяць у всій його красі ‒ усе 
свідчить про Творця. Кожна крапля дощу, кожен промінь 
світла, що зливається на наш невдячний світ, свідчать про 
доброту і любов Бога. 

Розкажіть дітям про шлях спасіння, бо «так Бог полю-
бив світ, що дав Свого Єдинородного Сина, щоб кожний, 
хто вірить у Нього, не загинув, але мав життя вічне» (Івана 
3:16). Повторюйте їм чарівну Вифлеємську історію. Пред-
ставте дітям Ісуса як Дитину, слухняну Його батькам, як 
Юнака, сумлінного і працьовитого, Котрий допомагає під-
тримувати сім’ю. Так ви зможете навчити їх, що Спасите-
леві відомі випробування, труднощі, спокуси, надії та ра-
дості мо\лоді, і Він може співчувати й допомогти їм. Час від 
часу читайте з ними цікаві біблійні оповіді. Запитуйте, чого 
вони навчилися в Суботній школі, та вивчайте з ними урок 
наступної суботи.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 358, 359).
У суботу має відбуватися урочисте посвячення сім’ї Бо-

гові. Заповідь охоплює всіх, хто перебуває в брамах наших*; 
усі домочадці повинні відкласти свої світські справи та при-
святити ці святі години духовним заняттям і молитві. Нехай 
усі об’єднаються, щоб ушанувати Бога в радісному служінні 
в Його святий день.

(Історичні нариси іноземних місій адвентистів сьомого 
дня. С. 218).

«Прийдіть, 
поклонімося Господу!»

Христос сказав: «Де двоє або троє зберуться в Ім’я Моє, 
там і Я серед них!» (Матв. 18:20). Де тільки є двоє або троє 

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи

*Алюзія на текст Вих. 20:10 (прим. редактора).



392 Поради для Церкви

віруючих, нехай вони збираються разом у суботу, щоб про-
сити про виконання Господньої обітниці. 

Невеликі групи, зібрані для поклоніння Богові в Його 
святий день, мають право претендувати на рясні благосло-
вення Бога Ягве. Вони повинні вірити, що Господь Ісус — по-
чесний Гість їхніх зібрань. Кожен, хто істинно поклоняється, 
хто святить суботу, має претендувати на обітницю: «Щоб ви 
познали, що Я ‒ Господь, що освячує вас!» (Вих. 31:13). 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 360, 361).
Субота була створена для людини як благословення, 

щоб відвернути її думки від світської праці і щоб вона могла 
споглядати доброту й славу Бога. Народові Господньому не-
обхідно збиратися, щоб говорити про Нього, обмінюватися 
думками щодо істин Його Слова та присвячувати частину 
часу відповідній молитві. Однак цей час, навіть у суботні 
дні, не має бути втомливим через довготривалість і брак за-
цікавленості.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 583).
Коли громада залишається без служителя, необхідно 

призначити людину для проведення зібрання. Проте їй не-
має необхідності говорити проповідь або займати велику 
частину часу служіння. Коротке цікаве читання Біблії час-
то приносить більше користі, ніж проповідь. А після цього 
можна провести молитовне зібрання зі свідченнями. 

Кожен має усвідомлювати, що повинен допомогти зро-
бити суботні зібрання цікавими. Вам необхідно збиратися 
разом не заради форми, а для обміну думками, розповіді про 
свої щоденні досвіди, для подяки, висловлювання свого щи-
рого бажання отримати Божественну просвіту, щоб пізнати 
Бога та посланого Ним Ісуса Христа. Загальне спілкування в 
Христі зміцнить душу в життєвих випробуваннях і конфлік-
тах. Ніколи не думайте, що ви можете бути християнами, за-
микаючись у собі. Кожен з нас — частина великої людської 
спільноти, і на досвіді кожного значною мірою позначати-
меться досвід його товаришів.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 361, 362).



393

Суботня школа

Метою Суботньої школи має бути збір урожаю душ. Хід 
уроку може бути бездоганним; зручності — такими, яких 
тільки можна бажати, але якщо він не приводить дітей і мо-
лодь до Христа, тоді школа невдала; бо якщо душі не набли-
жаються до Христа, вони стають дедалі більш несприйнят-
ливими під впливом формальної релігії. Учитель повинен 
взаємодіяти, стукаючи в двері серця тих, хто потребує до-
помоги. Якщо учні відгукуються на благання Святого Духа 
й відчиняють двері свого серця, щоб Ісус міг увійти, Він 
відкриває їхнє розуміння, щоб вони могли збагнути Божі 
істини. Праця вчителя скромна, але якщо її виконувати в 
Дусі Ісуса, тоді до неї додаються ефективність і глибина під 
дією Духа Божого. 

Батьки, щодня знаходьте трохи часу для вивчення уроку 
Суботньої школи зі своїми дітьми. Якщо потрібно, відмов-
теся від візиту в гості, але не жертвуйте годиною, присвя-
ченою дорогоцінним урокам священної історії. Батьки, як 
і діти, отримають користь від цього заняття. Найважливіші 
біблійні повчання, пов’язані з уроком, вивчайте напам’ять, 
вважаючи це не обов’язком, а перевагою. Хоч спочат-
ку пам’ять буде недосконалою, вона зміниться внаслідок 
вправ, отож через деякий час ви із задоволенням зберіга-
тимете дорогоцінні слова істини. Ця звичка стане найцінні-
шою допомогою для духовного зростання. 

У вивченні Святого Слова зі своїми сім’ями дотримуй-
теся системи. Не звертайте уваги на все дочасне; залиште 
всяке непотрібне шиття і зайві заготовки для столу, нато-
мість будьте певні, що душа насичується хлібом життя. Не-
можливо оцінити добрі результати від однієї години або 
навіть пів години, щоденно присвячуваних у радісній, друж-
ній  атмосфері Слову Божому. Нехай Біблія тлумачить сама 
себе; зіставляє все, що в ній сказано на конкретну тему в різ-
ні часи та за різних обставин. Не переривайте свій домашній 
урок заради відвідувачів або гостей. Якщо вони прийшли 
під час заняття, запросіть їх долучитися до вас. Нехай вони 

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи



394 Поради для Церкви

 побачать, що для вас важливіше отримати знання зі Слова 
Божого, ніж прибутки чи світські задоволення.

У деяких [суботніх] школах, на жаль, переважає звичай 
зачитати урок із посібника. Цього не повинно бути. Цього б 
і не було, якби час, котрий часто витрачається на щось непо-
трібне чи гріховне, був відведений для дослідження Писань. 
Немає причини на те, щоб учителі й учні вивчали уроки Су-
ботньої школи менш ретельно, ніж уроки в школі. Їх потрібно 
вивчати краще, оскільки в них ідеться про значно важливіші 
речі. Нехтування в цьому питанні неприємне для Бога. 

Серця викладачів Суботньої школи повинні бути зігріті 
й натхнені Божою істиною. Вони мають бути не тільки слу-
хачами, а й виконавцями Слова. Їм необхідно живитися від 
Христа, як гілки живляться від лози. На них мають спадати 
роси небесної благодаті, щоб їхні серця могли бути як до-
рогоцінні рослини, бруньки котрих розкриваються й поши-
рюють вдячні пахощі, як квіти в Божому саду. Учителі по-
винні бути старанними дослідниками Слова Божого, завжди 
свідкуючи, що вони щодня засвоюють уроки в школі Хрис-
та і здатні передавати іншим світло, отримане від великого 
Вчителя, Світла для світу. Час від часу обираючи вчителів, 
 переконайтеся, що ви не керуєтеся особистими уподобання-
ми, натомість призначаєте на відповідальні посади тих, хто, 
на ваше переконання, любить і боїться Бога та зробить Його 
своїм Порадником.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 557-566).

«Можна чинити добро й у суботу»

Як удома, так і в церкві необхідно виявляти дух служін-
ня. Той, Хто дав нам шість днів для дочасних справ, благо-
словив й освятив сьомий день та відокремив Його для Себе. 
Цього дня Він особливо благословить тих, хто присвячує 
себе Його служінню. 

Усе Небо дотримується суботи, не перебуваючи, однак, у 
байдужості й неробстві. Цього дня має прокинутися вся сила 



395

душі, бо ж чи не ми повинні зустрітися з Богом і нашим Спа-
сителем Христом? Ми можемо споглядати Його вірою. Він 
прагне оживити і благословити кожну душу.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 361, 362). 
Божественна милість зобов’язує піклуватися про хворих 

і стражденних; якщо треба щось зробити задля їхньої зруч-
ності, це не порушення суботи, а необхідна праця. Однак 
усякої зайвої роботи треба уникати. Багато хто безтурботно 
відкладає до настання суботи дрібниці, які необхідно було 
зробити в день приготування. Цього не повинно бути. Усяку 
роботу, про яку не подбали до настання святого часу, треба 
залишити невиконаною до закінчення суботи.

(Історичні нариси іноземних місій адвентистів сьомого 
дня. С. 217, 218).

Хоч приготування їжі в суботу треба уникати, немає 
необхідності споживати їжу холодною. За холодної пого-
ди їжу, приготовлену попереднього дня, потрібно підігріти. 
І нехай навіть проста їжа буде смачною та привабливою. 
Приготуйте те, що буде розцінене як частування і чого сім’я 
не має щодня. 

Якщо ми бажаємо обіцяного слухняним благословення, 
то повинні серйозніше дотримуватися суботи. Мені боязко 
за те, що ми часто подорожуємо цього дня, хоч подорожі 
можна було б уникнути. Згідно зі світлом, даним Господом 
щодо дотримання суботи, нам треба бути уважнішими до 
подорожей цього дня на кораблях та автомобілях. У таких 
питаннях нам треба подавати правильний приклад нашим 
дітям і молоді. Для нас може виникнути необхідність подо-
рожувати в суботу, щоб відвідати церкви, які потребують 
нашої допомоги, та передати їм вістку, яку Бог бажає, щоб 
вони почули; але, наскільки можливо, ми повинні забезпе-
чити себе квитками і зробити всі необхідні приготування 
іншого дня. Вирушаючи в поїздку, докладаймо всіх зусиль, 
щоб уникати прибуття до місця призначення в суботу.

Якщо ми змушені подорожувати в суботу, нам слід нама-
гатися уникати такого товариства, котре привертатиме нашу 
увагу до світських речей. Нам необхідно роздумува   т и про 

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи



396 Поради для Церкви

Бога і спілкуватися з Ним. Де тільки є можливість, потріб-
но говорити іншим про істину. Нам необхідно бути завж-
ди готовими полегшити страждання й допомогти тим, хто 
потребує цього. Бог бажає, щоб у таких випадках ми вико-
ристовували дані Ним знання і мудрість. Проте не слід об-
говорювати ділові питання або брати участь у звичайних 
світських розмовах. Бог вимагає, щоб у будь-який час та на 
будь-якому місці ми підтверджували свою вірність Йому 
шануванням суботи.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 357-360).

Відвідування школи в суботу

Кожен, хто дотримується четвертої заповіді, виявить, що 
між ним та світом проведена розділова лінія. Субота — це 
перевірка; не людська вимога, а Божа перевірка. Субота ви-
явить відмінність між тими, хто служить Богові, і тими, хто 
Йому не служить. На цьому питанні зосередиться останній 
великий конфлікт у боротьбі між істиною й оманою.

Дехто з нашого народу посилає своїх дітей до школи по 
суботах. Їх не примушували це робити, але керівництво шко-
ли заперечувало проти прийняття дітей, які не відвідувати-
муть заняття шість днів. У деяких із цих шкіл учні вивчають 
не тільки звичайні предмети, а й навчаються різноманітних 
ремесел, і дітей так званих виконавців заповідей посилають 
на ці заняття в суботу. Декотрі батьки намагаються виправ-
дати свої дії, наводячи слова Христа про те, що годиться і 
в суботу робити добро. Однак тими ж самими аргументами 
можна було б виправдати і людей, котрі працюють по субо-
тах, оскільки вони мають заробляти на хліб для своїх дітей; 
і немає межі, граничної лінії, щоб показати, що можна роби-
ти і чого не можна. 

Наші брати  не можуть розраховувати на Боже схвален-
ня, доки вони посилають своїх дітей туди, де ті не можуть 
виконувати четвертої заповіді. Батьки повинні спробувати 
укласти угоду зі шкільним начальством, згідно з якою діти 



397

будуть звільнені від відвідування школи сьомого дня. Якщо 
це не вдасться, то їхній обов’язок — дотримуватися Божих 
вимог за будь-яку ціну. 

Хтось скаже, що Господь не такий уже й прискіпливий 
у Своїх вимогах, тому необов’язково суворо дотримуватися 
суботи такою великою ціною або ставити себе в такі обстави-
ни, які спричинять конфлікт із законами країни. Утім, саме в 
цьому полягає перевірка — чи шануватимемо ми Закон Бога 
вище за вимоги людей. Це покаже, хто шанує Бога, а хто 
Його ганьбить. У цьому ми повинні довести нашу вірність. 
Історія стосунків Бога з Його народом у всі віки свідчить, що 
Він вимагає абсолютного послуху.

Якщо батьки дозволять своїм дітям здобувати освіту ра-
зом зі світом та зробити суботу звичайним днем, то на них 
не може бути поставлена Божа печатка. Вони будуть знище-
ні разом зі світом; і хіба їхня кров не буде на їхніх батьках? 
Якщо ж ми вірно навчаємо своїх дітей Божих Заповідей, три-
маємо їх у покорі батьківському авторитету, а також вірою 
й молитвою вручаємо їх Богові, тоді Він сприятиме нам у 
наших зусиллях, бо Він обіцяв це. І коли нищівна кара пере-
йде по землі, вони разом з нами будуть сховані в потаємному 
Господньому сховищі.

(Історичні нариси іноземних місій адвентистів сьомого 
дня. С. 215-217).

День відпочинку 
від світських занять

Для смертної людини найбільша самовпевненість ‒ 
відважитися на компроміс із Усемогутнім заради своїх 
дріб’язкових дочасних інтересів. Час від часу використову-
вати суботу для своїх справ — таке саме жорстоке порушен-
ня Закону, як і повне відкинення її, бо це означає робити 
справу дотримання Господніх заповідей питанням зруч-
ності. «Я ‒ Господь, твій Бог, Бог ревнивий» (Вих. 20:5, 
переклад Р. Турконяка), ‒ пролунав громоподібний голос 

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи



398 Поради для Церкви

із Сінаю. Жодний частковий послух, жодне розділення ін-
тересу не прийме Той, Хто проголосив, що карає за гріхи 
батьків дітей до третього й четвертого поколінь, — тих, хто 
ненавидить Його, і чинить милосердя до тисячного поко-
ління тим, хто любить Його й дотримується Його запові-
дей. Обікрасти свого ближнього ‒ не дріб’язкова справа, 
і велика ганьба падає на винного в такому злочині. Вод-
ночас людина, котра із презирством ставиться до такого 
переступу, як обман ближнього, без сорому краде у свого 
Небесного Отця час, який Він благословив та відокремив 
для особливої мети.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 249, 250).
Необхідно стежити за своїми думками і словами. Людей, 

котрі в суботу обговорюють ділові справи та складають пла-
ни, Бог розцінює як таких, котрі фактично зайняті виконан-
ням цих справ. Щоб святити суботу, ми не повинні дозволяти 
навіть своїм думкам зосереджуватися на всьому світському.

(Історичні нариси іноземних місій адвентистів сьомого 
дня. С. 218).

Бог сказав і вважає, що людина виявить послух. Він 
не запитує, чи зручно їй це робити. Господь життя і сла-
ви не думав про власні зручність чи задоволення, коли за-
лишив Своє високе панівне становище і став Страдником, 
знайомим із хворобами, прийнявши ганьбу і смерть, щоб 
визволити людину від наслідків непослуху. Ісус помер не 
для того, щоб спасти людину в її гріхах, натомість спасти 
від її гріхів. Людині слід залишити свої облудні шляхи, на-
слідувати приклад Христа, узяти свій хрест і йти за Ним, 
зрікаючись власного «я» та за будь-яку ціну залишаючись 
слухняною Богові. 

Жодні обставини не зможуть виправдати людину, котра 
працює в суботу заради світського прибутку. Якщо Бог виба-
чить одного, отже, може вибачити й усіх. Чому б братові Л. 
(а він людина бідна) не працювати в суботу, щоб заробляти 
собі на життя, якщо в такий спосіб він зможе краще утримува-
ти свою сім’ю?! Чому б іншим братам чи всім нам не дотриму-
ватися суботи тільки тоді, коли це зручно робити? Голос із Сі-



399

наю відповідає: «Шість днів працюй і роби всю працю свою, а 
день сьомий ‒ субота для Господа, Бога твого» (Вих. 20:9, 10). 

Твій вік не звільняє тебе від послуху Божественним пове-
лінням. Авраам був суворо випробуваний у старості. Слова 
Господа здавалися жахливими й небажаними для престарі-
лого мужа, проте він не засумнівався в їхній справедливості 
не вагався виявити послух. Він міг би послатися на свій по-
хилий вік та немочі, на те, що не може пожертвувати сином, 
який був радістю його життя. Він міг би нагадати Господу, 
що теперішнє повеління суперечило обітницям, даним йому 
щодо цього сина. Однак послух Авраама був без нарікання й 
докору. Він мав беззастережну довіру до Бога.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 250-253).
Служителі Ісуса мають докоряти тим, хто забуває свя-

тити суботу. Вони повинні по-доброму й водночас серйозно 
докоряти тим, хто веде світські розмови в суботу, претенду-
ючи на дотримання суботи. Служителям необхідно надихати 
людей до посвячення й відданості Богові в Його святий день. 

Ніхто не повинен вважати себе вільним проводити освя-
чений час без користі. Богові не подобається, коли люди, що 
дотримуються суботи, сплять більшу частину суботи. Цим 
вони ганьблять свого Творця і своїм прикладом свідчать, що 
шість днів — надто дорогі для них, щоб відпочивати. Вони 
повинні заробляти гроші, навіть якщо це буде досягнуто ці-
ною позбавлення себе необхідного сну, який вони надолу-
жать спанням у святий час. Потім вони виправдовуються, 
кажучи: «Субота була дана як день відпочинку. Я не позбав-
лятиму себе відпочинку заради того, щоб відвідати зібрання, 
бо мені потрібен відпочинок». Ці люди неправильно вико-
ристовують освячений день. Цього дня їм необхідно особли-
во зацікавити свої сім’ї дотримуватися його та збиратися в 
Домі молитви з кількома або з багатьма, залежно від обста-
вин. Вони мають присвячувати свій час і сили духовним за-
няттям, щоб Божественний вплив, що спочиває на суботі, міг 
супроводжувати їх протягом тижня. З усіх днів тижня жоден 
так не сприяє духовним роздумам і почуттям, як субота.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 704). 

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи



400 Поради для Церкви

Якби суботи завжди непорушно й свято дотримувалися, 
не було б жодного атеїста чи ідолопоклонника. 

Субота, беручи свій початок з Едену, давня, як сам світ. 
Її дотримувалися всі патріархи від часу створення нашої 
Землі. Під час єгипетського поневолення наглядачі при-
мушували ізраїльтян порушувати суботу, і вони значною 
мірою втратили розуміння її святості. Коли на Сінаї був 
проголошений Закон, то перші слова четвертої заповіді: 
«Пам’ятай день суботній, щоб святити його», ‒ указували 
на те, що субота була встановлена задовго до цього, її похо-
дження сягає днів творіння. Щоб стерти зі свідомості людей 
пам’ять про Бога, сатана поставив собі за мету знищити цей 
величний пам’ятник. Якщо люди забувають Свого Творця, 
вони виявляться нездатними опиратися силі зла і стануть 
легкою здобиччю сатани.

(Патріархи і пророки. С. 336).

Благословення від дотримання суботи

Мені було показано, що все Небо в суботу споглядає і 
спостерігає за тими, хто визнає вимоги четвертої заповіді й 
дотримується суботи. Ангели відзначали їхнє зацікавлення та 
велику повагу до цієї Божественної постанови. Тих, хто Гос-
пода Христа освячував у своїх серцях, роздумуючи про все 
високе і святе, хто намагався якнайкраще використати свя-
щенні суботні години й ушанувати Бога, називаючи суботу 
приємністю, ‒ таких людей ангели особливо благословляли 
світлом і здоров’ям, даючи їм виняткову силу. 

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 705).
Повна відповідальність вимогам Неба приносить як фі-

зичні, так і духовні благословення.
(Пророки і царі. С. 546).
У пророцтві Ісаї зазначається, що в останні дні буде від-

новлене святкування суботи. «Так говорить Господь: Бе-
режіть правосуддя й чиніть справедливість, незабаром-бо 
прийде спасіння Моє і з’явиться правда Моя. Блаженна лю-



401

дина, що робить таке, і син людський, що міцно тримаєть-
ся цього, що береже суботу, щоб її не безчестити, та береже 
свою руку, щоб жодного зла не вчинити!.. А тих чужинців, 
що пристали до Господа, щоб служити Йому та любити Гос-
поднє Ім’я, щоб бути Йому за рабів, усіх, хто береже субо-
ту, щоб її не збезчестити, і тих, що тримаються міцно Мого 
заповіту, ‒ їх спроваджу на гору святую Мою та потішу їх в 
домі молитви Моєї!» (Ісаї 56:1, 2, 6, 7). 

(Велика боротьба. С. 451). 
Отже, доки існуватимуть небо і земля, доти субота за-

лишатиметься ознакою сили Творця. І коли Еден знову 
розквітне на Землі, святий Божий день відпочинку буде 
вшанований усіма, що житимуть тоді під сонцем. Щосуботи 
мешканці нової славної планети приходитимуть, «щоб вкло-
нятися перед обличчям Моїм», ‒ говорить Господь (Матв. 
5:18; Ісаї 66:23).

(Бажання віків. С. 283). 

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи



Розділ 48

Поради щодо управління 
ресурсами

Дух щедрості — це дух Неба. Жертовна 
любов Христа виявлена на хресті. За-
ради спасіння людини Він віддав усе, 

що мав, а потім віддав і Себе. Кожного послі-
довника благословенного Спасителя хрест 
Христовий закликає до щедрості. Проілюст-
рований там принцип полягає в тому, щоб 
давати і давати. Утілення його в істинну доб-
рочинність і добрі діла — це справжній плід 
християнського життя. Світ живе за принци-
пом: отримувати і отримувати, і, поводячись 
так, люди сподіваються знайти щастя. Однак 
плодом утілення цього принципу в усіх його 
аспектах є нещастя і смерть. 

Світло Євангелія, що сяє від хреста Хрис-
тового, викриває егоїзм та заохочує щедрість 
і благодійність. Не слід нарікати з приводу 
зро стання числа закликів віддавати. У Своє-
му провидінні Бог закликає Свій народ вийти



403

з їхньої обмеженої сфери діяльності й узятися за більші спра-
ви. У цей час, коли моральна темрява вкриває світ, необхідні 
безмежні зусилля. Багатьом з Божого народу загрожує не-
безпека опинитися в пастці світськості й зажерливості. Такі 
люди повинні розуміти, що Бог зі Своєї ласки примножує за-
пити на їхні кошти. Перед цими людьми необхідно предста-
вити цілі, що спонукують до доброчинності, інакше вони не 
можуть наслідувати характер великого Взірця. 

Доручаючи Своїм учням іти по цілому світу й усьому тво-
рінню проповідувати Євангеліє, Христос призначив людям 
справу поширення знання про Його благодать. Проте коли 
одні йдуть проповідувати, Він закликає інших відгукнутися 
на Його вимоги до них у пожертвуваннях, які мають підтри-
мувати Його справу на Землі. Він дав кошти до рук людей, 
щоб Його Божественні дари могли надходити через них для 
виконання дорученої нам справи спасіння ближніх. Це один 
з Божих шляхів піднесення людини. Це саме та праця, якої 
потребує людина, бо пробуджує найглибші співпереживання 
її серця і приводить у дію найвищі здібності розуму. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 254, 255).
Джерелом правильно спрямованої благодійності є розу-

мові й моральні сили людей; вона спонукує їх до найбільш 
здорової діяльності, яка виявляється в благословенні нужден-
них та поступі Божої справи.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 401).
Кожна можливість допомогти нужденному братові або 

справі Божій та в поширенні істини — це перлина, яку ви мо-
жете заздалегідь послати й покласти в небесний банк на на-
дійне збереження. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 249).

«Від кожного мужа, 
що дасть добровільно його серце»

Єдиний засіб, призначений Богом для поступу Його 
справи, — благословляти людей майном. Він посилає їм дощ 

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



404 Поради для Церкви

і сонячне світло, викликає цвітіння рослин, дає здоров’я та 
здібність набувати кошти. Усі наші благословення походять 
зі щедрої руки Господа. Однак Він сподівається, що люди ви-
являть свою вдячність, повертаючи Йому частину в десяти-
нах і приношеннях, подячних і добровільних пожертвуван-
нях, а також у жертвах за переступ. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 150).
Щедрість євреїв під час спорудження скинії та храму 

ілюс трує дух щедрості, який не йде в жодне порівняння з 
християнами більш пізньої пори. Ізраїльтяни щойно звіль-
нилися від свого тривалого єгипетського рабства й ман-
дрували пустелею; проте не встигли вони врятуватися від 
єгипетського війська, яке переслідувало їх під час їхньої по-
спішної подорожі, як слово Господнє прийшло до Мойсея: 
«Промовляй до Ізраїлевих синів, і нехай вони візьмуть для 
Мене приношення. Від кожного мужа, що дасть добровільно 
його серце, візьмете приношення для Мене» (Вихід 25:2).

Господь сказав, а вони мали коритися Його голосу. Вони 
не утримали нічого. Усі давали щедрою рукою: не певну кіль-
кість від свого прибутку, а велику частину своєї фактичної 
власності. Євреї присвячували його Господу з радістю, від щи-
рого серця і цим догодили Йому. Хіба це все не було Його? 
Хіба не Він дав їм усе майно, яким вони володіли? І якщо Він 
вимагав його, то чи не було їхнім обов’язком повернути Пози-
кодавцеві те, що належало Йому?

Нікого не потрібно було вмовляти. Люди принесли навіть 
більше, ніж вимагалося, і їм було велено утриматися, оскіль-
ки вони вже принесли більше, ніж можна було використати. 
Під час будівництва храму люди також палко відгукнулися 
на заклик про кошти. Вони давали охоче, радіючи, що буде 
споруджена будівля для поклоніння Богові, і пожертвували 
більш ніж достатньо для цієї мети. Чи можуть християни, які 
хваляться, що мають більше світла, ніж євреї, давати менше? 
Чи можуть християни, котрі живуть наприкінці часу, задо-
вольнятися своїми пожертвами, котрі не досягають і поло-
вини того, що жертвували євреї?

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 77-79).



405

Господь зробив поширення світла і правди на Землі за-
лежним від добровільних зусиль та пожертвувань тих, хто 
причетний до небесних дарів. Порівняно небагато людей по-
кликані подорожувати як служителі або місіонери, але без-
ліч людей має співпрацювати в справі поширення істини за 
допомогою своїх коштів. 

Хтось може сказати: «Постійно лунають заклики давати 
на Божу справу, я вже втомився давати!» Так? Тоді дозволь 
мені запитати тебе: «Ти не втомився приймати з Божої щедрої 
руки?» Доки Він не перестає благословляти тебе, доти ти не по-
винен вважати, що не зобов’язаний повертати Йому частину, 
на яку Він претендує. Господь благословляє тебе, щоб ти міг 
благословляти інших. Коли втомишся отримувати, тоді можеш 
сказати: «Я втомився від багатьох закликів давати». Бог зали-
шає за Собою частину всього, що ми отримуємо. Коли її повер-
тають Йому, тоді частина, що залишається, є благословенною, 
але коли її утримують, тоді все рано чи пізно буде прокляте. 
Божа вимога — на першому місці, а всі інші — другорядні.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 148, 150).

Десятина призначена Богом

Добровільні пожертвування і десятина становлять дохід 
Євангелія. З усіх довірених людині коштів Бог претендує на 
певну частину — на десятину. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 149).
Усім необхідно пам’ятати: Божі вимоги до нас лежать в 

основі всіх інших вимог. Він дає нам щедро, і укладена Ним з 
людиною угода полягає в тому, що десяту частину її власно-
сті необхідно повертати Богові. Господь милостиво довіряє 
Своїм управителям власні скарби, але про десятину каже: 
«Вона належить Мені». Пропорціонально Божій власності, 
яку Він дає людині, вона повинна вірно повертати Богові 
десяту частину всього свого майна. Ця чітка постанова була 
проголошена Самим Ісусом Христом.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 384).

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



406 Поради для Церкви

Істину для теперішнього часу необхідно принести в темні 
куточки Землі, і цю працю можна почати вдома. Послідовни-
ки Христа не повинні жити егоїстичним життям, натомість, 
сповнившись Духом Христовим, вони мають працювати в 
злагоді з Ним.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 381).
Велика справа, яку, за словами Ісуса, Він прийшов ви-

конувати, доручена Його послідовникам на Землі. Він дав 
Своєму народові план збору коштів, достатніх для того, щоб 
ця справа могла сама себе підтримувати.

Божий план щодо десятини прекрасний своєю просто-
тою й рівністю. Усі можуть ухопитися за нього з вірою і смі-
ливістю, бо він — Божественний за своїм походженням. У 
цьому плані поєднуються простота й корисність, для його 
розуміння та виконання не потрібно великої вченості. Ко-
жен може відчути, що виконує свою роль у поступі дорого-
цінної справи спасіння. Кожен чоловік, кожна жінка і кожен 
юнак можуть стати скарбниками Господа та бути посеред-
никами, котрі задовольняють вимоги скарбниці. Апостол 
каже: «Хай кожний із вас відкладає в себе, зберігаючи те, 
що може дати» (1 Кор. 16:2). 

За допомогою цієї системи досягають великих цілей. 
Якщо всі приймуть її, тоді кожен стане пильним вірним 
Божим скарбником та не бракуватиме коштів для прогре-
су великої справи проголошення світові останньої вістки 
застереження. Якщо всі як один приймуть цю систему, 
скарбниця наповниться, а вкладники не збідніють. Кож-
ний внесок робитиме їх ще відданішими справі істини для 
теперішнього часу. Вони збиратимуть «собі скарб — доб-
ру основу на майбутнє, аби осягнути справжнє життя» 
(1 Тим. 6:19).

Коли наполегливі, постійні працівники побачать, що 
їхня доброчинність здатна живити любов до Бога та ближ-
ніх, а особисті зусилля розширюють сферу їхньої корисності, 
тоді вони зрозуміють, яке це велике благословення — бути 
співпрацівниками Христа. Християнська церква загалом зрі-
кається Божих вимог щодо віруючих — жертвувати зі своїх 



407

статків для підтримки боротьби проти моральної темряви, 
що полонить світ. Божа справа ніколи не прогресуватиме на-
лежним чином, доки послідовники Хрис та не стануть актив-
ними, ревними працівниками.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 388, 389).

Перевага бути 
співпрацівниками Бога

Бог не залежить від людини, щоб підтримувати Свою 
справу. Задля наповнення Своєї скарбниці Він міг би посла-
ти кошти просто з Небес, якби Його провидіння вважало, 
що так буде краще для людини. Господь міг би влаштувати 
все так, щоб послати ангелів для проголошення світові істи-
ни й без посередництва людей. Він міг би написати істину 
на Небі, звіщаючи світові Свої вимоги через живі письме-
на. Бог не залежить від золота чи срібла жодної людини. 
Він каже: «Бо належить Мені вся лісна звірина та худоба 
із тисячі гір» (Псал. 50:10), «Якби був Я голодний, тобі б 
не сказав, — бо Моя вся вселенна й усе, що на ній» (Псал. 
50:12). Якою б мірою поступ Божої справи не потребував 
нашої участі, Він спланував її задля нашого добра. Господь 
ушанував нас, зробивши Своїми співпрацівниками. Він ви-
значив необхідність у співпраці людей, щоб вони могли по-
стійно виявляти щедрість.

Моральний Закон велить дотримуватися суботи, що не 
було тягарем, окрім тих випадків, коли люди порушували 
його і за це зазнавали покарань. Система десятини не була 
тягарем для людей, котрі не відступили від плану. Той, Хто 
встановив дану євреям систему, ані анулював, ані пом’якшив 
її. Сьогодні вона не тільки не втратила своєї сили, а й по-
винна була знайти більш повне й масштабне застосування, 
оскільки спасіння тільки через Христа мало бути більш пов-
но висвітлене у вік християнства. 

Євангеліє, поширюючись углиб і вшир, потребувало 
більших коштів для ведення боротьби після смерті Христа, 

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



408 Поради для Церкви

і це зробило закон жертовності більш нагальною потребою, 
ніж у старозавітні часи. Нині Бог вимагає не менших, а біль-
ших дарів, ніж у будь-який інший період світової історії. За-
кладений Христом принцип полягає в тому, що дари й по-
жертви мають бути пропорціональні одержаному світлу та 
благословенням. Він сказав: «Кому багато довірено, ще біль-
ше будуть вимагати від нього» (Луки 12:48).

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 390-392).
Слово Боже випромінює потоки світла, ось чому необ-

хідно почати використовувати занедбані можливості. Коли 
всі стануть вірними в поверненні Богові належних Йому де-
сятин і приношень, тоді світові відкриється шлях, щоб по-
чути вістку для теперішнього часу. Якби серця Божого на-
роду були наповнені любов’ю до Христа, якби кожен член 
Церкви був цілком наповнений духом самопожертви, якби 
всі виявляли повну ревність, тоді не бракувало б кош тів 
для місцевих та зарубіжних місій. Наші ресурси примножу-
валися б, відчинилися б тисячі дверей для виконання ко-
рисної справи, і ми отримали б запрошення увійти. Якби 
народ Бога здійснив Його намір, сповіщаючи світові вістку 
милості, то Христос уже прийшов би на Землю і святих радо 
прийняли б до Божого міста.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 449, 450).

Бог просить одну десяту 
від даного Ним прибутку 

Система десятини була заснована ще до часів Мойсея. 
Люди мали приносити Богові дари на релігійні потреби, 
перш ніж Мойсеєві була дана певна система, навіть ще за 
днів Адама. Виконуючи вимоги Бога, вони за допомогою 
приношень мали показати свою вдячність за Його милість 
і благословення. Це продовжували робити й наступні по-
коління, а також Авраам, котрий дав десятину Мелхиседе-
кові, священнику Бога Всевишнього. Цей самий принцип 
діяв і за днів Йова. Перебуваючи в Бет-Елі, Яків, самотній 



409

вигнанець і бідний блукач, прилігши вночі й підклавши ка-
мінь під голову, пообіцяв там Господу: «Зо всього, що даси 
Ти мені, я ‒ щодо десятини, ‒ дам десятину Тобі!» (Бут. 
28:22). Бог не змушує людей давати. Усе, що вони дають, 
необхідно давати добровільно. Він не бажає, щоб Його 
скарбниця поповнювалася неохоче принесеними пожер-
твуваннями. 

Що ж стосується потрібної суми, то Бог конкретизував її 
як десяту частину прибутку; це полишено на сумління й щед-
рість людей, чиє судження в системі десятин має бути віль-
ним. І хоч це питання залишене на сумління людини, план 
накреслено достатньо чітко для всіх. У цій справі не має бути 
жодного примусу. 

За часів Мойсея Бог закликав людей давати десяту час-
тину від своїх доходів. Він довірив їм матеріальні цінності й 
таланти, щоб їх удосконалювати й повернути Йому. Господь 
вимагає десяту частину і претендує на це як на найменше, що 
людина має повертати Йому. Він каже: «Я даю вам дев’ять 
десятих, а вимагаю одну десяту частину, бо це Моє». Утри-
муючи одну десяту, люди обкрадають Бога. Окрім десятої 
частини прибутку, люди повинні були приносити жертви за 
гріх, мирні жертви й жертви подяки. 

Усе, утримане з того, що вимагає Бог, тобто з десятої 
частини доходу, зазначене як грабунок у небесних книгах 
проти імен тих, хто це робить. Такі люди обманюють свого 
Творця; і коли цей гріх недбалості викривають перед ними, 
тоді для них недостатньо змінити свою поведінку й відте-
пер почати діяти на підставі правильного принципу. Це не 
виправить цифри в небесних записах про присвоєння дору-
ченої їм власності, яку треба було повернути Позичальни-
кові. Необхідне покаяння за нечесне поводження з Богом та 
чорну невдячність.

Коли тільки в будь-який період світової історії Божі 
діти радісно й охоче виконували Його план щодо регуляр-
ної благодійності, дарів і приношень, вони відчували на собі 
силу незмінної обітниці про те, що всю їхню працю супро-
воджуватиме процвітання, пропорціональне послухові Його 

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



410 Поради для Церкви

 вимогам. Коли вони визнавали права Бога, виконували Його 
вимоги, ушановуючи Його своїми статками, їхні комори 
були переповнені. Та коли вони обкрадали Бога десятинами 
й приношеннями, Він давав їм зрозуміти, що вони грабують 
не тільки Його, а й самих себе, оскільки Він обмежував для 
них Свої благословення пропорціонально до того, як вони 
обмежували свої приношення Йому.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 393-395).
Людина, зазнавши невдачі й опинившись у боргах, не 

повинна брати Господню частину для ліквідації власних 
боргів перед ближніми. Їй треба взяти до уваги, що Бог ви-
пробовує її в цих справах, і, залишаючи для власного вжит-
ку Господню частину, вона обкрадає Подателя. Людина в 
боргу перед Богом за все, що має, але її борг зростає удвічі, 
коли вона використовує відкладений Господній капітал для 
повернення боргів людям. «Невірний Богові» ‒ записано 
проти її імені в небесних книгах. Вона повинна буде дати 
відповідь Богові за привласнення Господніх коштів задля 
своєї вигоди. Безпринципність, явлена в її незаконному 
привласненні Божих коштів, відобразиться і в її веденні ін-
ших справ. Ця риса виявиться в усіх питаннях, пов’язаних 
з її особистими справами. Людина, котра обкрадає Бога, 
формує в собі риси характеру, які унеможливлять її при-
йняття до Божої небесної сім’ї.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 391).

Бог оцінює дари за любов’ю, 
яка спонукає жертвувати

На вагах святилища дари бідних, принесені з любові до 
Христа, оцінюють не сумою, а відповідно до любові, яка 
спонукає жертвувати. Обітниці Ісуса будуть настільки ж 
певно відчутні для бідного, котрий мало має що принести в 
жертву, але легко віддає це мале, як і для заможної люди-
ни, яка дає з надлишку свого. Бідна людина жертвує з того 
малого, що має, і це справді відчутно для неї. Вона фактич-



411

но відмовляє собі в необхідних для її комфорту речах, тоді 
як багата людина дає з надлишку свого, не відмовляючи 
собі в тому чи іншому, оскільки не має в цьому потреби. 
Тому в жертві бідняка є святість, якої немає в дарі багатої 
людини, адже багаті дають з надлишку свого. Боже про-
видіння приготувало цілісний план систематичної благо-
дійності для користі людини. Його провидіння ніколи не 
буває бездіяльним. Якщо Божі слуги прямують за Його 
провидінням, яке відкривається їм, усі вони будуть актив-
ними працівниками. 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 398, 399).
Приношення маленьких дітей можуть бути прийнят-

ними та приємними Богові. Цінність приношення визна-
чається відповідно до духу, який спонукає приносити дари. 
Бідна людина, дотримуючись правила апостола й відкла-
даючи щотижня невеликі суми грошей, допомагає попов-
нювати скарбницю. Дари таких людей повністю прийнятні 
для Бога, бо їхні жертви настільки ж великі та навіть біль-
ші за жертви їхніх заможніших братів. Для кожної сім’ї 
план систематичної доброчинності виявиться надійним 
захистом від спокуси витрачати кошти на непотрібні речі; 
особливо він стане благословенням для багатьох, оберіга-
ючи їх від марнотратства. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 412).
Нагородою за безмежну щедрість буде приведення розу-

му й серця до більш тісної єдності з Духом.
(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 390).
Павло викладає правило пожертвувань на Божу справу 

та повідомляє нам, яким буде результат як для нас самих, так 
і для Бога. «Кожен хай дає за велінням серця, а не з жалем чи 
з примусу, адже Бог любить того, хто дає з радістю. Втім, хто 
сіє скупо, той скупо й жатиме, а хто сіє щедро, той і щедро 
пожне. А Бог спроможний збагатити вас усякою благодат-
тю, щоб ви завжди в усьому мали повний достаток і збага-
чувалися всяким добрим ділом… А Той, Хто дає насіння та 
хліб сіячеві на поживу, нехай зростить і примножить ваше 
“насіння” і хай виростить плоди вашої  праведності. В усьому 

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



412 Поради для Церкви

збагачуйтеся різноманітною щирістю, яка через нас складає 
подяку Богові» (2 Кор. 9:7, 6, 8, 10, 11).

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 735).

Правильне розпорядження власністю

Доки батьки зберігають здоровий розум і правильне су-
дження, вони повинні молитися й обдумувати, як з допомо-
гою відповідних порадників, котрі мають досвід в істині та 
знанні Божественної волі, розпорядитися своєю власністю. 

Якщо вони мають дітей, котрі зазнали біди або борють-
ся з бідністю, і якщо вони можуть розсудливо використати 
ці кошти, їх необхідно взяти до уваги. Але якщо в батьків 
невіруючі діти, котрі мають достаток цього світу і служать 
йому, то батьки, віддаючи кошти до їхніх рук тільки тому, 
що вони їхні діти, чинять гріх проти свого Господа, Котрий 
зробив їх Своїми управителями. Не можна легковажно ста-
витися до Божих вимог. 

Потрібно чітко розуміти: якщо батьки зробили запо-
віт, це не перешкоджає їм за життя давати кошти на Божу 
справу. Їм треба це робити. Розпорядження за життя своїми 
надлишковими коштами принесе їм задоволення тут і наго-
роду в майбутньому. Вони повинні вкладати свій внесок у 
прогрес Божої справи, використовуючи позичені їм Госпо-
дом кошти для підтримки праці, яку треба виконати в Його 
винограднику. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 121).
Люди, котрі утримують кошти від Божої скарбниці та на-

копичують їх для своїх дітей, наражають на небезпеку їхні ду-
ховні інтереси. Свою власність, яка є для них каменем споти-
кання, вони ставлять на шляху своїх дітей, щоб ті спіткнулися 
на загибель. Багато людей припускаються великої помилки 
щодо речей цього світу. Вони економлять, відмовляючи собі 
й іншим у добрі, яке могли б отримувати від правильного ви-
користання позичених їм Богом засобів, стаючи егоїстичними 
і скупими. Такі люди нехтують власними духовними інтереса-



413

ми, зупиняються в релігійному зростанні — і все заради нако-
пичення багатства, яким не можуть скористатися. Вони зали-
шають свою власність дітям, і в дев’яти випадках із десяти вона 
стає навіть більшим прокляттям для їхніх спадкоємців, ніж для 
них самих. Дітям, що покладаються на власність батьків, часто 
не вдається досягти успіху в цьому житті, і здебільшого вони 
зазнають невдачі й у здобутті життя прийдешнього. Найкра-
щий спадок, який батьки можуть залишити своїм дітям, — зна-
йомство з корисною працею та приклад життя безкорисливої 
доброчинності. Таким життям вони свідкують про справжню 
цінність грошей, які варто цінувати тільки за добро, яке вони 
приносять, задовольняючи їхні потреби, потреби інших та 
звершуючи Божу справу. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 399).

«Як багатство росте, 
не прикладайте свого серця до нього»

Особлива система приношення десятини була заснована 
на принципі, такому ж вічному, як і Закон Божий. Ця систе-
ма десятин була благословенням для євреїв, інакше Бог не 
дав би її їм. Таким самим благословенням вона стане і для 
тих, хто дотримуватиметься її до кінця часу. 

Церкви, найбільш постійні й щедрі в підтримці Божої 
справи, — найбільш успішні в духовному плані. Справжня 
щедрість Христового послідовника показує, що власні ін-
тереси він ототожнює з інтересами свого Господа.

Якби люди, які володіють коштами, розуміли, що вони 
мають звітувати перед Богом за кожен витрачений долар, 
їхні уявні потреби стали б значно меншими. Якби совість 
була живою, вона б свідчила про нескінченні витрати для 
задоволення апетиту, гордості, марнославства, любові до 
розваг та скаржилася б на легковажне витрачення Господ-
ніх грошей, які слід було б присвятити Його справі. Ті, хто 
марнує добро свого Господа, незабаром повинні будуть від-
звітуватися Йому за свої діла. 

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



414 Поради для Церкви

Якби так звані християни менше витрачали своє багат-
ство на прикрашання тіла і власних будинків та спожива-
ли менше вишуканих і шкідливих для здоров’я продуктів, 
що з’являються на їхніх столах, вони могли б класти знач-
но більші суми до Божої скарбниці. Так вони наслідували б 
свого Викупителя, Котрий залишив Небеса, Свої багатства, 
славу і задля нас збіднів, щоб ми могли мати вічні багатства. 

Однак багато людей, починаючи збирати земні багатства, 
намагаються розрахувати кількість часу, необхідного для от-
римання певної суми. Турбуючись про накопичення багат-
ства для себе, вони не думають про те, щоб багатіти для Бога. 
Їхня благодійність відстає від накопичення. У міру зростан-
ня пристрасті до багатств у цих людей виникає прив’язаність 
до свого скарбу. Зростання власності зміцнює палке бажання 
мати більше, доки в декого з них не з’являється думка про те, 
що віддавати Господу десяту частину — це суворий і неспра-
ведливий тягар. 

Божественне натхнення свідчить: «Як багатство рос-
те, ‒ не прикладайте свого серця до нього!» (Псал. 62:11). 
Чимало людей стверджує: «Якби я був таким самим замож-
ним, як цей чоловік, то збільшував би свої дари до Божої 
скарбниці. Я використовував би своє багатство тільки для 
поступу Божої справи». Господь випробовує декого з них, 
даючи їм багатство, але разом з багатством приходила 
сильніша спокуса. А їхня щедрість ставала значно меншою, 
ніж за днів їхньої бідності. Нестримне бажання більших 
багатств поглинуло їхні розум та серця, і вони впадали в 
ідолопоклонство. 

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 401-405).

Дана Богові обітниця 
зобов’язальна і священна

Кожна людина має сама визначати розміри свого прино-
шення і давати за велінням свого серця. Однак декотрі винні 
в тому самому гріху, який учинили Ананія та Сапфіра. Вони 



415

вважають: якщо утримають частину того, на що претендує 
Бог згідно із системою десятини, то брати  не знатимуть про 
це. Так само думало винне подружжя, чий приклад даний 
нам як застереження. У цьому випадку Бог засвідчує, що 
досліджує серце. Людина не може приховати від Нього свої 
мотиви й наміри. Господь назавжди залишив попередження 
для християн усіх віків остерігатися гріха, до якого постійно 
схиляються серця людей. 

Коли в присутності наших братів ми даємо усну або 
письмову обітницю жертвувати певну суму, вони є видими-
ми свідками угоди, укладеної нами з Богом. Обітницю дано 
не людині, а Богові, і вона подібна до письмової розписки, 
яку людина дає ближньому. Жодне юридичне зобов’язання 
щодо виплати грошей не є більш неодмінним для христия-
нина, ніж дана Богові обітниця. Даючи такі обіцянки своїм 
ближнім, люди зазвичай не думають про те, щоб просити 
звільнення від них. Натомість обітниця, дана Богові, По-
дателеві всіх благ, ще важливіша; чому ж тоді ми прагне-
мо звільнитися від наших обіцянь Богові? Невже людина 
вважає обіцянку менш зобов’язальною через те, що вона 
дана Господу? Невже її обітниця має меншу силу тому, що 
не буде винесена на судовий розгляд у залі суду? Чи буде 
людина, котра стверджує про своє спасіння через кров не-
збагненної жертви Ісуса Христа, «обкрадати Бога»? Хіба її 
обіцянка й учинки не зважуються на вазі правосуддя в не-
бесних дворах?

Церква несе відповідальність за обітниці своїх членів. 
Якщо стає очевидним, що якийсь брат нехтує виконанням 
своїх обітниць, необхідно лагідно, але відверто сказати йому 
про це. Якщо він перебуває в таких обставинах, котрі не да-
ють йому змоги виконати свою обітницю, якщо він гідний 
член церкви і має добре серце, то нехай церква виявить до 
нього співчуття і допоможе. У такий спосіб вони можуть по-
долати труднощі й самі отримати благословення. 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 469-476).

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



416 Поради для Церкви

Подячні приношення 
треба відкладати для бідних

У кожній церкві необхідно створити скарбницю для бід-
них, і нехай кожен член церкви приносить Богові подячну 
жертву раз на тиждень або на місяць, як йому зручніше. Це 
приношення свідчитиме про нашу вдячність за дари здо-
ров’я, їжі, зручного одягу. Відповідно до того, як Бог благо-
словив нас усіма цими благами, ми відкладатимемо для бід-
них, страждальців і нужденних. Я особливо хочу звернути 
увагу наших братів на це питання. Пам’ятайте про бідних. 
Відмовтеся від деяких предметів розкоші та навіть зручно-
стей і допоможіть тим, хто може роздобути для себе лише 
наймізерніші їжу й одяг. Роблячи це для них, ви робите це 
для Ісуса в особі Його святих. Він ототожнює Себе зі страж-
денним людством. Не чекайте, доки всі ваші уявні потре-
би будуть задоволені. Не довіряйте своїм почуттям, даючи 
тоді, коли маєте бажання, й утримуючи, коли його немає. 
Давайте регулярно… як вам хотілося б побачити в небесно-
му записі в день Божий. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 150, 151).

Наша власність 
і підтримка Божої справи 

Мені наказано сказати людям, котрі щиро люблять Бога 
й володіють коштами: «Нині настав час вкладати свої кошти 
для підтримки справи Господа. Саме час підтримувати руки 
служителів у їхній самовідданій праці задля спасіння душ. 
Коли в небесних дворах ви зустрінете душі, яких допомогли 
спасти, чи не стане це для вас славною нагородою?» 

Нехай ніхто не утримує свої лепти й нехай ті, що мають 
багато, радіють з того, що можуть збирати собі вічний скарб 
на Небі. Гроші, які ми відмовляємося вкласти в справу Гос-
пода, пропадуть. На них не буде жодних відсотків у небесно-
му банку. 



417

Сьогодні Господь закликає адвентистів сьомого дня в 
кожній місцевості присвятити себе Йому та робити все мож-
ливе, відповідно до своїх обставин, щоб допомагати в Його 
справі. Він бажає, щоб своєю щедрістю в принесенні дарів та 
пожертвувань вони виявили свою вдячність за Його благо-
словення й милість. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 131, 132).
Господь неодноразово показував мені: забезпечення себе 

засобами для задоволення наших земних потреб на час не-
долі суперечить Біблії. Я бачила: якщо святі матимуть удома 
або в полі провіант у час недолі, коли меч, голод і морови-
ця відвідуватимуть землю, він буде забраний від них руками 
насильників та їхні поля пожнуть чужі. Тоді для нас настане 
час покладатися повністю на Бога, і Він підтримає нас. Я ба-
чила, що в цей час хліб та вода будуть нам забезпечені, ми 
не будемо терпіти нужду або голод, адже Бог може накрити 
для нас стіл навіть у пустелі. Якщо буде потрібно, Він пошле 
круків годувати нас, як зробив це для Іллі, або зіллє манну з 
небес, як для ізраїльтян.

Будинки і землі не знадобляться святим у час недолі, бо 
вони будуть змушені тікати від розлюченого натовпу, і в цей 
час їхнє майно більше не зможе слугувати справі істини для 
теперішнього часу. Мені було показано, що Божа воля поля-
гає в тому, аби святі позбулися всякого тягаря до настання 
часу недолі та над жертвою склали завіта з Богом. Якщо вони 
покладуть свою власність на вівтар і щиро питатимуть Бога 
про свій обов’язок, Він навчить їх, коли потрібно буде звіль-
нитися від цих речей. Тому в час недолі вони будуть вільні, 
не обтяжені жодними перешкодами.

(Ранні твори. С. 56, 57).

Дух самозречення 
і жертовності

План спасіння ґрунтується на безмежній жертві Сина 
Божого. Світло Євангелія, що сяє з хреста Христового, 

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



418 Поради для Церкви

 засуджує егоїзм та заохочує до щедрості й благодійності. Не 
слід скаржитися на те, що стає більше закликів давати! Бог у 
Своєму провидінні кличе Свій народ вийти зі своєї обмеже-
ної сфери діяльності й узятися за більші звершення. У цей 
час, коли моральна темрява вкриває світ, необхідні напо-
легливі дії. Світськість і жадібність нищать життєво важливі 
якості Божих дітей. Вони повинні зрозуміти: саме завдяки 
Його милості збільшуються запити щодо їхніх коштів. Бо-
жий ангел ставить доброчинні діла поруч із молитвою. Він 
сказав Корнилію: «Твої молитви й твої милостині згадані 
перед Богом» (Дії 10:4).

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 405).
Практикуйте заощадливість у своїх сім’ях. Багато хто 

плекає ідолів та поклоняється їм. Відкиньте своїх ідолів. 
Облиште свої егоїстичні задоволення. Я благаю вас: не ви-
трачайте кошти на прикрашання своїх будинків, бо це Божі 
гроші і їх знову потребуватимуть. 

Батьки, заради Христа, не використовуйте Господні 
гроші на задоволення ваших дітей. Не навчайте їх гнатися 
за модою й усім показним, аби здобути вплив у світі. Чи це 
спонукатиме їх спасати душі, за які помер Христос? Ні, це 
породжуватиме заздрість, ревнощі, лихі підозри. Ваші діти 
захочуть змагатися з парадністю й марнотратством світу, 
витрачаючи Господні гроші на те, що не є суттєво важливим 
для здоров’я і щастя. 

Не навчайте своїх дітей думати, ніби вашу любов до 
них ви маєте виявляти в потуранні їхнім гордощам, марно-
тратству й любові до хвастощів. Зараз немає часу вигаду-
вати способи витрачання грошей. Використовуйте свою 
винахідливість на те, щоб економити. Замість того щоб за-
довольняти егоїстичні бажання, витрачати гроші на те, що 
руйнує здатність мислити, намагайтеся зрікатися власного 
«я», щоб ви мали що вкласти в справу підняття прапора іс-
тини на нових полях. Інтелект — це талант, використовуйте 
його на те, щоб якнайкраще послужити своїми коштами для 
спасіння душ. 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 450, 451).



419

Хто зрікається свого «я», щоб робити іншим добро, та 
присвячує себе й усе, що має, служінню Христу, той відчу-
ває щастя, якого марно шукає егоїстична людина. Адже наш 
Спаситель сказав: «Так ото й кожний з вас, хто не відречеть-
ся всього свого майна, не може бути Моїм учнем» (Луки 
14:33). Благодійність «не шукає свого» (1 Кор. 13:5). Це плід 
безкорисливої любові й щедрості, які характеризували жит-
тя Христа. Закон Божий у наших серцях приведе наші інте-
реси в підпорядкування високим вічним переконанням.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 397).

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами



Розділ 49

Християнське 
ставлення до бідності 
і страждань

Сьогодні Бог дає людям можливість по-
казати, чи люблять вони своїх ближ-
ніх. Хто щиро любить Бога і свого 

ближнього, той виявляє милість до нужден-
них, страждальців, поранених і помираючих. 
Бог закликає кожного взятися за знехтувану 
ними працю, намагаючись відновити в люд-
стві моральний образ Творця.

(Служіння доброчинності. С. 49).
Праця для ближніх вимагатиме зусиль, 

самозречення й самопожертви. Утім, що зна-
чить наша невелика жертва порівняно з тією 
жертвою, яку Бог приніс за нас у дарі Свого 
Єдинородного Сина? 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 283).



421

Умови успадкування вічного життя ясно й найпростіше 
викладені нашим Спасителем. Поранений і пограбований 
чоловік (див. Луки 10:30-37) представляє тих, хто є об’єктом 
нашої зацікавленості, співчуття й доброчинності. Нехтуючи 
нужденними й нещасними, з якими зіткнулися, ким би вони 
не були, ми не можемо бути впевненими в отриманні вічного 
життя, оскільки не відповідаємо Божим вимогам щодо нас. 
Ми не виявляємо жалості й співчуття до людей, бо вони не 
є нашими рідними або знайомими. Ви стаєте порушниками 
другої великої заповіді, від якої залежать шість останніх за-
повідей. Хто грішить в одному пункті, той винен у всьому. 
Люди, котрі не відкривають свого серця для потреб і страж-
дання ближніх, не відкриють його і для Божих вимог, ви-
кладених у перших чотирьох заповідях Десятислів’я. Ідоли 
претендують на серце й почуття, тому Бог не вшанований і 
не царює безроздільно.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 524).
Немов залізним пером на камені, у сумлінні необхідно 

записати: той, хто не надає значення милості, співчуттю й 
праведності, хто нехтує бідними, не звертає уваги на потре-
би страждальців, не є добрим і люб’язним, той поводиться 
так, що Бог не може співпрацювати з ним в удосконаленні 
його характеру. Культури розуму й серця значно легше до-
сягти тоді, коли ми відчуваємо до ближніх таке ніжне спів-
чуття, що жертвуємо власними благами й перевагами задля 
полегшення їхніх тягарів. Якщо людина здобуває та зберігає 
все, що тільки можливо, для себе, це призводить до зубо-
жіння її душі. Натомість усі якості Христа будуть доступні 
тим, хто виконує призначену їм Богом справу, працюючи 
так, як працював Христос.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 282).
Спаситель не визнає чинів і каст, світських почестей і 

багатства. Для Нього велику цінність становить характер 
та відданість меті. Він не стає на бік сильних й обласканих 
світом. Він, Син живого Бога, схиляється, щоб підняти зане-
палих. За допомогою обітниць і запевнень Він намагається 
придбати для Себе пропащу, помираючу душу. Божі ангели 

Розділ 49. Християнське ставлення до бідності і страждань



422 Поради для Церкви

спостерігають, щоб бачити, хто з Його послідовників ви-
явить ніжну турботу й співчуття. Вони спостерігають, щоб 
бачити, хто з Божого народу виявить любов Ісуса.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 268).
Бог говорить не тільки про вашу щедрість, а й про ра-

дісний вираз обличчя, ваші обнадійливі слова, потиск руки. 
Відвідуючи Господніх стражденних дітей, ви зустрінете тих, 
кого залишила надія, — поверніть їм сонячне світло. Інші 
потребують хліба життя ‒ читайте їм Слово Боже. Ще інші 
страждають від душевної хвороби, якій не допоможе жодний 
земний бальзам та не зцілить лікар, — моліться за таких лю-
дей і приводьте їх до Ісуса. 

 (Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 277).

Наш обов’язок щодо бідних у церкві

Є два класи бідних, які завжди поблизу нас: одні гублять 
себе власною незалежною поведінкою, продовжуючи чини-
ти беззаконня, а другі заради істини опинилися в скрутному 
становищі. Ми повинні любити своїх ближніх, як самих себе, 
і тоді, керуючись мудрістю і здоровим глуздом, правильно 
поводитимемося з обома цими групами. 

Немає жодних запитань щодо бідних із Господніх дітей. 
Їм потрібно допомагати щоразу, коли це буде їм на користь. 

Бог бажає, щоб Його народ відкривав грішним людям, 
що Він не залишив їх на загибель. Потрібно докладати особ-
ливих зусиль, щоб допомагати тим, кого вигнали з дому за 
істину і хто змушений страждати. Дедалі зростатиме потре-
ба у великих відкритих щедрих серцях, у людях, котрі зре-
чуться себе й візьмуться за вирішення справ саме цих душ, 
яких любить Господь. Не можна допускати, щоб потреби 
бідних у Божому народі залишалися незадоволеними. Не-
обхідно знайти спосіб, за допомогою якого вони зможуть 
забезпечити собі прожиття. Декого необхідно буде навчити 
працювати. Особлива допомога необхідна тим, хто важко 
працює, віддаючи всі сили для підтримки своїх сімей. Нам 



423

слід виявляти зацікавленість щодо їхніх справ та допомагати 
їм знайти роботу. Необхідно створити фонд допомоги цим 
достойним бідним сім’ям, які люблять Бога й дотримуються 
Його Заповідей. 

Через різні обставини декотрі з тих, хто любить Бога й 
підкоряється Йому, стають бідними. Одні легковажать, не 
знаючи, як вести домашнє господарство. Інші бідні через 
хворобу й невдачу. Якою б не була причина, вони перебува-
ють у нужді, і допомога таким людям — важливий напрямок 
місіонерської роботи. 

Скрізь, де створюється церква, її члени мають сумлінно 
працювати для нужденних віруючих. Однак вони не повинні 
зупинятися на цьому. Члени Церкви повинні також допома-
гати іншим людям, незалежно від їхньої віри. Завдяки таким 
зусиллям та праці декотрі з них приймуть особливі істини 
для теперішнього часу.

 (Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 269-271).

Як допомогти нужденним

Необхідно уважно, з молитвою обміркувати методи до-
помоги нужденним. Ми повинні шукати мудрості в Бога, бо 
Він знає краще за короткозорих смертних, як піклуватися 
про Своє творіння. Деякі люди нерозважливо жертвують 
кожному, хто просить у них допомоги. У цьому їхня помил-
ка. Намагаючись допомогти нужденним, ми маємо виявляти 
обережність, щоб надати їм правильну допомогу. Декотрі 
в разі надання їм допомоги й далі представлятимуть себе 
особливо нужденними. Вони залишатимуться на утриманні 
доти, доки бачитимуть, що можна на щось розраховувати. 
Приділяючи їм занадто часу й уваги, ми можемо заохочувати 
неробство, безпорадність, марнотратство й нестриманість.

Жертвуючи бідним, ми маємо подумати: «Чи не заохо-
чую я марнотратство? Я допомагаю цим людям чи завдаю їм 
шкоди?» Жодна людина, спроможна заробити собі на життя, 
не має права бути утриманцем. Опікуватися бідними й нуж-

Розділ 49. Християнське ставлення до бідності і страждань



424 Поради для Церкви

денними, а найперше тими, які рідні у вірі, треба призначати 
Божих людей, чоловіків і жінок, котрі володіють проникливі-
стю й мудрістю. Вони мають повідомляти церкві й радитися з 
приводу того, що необхідно робити. 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 277, 278).
Бог не вимагає від наших братів опікуватися кожною 

бідною сім’єю, котра прийме цю вістку. Якби вони це роби-
ли, наші служителі змушені були б відмовилися від праці на 
нових полях, оскільки на це не вистачало б коштів. Багато 
людей стають бідними через брак старанності й ощадливо-
сті, вони не знають, як правильно використовувати кошти. 
Допомога в такому разі може тільки зашкодити. Дехто завж-
ди буде бідним. Навіть якби ці люди мали найсприятливі-
ші умови, це не допомогло б їм. Вони не можуть правильно 
розрахувати свій бюджет та витратять усі одержані кошти, 
скільки б їх не було — багато чи мало. 

Приймаючи вістку, такі люди вважають, що мають право 
на допомогу своїх заможніших братів; якщо ж їхні сподіван-
ня не справджуються, вони скаржаться на Церкву та звину-
вачують братів у тому, що вони не живуть за своєю вірою. 
Хто має страждати в такому разі? Чи повинна Божа справа 
виснажуватися, а скарбниця в різних місцях вичерпуватися 
задля опікування цими великими сім’ями бідних? Переваж-
но вони не зазнаватимуть більшої нужди після прийняття 
суботи, ніж зазнавали до цього. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 272, 273). 
Бог допускає, щоб у кожній церкві перебували Його 

бідні. Вони завжди мають бути серед нас, і Господь покла-
дає на членів кожної церкви особисту відповідальність за 
опікування ними. Ми не повинні перекладати свою відпо-
відальність на інших. До людей, котрі перебувають поруч 
із нами, ми повинні виявляти такі самі любов і співчуття, 
які виявив би Христос, якби був на нашому місці. У такий 
спосіб ми маємо навчатися, аби приготуватися працювати 
так, як Христос. 

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 272).



425

Турбота про сиріт

Серед тих, чиї потреби вимагають нашої уваги, вдови й 
сироти більше за інших мають право на наше ніжне співчут-
тя. Вони — об’єкт особливої турботи Господа. Вони переда-
ні християнам під опікування для Бога. «Чиста й непорочна 
побожність перед Богом і Отцем ‒ це відвідувати сиріт і вдів 
у їхньому горі, зберігати себе чистим від світу» (Якова 1:27).

Жоден батько, який помер у вірі, покладаючись на вічну 
Божу обітницю, залишив своїх улюблених у повній впевне-
ності, що Господь подбає про них. І яким же чином Господь 
забезпечує цих людей, котрі зазнали втрати? Він не звершує 
чуда, посилаючи манну з неба. Він не посилає воронів при-
нести їм їжу, натомість здійснює чудо з людськими серцями, 
усуваючи з душі егоїзм та відкриваючи джерела щедрості. 
Бог випробовує любов тих, які називають себе Його послі-
довниками, віддаючи на їхню милість людей, котрі стражда-
ють і зазнали важкої втрати. 

Нехай ті, хто має Божу любов, відкриють свої серця й 
оселі для прийняття цих дітей. Піклуватися про сиріт у вели-
ких установах не найкращий метод. Якщо сироти не мають 
родичів, здатних забезпечувати їх, тоді членам наших церков 
треба або усиновити цих малюків, прийнявши до своїх сімей, 
або забезпечити їм хороше проживання в інших сім’ях. 

Христос дивиться на цих дітей з особливим милосер-
дям, і нехтування ними образливе для Нього. Кожний учи-
нок доброти щодо них в Ім’я Ісуса Він приймає як здійсне-
ний для Нього.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 281).

Розділ 49. Християнське ставлення до бідності і страждань



Розділ 50

Християни всього світу 
стають одне в Христі

[Більша частина порад цього розділу була дана сес-
трою Уайт на зібранні працівників з різних країн, 
представників різних мов та звичаїв. Деякі з них 
помилково вважали, що поради, дані Господом 
Своєму народові через місіс Е. Г. Уайт, стосувалися 
лише тієї нації, до якої належала сама Еллен Уайт 
(прим. опікунів спадщини Уайт)].

Якби ми прийшли до Христа з такою 
простотою, з якою дитина приходить 
до своїх земних батьків, і попроси-

ли обіцяне Ним, віруючи, що отримаємо, то 
одержали б це. Якби всі ми виявляли віру, 
яку мали б виявляти, то були б благословенні 
на наших зібраннях значно більшою мірою 
Духа Божого, ніж отримували досі. Я рада, 
що маємо ще кілька днів для наших зустрі-
чей. Тепер постає запитання: чи прийдемо 
ми до джерела та чи будемо пити? Чи вчителі



427

істини покажуть приклад? Якщо ми повіримо Йому на Слово, 
Бог здійснить велике для нас. О, якби ми могли побачити тут 
загальне впокорення серця перед Богом!

Відколи почалися ці зібрання, я відчувала спонукання 
особливим чином зупинитися на питанні любові й віри. 
Саме тому, що ви потребуєте цього свідчення. Деякі з пра-
цівників на цих місіонерських полях казали: «Ви не розу-
мієте французів, ви не розумієте німців. До них необхідний 
саме такий підхід».

Однак я запитаю: «Хіба Бог не розуміє їх? Хіба не Він 
дає Своїм слугам вістку для народу? Йому відомо, чого саме 
вони потребують. І якщо вістка до народу приходить безпо-
середньо від Нього через Його слуг, вона зробить ту справу, 
заради якої була послана. Вона зробить усіх одним у Христі. 
І хоч, безперечно, декотрі є французами, інші — німцями, а 
ще інші — американцями, вони так само безперечно будуть 
подібними до Христа.

Юдейський храм був споруджений з обтесаних каменів, 
видобутих у горах, але перш ніж потрапити до Єрусалима, 
кожен камінь був приготовлений для свого місця в храмі: 
обтесаний, відшліфований та випробуваний. І коли всі каме-
ні були доставлені на місце спорудження, будівництво звер-
шували без стуку сокири й молотка. Ця будівля символізує 
собою Божий духовний храм, що складається з матеріалу, 
зібраного з усіх націй, племен і народів; з усіх верств — знат-
них і простих, багатих і бідних, учених і неосвічених. Вони 
не мертвий матеріал, який підлягає обробці молотком та 
різцем. Вони є живими каменями, істиною видобутими зі 
світу. І Великий Будівничий, Господь храму, зараз витесує та 
шліфує їх, роблячи придатними для належних місць у духов-
ному храмі. Коли завершиться будівництво, цей храм буде 
досконалим у кожній його частині, викликаючи захоплення 
ангелів і людей, бо його Будівничим і Творцем є Бог. 

Нехай ніхто не думає, що він не потребує жодного уда-
ру молотка. Немає такої людини або такої нації, які були б 
досконалі в кожній звичці, думці. Усі мають навчатися одне 
від одного. Тому Бог хоче змішати різні національності, щоб 

Розділ 50. Християни всього світу стають одне в Христі



428 Поради для Церкви

вони були єдині в судженнях і намірах. Тоді буде явлений 
приклад такої єдності, яка є в Христі.

Я побоювалася приїхати до цієї країни, оскільки чула, 
як багато людей говорило, що різні національності в Європі 
специфічні й потребують певного підходу. Однак Божа муд-
рість обіцяна тим, хто відчуває в ній потребу і просить про 
неї. Бог може привести людей до прийняття істини. Нехай 
Господь заволодіє розумом людини та нехай він буде в Його 
руках, як глина в руках гончаря. Тоді відмінності зникнуть. 

Дивіться на Ісуса, брати, наслідуйте Його манери й дух, 
і ви не матимете труднощів у пошуках доступу до цих людей 
різних класів. Ми маємо не шість і не п’ять зразків, які нам 
необхідно наслідувати, а тільки один ‒ Ісус Христос. Якщо 
італійські, французькі й німецькі брати намагатимуться 
уподібнитися до Нього, їхні стопи стануть на тій самій під-
валині істини. Той самий Дух, який є в одному, перебува-
тиме в іншому, ‒ Христос у них, надія слави! Я попереджаю 
вас, брати і сестри, не споруджуйте стіну розділення між 
різними національностями. Навпаки, намагайтеся зруйну-
вати її там, де вона є. Ми повинні прагнути привести всіх до 
гармонії, яка в Ісусі, працюючи для однієї мети — спасіння 
наших ближніх. 

Чи вхопитеся ви, мої брати-служителі, за рясні Божі 
обітниці? Чи усунете своє «я» з-перед очей та чи дозволите 
з’явитися Ісусові? Ваше «я» має померти, перш ніж Бог змо-
же діяти через вас. Я відчуваю тривогу, бачачи, як то тут, то 
там, то в одному, то в іншому виявляється «я». Кажу вам в 
Ім’я Ісуса з Назарета: ваша воля має померти, вона повинна 
стати Божою волею. Він бажає переплавити й очистити вас 
від усякої скверни. Для вас має бути звершена велика пра-
ця, перш ніж ви зможете наповнитися Божою силою. Я бла-
гаю вас наблизитися до Нього, щоб перш ніж закінчаться ці 
зібрання, ви могли усвідомити Його багате благословення. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 179-182).



429

Ставлення Ісуса до національності

Христос не визнавав жодної національної, класової чи 
релігійної відмінності. Книжники й фарисеї хотіли перетво-
рити всі небесні дари на національну власність, виключивши 
решту Божої сім’ї у світі. Однак Христос прийшов зруйну-
вати будь-яку стіну розділення. Він прийшов показати, що 
Його дар милості й любові так само безмежний, як повітря, 
світло або потоки дощу, які освіжають землю.

Св оїм життям Христос заснував таку релігію, у якій не-
має місця для каст, релігію, у якій юдеї і язичники, вільні і 
раби об’єднані в братстві та рівні перед Богом. У Своїх діях 
Христос не керувався політичними міркуваннями. Він не ро-
бив різниці між ближніми й далекими, друзями й ворогами. 
Його серце було звернене до душ, спраглих води життя.

Ісус не минав жодної людини як не вартої Його уваги, 
натомість намагався застосовувати цілющий засіб до кожної 
душі. У якому б товаристві не перебував, Він викладав людям 
урок, відповідний до часу й обставин. Усяка неповага й об-
раза, заподіяна людиною людині, робила Його лише більш 
свідомим їхньої потреби в Його Божественно-людському 
співчутті. Господь намагався вселити націю в найбільш грубі 
й безперспективні серця, запевняючи, що вони можуть ста-
ти бездоганними й невинними та придбати такий характер, 
який зробить їх дітьми Божими.

(Свідчення для Церкви, Т. 9. С. 190, 191).
Якщо Божі діти єдині в Христі, то як Йому дивитися на касти, 

на відмінності в суспільстві, відчуження між людьми через колір 
шкіри, расу, становище, багатство, походження або здобутки? 
Таємниця єдності полягає в рівності віруючих у Христі.

(Review and Herald. 22 грудня 1891 року). 

Приклад досягнення єдності

У минулому, коли віруючих у скорий Прихід Христа було 
дуже мало, група шанувальників суботи в Топшемі, штат 

Розділ 50. Християни всього світу стають одне в Христі



430 Поради для Церкви

Мен, збиралася для богослужіння у великій кухні в будинку 
брата Стокбриджа Хауленда. Одного суботнього ранку брат 
Хауленд був відсутній. Ми були здивовані, тому що він завж-
ди був такий пунктуальний. Незабаром він увійшов, його об-
личчя сяяло від Божої слави. «Брати, ‒ сказав він, ‒ я зрозу-
мів. Я зрозумів, що ми можемо обрати такий метод дій, успіх 
якого гарантований у Божому Слові: “Роблячи так, ніколи не 
спіткнетеся” [2 Петра 1:10]. Я хочу розповісти вам про це». 

Потім Стокбридж розповів: він помітив, що один брат, 
бідний рибалка, думав, ніби до нього не ставляться з належ-
ною повагою і брат Хауленд та інші вважали себе вищими за 
нього. Це була неправда, але він вважав, що це так, і протягом 
кількох тижнів не відвідував зібрання. Тому брат Хауленд пі-
шов до нього додому, схилився перед ним на коліна і сказав: 
«Брате мій, пробач мені. Що я зробив не так?» Чоловік узяв 
його за руку і спробував підвести з колін. «Ні, ‒ сказав брат 
Хауленд, ‒ що ти маєш проти мене?» «Я нічого не маю проти 
тебе». «Але ж має щось бути, ‒ наполягав брат Хауленд, ‒ бо 
раніше ми розмовляли один з одним, а тепер ти зовсім не роз-
мовляєш зі мною, і я хочу дізнатися, у чому справа». 

«Підіймися, брате Хауленд», ‒ сказав він. «Ні, ‒ відпо-
вів брат Хауленд, ‒ я не встану». «Тоді я повинен стати на 
коліна», ‒ сказав рибалка і, ставши на коліна, визнав, як 
по-дитячому поводився та як багато плекав лихих підозр. 
«А тепер, ‒ сказав він, ‒ я відкину все це». 

Коли брат Хауленд розповідав цю історію, його обличчя 
сяяло Господньою славою. І щойно він закінчив свою розпо-
відь, увійшли рибалка та його сім’я і ми мали чудове зібрання. 

Припустімо, що хтось із нас зробить так, як брат Хауленд. 
Якщо хтось із наших братів підозрює нас у чомусь недобро-
му, ми повинні піти до нього і сказати: «Вибач мені, якщо я 
якимось чином заподіяв тобі зло». Так ми проженемо морок 
сатани та звільнимо наших братів від їхніх спокус. Не дозво-
ляйте, аби щось ставало між вами й вашими братами. Якщо 
є те, чим ви можете пожертвувати, щоб прибрати сміття 
підозр, зробіть це. Бог хоче, щоб ми по-братерськи любили 
одне одного. Він бажає, щоб ми були співчутливі й люб’язні. 



431

Господь хоче, аби ми навчалися вірити в те, що наші брати 
люблять нас і Христос любить нас. Любов породжує любов. 

Чи сподіваємося ми зустрітися з нашими братами на 
Небі? Якщо можемо жити з ними в мирі й злагоді тут, то змо-
жемо жити з ними і там. Проте як зможемо жити з ними на 
Небі, якщо не можемо жити з ними тут без постійних супе-
речок і сварок? Люди, поведінка котрих викликає розділення 
з їхніми братами та спричиняє розбрат і чвари, потребують 
ґрунтовного навернення. Наші серця мають бути пом’якшені 
й упокорені любов’ю Христа. Нам необхідно плекати Його 
любов, яку Він явив, помираючи за нас на Голгофському 
хресті. Ми потребуємо дедалі більшого зближення з нашим 
Спасителем. Ми повинні багато молитися й навчитися ви-
являти віру. Нам необхідно мати ніжне серце, бути більш 
співчутливими й люб’язними. Ми переходимо через цей світ 
тільки раз. Постараймося ж жити так, щоб люди, з якими ми 
спілкуємося, побачили в нас характер Христа! 

Наші жорстокі серця повинні бути впокорені. Нам треба 
об’єднатися в досконалій єдності й усвідомити, що ми куп-
лені кров’ю Ісуса Христа з Назарета. Нехай кожен скаже: 
«Він віддав Своє життя заради мене й бажає, щоб я, прохо-
дячи цим світом, являв любов, яку явив Він, віддавши Себе 
за мене». Христос поніс наші гріхи у Своєму тілі на хресті, 
щоб Бог міг бути справедливим і водночас виправдати тих, 
хто вірить у Нього. Життя, вічне життя є для всіх, хто під-
кориться Христу.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 191-193).

Сила в єдності

Ревно боріться за єдність. Моліться про неї, працюйте 
заради неї. Вона принесе духовне здоров’я, піднесеність дум-
ки, благородство характеру, прагнення до небесних реалій, 
здатність перемагати егоїзм та злі підозри й допоможе бути 
більше, ніж переможцями через Того, Хто полюбив вас і ви-
дав Себе за вас. Розіпніть своє «я», вважайте інших кращими 

Розділ 50. Християни всього світу стають одне в Христі



432 Поради для Церкви

за себе. Так ви досягнете єдності з Христом. Перед Усесвітом, 
перед Церквою і світом ви пронесете безпомилкове свідчен-
ня того, що ви ‒ Божі сини й дочки. Господь прославиться 
через показаний вами приклад.

Світові необхідно побачити, як перед ним звершуєть-
ся чудо, що зв’язує серця Божого народу в християнській 
любові. Йому необхідно побачити народ Господа, котрий у 
Христі  перебуває разом на Небесах. Чи не представите ви у 
своєму житті свідчення того, що може зробити Божа істина 
для тих, хто любить Його і служить Йому? Господу відо-
мо, ким ви можете бути. Він знає, що може зробити для вас 
Божественна благодать, якщо ви станете учасниками Боже-
ственної природи.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 188).
«Благаю вас, брати, Ім’ям Господа нашого Ісуса Христа, 

щоб ви всі говорили те саме, щоб не було між вами поділу, 
але щоб ви були поєднані однаковим розумінням і однією 
думкою» (1 Кор. 1:10). 

У єдності — сила, у розділенні — слабість. Коли віруючі 
в істину для теперішнього часу об’єднані, вони мають сер-
йозний вплив. Сатана добре розуміє це. Ще ніколи він не 
був налаштований рішучіше, ніж зараз, щоб позбавити Божу 
істину її ефективності, викликаючи образи й розбрат серед 
Господнього народу.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 236).



Розділ 51

Молитовне зібрання

Молитовні зібрання мають бути най-
цікавішими зібраннями, але часто 
вони погано організовані. Багато 

людей приходить на проповідь, але не звер-
тає уваги на молитовне зібрання. Тут знову -
таки потрібно подумати. У Бога потрібно шу-
кати мудрості і проводити зібрання так, щоб 
вони були цікавими й привабливими. Люди 
жадають хліба життя. Якщо вони знайдуть 
цей хліб на молитовному зібранні, то підуть 
туди, щоб отримати його. 

Довгі нудні розмови й молитви ніде не-
доречні, особливо на загальних зібраннях. 
Рішучим людям, котрі завжди готові гово-
рити, дозволяють витіснити свідчення бояз-
ких і сором’язливих. Найбільш несерйозні 
люди зазвичай найбільше й говорять. Вони 
моляться довго й завчено, стомлюючи слуха-
чів — як ангелів, так і людей. Наші молитви 
мають бути короткими й по суті. Якщо хтось 
має довгі втомливі прохання, нехай вони 



434 Поради для Церкви

будуть залишені для їхньої кімнати. Впустіть Духа Божого у 
свої серця, і Він вимете звідти всякий сухий формалізм. 

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 70, 71). 

Публічна молитва 
не повинна бути довгою

Христос прищеплював Своїм учням думку про те, що 
їхні молитви мають бути короткими, висловлюючи саме те, 
що хоче сказати прохач, і не більше. Ісус указував на три-
валість і зміст молитов, у яких учні висловлюють свої ба-
жання про земні й духовні благословення та подяку за них. 
Який далекосяжний і всебічний цей зразок молитви! Вона 
охоплює фактичні потреби всіх. Для будь-якої звичайної 
молитви достатньо однієї-двох хвилин. Трапляється, що 
молитва особливим чином продиктована Духом Божим, 
коли благання висловлені в Дусі. Знеможена душа мучить-
ся і стогне, шукаючи Бога. Дух бореться, як боровся Яків, і 
не заспокоюється, доки не відчує особливих проявів Божої 
сили. Саме цього бажає Господь. 

Проте багато хто виголошує молитву сухо, у мораліза-
торській манері. Такі моляться до людей, а не до Бога. Якби 
вони молилися до Бога і справді розуміли, що роблять, то 
були б стривожені власною зухвалістю, бо читають лекцію 
Господу у формі молитви, ніби Творцеві Всесвіту потрібна 
спеціальна інформація про те, що відбувається у світі. Усі 
такі молитви схожі на дзвінку мідь або гучний кимвал. На 
Небі їх не беруть до уваги. Ці молитви втомлюють і Божих 
ангелів, і смертних, змушених вислуховувати їх.

Ісуса часто можна було застати за молитвою. Він виру-
шав до безлюдних гаїв або в гори, щоб висловлювати Свої 
прохання Отцю. Коли денні справи й турботи закінчувалися 
і втомлені йшли відпочивати, Ісус присвячував час молит-
ві. Ми не бажаємо позбавити людей прагнення молитися, бо 
зауважується надто мало молитов і пильнування. Ще менше 
моляться і духом, і розумом. Ревна дієва молитва завжди до-



435

речна й ніколи не втомлює. Така молитва зацікавить і відсві-
жить усіх, хто любить проводити час у молитві. 

Люди нехтують таємною молитвою, саме тому бага-
то хто, зібравшись для поклоніння Богові, виголошує такі 
довгі, нудні, єретичні молитви. Своїми молитвами вони 
надолужують тиждень нехтування обов’язками, молячись 
знову і знову, сподіваючись компенсувати свою недбалість 
та заспокоїти власне сумління, яке докоряє їм і мучить їх. 
Такі люди розраховують заслужити молитвами Божу ми-
лість. Однак часто подібні молитви зводять уми слухачів до 
низького рівня таких молільників, і ці слухачі опиняються 
в духовній темряві. Якби християни засвоїли вчення Хрис-
та про пильнування й молитву, вони були б розумнішими у 
своєму поклонінні Богові.

(Свідчення для Церкви. Т. 2. С. 581, 582).

Більше хвали в молитві

«Все, що дихає, — хай Господа хвалить!» Чи розмірко-
вував хтось із вас належним чином про те, скільки ми маємо 
причин бути вдячними Богові? Чи пам’ятаємо ми, що мило-
сердя Господа нове кожного ранку й Він завжди вірний? Чи 
усвідомлюємо нашу залежність від Нього та чи висловлює-
мо Йому подяку за всі Його благодіяння? Навпаки, ми надто 
час то забуваємо, що «все добре, що нам дане, і кожний до-
сконалий дар походить згори, сходить від Отця світла».

 Як часто люди, котрі насолоджуються здоров’ям, забу-
вають про дивовижні милості, що зливаються на них день у 
день, з року в рік. Вони не віддають Богові належної хвали 
за всі Його благодіяння. Та коли приходить хвороба, тоді 
згадують про Бога. Сильне бажання одужати спонукує їх до 
ревної молитви, і це правильно. Бог — наше пристановище 
й у хворобі, і в здоров’ї. Проте багато хто не залишає Йому 
всі свої проблеми; власною тривогою за себе вони сприяють 
своїм слабкості і хворобі. Якби ці люди перестали нарікати 
й піднялися над депресією та зневірою, їхнє одужання було 

Розділ 51. Молитовне зібрання



436 Поради для Церкви

би більш певним. Їм слід із вдячністю пам’ятати про те, як 
довго вони насолоджувалися благословенням здоров’я, і, 
якщо цей дорогоцінний дар повернеться до них, вони не 
повинні забувати, що мають нові зобов’язання перед своїм 
Творцем. Коли десять прокажених зцілилися, тільки один 
повернувся до Ісуса й віддав Йому славу. Не будемо ж упо-
дібнюватися до дев’ятьох невдячних, серця яких не були 
зворушені Божою милістю. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 315).
Звичка роздумувати про передбачувані лиха не мудра 

й не християнська. Роблячи так, ми втрачаємо можливість 
насолоджуватися благословеннями та розумно використо-
вувати теперішні можливості. Господь вимагає, щоб ми 
виконували обов’язки сьогоднішнього дня, зносячи його 
випробування. Сьогодні повинні пильнувати, щоб не грі-
шити ані словом, ані ділом. Сьогодні маємо прославляти й 
шанувати Бога. Сьогодні виявляючи живу віру, ми повинні 
перемагати ворога. Сьогодні нам слід шукати Бога, твердо 
вирішивши, що не заспокоїмося, доки Він не перебуватиме 
з нами. Нам необхідно пильнувати, працювати й молитися 
так, ніби це останній дарований нам день. Яким же ревним 
тоді було б наше життя! Як старанно ми б наслідували Ісуса 
в усіх наших словах і вчинках. 

Зацікавленість Бога в дрібницях

Далеко не всі належно оцінюють або використовують 
дорогоцінну перевагу молитви. Нам треба йти до Ісуса та 
розповісти Йому про всі наші потреби. Ми можемо принести 
Йому наші як незначні турботи й труднощі, так і великі біди. 
Що б не турбувало й не тривожило нас, ми повинні нести це 
Господу в молитві. Коли зрозуміємо, що потребуємо присут-
ності Христа на кожному кроці, у сатани залишиться мало 
можливостей нав’язувати спокуси. Його продуманий метод 
полягає в тому, щоб тримати нас якомога далі від нашого 
найкращого, найспівчутливішого Друга. Нам не слід нікого 



437

робити своїм повіреним, окрім Ісуса. З Ним ми можемо без-
печно говорити про все, що в нас на серці. 

Брати і сестри, збираючись для спільних богослужінь, 
вірте, що Ісус зустрічається з вами, вірте, що Він бажає бла-
гословити вас. Відведіть свій погляд від самих себе, дивіться 
на Ісуса, говоріть про Його незрівнянну любов. Спогляда-
ючи Його, ви змінюватиметеся на Його подобу. Моліться 
коротко, по суті. Не виголошуйте у своїх довгих молитвах 
проповіді Господу. Просіть хліба життя, як голодна дитина 
просить хліба у свого земного батька. Бог подасть нам усі 
необхідні благословення, якщо ми проситимемо Його про 
це з вірою й у простоті.

Молитва — найсвятіша вправа для душі. Вона має бути 
щирою, смиренною й полум’яною. Це бажання оновленого 
серця, висловлені в присутності Святого Бога. Коли прохач 
відчуває, що перебуває в присутності Бога, він забуде про 
своє «я». У нього не буде бажання хизуватися людським та-
лантом. Його прагненням буде не догоджати слухові людей, 
а отримати благословення, якого палко бажає душа. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 200, 201).
Як на спільному богослужінні, так і в особистій молитві 

ми маємо перевагу стати на коліна перед Богом, підносячи 
до Нього свої прохання. Ісус, наш Приклад, «упав на колі-
на й молився» (Луки 22:41). Про Його учнів сказано, що й 
вони, «схиливши коліна, молилися» (Дії 9:40; 20:36; 21:5). 
Павло проголошував: «Для цього я схиляю свої коліна пе-
ред Отцем Господа нашого Ісуса Христа» (Ефес. 3:14). Ездра 
 схиляв коліна, визнаючи перед Богом гріхи Ізраїлю (Ездри 
9:5).  Даниїл у «три усталені порі на день… падав на свої колі-
на, і молився та славив свого Бога» (Дан. 6:11). 

(Служителі Євангелія. С. 178). 

Розділ 51. Молитовне зібрання



Розділ 52

Хрещення

Обряди хрещення й Вечері Господньої — 
це два монументальних стовпи, один з 
яких перебуває зовні, а другий — усе-

редині Церкви. На цих обрядах Христос на-
креслив Ім’я істинного Бога.

Ісус зробив хрещення знаком входження 
в Його духовне Царство. Він поставив його 
певною умовою, з якою повинні погодити-
ся всі, хто бажає, щоб їх визнавали як таких, 
котрі перебувають під владою Отця, Сина і 
Святого Духа. Перш ніж людина знайде при-
становище в Церкві, перш ніж вона пересту-
пить поріг Божого духовного Царства, вона 
має отримати печать Божественного імені: 
«Господь — праведність наша» (Єрем. 23:6). 

Хрещення — найурочистіше відречення від 
світу. Люди, котрі хрестяться в триєди не Ім’я 
Отця, Сина і Святого Духа від  самого початку 
свого християнського життя, публіч но заяв-
ляють, що залишили служіння  сатані й ста-
ли членами царської сім’ї, дітьми Небесного



439

Царя. Вони підкорилися повелінню: «Вийдіть з-поміж них і 
відділіться… і до нечистого не доторкайтеся». І для них вико-
нується обітниця: «Я прийму вас, і буду для вас Отцем, а ви 
будете для Мене синами й дочками, ‒ каже Господь Вседер-
житель!» (2 Кор. 6:17, 18).

Урочисті зобов’язання, які ми беремо на себе при хре-
щенні, охоплюють багато чого. В Ім’я Отця, Сина і Святого 
Духа ми поховані на подобу смерті Христової й підняті на 
подобу Його воскресіння, щоб жити новим життям. Наше 
життя має бути пов’язане із життям Христа. Відтепер вірую-
чий повинен пам’ятати, що він посвячений Богові, Христу і 
Святому Духові. Усім світським міркуванням він має надати 
другорядне місце  порівняно з цими новими стосунками. Він 
не житиме більше безтурботним, байдужим життям. Вірую-
чий уклав завіт з Богом і помер для світу. Він повинен жити 
для Господа, використовувати для Нього всі довірені йому 
здібності, ніколи не забуваючи: на ньому стоїть Божа печать, 
що він підданий Царства Христа й учасник Божественної 
природи. Він має підкорити Богові все, що має і ким є, вико-
ристовуючи всі свої дари на славу Його Імені.

Кандидати мають бути 
ґрунтовно підготовлені

Кандидатів до хрещення необхідно більш ґрунтовно го-
тувати. Вони потребують більш сумлінного навчання, ніж 
зазвичай отримуваного. Віруючим, котрі нещодавно при-
йшли до істини, потрібно роз’яснювати принципи хрис-
тиянського життя. Ніхто не може покладатися на своє ви-
знання віри як на доказ того, що він має спасенний зв’язок 
із Христом. Ми повинні не тільки говорити: «Я вірю», а й 
жити відповідно до істини. Тільки узгоджуючи свої слова, 
поведінку й характер з волею Бога, ми підтверджуємо свій 
зв’язок із Ним. Щойно людина зрікається гріха (тобто по-
рушення Закону), її життя приводиться у відповідність із 
Законом, в абсолютний послух йому. Це дія Святого Духа. 

Розділ 52. Хрещення



440 Поради для Церкви

Світло уважно досліджуваного Слова, голос сумління, ста-
рання Духа викликають у серці істинну любов до Христа, 
Котрий віддав Себе як досконалу жертву, щоб повністю 
викупити людину: тіло, душу і дух. Любов виявляє себе в 
послуху. Між тими, хто любить Бога й дотримується Його 
заповідей, і тими, хто не любить Його та нехтує Його вказів-
ками, виявиться ясна, чітка відмінність.

Сатана хоче, щоб ніхто не усвідомлював необхідності 
повного підкорення Богу. Коли душа не впокорюється, гріх 
не буде залишений; бажання і пристрасті борються за пану-
вання; спокуси бентежать сумління й істинного навернення 
не відбувається. Якби всі усвідомлювали боротьбу, яку кож-
на душа повинна вести із сатанинськими силами, котрі нама-
гаються впіймати в тенета, спокусити й обманути, то напо-
легливіше працювали б заради незрілих у вірі.

Підготовка дітей до хрещення

Батькам, діти котрих бажають прийняти хрещення, по-
трібно здійснити справу як самоаналізу, так і сумлінної на-
станови своїх дітей. Хрещення — це найсвященніший і най-
важливіший обряд, тому необхідно повністю зрозуміти його 
значення. Хрещення означає покаяння в гріхах і початок 
нового життя в Христі Ісусі. Тут не повинно бути недореч-
ного поспіху в прийнятті обряду. Нехай як батьки, так і діти 
зважать усі обставини. Погоджуючись на хрещення своїх ді-
тей, батьки дають святу обітницю самим собі бути вірними 
управителями дітей, наставляти їх у формуванні характеру. 
Вони обіцяють виявляти особливу зацікавленість у тому, 
щоб оберігати цих ягнят отари, щоб вони не зганьбили віру, 
яку сповідують.

Дітям необхідно давати духовні настанови з раннього 
дитинства. Це треба робити з духом не засудження, а любові 
й доброзичливості. Матерям необхідно невпинно пильнува-
ти, аби спокуса не прийшла до дітей у такий спосіб, що вони 
не зможуть її розпізнати. Батьки повинні оберігати своїх ді-



441

тей за допомогою мудрих, приємних настанов. Як найкращі 
друзі цих недосвідчених створінь, вони мають допомагати 
їм перемагати, адже бути переможцями означає для них усе. 
Батьки повинні розуміти, що їхні дорогі діти, котрі прагнуть 
чинити правильно, — молодші члени Господньої сім’ї, і бать-
кам треба бути вкрай зацікавленими в тому, щоб допомагати 
дітям вирівнювати стежки на царському шляху послуху. З 
ніжною зацікавленістю батькові й матері необхідно з дня на 
день навчати синів і дочок, що означає бути Божими дітьми 
та підкоряти волю на послух Йому. Навчайте їх, що послух 
Богові передбачає послух батькам. Це має бути щоденною, 
щогодинної працею. 

Батьки, пильнуйте. Пильнуйте, моліться і робіть ваших 
дітей своїми товаришами. 

Коли приходить найщасливіший період у житті дітей, 
коли вони всім серцем люблять Ісуса та бажають прийняти 
хрещення, поведіться з ними чесно. Перш ніж вони приймуть 
обряд, запитайте їх, чи буде головною метою їхнього життя 
праця для Бога. Потім розкажіть їм, з чого треба починати. 
Саме перші уроки мають велике значення. Простими слова-
ми навчайте дітей, як здійснювати своє перше служіння Бо-
гові. Зробіть це якомога зрозуміліше. Поясніть, що означає 
віддати себе Господу й чинити згідно з веліннями Його Сло-
ва, приймаючи поради батьків-християн. 

Після сумлінної праці, якщо ви задоволені тим, як ваші 
діти розуміють значення навернення та хрещення і що вони 
воістину навернені, нехай вони будуть охрещені. Однак я 
повторюю: насамперед приготуйтеся стати вірними пастиря-
ми, котрі провадять їхні недосвідчені ніжки вузьким шляхом 
послуху. Господь має діяти через батьків, щоб вони подава-
ли своїм дітям правильний приклад у любові, ввічливості, 
християнській покорі та повній віддачі себе Христу. Якщо 
ви даєте згоду на хрещення ваших дітей, а потім залишає-
те їх чинити за їхнім бажанням та не відчуваєте особливого 
обов’язку зберігати їхні стопи на прямий стежці, тоді самі 
будете відповідальними, якщо вони втратять віру, мужність 
й інтерес до істини. 

Розділ 52. Хрещення



442 Поради для Церкви

Кандидатам, які досягли зрілості, треба розуміти свої 
обов’язки краще, ніж молодшим; але пастор церкви має 
обов’язок потрудитися для цих душ. Чи є в них гріховні 
звички та звичаї? Обов’язок пастора полягає в тому, щоб 
проводити особливі зустрічі з ними. Влаштовуйте для них 
біблійні читання, розмовляйте й моліться з ними та ясно ви-
кладайте Божі вимоги щодо них. Прочитайте їм, чого навчає 
Біблія про навернення. Покажіть, що є плодом навернення, 
доказом їхньої любові до Господа. Покажіть їм, що справжнє 
навернення ‒ це зміна в серці, думках і намірах. Необхідно 
позбутися поганих звичок, відкинути такі гріхи, як лихо-
слів’я, заздрість, непослух. Треба провадити війну з кожною 
поганою рисою характеру. І тоді віруючий зможе усвідомле-
но застосувати до себе обітницю: «Просіть ‒ і дасться вам» 
(Матв. 7:7).

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 91-99).



Розділ 53

Вечеря Господня 

Символи дому Господнього прості й 
зрозумілі, а представлені ними істини 
мають для нас найглибше значення.

(Євангелізм. С. 273).
Христос стояв на межі двох завітів та двох 

їхніх великих свят. Як непорочний Агнець 
Божий, Він був готовий принести Себе в жер-
тву за гріх і в такий спосіб покласти край сис-
темі символів і церемоній, яка протягом чо-
тирьох тисяч років указувала на Його смерть. 
Коли Він останнього разу споживав Пасху з 
учнями, то встановив замість неї служіння 
на спомин про Свою велику жертву. Націо-
нальне юдейське свято повинно було відійти 
назавжди. Відтоді всі послідовники Христа в 
усіх країнах і в усі віки мали виконувати вста-
новлене Ним служіння.

Пасха була встановлена на згадку про 
 визволення Ізраїлю з єгипетської неволі. Тоді 
Бог визначив, щоб з року в рік, коли діти за-
пи туватимуть про значення цієї постанови, 



444 Поради для Церкви

батьки знову і знову розповідали її історію. Так це чудове 
визволення мало зберігатися в пам’яті всіх ізраїльтян. По-
станова про Господню Вечерю була дана на спомин про 
велике звільнення, здобуте смертю Христа. Цієї постанови 
треба дотримуватися, аж поки Він прийде вдруге в силі та 
славі. Вона допомагає зберігати в нашій свідомості Його ве-
ликий подвиг задля нас. 

Приклад Христа забороняє не допускати когось до Вече-
рі Господньої. Правдою є й те, що відвертий гріх не допускає 
винного до участі в цьому обряді. Цього навчає Святий Дух 
(див. 1 Кор. 5:11). Проте в усіх інших випадках ніхто не має 
права виносити рішення щодо цього питання. Бог не дору-
чив людям вирішувати, хто братиме участь у Вечері. Бо хто 
здатний читати серце? Хто спроможний відрізнити кукіль 
від пшениці? «Тож нехай людина випробовує себе і так хай 
їсть хліб та п’є з чаші. Так що, хто їстиме цей хліб і питиме 
Господню чашу недостойно, буде винний супроти тіла й кро-
ві Господньої! Бо хто недостойно їсть і п’є, не розрізняючи 
Господнє тіло, той на осуд їсть і п’є» (1 Кор. 11:27-29). 

Ніхто не повинен відмовлятися від участі у Вечері че-
рез те, що на зібранні можуть бути недостойні особи. Кожен 
учень Христа покликаний відкрито взяти участь у Господ-
ній Вечері й у такий спосіб засвідчити, що приймає Ісуса як 
особистого Спасителя.

Розділяючи з учнями хліб і вино, Христос урочисто 
пообіцяв стати їхнім Спасителем. Він уклав з ними новий 
завіт, згідно з яким усі, хто приймає Його, стають Божими 
дітьми і співспадкоємцями з Христом. Через цей завіт вони 
одержують усі благословення, котрі Небо може злити на 
них у цьому житті й житті прийдешньому. Новий завіт мав 
бути ратифікований кров’ю Христа. Тому служіння Причас-
тя повинно нагадувати учням Христа про безмежну жертву, 
яку Він приніс за кожного з них особисто як члена великого 
цілого, яким є гріховне людство. 



445

Слуга слуг

Коли учні увійшли до світлиці, де мала відбутися Вечеря, 
їхні серця були сповнені образи. Юда протиснувся до місця 
поруч із Христом і сів ліворуч від Нього, а Іван — праворуч. 
Якби було найвище місце, Юда був налаштований зайняти 
його, і таким вважалося місце поруч із Христом. А Юда був 
зрадник. 

Виникла ще одна причина для незгоди. На гостинах слу-
га зазвичай обмивав ноги гостям. І цього разу також усе було 
приготовлене для такого служіння: тут стояли глек з водою, 
умивальниця, лежав рушник. Не було тільки слуги, і його 
обов’язок мав виконати хтось із учнів. Однак кожен з них, 
поступаючись своєму ображеному гонору, вирішив не ви-
конувати роботу слуги. Виявляючи стоїчну безтурботність, 
учні, здавалося, не усвідомлювали, що їм треба було робити. 
Своїм мовчанням вони відмовилися впокорити себе.

 Учні не рушили з місця, щоб послужити один одному. 
Деякий час Ісус вичікував, щоб побачити, що вони робити-
муть. Потім Він, Божественний Учитель, підвівся з-за столу. 
Знявши верхній одяг, який утруднював би рухи, Він узяв 
рушника й підперезався ним. Учні зі здивуванням та ціка-
вістю спостерігали, мовчки очікуючи, що буде далі. «Потім 
налив води до вмивальниці й почав мити ноги учням і об-
тирати рушником, котрим був підперезаний». Цей учинок 
відкрив очі учнів. Гіркий сором і покора наповнили їхні сер-
ця. Вони зрозуміли невисловлений докір та побачили себе в 
зовсім іншому світлі.

Так Христос виявив Свою любов до учнів. Їхній егоїс-
тичний дух засмутив Його, але Він не сперечався з ними 
стосовно їхнього стану. Натомість Учитель подав їм при-
клад, якого вони ніколи не забудуть. Його любов до них 
неможливо було похитнути або загасити. Ісус знав, що 
Отець усе віддав у Його руки, що Він від Бога прийшов і до 
Бога відходить. Спаситель цілком усвідомлював Свою Бо-
жественність, проте зняв із Себе царствений вінець і цар-
ські шати та прийняв образ раба. Одним з останніх учинків 

Розділ 53. Вечеря Господня



446 Поради для Церкви

Христа на Землі було те, що Він підперезався як слуга й ви-
конав роботу слуги.

Христос бажав, щоб Його учні зрозуміли: хоч Він обмив 
їм ноги, це ані найменшою мірою не применшило Його гідно-
сті. «Ви називаєте Мене Вчителем і Господом, і добре ви каже-
те, бо Я Ним є» (Івана 13:13). Бувши безмежно вищим за них, 
Він наділив це служіння благодаттю й надав йому особливого 
змісту. Вище за Христа немає нікого, проте Він схилився, щоб 
виконати цю найскромнішу працю. Щоб Його народ не був 
введений в оману егоїзмом, який панує в людському серці та 
зміцнюється через самодогоджання, Христос Сам подав при-
клад упокорення. Він не залишив таку велику справу на від-
повідальність людини. Ісус вважав її настільки важливою, що 
Він Сам, рівний Богові, виконав роль слуги для Своїх учнів. 
Коли вони змагалися за найвище місце, Той, перед Ким схи-
литься кожне коліно, Кому ангели слави вважають за честь 
служити, схилився додолу, щоб обмити ноги тим, хто називав 
Його Господом. Він обмив ноги і Своєму зрадникові.

Обмивши учням ноги, Христос сказав: «Я дав вам прик-
лад, щоб і ви робили так, як Я зробив вам» (Івана 13:15). 
Цими словами Христос мав намір не просто спонукати до 
гостинності. Він мав на думці щось більше, ніж обмивання 
ніг гостей від дорожнього пилу. Тоді Христос установлював 
релігійне служіння. Своїм учинком Господь запровадив цей 
обряд покори як освячену постанову. Учні мали виконувати 
його, щоб завжди пам’ятати про Господній урок смирення 
та служіння.

Обряд приготування 

Цей установлений Христом обряд є приготуванням до 
священного служіння. Якщо ми плекаємо у своєму серці гор-
дощі, незгоду, прагнення до першості, то не можемо мати 
спільності з Христом. Ми не готові прийняти причастя Його 
Тіла й Крові. Тому Христос звелів спочатку виконувати цей 
обряд на спомин про Його покору.



447

Прийшовши на це служіння, Божі діти повинні пригада-
ти слова Господа життя й слави: «Чи ви знаєте, що Я зробив 
вам? Ви називаєте Мене Вчителем і Господом, і добре ви ка-
жете, бо Я Ним є. Отже, якщо Я, Господь і Учитель, помив 
ваші ноги, то й ви повинні мити ноги один одному. Бо Я дав 
вам приклад, щоб і ви робили так, як Я зробив вам. Знову 
й знову запевняю вас, що раб не більший від свого пана, як 
і посланець не більший від того, хто послав його. Якщо це 
знаєте, то ви блаженні, коли це виконуєте» (Івана 13:12-17). 
Людина схильна оцінювати себе вище, ніж свого брата, пра-
цювати для себе і прагнути найвищого місця. Часто це по-
роджує злі підозри й гіркоту. Обряд, який передує Господ-
ній Вечері, має на меті усунути ці непорозуміння, звільнити 
людину від егоїзму, спустити її з ходуль самозвеличення до 
покори серця, що навчить її служити братові.

Святий Сторож із Неба присутній на такому служінні, 
щоб зробити його служінням дослідження серця, переко-
нання в гріхах та блаженного запевнення в прощенні гріхів. 
Христос присутній там у повноті Своєї благодаті, щоб змі-
нити егоїстичну спрямованість думок. Святий Дух оживляє 
чутливість тих, хто наслідує приклад Господа. Коли ми зга-
дуємо приниження Спасителя заради нас, наші думки, лан-
ка за ланкою, пов’язуються в один ланцюг спогадів про ве-
лику Божу доброту, а також прихильність і ніжність наших 
земних друзів.

Правильно виконуючи цю постанову, Божі діти вступа-
ють у святі взаємини, допомагаючи й приносячи благосло-
вення одне одному. Вони беруть на себе зобов’язання при-
святити своє життя безкорисливому служінню. І не тільки 
одне одному. Поле їхньої діяльності таке ж широке, як і в 
їхнього Господа. Світ наповнений людьми, котрі потребу-
ють нашого служіння. Усюди є вбогі, безпорадні, неосвічені. 
Ті, хто причащався з Христом у верхній світлиці, підуть слу-
жити, як і Він.

Ісус, Котрому всі служать, прийшов, щоб усім стати слу-
гою. Оскільки ж Він служив усім, Йому знову ж таки всі слу-
житимуть і поклонятимуться. А ті, хто стане учасником Його 

Розділ 53. Вечеря Господня



448 Поради для Церкви

Божественної природи та розділить з Ним радість спогля-
дання викуплених душ, повинні наслідувати Його приклад 
безкорисливого служіння.

Нагадування про Другий прихід Христа

Коли учні зібралися за столом, Він сумно промовив: «Я 
дуже забажав спожити з вами цю пасху, перш ніж стражда-
тиму; кажу вам, що вже не буду споживати її, аж поки вона 
не сповниться в Божому Царстві. Кажу вам, що не питиму 
відтепер з плоду виноградного, аж доки не прийде Царство 
Боже» (Луки 22:15-18). 

Проте служіння Вечері не мало бути часом смутку. Воно 
було встановлене не з цією метою. Коли Господні учні зби-
раються навколо Його столу, вони не повинні пригадувати й 
оплакувати свої вади й переступи. Їм не слід зосереджуватися 
на своєму минулому духовному досвіді, яким би він не був — 
натхненним чи гнітючим. Недоцільно також пригадувати свої 
розбіжності з братами. Підготовче служіння вже охопило всі ці 
питання. Самоаналіз, визнання гріхів, узгодження розбіжнос-
тей — це вже пройдена фаза. Тепер вони прийшли на зустріч із 
Христом. Їм потрібно стояти не в тіні хреста, а в його спасен-
ному світлі, відкривши свої душі для яскравих променів Сонця 
Праведності. Із серцями, очищеними дорогоцінною Кров’ю 
Христа, цілком усвідомлюючи Його присутність, хоч і неви-
диму, вони мають почути Його слова: «Мир залишаю вам, Мій 
мир Я даю вам. Не так, як світ дає, Я даю вам» (Івана 14:27).

Коли ми приймаємо хліб і вино, які символізують лама-
не Тіло і пролиту Кров Христа, то подумки приєднуємося 
до Причастя у верхній світлиці. Ми ніби проходимо через 
сад, освячений муками Того, Хто поніс гріхи світу. Ми ста-
ємо свідками боротьби, у якій здобуте наше примирення з 
Богом. Перед нашими очима постає Христос, розп’ятий між 
нами (див. Гал. 3:1, переклад І. Огієнка).

Дивлячись на розп’ятого Викупителя, ми краще розумі-
ємо велич і значення жертви, принесеної Величністю Небес. 



449

Перед нами постає План спасіння в усій своїй славі, і роздуми 
про Голгофу пробуджують у наших серцях живі святі почут-
тя. Ми будемо прославляти Бога й Агнця серцем та устами, 
бо гордість і самодогоджання не можуть жити в душі, котра 
зберігає в пам’яті картини Голгофи.

Коли віра споглядає велику жертву нашого Господа й 
роздумує про неї, душа наповнюється духовним життям 
Христа. Така душа отримуватиме духовну силу від кожного 
Причастя. Це служіння формує живий зв’язок, яким вірую-
чий з’єднаний із Христом, а через Нього — з Отцем. В особ-
ливому розумінні воно формує зв’язок між залежними від 
Бога людськими істотами та Богом.

Служіння Вечері Господньої вказує на Другий прихід 
Христа. Воно покликане зберігати цю надію живою в серцях 
учнів. Щоразу, збираючись, аби згадати Його смерть, вони 
переказували, як Господь «узяв чашу і, віддавши подяку, по-
дав їм і сказав: Пийте з неї всі, бо це кров Моя Нового Завіту, 
що за багатьох проливається на відпущення гріхів. Та кажу 
вам, що віднині не питиму з цього плоду виноградного аж 
до того дня, коли питиму його новим з вами в Царстві Мого 
Отця» (Матв. 26:27-29). У своїх скорботах вони втішалися 
надією на повернення Господа. Для них невимовно дорого-
цінною була думка: «Бо щоразу, як тільки будете їсти цей 
хліб і чашу цю пити, ви звіщаєте смерть Господа, аж поки 
Він прийде!» (1 Кор. 11:26).

Ми ніколи не повинні забувати про це. Любов Ісуса з її 
стримувальною силою необхідно зберігати свіжою в нашій 
пам’яті. Христос установив це служіння, щоб воно свідчило 
нашій свідомості про любов Божу, виявлену до нас. Не може 
бути жодного єднання між нашими душами та Богом, як тіль-
ки через Христа. Єдність та любов між братом і братом ма-
ють бути зцементовані й стати вічними завдяки любові Ісуса. 
І ніщо менше, ніж смерть Христа, не могло зробити Його лю-
бов дієвою для нас. Саме завдяки Його смерті ми можемо з 
радістю чекати Його Другого приходу. Жертва Ісуса — осно-
ва нашої надії. На цьому ми повинні зосередити нашу віру.

(Бажання віків. С. 643-661).

Розділ 53. Вечеря Господня



Розділ 54

Молитва за хворих

Біблійний текст говорить, що «треба 
завжди молитися і не занепадати ду-
хом» (Луки 18:1). Якщо є такий час, 

коли люди відчувають потребу в молитві, то 
це тоді, коли їх залишають сили й саме життя, 
здається, вислизає з рук. Часто здорові люди 
забувають про чудові милості, котрими ко-
ристуються з дня на день, з року в рік, не від-
даючи хвали Богові за Його добродіяння. Та 
коли приходить хвороба, вони згадують про 
Бога. Коли сили залишають їх, вони відчува-
ють потребу в Божественній допомозі. А наш 
милостивий Бог ніколи не відвертається від 
душі, яка щиро шукає в Нього допомоги. Він — 
наше сховище як під час хвороби, так і в здо-
ров’ї. Христос і сьогодні — Той самий співчут-
ливий Лікар, Яким був під час Свого земного 
служіння. У Ньому зосереджений цілющий 
бальзам від усякої хвороби, відновлюваль-
на сила від будь-якої немочі. Сьогодні Його 
учні мають молитися за хворих так само, як



451

молилися учні в давнину. І одужання надійде, бо «молитва 
віри спасе хворого». Ми маємо силу Святого Духа, спокійну 
впевненість віри, котра може покладатися на Божі обітни-
ці. Обітниця Господа: «Будуть покладати руки на хворих, і 
вони ставатимуть здоровими» (Марка 16:18) — заслуговує 
нині такого ж довір’я, як і за днів апостолів. Вона свідчить 
про перевагу дітей Божих, тому наша віра повинна вхопи-
тися за те, що включає в себе ця обітниця. Слуги Христа — 
це канали, через які Він діє і бажає виявити Свою цілющу 
силу. Наше завдання приносити хворих і страждальців до 
Бога на руках нашої віри. Ми повинні навчити їх вірити у 
Великого Цілителя.

Спаситель хоче, щоб ми заохочували хворих і страждаль-
ців, які втратили надію, ухопитися за Його силу.

Умови відповіді на молитву

Однак, тільки живучи в послуху Його Слову, ми можемо 
сподіватися виконання Його обітниць. Псалмист говорить: 
«Коли б беззаконня я бачив у серці своїм, то Господь не по-
чув би мене» (Псал. 66:18). Його обітниці не виконають-
ся для нас, якщо наш послух Йому лише частковий, не від 
усього серця. 

У Слові Божому ми маємо настанову стосовно особли-
вої молитви за одужання хворих. Виголошення такої мо-
литви — найсерйозніша справа, за яку не можна братися, 
ретельно не обміркувавши її. У багатьох фактах молитви за 
зцілення хворого те, що називають вірою, є не чим іншим, 
як самовпевненістю.

Багато людей стягає на себе хвороби через потурання 
власним звичкам. Вони не живуть згідно із законами при-
роди або принципами строгої непорочності. Інші у своїх 
звичках щодо їжі, пиття, одягу і праці ігнорують закони 
здоров’я. Часто певний вид пороку стає причиною слабко-
сті розуму й тіла. Якби ці особи отримали благословенне 
здоров’я, багато хто з них продовжував би колишній спосіб 

Розділ 54. Молитва за хворих



452 Поради для Церкви

життя, бездумно порушуючи фізичні й духовні Божі закони. 
Вони дійшли б висновку: якщо Бог зціляє у відповідь на мо-
литву, отже, можна вільно продовжувати нездоровий спосіб 
життя, потурати своєму спотвореному апетитові без жодних 
обмежень. Якби Бог звершив чудо, повернувши цим особам 
здоров’я, цим самим Він підтримав би гріх. 

Даремною працею буде навчати людей дивитися на 
Бога як на Цілителя їхніх немочей, не навчивши їх також 
залишити нездоровий спосіб життя. Щоб у відповідь на 
молитву вони отримати Його благословення, їм потрібно 
перестати чинити зло й навчитися робити добро. Їхнє ото-
чення має бути здоровим, їхні звички — правильними. Їм 
потрібно жити в гармонії із законом Божим — як природ-
ним, так і духовним. 

Якщо певні особи прагнуть молитви за відновлення їх-
нього здоров’я, їм необхідно пояснити, що порушення Бо-
жого Закону — чи фізичного, чи духовного — є гріхом і для 
отримання Його благословення гріх необхідно визнати й 
залишити. 

Писання велить: «Визнавайте один перед одним гріхи, 
моліться один за одного, щоб зцілитися» (Якова 5:16). Лю-
дині, яка просить про молитву, необхідно сказати: «Ми не 
можемо читати серце або знати таємниці твого життя. Вони 
відомі тільки тобі й Богові. Якщо ти каєшся у своїх гріхах, 
то твій обов’язок — визнати їх». Гріхи приватного характе-
ру мають бути визнані перед Христом — єдиним Посеред-
ником між Богом і людиною, адже «коли хто згрішить, то 
маємо Заступника перед Отцем, Ісуса Христа — Праведни-
ка» (1 Івана 2:1). Усякий гріх завдає образи Богові, тому 
його необхідно визнати перед Отцем через Христа. Кожний 
відкритий гріх необхідно так само відкрито визнати. Крив-
да, заподіяна ближньому, має бути виправлена стосовно 
скривдженого. Якщо хтось із тих, котрі прагнуть поверну-
ти здоров’я, завинили в лихослів’ї, посіяли незгоду в сім’ї, 
серед сусідів або в церкві, спричинивши цим відчуженість і 
розбрат, якщо якоюсь своєю неправильною дією вони вве-
ли інших у гріх, ці провини мають бути визнані перед Бо-



453

гом і скривдженими. «Якщо ж визнаємо свої гріхи, то Він, 
вірний і праведний, щоб простити нам гріхи и очистити нас 
від усякої неправедності» (1 Івана 1:9). 

Коли несправедливі вчинки виправлені, ми можемо 
спокійно, з вірою представити потреби хворого Господеві, 
діючи за велінням Його Духа. Він знає кожного на ім’я та 
піклується про кожного так, ніби той — єдиний на Землі, за 
кого Він віддав Свого улюбленого Сина. Любов Божа вели-
ка й незмінна, тому хворих потрібно спонукувати довіри-
тися Йому й не журитися. Хвилювання за себе призводить 
до слабкості й хвороби. Якщо хворі вийдуть зі стану при-
гніченості й туги, їхній шанс на одужання зросте, бо «око 
Гос поднє на тих... хто надію на милість Його покладає» 
(Псал. 33:18). 

Молячись за хворого, потрібно пам’ятати: ми «не зна-
ємо, за що і як маємо молитися» (Римл. 8:26). Ми не зна-
ємо, чи бажані благословення слугуватимуть на добро, чи 
ні. Тому в наших молитвах має бути місце для такої думки: 
«Господи, Ти знаєш кожну таємницю душі. Ти знаєш цих 
людей. Ісус, їхній Заступник, віддав Своє життя за них. 
Його любов до них перевершує нашу любов, на яку ми тіль-
ки здатні. Тому, якщо це слугуватиме для Твоєї слави та 
доб ра хворих, ми просимо в Ім’я Ісуса про повернення їх-
нього здоров’я. Якщо ж на їхнє одужання немає Твоєї волі, 
ми просимо, щоб Твоя благодать потішала, а Твоя присут-
ність підтримувала їх у їхніх стражданнях». 

Бог знає кінець від початку. Він знає серця всіх людей. 
Господь читає кожну таємницю душі. Він знає, чи витрима-
ють люди, за котрих виголошується молитва, випробуван-
ня, які випадуть на їхню долю в разі, якщо вони залишать-
ся живими. Господь знає, буде їхнє життя благословенням 
чи прокляттям для них самих і для світу. Це одна причина, 
чому ми, підносячи ревні прохання, повинні казати: «Однак 
не моя хай буде воля, але Твоя!» (Луки 22:42). Ісус додав ці 
слова покори перед мудрістю та волею Бога, коли благав у 
Гетсиманському саду: «Отче Мій, якщо можливо, хай Мене 
обмине ця чаша» (Матв. 26:39). І якщо вони були доречними 

Розділ 54. Молитва за хворих



454 Поради для Церкви

для Нього, Сина Божого, то наскільки більше вони личать 
устам слабких грішних смертних істот. 

Найкраще доручити свої бажання нашому премудрому 
Небесному Отцеві, а відтак з повною довірою покладатися в 
усьому на Нього. Ми знаємо, що Бог чує нас, коли просимо 
згідно з Його волею. Проте буде помилкою наполягати на 
виконанні наших прохань, не впокоривши свого духу; наші 
молитви повинні носити форму не наказу, а заступництва. 

Є випадки, коли Бог діє рішуче, повертаючи здоров’я 
Своєю Божественною силою. Однак не всі хворі зціляються. 
Багато хто іде на спочинок в Ісусі. Іванові на острові Патмос 
було дане повеління написати: «Блаженні ті мертві, які від-
нині помирають у Господі. Дух промовляє: Так, нехай вони 
спочинуть від своїх трудів, а їхні діла йдуть услід за ними» 
(Об’явл. 14:13). Із цього бачимо: якщо люди не одержують 
зцілення, це не дає приводу вважати, що їм бракує віри. 

Ми всі бажаємо негайних прямих відповідей на свої мо-
литви і спокушувані розчаруватися, коли відповідь затри-
мується або приходить у неочікуваній формі. Але Бог надто 
мудрий і добрий, щоб завжди відповідати на наші молит-
ви саме тоді й саме так, як ми цього бажаємо. Він зробить 
для нас більше і краще, ніж виконання всіх наших бажань. 
Оскільки ми можемо довіряти Його мудрості й любові, то 
не повинні просити Його поступитися нашій волі, натомість 
маємо намагатися зрозуміти Його намір та здійснити його. 
Наші бажання й інтереси повинні розчинитися в Його волі. 
Досвіди, які випробовують віру, слугують для нашого добра. 
Вони показують, чи наша віра правдива й щира, заснована 
тільки на Слові Божому, чи вона залежить від обставин і є 
хиткою й мінливою. Віра зміцнюється, якщо її виявляють у 
практичному житті. Ми повинні дати можливість терпінню 
виконувати свою досконалу роботу, пам’ятаючи, що Святе 
Письмо містить дорогоцінні обітниці для тих, які поклада-
ються на Господа. 

Не всі розуміють ці принципи. Багато тих, які прагнуть 
цілющої милості Господньої, вважають, що повинні отри-
мати пряму негайну відповідь на свої молитви, інакше їхня 



455

віра недосконала. Тому ослаблені хворобою люди потре-
бують мудрих порад, щоб поводитися розсудливо. Вони не 
повинні ігнорувати свого обов’язку щодо друзів, які можуть 
пережити їх, або нехтувати використанням природних засо-
бів для відновлення здоров’я. 

Часто тут криється небезпека припуститися помилки. Ві-
руючи у власне зцілення через молитву, деякі бояться зро-
бити щось таке, що могло б видатися ознакою недостатньої 
віри. Проте вони не повинні нехтувати упорядкуванням сво-
їх справ так, як їм хотілося б це зробити на випадок, якщо 
смерть забере їх. Вони також не повинні боятися сказати 
слова підбадьорення й поради, котрі хотіли б сказати своїм 
улюбленим у час прощання. 

Особи, котрі прагнуть зцілитися молитвою, не повинні 
нехтувати використанням доступних лікувальних засобів. 
Застосування засобів, даних Богом для того, щоб угамувати 
болі й допомогти природі в її роботі відновлення здоров’я, 
не є запереченням віри. Співпраця з Богом, створення для 
себе найсприятливіших для одужання умов — це не запере-
чення віри. Бог наділив нас здатністю пізнавати закони жит-
тя. Це знання доступне для нас, щоб ми могли застосовувати 
його. Ми повинні використати всі засоби для відновлення 
здоров’я, зробити все, що може принести нам користь, дію-
чи в згоді із законами природи. Помолившись за одужання 
хворого, можемо працювати ще з більшою енергією, дякую-
чи Богові за привілей співпрацювати з Ним і прохаючи Його 
благословень на дані Ним же засоби. 

Слово Боже схвалює використання лікувальних засобів. 
Єзекія, цар Ізраїлю, був хворий, і пророк Божий сповістив 
йому, що він помре. Цар звернувся до Господа, Господь по-
чув Свого слугу й послав йому звістку, що до його життя буде 
додано п’ятнадцять років. Єдине слово Бога могло би прине-
сти Єзекії миттєве зцілення, однак були дані спеціальні вка-
зівки: «Нехай візьмуть грудку фіґ, і нехай розітруть на тому 
гнояку, — і видужає!» (Ісаї 38:21).

Після того як ми піднесли молитви за одужання хворого, 
яким би не був кінець хвороби, не втрачаймо віри в Бога. 

Розділ 54. Молитва за хворих



456 Поради для Церкви

Якщо нас спіткає тяжка втрата, приймемо гірку чашу, пам’я-
таючи, що до наших уст її піднесла рука Отця. Але якщо здо-
ров’я повернеться, не слід забувати, що на того, хто отримав 
милість зцілення, покладається новий обов’язок щодо Твор-
ця. Коли десять прокажених очистилися, тільки один повер-
нувся, щоб знайти Ісуса та віддати Йому славу. Нехай ніхто 
з нас не буде подібний до дев’ятьох необачних, серця котрих 
не були зворушені милістю Божою. «Усе добре, що нам дане, 
і кожний досконалий дар походить згори, сходить від Отця 
світла, в Якого нема зміни, ні тіні переміни» (Якова 1:17).

(Служіння зцілення. С. 225-233).



Розділ 55

Медичне служіння

Медична місіонерська праця — це 
першочергова справа Євангелія, це 
двері, через які істина для нашого 

часу входить до багатьох осель. Божий на-
род мають становити справжні медичні мі-
сіонери, бо він повинен навчатися служити 
потребам як душі, так і тіла. Наші праців-
ники повинні виявляти найчистішу безко-
рисливість, коли, застосовуючи здобуті на 
практиці знання й досвід, вони йдуть лікува-
ти хворих. Прямуючи від дому до дому, вони 
знайдуть доступ до багатьох сердець. Єван-
гельська вістка буде проголошена багатьом, 
котрі інакше ніколи б не почули її. Застосу-
вання принципів реформи здоров’я зробить 
багато для подолання упередженості проти 
нашої євангелізаційної праці. Великий Лі-
кар, Ініціатор медичної праці, благословить 
усіх, хто в такий спосіб намагається переда-
вати істину для теперішнього часу. 



458 Поради для Церкви

Фізичне зцілення пов’язане з євангельським доручен-
ням. Коли Христос посилав Своїх учнів у їхню першу місіо-
нерську подорож, Він звелів їм: «Ідіть і проповідуйте, кажу-
чи, що наблизилося Царство Небесне. Хворих оздоровляйте, 
прокажених очищайте, мертвих воскрешайте, бісів виганяй-
те; даром отримали — даром давайте» (Матв. 10:7, 8). 

Божественне доручення не потребує зміни, а Господній 
метод проповідування істини — удосконалення. Спаситель 
давав учням практичні уроки, навчаючи їх, як працювати, 
щоб душі раділи в істині. Він співчував утомленим, обтяже-
ним, пригнобленим. Він годував голодних та зціляв хворих. 
Ісус ходив, постійно роблячи добро. За допомогою цього до-
бра, за допомогою слів любові й благих діянь Господь від-
кривав людям Євангеліє. 

Праця Христа задля людини ще не завершена. Вона три-
ває і сьогодні. Його посланці так само повинні проповідувати 
Євангеліє, відкривати Його співчутливу любов утраченим, 
гинучим душам. Виявляючи безкорисливу зацікавленість до 
нужденних, вони повинні на ділі свідчити про євангельську 
істину. Ця праця включає значно більше, ніж просто пропо-
відування. Справу євангелізації світу Бог доручив тим, хто 
йде в Його Ім’я. Вони мають бути співпрацівниками Христа, 
відкриваючи гинучим Його ніжну, співчутливу любов. Бог 
закликає тисячі людей трудитися для Нього, не проповіду-
вати тим, хто знає істину для теперішнього часу, а застеріга-
ти тих, хто ще не чув останньої вістки милості. Працюйте із 
серцем, сповненим ревним бажанням навертати душі. Звер-
шуйте медичну місіонерську справу. Так ви отримаєте до-
ступ до сердець людей і буде приготовлений шлях до більш 
рішучого проголошення істини.

(Поради щодо здоров’я. С. 497-499).

Необхідно створювати заклади

Є багато місць, де потрібна євангельська медична місі-
онерська робота, і там треба організувати невеликі устано-



459

ви. За Божим задумом наші санаторії повинні благовістити 
знатним і простим, багатим і бідним. Роботу в цих закладах 
необхідно виконувати таким чином, щоб привертати увагу 
людей до вістки, посланої Богом світові.

(Поради щодо здоров’я. С. 501).
Необхідно поєднувати служіння фізичному й духовному 

здоров’ю. Таке служіння має спонукати страждальців дові-
ритися силі Небесного Лікаря. Якщо медики, призначаючи 
належне лікування, також моляться про цілющу благодать 
Христа, вони надихнуть своїх пацієнтів вірою. Їхній спосіб 
дій слугуватиме натхненням для тих, хто вважає свій випа-
док безнадійним.

Наші санаторії були створені саме для того, щоб вселяти 
мужність у зневірених, поєднуючи молитву віри з належним 
лікуванням та з настановою щодо правильного фізичного й 
духовного життя. Завдяки цьому служінню багато людей на-
вернуться. Лікарі в наших санаторіях мають проголошувати 
ясну євангельську вістку про зцілення душі. 

(Медичне служіння. С. 248).

Першочергова справа Євангелія

Якби нам довелося піднести моральний стандарт у  якійсь 
країні, куди можемо бути покликані, то ми мали б почати з 
виправлення звичок фізичного життя людей.

(Поради щодо здоров’я. С. 505).
Медична місіонерська робота несе людству добру 

звістку про звільнення від страждань. Вона йде в авангар-
ді Євангелія. Це Євангеліє на практиці; це явлене в ділах 
співчуття Христа. Є велика потреба в такій праці, і світ від-
критий для неї. Дай, Боже, щоб ми усвідомили важливість 
медичної місіонерської справи, аби негайно освоїти нові 
поля. Тоді служіння відбуватиметься за методом Господа: 
хворі отримають зцілення, а бідне, стражденне людство — 
благословення. 

(Медичне служіння. С. 239).

Розділ 55. Медичне служіння



460 Поради для Церкви

Ви зіткнетеся із численними упередженнями, побачите 
багато фальшивого запалу й фальшивої побожності; проте 
і на батьківщині, і в інших країнах знайдете більше сердець, 
приготованих Богом для насіння істини, ніж можете собі 
уявити; і коли цим людям буде проголошена Божественна 
звістка, вони з радістю вітатимуть її.

(Поради щодо здоров’я. С. 502).
Медична місіонерська праця ніколи не була представ-

лена мені інакше, окрім як тільки з’єднаною із загальною 
справою, подібно як рука з’єднана з тілом. Євангельське 
служіння — засіб для проголошення істини та звершення 
праці для хворих і здорових. Це тіло. Медична місіонерська 
праця — рука, а Христос — Голова над усім. Так мені було 
представлене це питання.

Починайте медичну місіонерську роботу тими засобами, 
які маєте під рукою. Ви виявите, що так у вас з’явиться мож-
ливість проводити біблійні читання. Небесний Отець збли-
зить вас із людьми, яким необхідно знати, як лікувати своїх 
хворих. Використовуйте на практиці здобуті знання щодо 
лікування хвороб. Страждальці отримають полегшення, а у 
вас з’явиться можливість переломити хліб життя для голод-
них душ. 

(Медичне служіння. С. 237, 239).

Усі мають об’єднатися в цій праці

Служителі Євангелія повинні приєднатися до медичної 
місіонерської праці, яка завжди була представлена мені та-
кою, що має зруйнувати упередження щодо істини, які є у 
світі. 

Євангельський служитель буде вдвічі успішнішим у своїй 
роботі, якщо розумітиме, як лікувати хворобу. 

Сприймати людей такими, якими вони є, незалежно від 
їхнього становища і стану, та допомагати їм усіма можливи-
ми способами — це і є євангельське служіння. Можливо, слу-
жителям необхідно буде піти до осель хворих та сказати: «Я 



461

готовий допомогти вам і зроблю все, що від мене залежить. Я 
не лікар, а служитель, проте мені подобається служити хво-
рим і стражденним». Люди, хворі тілом, майже завжди хворі 
й душею, а коли хвора душа, хворіє й тіло.

Не слід розділяти служіння і медичну роботу. Лікар має 
працювати так само, як і служитель, з такими ж щирістю 
й ревністю для спасіння душі, як і для відновлення тіла. 
Декот рі, не вважаючи корисним навчати молодь бути ліка-
рями і душі, і тіла, кажуть, що не варто витрачати десятину 
на підтримку медичних місіонерів, котрі присвячують свій 
час лікуванню хворих. У відповідь на такі заяви я отрима-
ла настанову сказати: розум не можна робити настільки 
обмеженим, що він буде неспроможний оцінити ситуацію. 
Служитель Євангелія, котрий водночас є й медичним місі-
онером, здатним лікувати фізичні недуги, — значно ефек-
тивніший працівник, аніж той, хто цього не вміє робити. 
Праця медичного місіонера як служителя Євангелія значно 
повноцінніша.

Господь сказав, що освіченого лікаря приймуть у наших 
великих містах, де інших не приймають. Навчайте вістки ре-
форми здоров’я. Це справлятиме вплив на людей. 

Біблійні принципи, представлені розумним лікарем, ма-
тимуть велику вагу для багатьох людей. Якщо хтось може 
поєднувати працю лікаря та євангельського служителя, його 
вплив вирізнятиметься дієвістю й силою. Його робота гово-
ритиме сама за себе, і люди схвалюватимуть її. 

Саме так повинні працювати наші лікарі. Вони викону-
ють справу Господа, працюючи як євангелісти, наставляючи 
людей у тому, як душа може бути зцілена Господом Ісусом. 
Кожен лікар має знати, як з вірою молитися за хворих та як 
належним чином лікувати. Водночас він повинен працювати 
як один з Божих служителів, навчаючи покаяння й навер-
нення, спасіння душі й тіла. Таке поєднання праці розши-
рить його досвід та посилить його вплив.

(Медичне служіння. С. 237-247).

Розділ 55. Медичне служіння



462 Поради для Церкви

Медичне служіння 
відчинить двері для істини

Медична сестра-місіонер може працювати в багатьох 
напрямках. Добре навчені медсестри мають можливості 
працювати із сім’ями та пробуджувати в них зацікавлен-
ня істиною. Майже в кожному місті або селищі є багато 
людей, які не відвідують жодних релігійних служінь. Щоб 
вони почули Добру звістку, її потрібно принести до їхніх 
осель. Часто полегшення їхніх фізичних потреб — єдиний 
доступ до них. Медсестри-місіонери, котрі доглядають за 
хворими й допомагають бідним, знайдуть багато можли-
востей помолитися з ними, почитати їм зі Слова Божого, 
розказати про Спасителя. Вони можуть молитися за безпо-
радних і разом з ними, у кого немає сили волі впоратися зі 
своїми бажаннями, зіпсованими пристрастю. Ці медсестри 
можуть принести промінь надії в життя тих, хто зазнав по-
разки і втратив мужність. Їхня неегоїстична любов, вияв-
лена в ділах безкорисливої доброти, допоможе цим страж-
дальцям повірити в любов Христа. 

Мені було показано, що медична місіонерська праця 
виявить людей, котрі перебувають на самому дні дегра-
дації, а колись володіли ясним розумом та найціннішими 
якостями; завдяки належним зусиллям такі люди будуть 
урятовані з їхнього гріховного стану. Коли нужденні бу-
дуть співчутливо доглянуті, а їхні фізичні потреби — за-
доволені, саме після цього до їхніх умів необхідно донести 
істину, якою вона є в Ісусі. Святий Дух працює та взаємодіє 
з людськими представниками, котрі трудяться для таких 
душ, і дехто оцінить закладення основи своєї релігійної 
віри на камені. 

Перш ніж увійти у двері, людина відчиняє їх правою 
рукою. Таку роль має виконувати медична місіонерська 
праця. Вона значною мірою повинна приготувати шлях 
для прийняття істини для нашого часу. Тіло без рук без-
порадне. Шануючи тіло, потрібно також шанувати руки — 
настільки важливі, що тіло без них нічого не може робити. 



463

Тому тіло, яке байдуже ставиться до правої руки, відмов-
ляючись від її допомоги, неспроможне щось здійснювати. 

Жити згідно з Євангелієм, відстоюючи його принци-
пи, — це запах життя на життя. Двері, що зачинилися пе-
ред тим, хто просто проповідує Євангеліє, відчиняться для 
розумного медичного місіонера. Бог торкається сердець 
через полегшення фізичних страждань. Насіння істини, 
посіяне в розумі, поливає Бог. Може знадобитися велике 
терпіння, перш ніж це насіння виявить ознаки життя, але 
врешті-решт воно зійде і принесе плід для життя вічного. 

(Медичне служіння. С. 238-247).

Розділ 55. Медичне служіння



Розділ 56

Стосунки з людьми 
іншого віровизнання

Може виникнути запитання: чи слід 
нам не мати нічого спільного зі сві-
том? Нашим дороговказом повинно 

бути Слово Господнє. Це Слово забороняє 
будь-який зв’язок із безбожниками й неві-
руючими, який ототожнював би нас із ними. 
Нам необхідно вийти з їхнього середовища й 
відокремитися. У жодному разі ми не повин-
ні об’єднуватися з ними в їхніх планах робо-
ти. Однак нам не слід жити замкнутим жит-
тям. Наскільки можливо, ми повинні робити 
добро для світських людей. 

Христос подав нам у цьому приклад. 
Коли Його запрошували їсти разом з митни-
ками й грішниками, Він не відмовлявся, бо в 
жодний інший спосіб не зміг би благовісти-
ти цій категорії людей. Однак при кожній 
нагоді Спаситель порушував у розмові такі 
теми, які доносили до їхньої свідомості вічні 



465

істини. Він наказує нам: «Тож нехай сяє ваше світло перед 
людьми, щоб вони побачили ваші добрі діла й прославляли 
Отця вашого, що на небесах» (Матв. 5:16). 

(Служителі Євангелія. С. 394).
Товариство невіруючих не завдасть нам шкоди, якщо ми 

спілкуємося з ними з метою навернути їх до Бога та духовно 
досить сильні для протистояння їхньому впливу.

Христос прийшов у світ, щоб спасти його та з’єднати 
грішну людину з вічним Богом. Послідовники Христа по-
винні бути провідниками світла. Спілкуючись із Богом, вони 
мають передавати людям, котрі перебувають у темряві й 
омані, отримувані з Неба найкращі благословення. Енох не 
був опоганений поширеним у його час беззаконням, чому ж 
маємо бути опоганені ми в наш час? Адже ми можемо, подіб-
но до нашого Господа, виявляти співчуття до стражденного 
людства, жалість до нещасних, велику увагу до почуттів і по-
треб нужденних, стурбованих і зневірених.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 113). 
Я молюся, щоб мої брати зрозуміли, яке важливе зна-

чення має для нас звістка третього ангела й що дотриман-
ня істинної суботи має бути знаком, який відрізняє тих, хто 
служить Богові, від тих, хто не служить Йому. Нехай сплячі 
й байдужі пробудяться. 

Ми покликані бути святими, і нам слід усіляко остеріга-
тися, щоб не створювати враження, ніби для нас не має вели-
кого значення збереження характерних рис нашої віри. На 
нас лежить урочистий обов’язок — рішучіше стояти за істину 
і праведність, ніж ми робили це в минулому. Розмежувальна 
лінія між тими, хто дотримується Божих Заповідей, і тими, 
хто не дотримуються їх, має бути безпомилково виразною. 
Ми повинні ревно шанувати Бога, старанно використову-
ючи всі засоби та підтримуючи з Ним стосунки завіту, щоб 
 отримувати Його благословення, суттєво важливі для лю-
дей, котрі мають бути суворо випробувані. 

Створювати враження, ніби наша віра, наша релігія не 
є панівною силою в нашому житті, — це означає вельми 
ганьбити Бога. У такий спосіб ми відвертаємося від Його 

Розділ 56. Стосунки з людьми іншого віровизнання



466 Поради для Церкви

 Заповідей — життя нашого* та заперечуємо, що Він — наш 
Бог, а ми — Його народ. 

(Свідчення для Церкви. Т. 7. С. 108).

Виступи перед служителями 
і громадами інших конфесій

У вас може з’явитися можливість виступати в інших цер-
квах. Використовуючи такі можливості, пам’ятайте слова 
Спасителя: «Будьте мудрі, як змії, і невинні, як голуби». Не 
озлоблюйте ворога звинувачувальними виступами. Цим ви 
зачиняєте двері перед істиною. Вістки мають бути чіткими. 
Однак остерігайтеся антагонізму. Необхідно спасти багато 
душ. Утримуйтеся від будь-яких різких фраз. У словах і на 
ділі будьте мудрими для спасіння, представляючи Христа 
всім, з ким контактуєте. Нехай усі побачать, що ви взуті в 
готовність звіщати людям Євангеліє миру й доброї волі. Ми 
станемо свідками чудових результатів, якщо візьмемося за 
справу, сповнені Духом Христовим. Якщо ми звершувати-
мемо працю в праведності, милосерді й любові, тоді в разі 
необхідності прийде допомога. Істина восторжествує й ви-
йде переможницею. 

(Євангелізм. С. 563, 564). 
Ми повинні виконати працю для служителів інших 

церков. Бог бажає, щоб вони були спасенні. Вони, як і ми, 
можуть мати безсмертя тільки через віру й послух. Нам не-
обхідно ревно трудитися для цих людей, щоб і вони могли 
отримати безсмертя. Бог хоче, щоб вони брали участь у Його 
особливій роботі для цього часу. Він бажає, щоб вони нале-
жали до тих, хто вчасно дає їжу Його челяді. Чому б їм не 
брати участі в цій праці? 

Нашим служителям треба намагатися зблизитися зі слу-
жителями інших деномінацій. Моліться за них і разом з ними, 
Христос заступається за цих людей. На них лежить серйозна 

*Алюзія на текст Повт. З. 32:46, 47 (прим. експерта).



467

відповідальність. Як вісникам Христовим, нам слід виявляти 
глибоку, щиру зацікавленість до цих пастирів отари.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 77, 78).
Наші служителі зобов’язані вважати своїм особливим 

завданням працювати для інших служителів. Не потрібно 
вступати з ними в суперечки, натомість із Біблією в руках 
спонукувати їх вивчати Слово. Якщо так станеться, тоді ба-
гато служителів, котрі нині проповідують оману, будуть про-
повідувати істину для теперішнього часу.

(Євангелізм. С. 562).

Розділ 56. Стосунки з людьми іншого віровизнання



Розділ 57

Наше ставлення 
до громадянських 
керівників

Апостол ясно показав, як віруючі мають 
ставитися до громадянських властей: 
«Підкоріться всякій людській владі 

задля Господа, — чи цареві, як володареві, 
чи правителям, як від Нього посланих, аби 
карати злочинців та хвалити тих, що чинять 
добро. Бо така Божа воля, щоб вони добрими 
вчинками приборкували неуцтво немудрих 
людей, як вільні, — що не використовують 
свободу як прикриття для зла, — але як раби 
Божі. Шануйте всіх, любіть братерство, бійте-
ся Бога, поважайте царя» (1 Петра 2:13-17).

(Дії апостолів. С. 522).
Над нами поставлені правителі, для 

управління народом видані закони. Якби не 
ці закони, становище могло би бути ще гір-
шим, ніж зараз. Деякі із цих законів хороші, 



469

інші — ні. Кількість поганих законів зростає, і нам ще до-
ведеться зіткнутися зі скрутними обставинами. Проте Бог 
допоможе Своєму народові виявляти твердість і жити згідно 
з принципами Його Слова. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 201). 
Я бачила, що наш обов’язок — у будь-якому разі підко-

рятися законам нашої країни, якщо вони не суперечать ви-
щому Законові, якого Бог проголосив з гори Сінай, а згодом 
власним перстом закарбував на камені. «Вкладу в їхній ро-
зум, напишу їх на їхніх серцях і буду для них Богом, а вони 
будуть для Мене народом» (Євр. 8:10). Віруючий, у чиєму 
серці записаний Божий Закон, швидше коритиметься Бого-
ві, аніж людині, та скоріше не коритиметься нікому з людей, 
аніж ухилиться хоча б найменшою мірою від Божої запо-
віді. Божий народ, навчений богонатхненною істиною та 
керований доброю совістю, щоб жити кожним словом Бо-
жим, сприйматиме Його Закон, записаний у їхніх серцях як 
єдиний авторитет, котрий вони можуть визнати й котрому 
згодні коритися. Мудрість і авторитет Божественного Зако-
ну — понад усе.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 361).
Уряд за часів Христа був користолюбним і деспотич-

ним. На кожному кроці виявлялися кричущі зловживання, 
здирство, нетерпимість, жорстокість. Однак Спаситель не 
закликав до громадянських реформ. Він не виступав проти 
гноблення нації і не засуджував ворогів народу. Ісус не пере-
шкоджав владі та правлінню її представників. Подаючи нам 
приклад, Він тримався осторонь земної влади. Не тому, що 
був байдужий до страждань народу, а тому, що ліки — це не 
просто людські зовнішні заходи. Щоб лікування було ефек-
тивним, людям потрібно проходити його індивідуально, а 
воно має відродити серце. 

(Бажання віків. С. 509).
Знову і знову Христа просили розв’язати питання право-

вого й політичного характеру. Однак Він відмовився втру-
чатися у світські справи. Христос перебував у нашому світі 
як Голова великого духовного Царства, котре Він прийшов 

Розділ 57. Наше ставлення до громадянських керівників



470 Поради для Церкви

встановити тут, — Царства праведності. Його вчення висвіт-
лювало благородні, освячувальні принципи, що керують 
цим Царством. Спаситель показав, що справедливість, ми-
лість і любов — керівні сили в Царстві Єгови.

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 218).
Шпигуни прийшли до Нього та з удаваною щирістю, ніби 

бажаючи довідатися, як їм слід чинити, сказали: «Учителю, 
знаємо, що правильно говориш і навчаєш, не дивишся на об-
личчя, але по правді наставляєш на Божу дорогу. Чи нале-
жить нам давати данину кесареві, чи ні?»

Слова Христа були не спритним ходом, а щирою відпо-
віддю на запитання. Тримаючи в руці римську монету, на 
якій були закарбовані ім’я та зображення кесаря, Він заявив: 
оскільки юдеї живуть під захистом римської влади, то по-
винні підтримувати цю владу, як вона того вимагає, доки це 
не суперечить вищому обов’язку. 

Почувши відповідь Христа, фарисеї «здивувалися і, за-
лишивши Його, відійшли». Він докорив їм за лицемірство й 
самовпевненість і в такий спосіб установив великий прин-
цип, який чітко окреслює межі обов’язків людини щодо ци-
вільної влади та її обов’язків щодо Бога. 

(Бажання віків. С. 601-603).

Клятви

Я бачила, що дехто з Божих дітей припускається помил-
ки, виголошуючи клятву, і сатана використовує це, аби при-
гноблювати їх та відібрати в них гроші, які належать їхньо-
му Господу. Я бачила, що повеління нашого Господа «зовсім 
не клястися» не стосується клятви в суді. «Хай же буде ваше 
слово “так” — так, “ні” — ні; а що більше цього, те від лу-
кавого». Це стосується звичайної розмови. Декому властиво 
перебільшувати факти, інші клянуться власним життям, тре-
ті — своєю головою. Декотрі прикликають за свідків небо й 
землю для підтвердження правдивості своїх слів. Саме проти 
такої клятви Ісус застерігає учнів. 



471

Я бачила, що Господь продовжує впливати на закони 
землі. Доки Ісус перебуває у Святилищі, правителі й народ 
відчувають стримувальну силу Духа Божого. Однак сатана 
значною мірою керує світом, і якби не закони країни, ми за-
знавали б багатьох страждань. Мені було показано: якщо в 
разі необхідності нас покликали засвідчити щось законним 
чином, то для Божих дітей не буде порушенням Його Слова 
урочисто прикликати Бога за Свідка в тому, що вони кажуть 
правду і тільки правду.

Я бачила: якщо є хтось на землі, хто може твердо засвід-
чити під клятвою, то це християнин. Він живе у світлі Божо-
го обличчя, зміцнюючись Його силою. І коли важливі пи-
тання необхідно розв’язати згідно із законом, ніхто не може 
так добре апелювати до Бога, як християнин. Ангел звелів 
мені звернути увагу на те, що Бог клянеться Самим Собою. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 201-203).

Інтерес до політики

Люди, котрі навчають Слова Божого в наших церквах і 
наших школах, не повинні об’єднуватися у виявленні свого 
упередження за або проти політиків чи політичних заходів, 
бо цим вони збуджують інших, спонукаючи кожного захи-
щати свою улюблену теорію. Серед тих, хто стверджує про 
свою віру в істину для теперішнього часу, декотрі в такий 
спосіб будуть спонукувані висловлювати власні настрої й 
політичні уподобання, що спричинять розділення в церкві. 

Господь бажає, щоб Його народ поховав політичні пи-
тання. Мовчання на ці теми — красномовність. Христос за-
кликає Своїх послідовників об’єднатися навколо принципів 
чистого Євангелія, які ясно відкриті в Слові Божому. Ми не 
можемо без ризику голосувати за політичні партії, адже не 
знаємо, за кого голосуємо. Ми не можемо без ризику брати 
участь у якійсь політичній програмі. 

Правдиві християни воістину будуть гілками справжньої 
Лози та приноситимуть такі самі плоди, що й Лоза. Вони 

Розділ 57. Наше ставлення до громадянських керівників



472 Поради для Церкви

 будуть узгоджено діяти в християнській єдності. Вони не но-
ситимуть політичних значків, окрім знаку Христа. 

Що ж нам тоді робити? Залиште політичні питання 
 осторонь.

Перед нами великий виноградник, який необхідно оброб-
ляти. Однак, працюючи серед невіруючих, християнам не 
можна уподібнюватися до світських людей. Вони не повинні 
витрачати свій час на політичні дискусії чи участь у політиці, 
інакше вони дають ворогові можливість увійти й викликати 
незгоду й розбіжності.

Божим дітям необхідно відокремитися від політики, від 
будь-якого союзу з невіруючими. Не беріть участі в політич-
ній боротьбі, відокремтеся від світу й утримайтеся від запро-
вадження в церкву або школу ідей, які можуть призвести до 
суперечок і безладу. Розбрат — це моральна отрута, котру 
вносять в організм егоїстичні люди. 

(Служителі Євангелія. С. 391-395).

Небезпека необережних заяв

Навчайте людей підкорятися в усьому законам своєї кра-
їни, якщо це не суперечить Законові Божому. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 238).
Деякі наші брати сказали й написали багато такого, що 

може бути витлумачене як прояв ворожнечі до уряду й за-
кону. Відкрито наражатися на непорозуміння — це помил-
ка. Нерозумно постійно знаходити вади в тому, що роблять 
керівники уряду. Не наша справа — критикувати особи або 
установи. Нам треба бути вкрай обережними, щоб не ство-
рювати враження, ніби ми ставимо себе в опозицію до ци-
вільної влади. Наша боротьба справді наступальна, але на-
шою зброєю має бути ясне: «Так говорить Господь». Наше 
завдання — готувати людей до того, щоб вони встояли у 
великий Божий день. Нам не слід ухилятися в такі сфери, 
які можуть спровокувати суперечку або пробудити ворож-
нечу в іновірців. 



473

Настане час, коли необережні звинувачувальні вислов-
лювання, легковажно сказані або написані нашими брата-
ми, будуть використані нашими ворогами, щоб засудити 
нас. Їх використовуватимуть не тільки для засудження ав-
торів цих висловлювань, а й для звинувачення всіх адвен-
тистів. Наші обвинувачі скажуть, що такого-то й такого-то 
дня один з наших відповідальних мужів сказав ось таке 
проти виконання законів нашого уряду. Багато хто здиву-
ється з того, скільки фактів було збережено і згадано, щоб 
зміцнити аргументи наших противників. Чимало людей бу-
дуть здивовані, дізнавшись, що їхнім словам надали змісту, 
який вони не вкладали в них. Тому нехай наші працівники 
завжди й за всіх обставин будуть обережними у своїх сло-
вах. Нехай всі остерігаються, щоб своїми необачними ви-
словлюваннями не накликати час горя перед великою кри-
зою, що має випробувати душі людей. 

Нам треба пам’ятати: світ судитиме про нас по тому, яки-
ми ми постаємо перед людьми. Нехай ті, хто прагне бути 
представником Христа, подбають, щоб не виявляти непос-
лідовність характеру. Перш ніж повністю вийти на передній 
план, подбаймо про те, щоб на нас із Неба зійшов Дух Свя-
тий. Коли це станеться, ми звіщатимемо вістку рішучіше, але 
вона буде не такою звинувачувальною, яку декотрі звіща-
ють; і всі віруючі матимуть значно більшу ревність щодо спа-
сіння наших супротивників. Нехай Сам Бог повністю відає 
справою засудження влад та урядів. Будемо ж із лагідністю 
й любов’ю як вірні вартові захищати принципи істини, якою 
вона є в Ісусі.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. C. 394-397).

Закони про недільний день

Релігійні сили, які стверджують, що близькі з Небом та 
володіють характером Агнця, своїми вчинками покажуть, 
що в них серце змія і вони підбурювані й керовані сатаною. 
Настає час, коли Божий народ відчує на собі руку переслі-

Розділ 57. Наше ставлення до громадянських керівників



474 Поради для Церкви

дування за дотримання сьомого дня. Сатана змінив суботу, 
сподіваючись виконати свій намір і завдати поразки Божим 
планам. Він намагається зробити Божі Заповіді у світі менш 
важливими, ніж людські закони. Людина беззаконня, котра 
задумала позмінювати свята та права  й завжди пригноблю-
вала Божий народ, спонукає видати закони, які примушу-
ватимуть дотримуватися першого дня тижня. Однак Божий 
народ має твердо стояти за Нього. І Господь діятиме задля 
них, ясно показуючи, що Він — Бог богів.

Закон, що вимагає дотримання першого дня тижня, — це 
плід відступницького християнства. Неділя — дитя папства, 
піднесене християнством вище за святий день Божого спо-
кою. У жодному разі народ Господа не повинен віддавати 
шану цьому дню. Однак хочу, щоб діти Божі зрозуміли: вони 
не виконують Божої волі, кидаючи ворожий виклик тоді, 
коли Він бажає, щоб вони уникали цього. Такою поведінкою 
вони викликають таку гірку упередженість, що проголошен-
ня істини стає неможливим. Не робіть у неділю жодних учин-
ків або справ усупереч закону. Якщо так трапиться в одному 
місці й ви зазнаєте приниження, то це саме повториться і в 
іншому місці. Час недільного дня ми можемо використовува-
ти для виконання праці, яка слугуватиме на користь Христа. 
Працюючи з усією скромністю і простотою, ми повинні зро-
бити все можливе з нашого боку. 

Неділя, присвячена місіонерській праці, буде неначе бич, 
вирваний з рук жорстоких фанатиків, котрі були б дуже раді 
принизити адвентистів сьомого дня. Побачивши, що в не-
ділю ми відвідуємо людей і читаємо з ними Святе Письмо, 
вони зрозуміють: намагатися перешкоджати нашій справі 
шляхом видання законів про дотримання недільного дня — 
марна справа.

Неділя може бути використана для виконання різно-
манітної роботи з великою користю для Господа. У ці дні 
можна проводити зібрання під відкритим небом або в бу-
динках. Також можна благовістити з дому в дім. Люди, кот-
рі здійснюють літературну працю, можуть присвятити цей 
день написанню своїх статей. Нехай релігійні служіння, де 



475

тільки можливо, проводяться по неділях. Зробіть ці зустрічі 
максимально цікавими. Співайте по-справжньому відроджу-
вальні гімни та із силою й упевненістю говоріть про любов 
Спасителя. Розповідайте про стриманість і реальні релігійні 
досвіди. У такий спосіб ви багато чого дізнаєтеся про методи 
роботи і знайдете доступ до багатьох душ.

Нехай учителі наших шкіл присвячують неділю місіо-
нерській праці. Мені було сказано, що так вони зможуть зав-
дати поразки намірам ворога. Нехай учителі беруть із собою 
учнів для проведення зібрань із тими, хто не знайомий з іс-
тиною. Завдяки цьому вони досягнуть значно більшого, ніж 
якимось іншим шляхом. 

Пряму, відкриту, позитивну істину необхідно проголо-
сити народові. Але ця істина має бути представлена в дусі 
Хрис та. Ми повинні бути як вівці серед вовків. Якщо хтось 
задля Христа не прислухається до даних Ним застережень, 
не виявить терпіння і самовладання, він втратить дорого-
цінні можливості працювати для Господа. Бог не доручав 
Своєму народові робити гнівні випади проти порушників 
Його Закону. У жодному разі ми не повинні нападати на 
інші церкви.

Нам необхідно зробити все можливе, щоб усунути упере-
дженість багатьох проти нашої справи і проти біблійної суботи. 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 229-238).

Розділ 57. Наше ставлення до громадянських керівників



Розділ 58

Оманлива робота 
сатани

Я бачила, як злі ангели змагаються за 
душі, а Божі ангели протистоять їм. Бо-
ротьба була сувора. Злі ангели забруд-

нювали атмосферу своїм отруйним впливом 
та юрмилися навколо душ, аби притупити 
їхні розум і почуття. Святі ангели з тривогою 
пильнували, вичікуючи, щоб прогнати сата-
нинське військо. Проте добрим ангелам не 
притаманно контролювати свідомість людей 
проти їхньої волі. Якщо вони поступаються 
ворогові та не намагаються опиратися йому, 
тоді Божі ангели можуть лише стримувати 
сатанинське військо, щоб воно не знищило 
людей, доки цим душам, які перебувають у 
небезпеці, не буде дане подальше світло, щоб 
пробудити їх та спонукати звернутися до 
Неба по допомогу. Ісус не доручить святим 
ангелам вивести зі скрутного становища тих, 
хто не докладає зусиль, щоб допомогти собі. 



477

Якщо сатана побачить, що йому загрожує небезпека втра-
тити хоча б одну душу, він збере всі свої сили, щоб утримати 
її. Коли людина усвідомить небезпеку й у своєму горі рев-
но благає Ісуса про силу, сатана, побоюючись, що втратить 
полоненого, просить підтримки своїх ангелів, щоб оточити 
бідну душу стіною темряви, аби небесне світло не проникло 
до людини. Але якщо той, кому загрожує небезпека, виявляє 
наполегливість й у своїй безпорадності хапається за заслуги 
Хрис тової крові, наш Спаситель чує щиру молитву віри та 
посилає підкріплення могутніх ангелів для його визволення.

Сатана не може знести, коли люди звертаються по допо-
могу до його могутнього Суперника, оскільки боїться Його 
сили і тремтить перед Його величчю. Чуючи ревну молитву, 
усе військо сатани тремтить. Він продовжує закликати легі-
они злих ангелів виконати його доручення. Та коли могутні 
ангели, зодягнені в небесні обладунки, приходять на допо-
могу знеможеній, переслідуваній душі, сатана і його воїн-
ство відступають, розуміючи, що програли битву. Слухняні 
піддані сатани вірні, діяльні й об’єднані однією метою. І хоч 
вони ненавидять одне одного та ворогують між собою, про-
те не втрачають жодної можливості відстоювати свої спільні 
інтереси. Однак великий Повелитель на Небі й Землі обме-
жив силу сатани.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 345, 346).

Небезпечно наважитися 
залишитися без захисту Небес

Божі ангели збережуть Його народ, котрий прямує шля-
хом виконання обов’язку, але такий захист не гарантований 
тим, хто свідомо наважується ступити на територію сатани. 
Поплічник великого ошуканця говоритиме й робитиме все, 
що завгодно, щоб домогтися свого. І не має значення, ким 
він себе називає, — спіритуалістом, «електротерапевтом» 
чи «месмеричним цілителем». Під пристойним приводом 
він завойовує довіру необережних. Він удає, що обізнаний 

Розділ 58. Оманлива робота сатани



478 Поради для Церкви

із життям та розуміє всі труднощі й скорботи своїх клієнтів. 
Набуваючи вигляду ангела світла, хоч серце його чорніше за 
безодню, він виявляє великий інтерес до жінок, які шукають 
його поради. Він каже, що всі їхні біди — наслідок нещас-
ливого заміжжя. Це, можливо, правда, але такий радник не 
поліпшує їхнього становища. Він каже їм, що вони потребу-
ють любові й співчуття. Удаючи велике зацікавлення їхнім 
благополуччям, він зачаровує свої жертви, котрі нічого не 
підозрюють, як змія зачаровує тремтячу пташку. Незабаром 
вони повністю опиняються під його владою, а жахливими 
наслідками є гріх, ганьба і крах.

Таких творців зла є чимало. Їхній шлях позначений не-
щасними сім’ями, зруйнованими репутаціями й розбитими 
серцями. Однак світ мало знає про це, творці зла продов-
жують знаходити нові жертви, а сатана радіє через вчинену 
ним руйнацію. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 198).
«А Ахазія випав через ґрати в своїй горниці, що в Сама-

рії, та й захворів. І послав він послів, і сказав до них: “Ідіть, 
запитайте Ваал-Зевува, екронського бога, чи видужаю я з 
своєї цієї хвороби?” А Ангол Господній говорив до тішб’яни-
на Іллі: “Устань, вийди назустріч послам самарійського царя 
та й скажи їм: Чи через те, що нема в Ізраїлі Бога, ви йдете 
питатися Ваал-Зевува, екронського бога? Тому так сказав 
Господь: Із того ліжка, що на нього ти ліг, не встанеш із ньо-
го, бо напевно помреш!”… І пішов Ілля» (2 Цар. 1:2-4).

Історія гріха й покарання царя Ахазії містить застере-
ження, яким ніхто не може безкарно нехтувати. Хоч ми не 
вшановуємо язичницьких богів, однак тисячі людей покло-
няються в сатанинському капищі, як це робив ізраїльський 
цар. Дух язичницького ідолопоклонства поширений і сьогод-
ні, хоч під впливом науки й освіти він набув більш витон ченої 
і привабливої форми. Кожен день додає докази того, що віра 
в непорушне пророче слово швидко згасає, натомість розум 
людей полонять забобони й сатанинські чари. Усі, хто не до-
сліджує серйозно Писання, не перевіряє цим безпомилковим 
критерієм кожне бажання й намір у житті, хто не шукає Бога 



479

в молитві з бажанням пізнати Його волю, неминуче зійдуть з 
правдивого шляху та впадуть через обман сатани.

Євреї були єдиним народом, котрий має перевагу знати 
істинного Бога. Коли ізраїльський цар послав запитати язич-
ницького оракула, він у такий спосіб заявив язичникам, що 
більше довіряє їхнім ідолам і божкам, аніж Богові свого наро-
ду, Творцеві неба і землі. Так само чинять ті, котрі, стверджу-
ючи, що знають Слово Боже, ганьблять Його, відвертаючись 
від Джерела сили й мудрості та прохаючи допомоги або пора-
ди в сил темряви. Якщо гнів Божий запалав через такий учи-
нок нечестивого царя-ідолопоклонника, то як Він може розці-
нювати подібні дії тих, котрі називають себе Його слугами?

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 191, 192, 196).

Ніхто не може служити двом панам

Христос указує нам на двох панів: Бога і світ та ясно каже, 
що ми не можемо служити їм обом. Якщо в нас переважають 
зацікавленість у цьому світі й любов до нього, ми не цінува-
тимемо те, що понад усе заслуговує на нашу увагу. Любов до 
світу прожене любов до Бога та підпорядкує наші вищі інте-
реси світським міркуванням. Тоді Бог не займатиме те високе 
місце в наших почуттях й уподобаннях, яке займає світ. 

Сатана підходить до людей обережніше, ніж до Хрис та в 
пустелі під час спокушення, бо пам’ятає, що там зазнав по-
разки. Він ‒ переможений ворог, тому не підходить до лю-
дей прямо, не вимагає пошани й видимого поклоніння. Він 
просто просить людей віддати свою любов і прихильність 
усьому доброму, що є у світі. Якщо йому вдається заволо-
діти розумом і почуттями, тоді небесні переваги затьмарю-
ються. Усе, що він хоче від людей, ‒ щоб вони потрапили 
під оманливу владу його спокус, полюбили світ, звання, 
становище, гроші та прив’язалися до земного скарбу. До-
сягнувши цього, він отримує все, чого просив у Христа.

(Свідчення для Церкви. Т. 3. С. 478, 480).

Розділ 58. Оманлива робота сатани



Розділ 59

Лженаука — сучасний 
диявольський одяг 
світла 

Лженаука ‒ один із засобів, який сатана 
використав у небесних дворах та який 
використовує нині. Його хибні твер-

дження, висловлені ангелам, і його підступні 
наукові теорії багатьох із них звабили зрек-
тися вірності. 

Утративши місце на Небі, сатана підсту-
пив зі своїми спокусами до наших прабать-
ків. Адам і Єва поступилися ворогові, через 
їхній непослух зародилася відчуженість люд-
ства від Бога, і Земля була розділена з Небом. 

Якби Адам і Єва не торкнулися заборо-
неного дерева, Господь наділив би їх знан-
нями, на яких не лежало б прокляття гріха 
та які принесли б їм вічну радість. Усе, що



481

вони придбали внаслідок свого непослуху, — це знайомство 
з гріхом та його наслідками. 

Сфера, у яку сатана ввів наших прабатьків, — це та сама 
сфера, у яку він вводить людей сьогодні. Він наповнює світ 
приємними байками. Усіма засобами, котрі має у своєму роз-
порядженні, він намагається перешкодити людям отримати 
спасенне знання про Бога.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 290).

Коли омана постає як світло

Ми живемо в епоху великого світла, але багато чого з так 
званого світла відкриває шлях сатанинським мудрості й хит-
рощам. З’явиться чимало такого, що здаватиметься правди-
вим, однак його необхідно буде ретельно досліджувати з ба-
гатьма молитвами, бо це можуть бути правдоподібні вигадки 
ворога. Шлях омани часто здається схожим на шлях істини. 
Його важко відрізнити від шляху, що веде до святості й Неба. 
Однак освічений Святим Духом розум може розпізнати, що 
ухиляється від правильного шляху. Через деякий час стає 
очевидною велика розбіжність між двома шляхами. 

Теорія про те, що Бог є сутність, яка пронизує всю при-
роду, — одна з найбільш підступних вигадок сатани. Вона 
зображує Бога в хибному світлі та є ганьбою для Його сили 
й величі. 

Пантеїстичні теорії не знаходять підтвердження в Слові 
Божому. Світло Його істини показує, що ці теорії згубні для 
душі. Темрява ‒ їхній складовий елемент, чуттєвість ‒ їхня 
сфера. Вони потурають тілесному серцю й дають волю при-
родним нахилам. Результат прийняття цих теорій — розді-
лення з Богом. 

Унаслідок гріха ми опинилися в протиприродному ста-
ні, тому сила, здатна відновити нас, має бути надприродною, 
інакше вона даремна. Тільки одна сила може знищити вла-
ду зла над серцями людей ‒ Божа сила в Ісусі Христі. Тіль-
ки через кров Розп’ятого відбувається очищення від гріха. 

Розділ 59. Лженаука – сучасний диявольський одяг світла 



482 Поради для Церкви

Лише Його благодать може зробити нас здатними опиратися 
нахилам нашої занепалої природи й підкорювати їх. Спіри-
тичні теорії про Бога зводять нанівець цю силу. Якщо Бог є 
сутність, яка пронизує всю природу, то Він живе в усіх лю-
дях; отже, для здобуття святості людина має лише розвивати 
силу, котра перебуває в ній самій. 

Ці теорії з усіма їхніми логічними висновками нищать 
усю християнську систему. Вони анулюють необхідність 
викуп лення та перетворюють людину на власного спасителя. 
Такі теорії про Бога позбавляють Його Слово дієвості; при-
йнявши їх, люди опиняються у великій небезпеці зрештою 
вважати всю Біблію вигадкою. Вони можуть усвідомлюва-
ти, що доб рочесність краща за порок, але, позбавивши Бога 
верховної влади, вони ставлять себе в залежність від люд-
ської сили, яка без Господа нічого не варта. Без Божої допо-
моги люд ська воля не має реальної сили протистояти злу  й 
 перемагати його. Захисні споруди душі зруйновані.  У людини 
немає  перепони проти гріха. Коли в якийсь момент людина 
відкидає стримувальний вплив Слова Божого і Його Духа, 
тоді ми не знаємо, у яку безодню вона може впасти. 

Хто продовжуватиме дотримуватися цих спіритичних 
теорій, той неминуче погубить християнське життя, розірве 
зв’язок з Богом і втратить вічне життя.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. C. 290-292).

Спроба звести навіть 
і вибраних

Неправдиві вимисли про Бога і природу, які заполонили 
світ скептицизмом, натхнені лукавим ворогом, котрий сам 
досліджує Біблію, знає життєво необхідну людям істину та 
невтомно намагається відвернути розум людей від великих 
істин, даних для приготування до майбутніх подій. 

Після закінчення терміну, визначеного на 1844 рік, ми 
зіткнулися з усякого роду фанатизмом. Мені були дані свід-
чення докору для осіб, котрі відстоювали спіритичні теорії. 



483

За нечестивим вченням ідуть гріховні діла. Це спокусли-
ва приманка батька неправди, наслідком якої є нерозкая-
ність самовдоволеної нечистоти. 

Досвіди минулого повторяться. У майбутньому сатанин-
ські забобони набудуть нових форм. Оману представлять 
приємно й облесливо. Божому народові запропонують по-
милкові теорії, зодягнені в шати світла. У такий спосіб сата-
на намагатиметься звести, якщо вдасться, навіть і вибраних. 
Будуть використані найспокусливіші чинники, людський 
розум буде загіпнотизований. 

Завойовуючи розум, виявиться всіляка розбещеність, 
подібна до тієї, що була серед допотопних жителів. Звели-
чення природи як Бога, нічим не обмежена аморальність 
людської волі, рада несправедливих* ‒ усе це сатана засто-
совує як засоби для досягнення певних цілей. Для здійс-
нення своїх задумів він використовуватиме владу одного 
розуму над іншим. Але найсумніше те, що під його оманли-
вим впливом люди матимуть вигляд благочестя, не маючи 
справжнього зв’язку з Богом. Подібно до Адама та Єви, ко-
трі скуштували плід з дерева пізнання добра і зла, багато хто 
навіть сьогодні живиться оманливими «ласощами» гріха. 

Сатанинські сили одягають лжетеорії в привабливе 
вбрання, подібно до того як сатана в Еденському саду замас-
кувався перед нашими прабатьками, говорячи через змія. Ці 
сили вселяють у людські уми думки, які фактично є смер-
тельним обманом. Гіпнотичний вплив сатани позначається 
на тих, хто відвертається від ясного Слова Божого до при-
ємних байок. 

Сатана найстаранніше намагається заманити у свої тене-
та саме тих, хто отримав найбільше світла. Він знає: якщо 
йому вдасться обманути їх, то вони, перебуваючи в його вла-
ді, зодягнуть гріх у вбрання праведності й зведуть багатьох. 

Я закликаю всіх: «Пильнуйте, бо сатана, видаючи себе 
за ангела світла, ходить у кожному зібранні християнських 
працівників та в кожній церкві, намагаючись привернути 

*Алюзія на Псал. 1:1 (прим. редактора). 

Розділ 59. Лженаука – сучасний диявольський одяг світла 



484 Поради для Церкви

членів на свій бік». Мені наказано застерегти Божий народ: 
«Не обманюйтеся, ‒ Бог осміяний бути не може» (Гал. 6:7).

(Свідчення для Церкви. Т. 8. C. 292-294).

Сатанинський план 
зробити природу Богом

Розмірковуючи про закони матерії і закони природи, ба-
гато людей не беруть до уваги й навіть заперечують постійну 
безпосередню діяльність Бога. Вони дотримуються думки, 
що природа функціонує незалежно від Бога, маючи в самій 
собі власні межі й сили, через які діє. У їхньому розумі є чітка 
відмінність між природним і надприродним. Природне по-
яснюють звичайними причинами, не пов’язаними з Божою 
силою. Матерії приписують життєдайну силу, а природу 
обожнюють. Припускають, що матерія була поміщена в пев-
ні умови та залишена діяти на підставі незмінних законів, у 
які не може втручатися Сам Бог; що природа наділена певни-
ми властивостями й підпорядкована законам, а потім зали-
шена сама на себе, щоб коритися цим законам та виконувати 
функції, призначені їй від початку.

Це лженаука; Слово Боже жодним чином не підтримує 
її. Господь не скасовує Свої закони, натомість постійно діє 
через них, використовуючи їх як Свої знаряддя. Вони не 
працюють самі собою. Бог постійно діє в природі. Вона Його 
слугиня, Він керує нею згідно зі Своїм бажанням. Функціо-
нування природи свідчить про присутність й активну діяль-
ність розумної Істоти, Котра в усіх Своїх діяннях керується 
власною волею. Рік за роком земля приносить щедрий уро-
жай і продовжує свою ходу навколо сонця не завдяки при-
таманній їй первісній силі. Рука безмежної сили невпинно 
трудиться, провадячи цю планету. Божа сила виявляється 
щомиті, утримуючи її на орбіті під час обертання.

Будову людського тіла неможливо до кінця зрозуміти; 
воно містить таємниці, які дивують найрозумніших людей. 
Пульс б’ється, вдих чергується з видихом не тому, що про-



485

довжує діяти колись приведений у дію механізм. У Господі ми 
живемо, рухаємося та існуємо. Кожен подих, кожен удар сер-
ця — це постійний доказ сили вічносущого Бога. 

Мужі найвищого інтелекту не можуть збагнути явлених 
у природі таємниць Ягве. Божественне натхнення ставить 
безліч запитань, на які не можуть відповісти найвидатніші 
вчені. Ці запитання були поставлені не для того, щоб ми від-
повідали на них, а щоб привернути нашу увагу до глибоких 
Божих таємниць та показати, що наша мудрість обмежена; 
що в навколишньому повсякденному житті є багато речей, 
які виходять за межі розуміння обмежених умів; що суди й 
наміри Бога незбагненні, а Його мудрість недослідима.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. C. 259-261).
Почата тут освіта не завершиться в цьому житті, вона 

триватиме всю вічність, завжди розвиваючись та ніколи не 
закінчуючись. День за днем чудові діла Бога, докази Його 
чудотворної сили у творінні й підтримці Всесвіту відкрива-
тимуться розуму в новій красі. У світлі, яке сяє від престолу, 
таємниці зникнуть, і душа сповниться подивом від простоти 
того, що раніше ми не могли збагнути. 

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 328).

Застереження щодо релігії, 
яка ґрунтується на почуттях

Сьогодні в Божій справі нам потрібні люди духовні, які 
тверді у своїх принципах та ясно розуміють істину. 

Я отримала настанову, що люди потребують не нових 
химерних доктрин чи людських гіпотез. Їм потрібне свід-
чення людей, котрі знають істину й живуть нею, котрі 
розуміють даний Тимофієві наказ та підкоряються йому: 
«Проповідуй Слово, утверджуй за сприятливих і неспри-
ятливих обставин, докоряй, потішай, закликай — з усякою 
терпеливістю і повчанням. Бо настане час, коли не слухати-
муть здорового вчення, а виберуть собі вчителів за своїми 
пожадливостями, щоб лестили слух, аби відвернути вуха 

Розділ 59. Лженаука – сучасний диявольський одяг світла 



486 Поради для Церкви

від істини та схилитися до небилиць. Ти ж будь тверезий у 
всьому, терпи злидні, виконуй діло благовісника, звершуй 
своє служіння» (2 Тим. 4:2-5).

Ходіть твердо, рішуче, узувшись у готовність благовіс-
тити мир. Ви можете бути впевнені, що чиста й непорочна 
релігія не ґрунтується на почуттях. Бог ні на кого не покла-
дав тягар заохочувати прагнення до спекулятивних доктрин 
і теорій. Брати мої, вилучіть ці поняття зі свого вчення. Не 
дозволяйте їм входити у ваше життя. Нехай вони не опога-
нять справу вашого життя! 

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 294, 295).

Потреба у відродженні духовного життя

Мені було наказано сказати нашому народові: «Пря-
муймо за Христом». Не забуваймо, що Він має залишатися 
нашим Зразком у всьому. Ми можемо впевнено відкидати 
ідеї, котрих не знаходимо в Його вченні. Я звертаюся до на-
ших служителів: «Переконайтеся, що ваші стопи утверджені 
на основі вічної істини. Остерігайтеся керуватися поривом, 
називаючи його Святим Духом». Декому загрожує така не-
безпека. Я закликаю їх бути міцними у вірі, готовими дати 
відповідь кожному, хто запитує їх про їхню надію. 

Ворог намагається відвернути розум наших братів і сес-
тер від справи приготування людей до стійкості в ці останні 
дні. Його вигадки спрямовані на відволікання розумів від 
небезпек та обов’язків сьогодення. Вони вважають за ніщо 
світло, яке Христос, прийшовши з Небес, дав Іванові для 
Свого народу. Вони навчають, що прийдешні події не такі 
важливі, щоб приділяти їм особливу увагу. Ці люди зводять 
нанівець вплив істини небесного походження й обкрадають 
Божий народ, забираючи його минулий духовний досвід і 
даючи натомість лженауку.

«Так говорить Господь: “На дорогах спиніться та глянь-
те, і спитайте про давні стежки, де то добра дорога, — то нею 
ідіть…”» (Єрем. 6:16).



487

Господь вимагає відродження прямого свідчення, яке 
звіщали в минулому. Він закликає обновити духовне жит-
тя. Духовні сили Його народу довгий час дрімали, але має 
відбутися воскресіння від очевидної смерті. Молитвою і ви-
знанням гріха ми повинні розчистити шлях для Царя. Якщо 
зробимо це, сила Духа зійде на нас. Нам потрібна сила П’яти-
десятниці. Вона прийде, адже Господь обіцяв послати Свого 
Духа як усепереможну силу.

Нас очікують небезпечні часи. Кожен, хто знає істину, по-
винен прокинутися та підкорити своє тіло, душу й дух Божій 
дисципліні. Ворог ходить за нами по п’ятах. Нам необхідно 
невпинно пильнувати й бути напоготові. Ми повинні взяти 
всю Божу зброю та дотримуватися вказівок, даних через Дух 
пророцтва. Ми маємо любити істину для нашого часу й ко-
ритися їй. Це вбереже нас від прийняття серйозних обманів. 
Бог промовляє до нас через Своє Слово, через «Свідчення 
для Церкви» та через книги, котрі допомагають нам усвідо-
мити наш теперішній обов’язок і становище, яке нам треба 
тепер займати. Необхідно прислухатися до застережень, да-
них як заповідь на заповідь, правило на правило. Якщо ми 
нехтуємо ними, то яке можемо навести виправдання? Я бла-
гаю всіх, хто трудиться для Бога, не приймати підробку за іс-
тину. Нехай людське міркування не втручається туди, де має 
бути Божественна освячувальна істина. Христос чекає, щоб 
запалити віру й любов у серцях Свого народу. Нехай хиб-
ні теорії не отримують схвалення від людей, котрі повинні 
твердо стояти на підвалині вічної істини. Бог закликає нас 
міцно триматися фундаментальних принципів, заснованих 
на незаперечному авторитеті.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 296-298).

Любити і знати Його Слово — 
у цьому наша впевненість

У серця багатьох людей, котрі довгий час перебували в іс-
тині, увійшов суворий дух засудження. Вони різкі,  критич ні , 

Розділ 59. Лженаука – сучасний диявольський одяг світла 



488 Поради для Церкви

прискіпливі. Вони підіймаються на суддівське місце, щоб ви-
носити вирок тим, хто не погоджується з їхніми поглядами. 
Бог закликає їх зійти донизу та схилитися перед Ним у по-
каянні, визнаючи свої гріхи. Він каже їм: «Але Я маю про-
ти тебе те, що ти залишив свою першу любов. Тому згадай, 
звідки ти впав, покайся і роби попередні діла; коли ж ні, то 
прийду до тебе незабаром і зрушу твого світильника з його 
місця, якщо не покаєшся» (Об’явл. 2:4, 5). Ці люди прагнуть 
до першості і своїми словами й діями ранять серця багатьох.

Христос закликає Свій народ вірити Його Слову й уті-
лювати його в життя. Хто приймає і засвоює це Слово, роб-
лячи його частиною всіх своїх учинків та рис характеру, той 
зміцнюватиметься Божою силою. Буде помітно, що його 
віра небесного походження. Такі люди не блукатимуть чу-
жими шляхами. Їхній розум не звертатиметься до релігії 
сентименталізму і збудження. Вони стоятимуть перед анге-
лами й людьми як такі, що володіють послідовним христи-
янським характером. 

У золотій кадильниці істини, представленої у вченні 
Христа, ми маємо те, що переконає й наверне душі. У про-
стоті Христовій викладайте істини, які Він прийшов звіщати 
в цьому світі, і сила вашої вістки стане відчутною. Не пропо-
нуйте теорії і критерії, про які Христос ніколи не згадував та 
які не ґрунтуються на Біблії. Ми повинні звіщати серйозні, 
урочисті істини. «Написано» — ось мірило, і його обов’язко-
во треба довести до відома кожної людини.

Звертаймося ж за керівництвом до Слова Божого. Шу-
каймо слів «Так говорить Господь». Ми випробували до-
статньо людських методів. Розум, вихований лише на світ-
ській науці, не спроможний збагнути те, що від Бога, але той 
самий розум, навернений та освячений, побачить у Слові 
Божественну силу. Тільки розум і серце, очищені через освя-
чення Духа*, здатні розпізнавати небесне. 

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 298-301).

*Алюзія на текст 1 Петра 1:2 (прим. редактора). 



489

Необхідність у повному підкоренні

Брати, в Ім’я Господа я закликаю вас усвідомити свій 
обов’язок. Нехай ваші серця підкоряться силі Святого Духа 
і стануть сприйнятливими до вчення Слова, тоді ви будете 
здатні розрізняти глибокі Божі істини. 

Світові необхідно сповістити свідчення Христа — най-
серйозніше свідчення. У всій книзі Об’явлення містяться 
найдорогоцінніші обітниці, які сприяють духовному підне-
сенню, та надзвичайно серйозні, важливі застереження. Не-
вже люди, які претендують на знання істини, не прочитають 
свідчення, даного Христом Іванові? У цьому свідченні немає 
жодних здогадок, жодної наукової ілюзії. У ньому містять-
ся істини, пов’язані з нашим теперішнім і майбутнім благо-
получчям. Що спільного в полови з пшеницею?

Господь скоро прийде. Вартові на стінах Сіону покликані 
усвідомити свої Богом дані обов’язки. Він потребує варто-
вих, які в силі Духа проголосять світові останню застереж-
ливу звістку та сповістять пору ночі*. Господу потрібні вар-
тові, котрі пробудять людей від їхньої летаргії, щоб вони не 
заснули смертним сном. 

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 301, 302, 304). 

*Алюзія на текст Ісаї 21:11 (прим. редактора).

Розділ 59. Лженаука – сучасний диявольський одяг світла 



Розділ 60

Оманливі чудеса 
сатани

Мою увагу було спрямовано до тек-
сту Писання, який особливою мі-
рою стосується сучасного спіри-

тизму: «Стережіться, щоб ніхто вас не звів 
філософією і пустим обманом людських пе-
реказів, згідно з принципами світу, а не за 
Христом» (Колос. 2:8). Мені було показано, 
що тисячі людей, зіпсуті філософією фре-
нології й тваринного магнетизму, ставали 
безбожниками. Якщо мислення спрямова-
не в цьому напрямку, воно майже обов’яз-
ково стане неврівноваженим та опиниться 
під впливом нечистих духів. Розум бідних 
смертних наповнений «пустим обманом». 
Вони вважають, що в них самих містить-
ся така сила для звершення великих справ, 
що не відчувають потреби у вищій силі. Їхні 
принципи й віра ґрунтуються на «людських 
переказах і принципах світу», а не на Христі. 



491

Ісус не навчав їх цієї філософії, у Його вченні не можна 
знайти нічого подібного. Він не спрямовував думки бідних 
смертних на самих себе, на силу, якою ніби володіли. Спа-
ситель завжди скеровував їхні погляди на Бога — Творця 
Всесвіту як на Джерело їхньої сили й мудрості. Особли-
ве застереження дано у вірші 18: «Хай ніхто вас не зво-
дить удаваною покорою і служінням ангелам, вдаючись до 
того, чого не бачив, безпідставно пишаючись своїм тілес-
ним розумом». 

Учителі спіритизму приходять з приємним чарівливим 
виглядом, щоб обманути вас, і якщо ви слухатимете їхні 
байки, то будете зведені ворогом праведності й неодмін-
но втратите свою нагороду. Щойно ви піддаєтеся звабли-
вому впливу архіошуканця, то відразу зазнаєте отруєння, і 
ця смертоносна отрута розчиняє й нищить вашу віру в те, 
що Христос — Син Божий, і ви перестаєте покладатися на 
заслуги Його крові. Люди, ошукані цією філософією, втра-
чають свою нагороду через омани сатани. Вони поклада-
ються на власні заслуги, виявляють удавану покору, навіть 
готові піти на жертву, принижуються, погоджуючись ві-
рити в абсурдні нісенітниці, сприймаючи найбільш крайні 
ідеї від тих, кого вважають своїми дорогими друзями. Са-
тана настільки засліплює їхні очі та спотворює судження, 
що вони не бачать зла і продовжують приймати настанови, 
які нібито походять від їхніх померлих друзів, котрі тепер 
є ангелами на Небі.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 297, 298).
Мені було показано, що ми повинні бути захищені з усіх 

боків та наполегливо чинити опір навіюванням і хитрощам 
сатани. Він видає себе за ангела світла, обманюючи й захоп-
люючи в полон тисячі людей. Перевага, яку він отримує від 
свого знання людського розуму, величезна. Такі науки, як 
френологія, психологія та месмеризм, — це канали, через які 
диявол найбільше зближається з цим поколінням, діючи із 
силою, яка характеризуватиме його зусилля наприкінці ви-
пробувального терміну. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 290).

Розділ 60. Оманливі чудеса сатани



492 Поради для Церкви

Підпорядкування розуму 
однієї людини контролю іншої

Жодній людині не дозволено управляти розумом іншої, 
вважаючи, що це принесе велику користь. Психотерапія — 
одна з найнебезпечніших оман, яка може бути застосована 
до людини. Може настати тимчасове полегшення, але ро-
зум, потрапивши під цей вплив, уже ніколи не буде таким 
самим сильним і надійним. Ми можемо бути настільки ж 
немічними, як жінка, що доторкнулася до краю одягу Хрис-
та, але якщо скористаємося даною нам Богом можливістю 
прийти до Нього з вірою, Він відгукнеться так само швидко, 
як відповів на той дотик віри.

Підпорядковувати розум однієї людини іншій — не Бо-
жий задум. Воскреслий Христос, Котрий сидить нині на 
престолі праворуч Отця, — могутній Цілитель. Звертайтеся 
до Нього за цілющою силою. Тільки через Нього грішники 
можуть приходити до Бога такими, якими є. Вони ніколи не 
зможуть прийти до Нього за посередництвом розуму іншої 
людини. Людина не повинна ставати між небесними силами 
і страждальцями. 

Кожен має бути готовий до співпраці з Богом, спря-
мовуючи до Нього розум інших людей. Розкажіть їм про 
благодать і силу найбільшого Лікаря, Якого будь-коли 
знав світ.

Ми не просимо вас віддавати себе під владу чужого ро-
зуму. Психотерапія — найжахливіша наука, яку будь-коли 
відстоювали люди. Кожен нечестивець може скористатися 
нею, щоб здійснити свої лихі задуми. Ми аж ніяк не пов’я-
зані з жодною такою наукою. Нам треба боятися цього. У 
жодному разі її початкові принципи не повинні бути при-
йняті в якійсь установі.

(Медичне служіння. С. 115, 116).
Нехтування молитвою призводить до того, що люди 

починають покладатися на власну силу, а це відчиняє двері 
для спокуси. У багатьох випадках наукові дослідження за-
хоплюють уяву людей, їм лестить усвідомлення своїх сил. 



493

Особливо звеличують науки, які мають справу з людським 
розумом. Ці науки як такі не містять нічого поганого, але 
ними оволоділи сатана та його могутні помічники, щоб 
спокушати й губити душі. Його уміння сприймають так, 
ніби вони походять з Небес, і в такий спосіб диявол здо-
буває поклоніння, яке його цілком влаштовує. Через такі 
науки доброчесність зазнає шкоди й закладається основа 
спіритизму.

(Ознаки часу. 6 листопада 1884 р.).

Магія і забобони

Спаленням своїх магічних книг навернені в Ефесі дове-
ли, що відчувають огиду до того, у чому колись знаходили 
насолоду, бо, вдаючись до магії, вони завдали особливої 
образи Богові та наражали на небезпеку власні душі. Саме 
проти магії було спрямоване тепер їхнє обурення. Цим вони 
засвідчили правдивість свого навернення.

Наївно припускати, що язичницькі забобони зникли 
задовго до розвитку цивілізації ХХ століття. Боже Слово 
й факти дійсності із суворою правдивістю свідчать про те, 
що нині чарівництво практикується так само, як і за днів 
древніх чаклунів. Стародавнє мистецтво магії та сучасний 
спіритизм фактично одне й те саме. Сатана знаходить до-
ступ до тисяч людей, представляючись під маскою їхніх 
покійних друзів. У Писанні говориться, що «мертві нічого 
не знають» (Екл. 9:5). Їхні думки, любов, ненависть — усе 
зникло. Мертві не спілкуються із живими. Але сатана за-
лишається вірним своїм давнім хитрощам, щоб заволодіти 
умами людей. 

За допомогою спіритизму багато людей, які страждають 
від хвороби або пережили втрату рідних та близьких, а ча-
сом і просто допитливі особи, установлюють зв’язок зі зли-
ми духами. Усі, хто наважується на це, ступають на небез-
печний шлях. Слово Правди відкриває, як це сприймає Бог. 
У давнину Він виніс суворий вирок цареві, котрий послав 

Розділ 60. Оманливі чудеса сатани



494 Поради для Церкви

слуг  шукати поради в язичницького віщуна: «Хіба в Ізраї-
лі нема Бога, що ви йдете питати Ваал-Зевува, екронського 
бога? Тому ось як говорить Господь: Ти не встанеш з ліжка, 
на яке ліг, ти мусиш умерти» (2 Цар. 1:3, 4). 

У наш час на зміну язичницьким чаклунам прийшли 
медіуми- спірити, ясновидці й ворожбити. Таємничі голоси, 
що промовляли в Ен-Дорі та Ефесі, продовжують ошуку-
вати людей. Якби з наших очей було зняте покривало, ми 
побачили б злих ангелів, котрі використовують усю свою 
майстерність, щоб обманювати й губити. Де тільки люди 
забувають про Бога, там сатана виявляє свою чаклунську 
силу. Коли вони піддаються його впливу, їхній розум за-
тьмарюється, а душа занечищується. Сьогодні Божий народ 
повинен прислухатися до поради, котру дав апостол Ефесь-
кій церкві: «І не ставайте спільниками в неплідних ділах 
темряви, а краще їх викривайте» (Ефес. 5:11).

(Дії апостолів. С. 288-290).

Молитва віри

Якби наші очі відкрилися й ми побачили, як злі ан-
гели працюють над тими, хто поводиться безтурботно й 
почувається в безпеці, то не були б такими впевненими. 
Злі ангели переслідують нас постійно. Ми припускаємо, 
що злі люди готові діяти за намовою сатани, але коли наш 
розум не захищений від його невидимих посланців, вони 
завойовують нову позицію і творять ознаки й чудеса перед 
нашими очима. Чи готові ми чинити їм опір за допомогою 
Слова Божого — єдиної зброї, яку ми можемо успішно за-
стосовувати? 

Декотрі будуть спокушені повірити, що ці чудеса від 
Бога. Хворі зцілятимуться, та інші чудеса будуть звершу-
ватися у нас на очах. Чи готові ми до прийдешнього ви-
пробування, коли фальшиві чудеса сатани виявляться ще з 
більшою силою? Як багато душ потрапить у пастку й буде 
спіймано! Свідомість багатьох людей, котрі відійшли від 



495

ясних вказівок і заповідей Бога та захопилися байками, уже 
підготовлена прийняти фальшиві чудеса. Зараз нам усім не-
обхідно озброїтися для боротьби, у якій незабаром змуше-
ні будемо взяти участь. Віра в Боже Слово, яке необхідно 
з молитвою вивчати й застосовувати в житті, буде нашим 
щитом проти сатанинської влади та зробить нас перемож-
цями через кров Христа.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 302).

Розділ 60. Оманливі чудеса сатани



Розділ 61

Прийдешня криза

У міру того як неповага до Закону Божо-
го стає дедалі очевиднішою, розмежу-
вальна лінія між виконавцями цього 

Закону і світом стає ще помітнішою. Тимча-
сом як в одних людей посилюється любов до 
Божественних Заповідей, в інших збільшу-
ється презирство до них. 

Криза швидко наближається. Ознаки не-
ухильно здійснюються й указують на те, що 
час Божих відвідин майже прийшов. Хоч і не 
бажаючи карати, Він, однак, каратиме, і скоро. 

День Божої відплати вже надходить. 
Божа печать буде поставлена тільки на чоло 
тих, котрі зітхають і стогнуть над усіма гидо-
тами, які кояться на землі. Хто перебуває в 
повній згоді зі світом, їсть і п’є з п’яницями, 
той неодмінно буде знищений разом із безза-
конниками. «Адже очі Господні — на правед-
них, а Його вуха звернені до їхньої молитви; 
обличчя ж Господнє проти тих, що роблять 
зло!» (1 Петра 3:12). 



497

Наш власний напрямок дій визначить, чи отримаємо ми 
печать Бога живого, чи будемо уражені нищівною збро єю. 
Кілька крапель гніву Божого вже впали на землю; але коли 
зіллються сім останніх кар, нерозбавлених, змішаних у 
чаші Його гніву, тоді занадто пізно буде каятися й шукати 
захисту — жодна викупна кров уже не змиє плям гріха.

Не всі ті, хто каже, що дотримується суботи, будуть по-
значені печаттю. Навіть чимало тих, хто навчає істини інших, 
не приймуть Божої печаті на свої чола. Вони мали світло іс-
тини, знали волю свого Пана, розуміли всі пункти нашої віри, 
але не мали відповідних діл. Людям, так добре обізнаним із 
пророцтвами та скарбами Божественної премудрості, нале-
жало діяти згідно зі своєю вірою. Вони повинні були наказа-
ти домові своєму по собі, щоб їхня правильно організована 
сім’я свідчила світові про вплив істини на людське серце.

Через брак їхнього посвячення, побожності та неспро-
можність досягти високого релігійного стандарту вони спо-
нукують інші душі задовольнятися своїм станом. Люди з 
обмеженим судженням не можуть бачити, що, наслідуючи 
приклад цих мужів, котрі так часто відкривали їм скарби 
Божого Слова, вони неодмінно наражатимуть власні душі 
на небезпеку. Ісус — єдиний істинний Взірець. Сьогодні ко-
жен, бажаючи дізнатися, що Господь вимагає від нього, сам 
повинен досліджувати Біблію, стоячи на колінах перед Бо-
гом зі смиренним, сприйнятливим до навчання серцем ди-
тини. Як би доброзичливо Господь не ставився до того чи 
іншого служителя, якщо він відмовляється жити відповідно 
до даного йому Богом світла та навчатися, як мала дитина, 
то опиниться в темряві сатанинської омани й поведе тим 
самим шляхом інших.

 Ніхто з нас ніколи не отримає Божу печать, якщо в на-
шому характері знайдеться хоча б одна пляма. Наше завдан-
ня — виправити вади свого характеру, очистити храм душі 
від усякої скверни. Тоді Пізній дощ зійде на нас, як Ранній 
дощ зійшов на учнів у день П’ятидесятниці. 

Нікому не слід казати, що випадок його безнадійний 
і йому не до снаги прожити життя християнина. Смерть 

Розділ 61. Прийдешня криза



498 Поради для Церкви

 Хрис та зробила це доступним для кожної душі. Ісус — наша 
допомога в недолях. Тільки покличте до Нього з вірою — Він 
обіцяв почути й відповісти на ваші прохання. 

О жива, дієва віра! Ми її так потребуємо й повинні мати, 
інакше ослабнемо й зазнаємо поразки в день випробування. 
Темрява, яка в той момент вкриє наш шлях, не має розча-
ровувати нас або доводити до розпачу. Це покривало, яким 
Гос подь укриває Свою славу, коли приходить, щоб дати 
щед рі благословення. Нам треба знати про це з власного ми-
нулого досвіду. Такий досвід стане джерелом утіхи й надії 
того дня, коли Бог судитиметься зі Своїм народом. 

Саме зараз ми повинні зберігати себе й наших дітей чис-
тими від світу. Саме зараз ми повинні випрати одяг нашо-
го характеру й вибілити його в крові Агнця. Саме зараз ми 
повинні перемогти гордість, пасивність і духовну інертність. 
Саме зараз ми повинні прокинутися й докласти рішучих зу-
силь для розвитку гармонійного характеру. «Сьогодні, коли 
почуєте Його голос, не зробіть закам’янілими ваші серця, як 
було під час нарікання» (Євр. 3:15). 

Нині час приготуватися. Божа печать ніколи не буде по-
ставлена на чоло нечистої людини. Вона ніколи не буде по-
ставлена на чоло честолюбних людей, котрі люблять світ. 
Вона ніколи не буде покладена на чоло людей з оманливим 
язиком та віроломним серцем. Усі, хто прийме печать, по-
винні бути непорочні перед Богом — це кандидати до Неба. 

Ідіть уперед, мої брати і сестри. У цей час я можу лише 
коротко писати про це, просто звертаючи вашу увагу на не-
обхідність приготування. Самостійно досліджуйте Писан-
ня, щоб зрозуміти грізну урочистість і серйозність часу, у 
який ми живемо.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 209, 212-216).

Субота — предмет суперечки

Питання про суботу стане спірним питанням в останньо-
му великому конфлікті, до якого буде залучений увесь світ. 



499

Люди шанують сатанинські принципи вище за принципи, 
які панують на Небі. Вони приймають фальшиву суботу, 
кот ру сатана звеличив як знак своєї влади. Але Бог поставив 
власну печать на Свою царську вимогу. Кожна субота несе 
на собі Ім’я її Автора як незгладимий знак, що свідчить про 
незмінність кожної. Наше завдання — привести людей до 
розуміння цього. Ми повинні показати їм: життєво важли-
вим наслідком для них буде те, чий знак вони носять — знак 
Божого Царства чи бунтівного царства, оскільки вони визна-
ють себе підданими того царства, знак якого носять. Бог за-
кликає нас підняти прапор Його сплюндрованої суботи. 

Той самий деспотичний розум, який складав плани про-
ти вірних у минулі віки, усе ще намагається звільнити землю 
від тих, хто боїться Бога і слухняний Його Законові. Сатана 
збуджуватиме обурення проти смиренної меншості, що сві-
домо відмовляється дотримуватися загальноприйнятих зви-
чаїв і традицій. Мужі впливові, що мають добру репутацію, 
об’єднаються з беззаконниками й негідниками, щоб радити-
ся проти Божих дітей. Багатство, геніальність, освіченість 
об’єднаються, щоб викликати до них презирство. Правителі, 
служителі і члени церков, котрі піддаватимуть їх гонінню, 
змовлятимуться проти них. Голосом і пером, хвастощами, 
погрозами та глузуваннями вони намагатимуться знищити 
їхню віру. За допомогою неправдивих наклепів і гнівних за-
кликів вони збуджуватимуть народний гнів. Неспроможні 
протиставити захисникам біблійної суботи слова «Так гово-
рить Писання», вони використають деспотичні закони, щоб 
компенсувати цю нестачу. Щоб забезпечити собі популяр-
ність і протекцію, законодавці поступляться вимозі прийня-
ти недільний закон. Ті, хто боїться Бога, не можуть підкори-
тися постанові, яка порушує заповідь Десятислів’я. На цьому 
полі битви розгортається останнє велике протиборство між 
істиною й оманою, але нам не слід сумніватися щодо резуль-
тату. У цей час, як і за днів Мордехая, Господь заступиться за 
Свою істину та за Свій народ.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 450). 

Розділ 61. Прийдешня криза



500 Поради для Церкви

Приготуйтеся до бурі

Бог відкрив, що станеться в останні дні, щоб Його народ 
був готовий встояти проти бурі опозиції та люті. Люди, кот-
рі були попереджені про майбутні події, не повинні спокій-
но сидіти, очікуючи прийдешньої бурі та заспокоюючи себе 
тим, що Господь захистить Своїх вірних у день недолі. Ми 
маємо бути людьми, які очікують свого Господа не в безді-
яльності, а в ревній праці з непохитною вірою. Зараз не час 
дозволити своєму розумові бути обтяженим маловажними 
питаннями. Поки люди сплять, сатана активно організовує 
все так, щоб Божий народ був позбавлений милості й спра-
ведливості. Нині рух за дотримання недільного дня прокла-
дає собі шлях у темряві. Керівники приховують справжню 
суть справи, і багато з тих, хто приєднується до руху, самі 
не розуміють, куди спрямована підводна течія. Його запев-
нення м’які й, на перший погляд, християнські, але коли він 
заговорить, тоді виявиться дух змія. 

«Бо й гнів людський Тебе вихваляє, — каже псалмист, — 
решту ж гніву Ти поясом в’яжеш». Бог має на увазі, що ви-
пробувальна істина вийде на передній план і стане предме-
том вивчення й обговорення, навіть якщо буде затаврована 
презирством. Свідомість людей має пробудитися. Будь-яку 
полеміку, будь-які закиди й наклепи Бог використовувати-
ме у Своїх цілях, щоб викликати цікавість і розбудити розум 
тих людей, котрі в іншому випадку дрімали б.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 452, 453).
Ми як народ ще не завершили доручену нам Богом спра-

ву. Ми не готові до наслідків, які принесе нам прийняття 
закону про недільний день. Коли бачимо ознаки наближен-
ня небезпеки, наш обов’язок — прокинутися до дії. Нехай 
ніхто не сидить спокійно в очікуванні біди, заспокоюючи 
себе вірою в те, що ця справа має продовжуватися, оскіль-
ки це передрекли пророцтва, і що Господь захистить Свій 
народ. Ми не виконуємо Божої волі, якщо спокійно сиди-
мо, нічого не роблячи для збереження свободи совісті. До 
Небес має підноситися палка дієва молитва про те, щоб це 



501

лихо було відкладене, доки ми не завершимо роботу, якою 
так довго нехтували. Будемо ж молитися найсерйознішим 
чином, а потім працювати відповідно до наших молитов. 
Може здатися, що сатана тріумфує, а істина переможена 
оманою й переступом; народ, над яким Бог розпростер Свій 
щит, і країна, що стала пристановищем для слуг Божих та 
захисників Його істини, котрі зазнавали переслідувань за 
їхнє життя згідно зі своїм сумлінням, можуть опинитися в 
небезпеці. Проте Бог нагадає нам про Його ставлення до 
Свого народу в минулому, коли рятував його від ворогів. 
Коли здавалося, що вже немає ані найменшого шансу на 
визволення від нападів сатани, Господь завжди обирав над-
звичайні заходи для прояву Своєї сили. Потреба людини — 
це Божа можливість.

Брати мої, чи усвідомлюєте ви, що як ваше спасіння, так 
і долі інших душ залежать від вашого теперішнього приго-
тування до прийдешніх випробувань? Чи володієте ви тією 
силою ентузіазму, тими благочестям і посвяченням, які до-
поможуть вам встояти, коли проти вас повстане опозиція? 
Якщо Бог будь-коли говорив через мене, то прийде час, коли 
ви постанете перед судами і кожне положення істини, якої 
ви дотримуєтеся, зазнає суворої критики. Час, який нині так 
багато людей дозволяє собі витрачати даремно, слід присвя-
тити даному нам Богом дорученню — приготуванню до при-
йдешньої кризи.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 713-717).

Божі суди

Ми наближаємося до кінця часу. Мені було показано, 
що каральні Божі суди вже відвідують Землю. Господь по-
передив нас про події, які незабаром мають відбутися. Його 
Слово випромінює світло; проте темрява землю вкриває, а 
морок — народи. «Коли говоритимуть: Мир і безпека, — тоді 
раптово прийде на них погибель… і вони не втечуть».

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 99).

Розділ 61. Прийдешня криза



502 Поради для Церкви

Господь знімає обмеження із Землі, і скоро тут панува-
тимуть смерть і руйнування, жахлива злочинність і жорсто-
кі злодіяння, спрямовані проти багатих, котрі звеличилися 
над бідними. Ті, хто не має Божого захисту, ніде не знай-
дуть безпеки. Люди готуються й використовують свою ви-
нахідливість для запуску в дію вельми потужного механізму 
травмування й убивства.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 50).
Божі суди відвідують Землю. Війни та воєнні чутки, зни-

щення вогнем і повінню ясно свідчать про те, що час горя, 
яке зростатиме до самого кінця, уже дуже близько.

Незабаром страшні біди спіткають народи, біди, які не 
припиняться аж до Приходу Ісуса. Нам потрібно, як ніколи 
раніше, триматися разом, служачи Тому, Хто міцно поста-
вив на Небі престола Свого, а Царство Його над усім воло-
діє. Бог не залишив Свій народ, і наша сила в тому, щоб не 
покинути Його.

(Служіння доброчинності. С. 136).



Розділ 62

Час просіювання

Апостол повчає братів такими словами: 
«Нарешті, зміцнюйтеся Господом та 
могутністю Його сили… Тому візьміть 

усю Божу зброю, щоб ви змогли дати опір у 
день зла і, усе подолавши, вистояти». О, що за 
день очікує нас! Яке просіювання відбудеться 
серед тих, хто називає себе дітьми Божими! 
Серед праведних будуть знайдені неправедні. 
Ті, хто має велике світло, але не ходить у ньо-
му, опиняться в темряві, аналогічній світлу, 
до якого вони поставилися з презирством. 
Нам потрібно прислухатися до повчання, 
яке міститься в словах апостола Павла: «Але 
я виснажливо вправляюся і приборкую своє 
тіло, щоб, проповідуючи іншим, самому не 
виявитися недостойним». Ворог старанно 
працює, щоб знайти тих, кого зможе долучи-
ти до лав відступництва, але Господь скоро 
гряде, і незабаром справа кожного буде вирі-
шена для вічності. Ті, чиї діла узгоджуються 
з милостиво дарованим їм світлом, будуть за-
раховані до вірних Господа. 



504 Поради для Церкви

(Свідчення для служителів та проповідників Євангелія. 
С. 163).

Однак дні очищення Церкви швидко наближаються. У Бога 
буде чистий вірний народ. Під час великого просіювання, 
яке незабаром відбудеться, ми зможемо краще визначити 
силу Ізраїлю. Ознаки свідчать, що близький час, коли Гос-
подь покаже, що в Його руці лопата, і Він ретельно очистить 
Свій тік. 

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 80).

Перемога для тих, хто шукає визволення

Мені був показаний Божий народ, котрий зазнав силь-
ного просіювання. Декотрі із сильною вірою, з болісними 
вигуками благали Бога. 

Інші, як я бачила, не брали участі в цьому нестерпному 
борінні й благанні. Вони здавалися байдужими й безтурбот-
ними. Ці люди не чинили опору пітьмі навколо них, і вона, 
неначе густа хмара, закривала їх. Божі ангели залишили їх, і 
я бачила, що ці ангели поспішали на допомогу тим, хто що-
сили боровся, опираючись злим ангелам, та намагався до-
помогти собі, кличучи безперестанку до Бога. Однак ангели 
залишили тих, хто не докладав зусиль, щоб допомогти собі, 
і я випустила їх з поля зору. Коли молільники й далі під-
носили свої ревні благання, час від часу від Ісуса виходив 
промінь світла, щоб підбадьорити їхні серця й освітити їхні 
обличчя. 

Я запитала, що означає побачене мною просіювання, і 
мені було показано, що його викличе пряме свідчення Гос-
пода до лаодикійців. Воно справить свій вплив на серця тих, 
хто прийме його, і спонукає їх підняти стяг та звіщати чисту 
безкомпромісну істину. Деякі не зможуть знести цього пря-
мого свідчення. Вони повстануть проти нього, і це спричи-
нить просіювання серед народу Божого.

На свідчення вірного Свідка не було звернено й полови-
ни уваги. Серйозне свідчення, від якого залежить доля Цер-



505

кви, не було високо оцінене або ж воно повністю зневаже-
не. Це свідчення має викликати глибоке покаяння, і всі, хто 
щиро прийме його, підкоряться йому й очистяться.

Ангел сказав: «Слухай!» Незабаром я почула голос, 
подібний до звучання багатьох музичних інструментів — 
звучання досконалого, мелодійного, гармонійного. Цей 
голос перевершував усяку музику, будь-коли почуту мною, 
і, здавалося, був сповнений милосердя, співчуття й високої 
святої радості. Усе моє єство трепетом відізвалося на ньо-
го. Ангел сказав: «Дивися!» Тоді моя увага була звернута на 
групу людей, котрих я вже бачила у видінні і котрі зазнали 
сильного потрясіння. Мені були показані ті, кого я до цьо-
го бачила, як вони плакали й молилися в душевній агонії. 
Кількість ангелів-хоронителів навколо цих людей подвої-
лася, і вони були озброєні від голови до ніг. Вони рухалися 
в ідеальному порядку твердою ходою, як рота воїнів. Об-
личчя віруючих зберігали сліди суворої битви та відчай-
душної боротьби, через яку вони пройшли. Однак, незва-
жаючи на те, що на їхніх обличчях позначився сильний 
душевний біль, тепер вони сяяли світлом і славою Небес. Ці 
люди здобули перемогу, що викликало в них відчуття най-
щирішої вдячності й святі радощі.

Кількість людей у цій групі зменшилася; деякі не витри-
мали просіювання й залишилися при дорозі (див. Об’явл. 
3:15-17). Безтурботні й байдужі, котрі не приєдналися до 
тих, хто настільки цінував перемогу і спасіння, що напо-
легливо, у душевному борінні благав про них, не отримали 
їх і залишилися позаду в темряві, але їхні місця відразу ж 
зайняли інші люди, які вхопилися за істину та приєднали-
ся до її послідовників. Злі ангели й далі юрмилися навко-
ло них, проте не могли мати над ними жодної влади (див. 
Ефес. 6:12-18). 

Я чула, як зодягнуті в зброю звіщали істину з великою 
силою, і це дало результат. Я бачила тих, котрі були стри-
мувані: дружин, яких стримували їхні чоловіки; дітей, яких 
стримували батьки. Чесні люди, котрих стримували або кот-
рим перешкоджали почути істину, тепер охоче хапалися за 

Розділ 62. Час просіювання



506 Поради для Церкви

неї. Усякий страх перед родичами зник, бо істина стала для 
них вищою над усе; дорожчою й ціннішою за життя. Вони 
були голодні та спраглі істини. Я запитала: «Що викликало в 
них цю велику зміну?» Ангел відповів: «Пізній дощ, відрада 
від обличчя Господнього, гучний поклик третього ангела».

Велика сила супроводжувала цих вибраних. Ангел ска-
зав: «Подивися!» Мою увагу було звернено на нечестивих 
та невіруючих. Усі вони були схвильовані. Сила й ревність 
народу Божого роздратувала їх та викликала лють. Сум’ят-
тя, сум’яття звідусіль. Я бачила, що проти цього гурту, кот-
рий мав силу і світло від Бога, уживали заходів. Навколо них 
згустилася темрява, однак вони стояли, маючи схвалення 
Господа та покладаючись на Нього. Я бачила, що ці люди 
розгублені, але наступної миті почула, що вони ревно кли-
чуть до Бога. День і ніч вони не переставали кликати до Ньо-
го (див. Луки 18:7, 8; Об’явл. 14:14, 15).

Я чула такі слова: «Хай буде воля Твоя, о Боже! Якщо 
Твоє Ім’я в цьому прославиться, спаси народ Твій! Визво-
ли нас від язичників, що оточують нас! Вони призначили 
нас на смерть, але Твоя рука може дарувати спасіння». Ось 
ті слова, які я можу згадати. Усі, здавалося, глибоко усві-
домлювали свою негідність і виявляли повну покору пе-
ред Божою волею. Проте кожен, без винятку, подібно до 
Якова, ревно благав і змагався за визволення. Незабаром 
після їхніх ревних благань ангели, охоплені співчуттям, го-
тові були рушити, аби принести їм визволення, але високий 
ангел-повелитель не дозволив їм. Він сказав: «Воля Божа 
ще не здійснилася. Вони мають випити чашу; вони повинні 
хреститися хрещенням».

Незабаром я почула Божий голос, від якого небо й зем-
ля затремтять (див. Йоіла 4:16; див. також Євр. 12:26; Об’явл. 
16:17). Стався потужний землетрус. Усюди хиталися й пада-
ли будівлі. Потім я почула тріумфальний вигук перемоги — 
гучний, мелодійний, чіткий. Я подивилася на людей, котрі 
напередодні перебували в такому горі й рабстві. Їхній полон 
закінчився, і над ними сяяло чудове світло. Який гарний тоді 
вони мали вигляд! Сліди втоми й турботи зникли, здоров’я і 



507

краса відображалися на кожному обличчі. Вороги, язични-
ки, що оточували їх, падали, немов мертві, — вони не змогли 
знести світла, яке осяяло визволених святих. Це світло і слава 
спочивали на них, доки на хмарах небесних не з’явився Ісус, 
і вірний, випробуваний народ миттєво змінився, від слави в 
славу. Могили відкрилися, і зодягнуті в безсмертя вийшли 
святі, вигукуючи: «Перемога над смертю й могилою!» Разом 
із живими святими вони були підхоплені назустріч своєму 
Господу в повітрі, і з усіх безсмертних уст лунали мелодійні 
вигуки слави й перемоги.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 179-184).

Дві армії

У видінні мені були показані дві армії, які вели запеклу 
боротьбу. Одна армія змагалася під стягами, що мають світ-
ські відзнаки; друга — під закривавленим прапором князя 
Еммануїла. Прапор за прапором падав на запилену землю, 
коли загін за загоном з армії Господа приєднувався до во-
рога, а з ворожих лав одне плем’я за іншим єдналося з на-
родом Божим, котрий зберігав Його Заповіді. Ангел, що ле-
тів серед неба, вкладав прапор Еммануїла в численні руки, 
тоді як могутній воєначальник вигукував гучним голосом: 
«Ставайте в стрій! Нехай вірні Божим Заповідям і свідчен-
ню Христа займуть тепер свої позиції. Вийдіть з-поміж них і 
відділіться, і до нечистого не доторкайтеся, і Я прийму вас, і 
буду для вас Отцем, а ви будете для Мене синами й дочками. 
Нехай усі охочі прийдуть Господеві на поміч, Господеві на 
поміч з хоробрими».

У наш час Церква перебуває в боротьбі. Сьогодні ми по-
винні протистояти світові, оповитому північною темрявою 
і майже цілком відданому ідолопоклонству. Та надходить 
день, коли відбудеться битва й буде здобута перемога. Божа 
воля має виконатися на Землі, як вона виконується на Небі. 
Тоді народи не матимуть жодного іншого закону, крім За-
кону Неба. Усі будуть єдиною щасливою родиною, одягнені 

Розділ 62. Час просіювання



508 Поради для Церкви

в шати хвали й подяки — шати Христової праведності. Уся 
природа в її незрівнянній чарівності приноситиме постійну 
дань хвали й палкої любові. Світ купатиметься в небесному 
світлі. Роки минатимуть у радості. Світло Місяця уподіб-
ниться до світла Сонця, а світло Сонця буде всемеро яскра-
віше за теперішнє. Споглядаючи це, разом співатимуть усі 
зорі поранні та радісний окрик здійматимуть усі Божі сини; 
Бог і Христос в один голос проголосять: «Ні гріха, ні смерті 
вже не буде». 

Ось така картина була представлена мені. Проте Цер-
ква повинна й буде воювати з видимими й невидимими 
ворогами. Слуги сатани в людській подобі перебувають на 
землі. Люди об’єднуються, щоб протистояти Господу Сава-
оту. Ці змови триватимуть доти, доки Христос не залишить 
Своє посередницьке служіння перед престолом благодаті й 
не зодягнеться в шати помсти. Слуги сатани перебувають 
у кожному місті, активно організовуючи загони з тих, хто 
опирається Законові Божому. Удавані святі та безбожники, 
котрі не приховують свого невір’я, займуть у цих загонах 
свої місця. Зараз не час Божому народові виявляти слаб-
кість. Ми не можемо дозволити собі ані на мить втрачати 
пильність.

(Свідчення для Церкви. Т. 8. С. 41, 42).



Розділ 63

Про що необхідно 
пам’ятати

Настанови Спасителя Його учням були 
дані для добра Його послідовникам у всі 
віки. Сказавши: «Стережіться», Господь 

мав на увазі тих, хто житиме наприкінці часу. 
Це наша праця, кожного особисто — плекати у 
своєму серці дорогоцінні чесноти Святого Духа. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 102).
Ми стоїмо на порозі великої кризи. Нам 

буде необхідна стійка віра, щоб перенести 
її випробування і спокуси та виконати свій 
обов’язок. Однак ми можемо тріумфувати: 
жодна душа, яка пильнує, молиться й вірить, 
не потрапить у пастку ворога. 

Брати, котрим відкриті істини Слова Бо-
жого, яка роль належатиме вам у заключних 
подіях світової історії? Чи прокинулися ви 
для усвідомлення цієї урочистої реальності? 
Чи розумієте велику справу приготування, 
яка нині відбувається на Небі й на Землі? 



510 Поради для Церкви

Нехай усі, хто отримав світло й має можливість читати й 
чути пророцтво, звернуть увагу на написане в ньому, «адже 
час близький». Нехай ніхто зараз не жартує із гріхом — 
джерелом усіх бід у нашому світі. Не залишайтеся мляви-
ми, заціпенілими в байдужості. Нехай доля вашої душі не 
видається вам непевною й хиткою. Знайте, що ви повністю 
перебуваєте на боці Господа. Нехай щирі серця і тремтя-
чі уста запитують: «Хто може встояти?» Чи використовує-
те ви в ці останні дорогоцінні години часу випробування 
найкращий матеріал для збудування свого характеру? Чи 
очищаєте свої душі від усякої плями? Чи прямуєте за світ-
лом? Чи відповідають ваші діла вашому визнанню віри?

Можна бути небайдужим, зовні правильним віруючим, 
але водночас знайденим легеньким і втратити вічне життя. 
Можна виконувати біблійні приписи та вважатися христи-
янином, однак загинути через відсутність якостей, суттєво 
необхідних для християнського характеру. Якщо ви нехтує-
те даними Богом застереженнями або з байдужістю ставите-
ся до них, якщо плекаєте або виправдовуєте гріх, то в такий 
спосіб запечатуєте власну долю. Ви будете зважені на терезах 
і знайдені легенькими. Благодать, мир і прощення назавжди 
віді йдуть, Ісус пройде повз та більше ніколи не виявиться в 
межах досяжності ваших молитов і наполегливих прохань. 
Доки милість ще триває, доки Спаситель ще здійснює Своє 
заступницьке служіння, старанно працюймо для вічності.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 40, 405).
Сатана не спить. Він пильнує, щоб зробити безуспішним 

непорушне пророче слово. Майстерно, із силою омани він 
працює над тим, аби протидіяти чітко вираженій Божій волі, 
ясно представленій у Його Слові. Упродовж багатьох років 
сатана здобував контроль над людським розумом за допо-
могою хитромудрих софізмів, вигаданих ним, щоб зайняти 
місце істини. У цей небезпечний час праведники в Божому 
страху прославлятимуть Його Ім’я, повторюючи слова Дави-
да: «Пора Господу діяти! Вони порушили Твій Закон» (Псал. 
119:126, переклад Р. Турконяка). 

(Свідчення для Церкви. Т.9. С. 92).



511

Ми, як народ, заявляємо, що прийняли істину раніше за 
будь-який інший народ на Землі. Тому наше життя й харак-
тер мають відповідати такій вірі. Скоро настане день, коли 
праведні будуть пов’язані в снопи, як дорогоцінна пшениця, 
для небесної житниці, а нечестиві будуть зібрані, як кукіль, 
для вогню останнього великого дня. Утім, пшениця й кукіль 
будуть разом рости до жнив. Виконуючи життєві обов’язки, 
праведні до самого кінця будуть стикатися з безбожними. 
Сини світла розсіяні між синами темряви, щоб контраст був 
видимим для всіх. У такий спосіб діти Божі мають «звіщати 
чесноти Того, Хто вас покликав із темряви до дивного Його 
світла». Божественна любов, яка палає в серці, христоподіб-
на гармонія, виявлена в житті, будуть для людей світу наче 
проблиск Неба, щоб вони могли побачити й оцінити його 
вищість і перевагу.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 100).
Жодна людина не може служити Богові без того, щоб 

проти неї не об’єдналися лихі люди й ангели. Злі духи 
 переслідуватимуть кожну душу, котра прагне приєднатися 
до послідовників Христа, бо сатана хоче повернути здобич, 
забрану з-під його влади. Злі люди будуть охоче вірити в 
страхітливі омани, прирікаючи себе на прокляття. Ці люди 
зодягнуться в шати щирості, щоб звести, якщо вдасться, на-
віть і вибраних.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 595).

Кінець близький

Повернення Христа в наш світ не за горами — тож нехай 
воно стане лейтмотивом кожної вістки.

Стримувальний Божий Дух уже зараз залишає світ. 
Урага ни, шторми, бурі, пожежі й повені, лиха на морі й на 
суші швидко змінюють одні одних. Наука намагається дати 
пояснення всьому цьому. Ознаки навколо нас, які частіша-
ють і свідчать про скорий Прихід Сина Божого, пояснюють 
усім, чим завгодно, тільки не справжньою причиною. Люди 

Розділ 63. Про що необхідно пам’ятати



512 Поради для Церкви

не можуть зауважити ангелів-стражів, котрі стримують чо-
тири вітри, доки Божі слуги не будуть запечатані. Та коли 
Господь накаже Своїм ангелам відпустити вітри, тоді поч-
неться така боротьба, яку й пером не описати.

Якби завіса могла бути відхилена й ви побачили Божі 
наміри та суди, які скоро впадуть на приречений світ, якби 
побачили власне становище, то відчували б страх і трепет 
за свої душі й за душі ваших ближніх. Ревні молитви з неса-
мовитою душевною мукою піднеслися б до Неба. Ви ридали 
б між притвором та жертовником, визнаючи свою духовну 
сліпоту й відступництво.

(Свідчення для Церкви. Т. 6. С. 406, 408).

Небезпека думок про те, 
що Прихід Христа затримується

Злий раб, котрий говорив у своєму серці: «Мій пан запіз-
нюється», стверджував, що чекає Христа. Він був рабом, зовні 
відданим служінню Богові, однак у серці поступився сатані.

Він не зрікається відкрито істини, як безбожники, нато-
мість своїм життям виказує настрій серця: Прихід Господа 
затримується. Самовпевненість робить його байдужим до 
власних вічних інтересів. Цей раб приймає принципи світу 
й пристосовується до його звичаїв та дій. У нього перева-
жають світська гордість, егоїзм, амбіції. Боячись, що його 
брати  виявляться вищими за нього, він починає зневажливо 
відгукуватися про їхню працю і ставить під сумнів їхні моти-
ви. У такий спосіб він б’є своїх товаришів.

Відсторонюючись від Божого народу, злий раб деда-
лі більше об’єднується з нечестивими. Він починає «їсти й 
пити з п’яницями», згуртовуючись зі світськими людьми та 
запозичуючи їхній дух. Заколисаний у такий спосіб до стану 
гріховної безпеки, він переможений безпам’яттям, байдужі-
стю й лінощами.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 101, 102).



513

Так зване нове світло звабить багатьох

Сатана сподівається втягнути Божий народ останку в за-
гальну руйнацію, що гряде на Землю. У міру наближення При-
ходу Христа він ставатиме рішучішим у своїх спробах перемог-
ти їх. З’являться чоловіки й жінки, котрі стверджуватимуть, 
ніби мають якесь нове світло або нове одкровення, через яке 
мають намір похитнути віру в старі віхи. Їхні вчення не витри-
мують перевірки Словом Божим, однак душі будуть обмануті.

Почнуть поширюватися неправдиві чутки, і декотрі по-
трап  лять у цю пастку. Вони повірять цим чуткам і також 
повто  рю ватимуть їх, створюючи ланку, яка з’єднає їх з архі -
ошуканцем. Цей дух не завжди виявлятиметься у відкритій 
зневазі до посланих Богом вістей, але вперте невір’я може 
виражатися по-різному. Будь-яка неправдива заява живить 
і зміцнює таке невір’я, і через це багато душ піде в хибному 
напрямку.

Ми не можемо перестаратися в пильнуванні проти кож-
ної форми омани, бо сатана постійно намагається відводити 
людей від істини.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 295, 296).

Важливість особистого посвячення

Якщо сьогодні занедбані особиста молитва й читання Пи-
сань, то завтра вони будуть залишені з меншими докорами 
сумління. А потім з’явиться довгий перелік упущень — і все 
через одну насінину, посіяну в ґрунт серця. З іншого боку, 
кожен виплеканий промінь світла принесе жниво світла. Од-
ного разу відкинута спокуса дасть силу більш твердо опира-
тися їй удруге. Кожна нова перемога, здобута над своїм «я», 
полегшить шлях до вищих і благородніших перемог. Кожна 
перемога — це насіння, посіяне в життя вічне.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 120).
Кожен святий, котрий приходить до Бога з чистим 

серцем й у вірі підносить до Нього щирі моління, отримає 

Розділ 63. Про що необхідно пам’ятати



514 Поради для Церкви

 відповідь на свої молитви. Якщо ви не бачите або не відчува-
єте негайної відповіді на свої молитви, ваша віра не повин-
на сумніватися в Божих обітницях. Не бійтеся довіритися 
Богові! Покладіться на Його певну обіцянку:  «Просіть —   і 
отри маєте» (Івана 16:24). Бог надто мудрий, щоб помиля-
тися, і надто добрий, щоб утримувати все хороше від Своїх 
святих, які ходять у правді. Людина схильна помилятися, 
і хоч її прохання линуть від чистого серця, вона не завжди 
просить про те, що корисно для неї або що прославить Бога. 
Якщо це так, то наш мудрий і добрий Отець чує наші молит-
ви й відповість іноді негайно. Однак Він дає нам те, що слу-
гує для нашого найбільшого добра та Його слави. Господь 
дарує нам благословення, і якби ми могли зазирнути в Його 
план, то ясно побачили б: Він знає, що для нас найкраще й 
що наші молитви отримають відповіді. Нам буде дане бла-
гословення, якого ми потребуємо, а не яке зашкодить нам, 
бо те, про що ми просили, може стати для нас не добрим, а 
болісним. 

Я бачила: якщо ми не отримуємо негайної відповіді на 
наші молитви, нам слід міцно триматися нашої віри та не 
дозволяти закрастися невір’ю, бо це розділить нас із Бо-
гом. Якщо наша віра хитається, ми нічого не отримаємо 
від Нього. Наша віра в Бога має бути міцною, і коли ми 
найбільше потребуватимемо цього, благословення зійде 
на нас, як злива.

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 120, 121). 

Християнам подобається роздумувати 
й говорити про небесне 

На Небі Бог є все в усьому. Там панує святість у її най-
вищому прояві й ніщо не затьмарює досконалої гармонії з 
Богом. Якщо ми справді мандруємо туди, то дух Неба пере-
буватиме в наших серцях тут, на Землі. Якщо ж сьогодні ми 
не знаходимо задоволення в роздумах про небесне, якщо 
нас не цікавить пізнання Бога, а споглядання Христового 



515

характеру не викликає в нас захоплення і святість не при-
ваблює нас, тоді ми можемо бути впевнені, що наша надія 
на Небо даремна. 

Абсолютна узгодженість з волею Бога — це висока мета, 
яку постійно повинен ставити перед собою християнин. Він 
любитиме говорити про Бога, про Ісуса, про блаженну чисту 
домівку, яку Христос приготував для люблячих Його. Роз-
думи над такими темами, коли душа насичується благосло-
венними запевненнями Бога, апостол називає передчуттям 
«сили майбутнього віку».

На нас чекає заключний бій у великій боротьбі, коли «з 
усякою силою, ознаками, фальшивими чудесами, з усякою 
оманою неправди» сатана в хибному світлі виставлятиме 
характер Бога, щоб «звести, якщо вдасться, навіть і вибра-
них». Якщо коли-небудь й існував народ, котрий потребує 
постійного підсилення небесного світла, то це той народ, 
який у цей небезпечний час покликаний Богом бути хоро-
нителем Його святого Закону та виправдати Його характер 
перед світом. Люди, котрим виявлена така священна дові-
ра, мають бути одухотворені, облагороджені й оживотворе-
ні істинами, у які, за їхніми словами, вони вірять.

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 745, 746).

Божий народ рухається вперед, 
незважаючи на сумніви і страх

Сьогодні Господь має справу зі Своїми дітьми, котрі 
вірять в істину для теперішнього часу. Він має намір от-
римати важливі результати та, діючи у Своєму провидінні 
для досягнення цієї мети, велить Своєму народові: «Ідіть 
уперед». Щоправда, шлях ще не відкритий, але якщо вони 
прямуватимуть із сильною вірою й мужністю, Бог вирівняє 
цей шлях перед ними. Декотрі завжди будуть скаржитися, 
як і в стародавньому Ізраїлі, звинувачуючи у своїх труд-
нощах тих, кого Бог поставив для здійснення особливого 
наміру — прогресу Його справи. Вони не змогли побачити, 

Розділ 63. Про що необхідно пам’ятати



516 Поради для Церкви

що  Господь випробовує їх, привівши в тісне місце, звідки їх 
може визволити тільки Його рука.

Бувають часи, коли життя християнина здається оточе-
ним небезпеками й виконання обов’язку видається важкою 
справою. Уява малює неминучу загибель попереду і рабство 
або смерть позаду. Однак серед усіх розчарувань Божий го-
лос ясно повеліває: «Ідіть уперед». Нам слід коритися цьому 
наказові, незалежно від наслідків, навіть якщо наш погляд не 
може проникнути крізь темряву й ми відчуваємо біля своїх 
ніг холодні хвилі.

(Свідчення для Церкви. Т. 4. С. 26).
У роздвоєному, нерішучому житті ви виявите сумнів 

і темряву. Ви не зможете насолоджуватися ані духовною 
втіхою, ані миром, який дає світ. Не сідайте в сатанинське 
зручне крісло ледарства, натомість підведіться й націльтеся 
на високий рівень, досягнення якого — ваша перевага. Яка 
це благословенна перевага — відмовитися від усього заради 
Христа. Не дивіться на життя інших людей, не наслідуйте їх, 
не піднімаючись вище. У вас є тільки один істинний, безпо-
милковий Взірець. Безпека полягає лише в тому, щоб іти за 
Ісусом. Будьте рішучі, якщо ж інші поводяться як духовні 
ледарі, залишайте їх та прямуйте вперед — до вершини хрис-
тиянського характеру. Формуйте характер для Неба, не спіть 
на своєму посту, будьте чесні й вірні щодо своєї душі. 

(Свідчення для Церкви. Т. 1. С. 241).



Розділ 64

Христос — 
наш великий 
Первосвященник

Правильне розуміння служіння у Небес-
ному святилищі — основа нашої віри.

(Євангелізм. С. 221).
Мойсей будував земне святилище за 

зразком, показаним йому на горі. Це був 
«образ теперішнього часу, в якому прино-
сяться дари й жертви». Два священних відді-
лення святилища були «подобами небесних 
речей». Христос — наш великий Первосвя-
щенник — «служитель святині та істинного 
намету, який поставив Господь, а не люди-
на» (Євр. 9:9, 23; 8:2). Коли апостолові Івану 
був показаний у видінні Божий храм на Небі, 
він побачив, що перед престолом горіли «сім 
золотих світильників». Пророкові було доз-
волено оглянути перше відділення Небес-
ної святині, і він побачив там сім вогненних



518 Поради для Церкви

світильників та золотого жертовника, представлених зо-
лотим свічником і жертовником кадіння в земній святині. 
Знову «відкрився Божий храм» (Об’явл. 11:19), і пророк, за-
зирнувши за внутрішню завісу, що закривала Святе святих, 
побачив «ковчег Його Завіту» (Об’явл. 11:19), представле-
ний священним ковчегом, якого виготовив Мойсей для збе-
рігання Божого Закону.

Апостол Іван стверджував, що бачив Святиню на Небі. 
Святиня, у якій Ісус нині здійснює задля нас служіння, є ве-
личним оригіналом, копією якого була святиня, побудована 
Мойсеєм.

Жодна земна споруда не може передати грандіозність і 
славу небесного храму — місця перебування Царя царів, де 
«тисяча тисяч служили Йому, і десять тисяч стояли перед 
Ним» (Дан. 7:10), — храму, сповненого славою вічного пре-
столу, де серафими — його осяйні вартові — благоговійно 
ховають свої обличчя. Проте важливі істини про Небесну 
святиню й величну роботу, що здійснюється в ній задля ви-
куплення людини, викладені за допомогою земної святині 
та здійснюваного в ній служіння.

Після вознесіння Спаситель мав розпочати Своє слу-
жіння як наш Первосвященник. Апостол Павло писав: «Бо 
Христос увійшов не в рукотворну святиню, яка відображала 
істинну, але в саме небо, щоб тепер з’явитися перед Божим 
обличчям за нас» (Євр. 9:24). Подібно до того як служіння 
Христа поділялося на дві великі частини, кожна з яких охоп-
лювала певний період часу й відігравала важливу роль у слу-
жінні Небесної святині, так і прообразне служіння складало-
ся з двох частин — щоденного та річного, які звершували в 
різних відділеннях скинії.

Як Христос після вознесіння став перед Божим лицем, 
принісши Свою кров за покаянних грішників, так і священ-
ник під час щоденного служіння кропив кров’ю жертовної 
тварини у Святому, заступаючись за грішника. 

Хоч кров Христа й звільняла розкаяного грішника від 
осудження Закону, проте не знищувала гріх; він залишати-
меться в небесних книгах у Святилищі до остаточного при-



519

мирення. Так і в прообразному служінні кров жертви за гріх 
знімала гріх з того, хто каявся, але цей гріх залишався у свя-
тині до дня примирення.

 Великого дня відплати мертві будуть суджені, «як запи-
сано в книгах, за їхніми ділами» (Об’явл. 20:12). Потім зав-
дяки заслугам викупної крові Христа гріхи всіх грішників, 
котрі щиро розкаялися, будуть викреслені з небесних книг. 
У такий спосіб Святиня очиститься, тобто звільниться від 
записів гріхів. У прообразному служінні ця велика робота 
примирення, або знищення гріхів, представлена служінням 
у день примирення, тобто очищенням земної святині, коли 
кров’ю жертви усувалися гріхи, що занечищували святиню. 

(Патріархи і пророки. С. 356-358). 
Сатана винаходить різноманітні плани, щоб зайняти 

наш розум і відволікти від роботи, котру ми покликані ви-
конати. Великий ошуканець ненавидить величні істини про 
викупну жертву і всемогутнього Посередника. Він знає, що 
його успіх у тому, щоб відволікати розум людини від Христа 
і Його правди. 

Указуючи на Свої проколоті руки, на зранене тіло, Він 
звертається до всіх, хто бажає йти за Ним: «Досить тобі Моєї 
благодаті» (2 Кор. 12:9). «Візьміть Моє ярмо на себе і на-
вчіться від Мене, бо Я лагідний і покірний серцем, — і знай-
дете спокій своїм душам. Бо Моє ярмо любе, і Мій тягар лег-
кий» (Матв. 11:29, 30). Тому нехай ніхто не вважає свої вади 
невиправними. Бог дасть віру і благодать, щоб їх перемогти. 

Сьогодні ми живемо у великий день примирення. У про-
образному служінні, коли первосвященник здійснював очи-
щення Ізраїлю, усі повинні були розкаятися в гріхах, упоко-
рюючи свої душі перед Господом, щоб не бути вигубленими 
з-посеред народу. Так само всі, хто бажає, щоб їхні імена за-
лишалися в Книзі життя, повинні тепер, у ці дні випробову-
вання, яких уже так небагато залишилося, упокорювати свої 
душі перед Богом, жалкуючи про гріх та щиро каючись. Не-
обхідне глибоке, ретельне дослідження серця. Чимало тих, 
які називають себе християнами, повинні позбутися легко-
важності й несерйозності. Запекла боротьба чекає всіх, хто 

Розділ 64. Христос – наш великий Первосвященник



520 Поради для Церкви

бажає перемогти недобрі нахили своєї натури й панувати над 
ними. Справа приготування — це особиста справа кожного 
зокрема. Ми не спасаємося групами. Чистота й посвячення 
одного не можуть компенсувати відсутність цих якостей в 
іншому. Хоч усі народи стануть перед Божим судом, проте 
справа кожної людини буде так уважно й ретельно дослід-
жуватися Богом, ніби, крім неї, немає більше нікого на Землі. 
Кожний має бути випробуваний та знайдений без плями й 
вади або чогось подібного.

Як урочисто закінчуватиметься справа викуплення! Які 
важливі питання повинні бути вирішені! Зараз у Небесно-
му святилищі відбувається суд. Він триває вже багато років. 
Незабаром — ніхто не знає, як скоро, — почнуть розглядати 
справи живих, і тоді в присутності Бога буде досліджуватися 
наше життя. У цей час, як ніколи раніше, кожній душі треба 
прийняти до уваги застереження Спасителя: «Стережіться, 
пильнуйте і моліться, бо не знаєте, коли той час настане» 
(Марка 13:33). 

Коли завершиться слідчий суд, доля кожного буде ви-
рішена або на життя, або на смерть. Час випробовування 
закінчиться незадовго перед з’явленням Господа на хмарах 
небесних. Христос, чекаючи цього часу, говорить у книзі 
Об’явлення: «Неправедний нехай далі чинить неправед-
ність, і нечестивий хай ще опоганюється, а праведний нехай 
далі чинить праведність, і святий хай ще освячується. Ось Я 
незабаром приходжу, і Моя нагорода зі Мною, щоб віддати 
кожному за його вчинками» (Об’явл. 22:11, 12). 

Праведні та нечестиві й далі житимуть на Землі; люди сі-
ятимуть і будуватимуть, їстимуть і питимуть, зовсім не здо-
гадуючись про те, що в Небесній святині вже схвалене оста-
точне, безповоротне рішення. 

Тихо, непомітно, як злодій, що скрадається вночі, надій-
де вирішальна година, коли визначиться доля кожної люди-
ни, і винні будуть назавжди позбавлені запропонованої їм 
милості.

(Велика боротьба. С. 488-491). 



Розділ 65

Великий священник 
Ісус та Ангел

Якби можна було підняти завісу, котра 
відділяє видимий світ від невидимого, 
і Божий народ міг побачити велику 

боротьбу, яка точиться між Христом і свя-
тими ангелами та сатаною і його злими ар-
міями щодо викуплення людини; якби вони 
могли зрозуміти чудову діяльність Бога за-
ради визволення душ від рабства гріха та 
постійний прояв Його сили для захисту їх 
від злоби лукавого, то були б краще підго-
товлені протистояти задумам сатани. Божі 
діти посерйознішали б та прийняли до уваги 
грандіозність і важливість Плану викуплен-
ня й величі роботи, що стоїть перед ними як 
співпрацівниками Христа. Вони б змирилися 
і водночас підбадьорилися, знаючи, що все 
Небо зацікавлене в їхньому спасінні. 

У пророцтві Захарії представлена  най- 
   силь  ніша, найбільш приголомшлива ілюстра- 



522 Поради для Церкви

ція роботи сатани, праці Христа й сили нашого Посередни-
ка для перемоги над обвинувачем Його народу. У святому 
видінні пророк бачить Ісуса, первосвященника, який «одяг-
нений був у брудну одежу, і стояв перед лицем Ангола» 
Гос поднього, благаючи про милість Бога до його народу, 
який переживав глибоку скорботу. Сатана стоїть праворуч 
від нього, щоб опиратися йому. Первосвященник не може 
захис тити себе і свій народ від сатанинських звинувачень. 
Він не стверджує, що Ізраїль невинний. У своєму брудному 
одязі — символі людських гріхів, які він несе як представник 
людей, первосвященник стоїть перед Ангелом, визнаючи 
їхню вину, однак указуючи на їхнє покаяння і смирення — на 
те, що вони покладаються на милість Викупителя, Кот рий 
прощає гріх, та з вірою покладаються на Божі обітниці.

Тоді Ангел, Яким є Сам Христос, Спаситель грішни-
ків, змушує замовкнути обвинувача Свого народу, кажучи: 
«Гос подь буде картати тебе, сатано, і буде картати тебе Гос-
подь, Який вибрав Собі Єрусалима! Чи ж він не головешка, 
що вціліла від огню?» (Зах. 3:2). Заступництво Ісуса-перво-
священника прийняте й дано наказ: «Здійміть з нього цю 
брудну одежу!», а Ісусові Ангел каже: «“Я зняв з тебе прови-
ну твою, і зодягну тебе в шати коштовні”… І поклали чистого 
завоя на його голову, і зодягли його в шати» (Зах. 3:4, 5). Як 
гріхи первосвященника, так і гріхи його народу були проще-
ні. Ізраїль був зодягнений у «шати коштовні» — зараховану 
йому праведність Христа. 

Подібно до того як сатана обвинувачував священника 
Ісуса та Його народ, так упродовж усіх віків він звинува-
чує тих, хто шукає Божих милості й благовоління. У книзі 
Об’явлення він названий обвинувачем наших братів, «який 
обвинувачує перед нашим Богом день і ніч» (Об’явл. 12:10). 
Ця боротьба триває за кожну душу, яка спасенна від влади 
зла та ім’я якої записане в книгу життя Агнця. Жодна лю-
дина не була прийнята із сім’ї сатани в сім’ю Божу без того, 
щоб не викликати рішучого опору з боку нечистого. Сата-
на звинувачує людей, котрі шукають Господа, не тому, що 
незадоволений їхньою гріховністю. Він тріумфує, бачачи 



523

їхні недосконалі характери. Але владу над ними він може 
отримати тільки в разі порушення ними Закону Божого. За 
допомогою Плану спасіння Ісус руйнує сатанинську владу 
над людським родом та звільняє душі. Коли головний бун-
тівник бачить докази вищості Христа, це запалює в ньому 
ненависть та злобу, і з диявольською силою й хитрощами 
він трудиться, щоб вибороти в Нього останок людських си-
нів, які прийняли Його спасіння. 

Сатана схиляє людей до скептицизму, змушуючи втра-
тити довіру до Бога та відокремитися від Його любові; він 
спокушає їх порушувати Його Закон, а потім претендує на 
них як на своїх бранців та заперечує право Христа забрати їх 
у нього. Диявол знає: ревно прагнучи прощення і благодаті, 
люди знайдуть їх; тому він представляє перед ними їхні грі-
хи, щоб позбавити їх цього прагнення. Він постійно шукає 
приводу проти тих, хто прагне коритися Богові. Навіть їхні 
найкращі, найприйнятніші дії лукавий намагається показати 
спотвореними. За допомогою незліченних підступів, най-
більш витончених і жорстоких, він намагається домогтися 
їхнього засудження.

Людина не може сама спростувати цих звинувачень. 
Вона стоїть перед Богом у заплямованому гріхом одязі, ви-
знаючи свою провину. Але Ісус, наш Оборонець, виголошує 
ефективне слово захисту на користь усіх, хто доручає Йому 
свою душу через покаяння й віру. Він захищає їхню справу та 
перемагає їхнього обвинувача переконливими аргументами 
Голгофи. Досконалий послух Ісуса Законові Божому, навіть 
до смерті хресної, дає Йому всю владу на небі й на землі, і 
Він наполягає на милості Свого Отця та примиренні з вин-
ною людиною. Обвинувачеві Свого народу Він каже: «Не-
хай Господь заборонить тобі, сатано. Вони викуплені Моєю 
кров’ю, вони — головешка, що вціліла від вогню». Ті, хто з 
вірою покладається на Нього, отримують утішливе запев-
нення: «Я зняв з тебе провину твою, і зодягну тебе в шати 
коштовні» (Зах. 3:4). 

Усі, хто зодягнеться в шати Христової праведності, стоя-
тимуть перед Ним як покликані, вибрані та вірні. У сатани 

Розділ 65. Великий священник Ісус та Ангел



524 Поради для Церкви

немає влади вихопити їх із руки Христа. Спаситель не від-
дасть у владу ворога жодної душі, котра з покаянням та ві-
рою претендує на Його захист. Його Слово запевняє: «Хіба 
буде держатися міцно Мого він захисту, щоб мир учинити 
зо Мною, зо Мною щоб мир учинити» (Ісаї 27:5). Обітниця, 
дана Ісусові, дана й усім нам: «Якщо стерегтимеш сторожу 
Мою... дам тобі ходити поміж тими, що стоять тут» (Зах. 
3:7). Божі ангели будуть оточувати їх звідусіль у цьому сві-
ті, і врешті-решт вони стануть серед ангелів, котрі оточують 
престол Божий. 

Факт, що визнані Божим народом зображені як ті, що 
стоять перед Господом у брудній одежі, має викликати сми-
рення й глибоке дослідження серця в усіх, хто визнає Його 
Ім’я. Люди, котрі справді очищають свої душі через послух 
істині, будуть найскромнішої думки про себе. Що уважніше 
вони споглядають бездоганний характер Христа, то силь-
нішим стає їхнє бажання уподібнитися до Його образу і то 
менше вони бачать у собі чистоти й святості. Однак, усві-
домлюючи власний гріховний стан, ми повинні покладатися 
на Христа як на нашу праведність, освячення і викуплення. 
Ми не можемо спростувати сатанинських обвинувачень 
проти нас. Тільки Христос може виголосити переконливе 
слово захисту за нас. Він спроможний змусити обвинувача 
замовкнути за допомогою аргументів, заснованих не на на-
ших, а на Його заслугах. 

Церква останку 

Видіння Захарії про великого священника Ісуса й Ан-
гела насамперед стосується переживань народу Божого на-
прикінці великого дня примирення. Церква останку зазна є 
великого випробування й горя. Люди, які бережуть Божі 
заповіді та віру Ісуса, відчують на собі лють дракона і його 
війська. Сатана вважає людей світу своїми підданими, він 
здобув контроль над відступницькими церквами, але зали-
шилася невелика група людей, котрі опираються його владі. 



525

Якби йому вдалося стерти їх із лиця землі, то перемога стала 
б повною. Подібно до того як диявол спонукав язичницькі 
народи знищити Ізраїль, так і в недалекому майбутньому 
він підбурить нечестиві земні влади знищити Божий народ. 
Від усіх людей вимагатимуть послуху людським законам 
шляхом порушення Божественного Закону. Вірні Богові та 
своєму обов’язку зазнають погроз, засудження й вигнання. 
Їх зрадять «і батьки, і брати, і родичі, і друзі».

Їхня єдина надія — Божа милість, а єдиним захистом 
буде молитва. Як священник Ісус молився перед Ангелом, 
так Церква останку з упокореним серцем та щирою вірою 
благатиме про прощення й звільнення через Христа, сво-
го Захисника. Вони цілком усвідомлюють гріховність сво-
го життя, бачать власні слабкості й негідність і, коли див-
ляться на себе, то готові впасти в розпач. Спокусник стоїть 
поруч та звинувачує їх, як стояв, протидіючи священнико-
ві Ісусові. Він указує на брудний одяг дітей Божих, на не-
досконалі характери. Диявол нагадує про їхню слабкість і 
безрозсудність, про їхні гріхи невдячності, неподібність до 
Христа, яка є ганьбою для їхнього Викупителя. Він намага-
ється залякати душу думкою, що їхній випадок безнадійний, 
що пляму їхньої скверни ніколи не змити. Він сподівається 
настільки вбити їхню віру, що вони поступляться його спо-
кусам, залишать вірність Богові та приймуть знак звіра. 

Сатана висуває перед Богом свої звинувачення проти 
них, стверджуючи, що через свої гріхи вони втратили право 
на Божественний захист, та наполягає на праві знищити їх 
як беззаконників. Він заявляє, що люди, як і він, заслуго-
вують бути відлученими від Божого благовоління. «Невже 
ці люди, ‒ каже ворог, ‒ є тими, хто має зайняти на Небі 
моє місце та місце ангелів, котрі об’єдналися зі мною? Хіба 
вони, на словах дотримуючись Закону Божого, виконували 
його приписи? Хіба вони не любили себе більше, ніж Бога? 
Хіба не ставили свої інтереси вище Його служіння? Хіба не 
любили світське? Подивися на гріхи, якими позначене їхнє 
життя. Подивися на їхнє самолюбство, злобу, на їхню нена-
висть одне до одного». 

Розділ 65. Великий священник Ісус та Ангел



526 Поради для Церкви

Божий народ дуже недосконалий у всьому. Сатана досто-
вірно знає всі гріхи, до яких спокусив їх, та виставляє їх у 
вкрай перебільшеному світлі, заявляючи: «Невже Бог виже-
не від Свого лиця мене й моїх ангелів та винагородить тих, 
хто винен у тих самих гріхах? Відповідно до справедливості, 
Ти не можеш так учинити, о Господи. Твій престол не буде 
утверджений на праведності й суді. Справедливість вимагає, 
щоб їм був винесений вирок». 

Проте хоч послідовники Христа згрішили, вони не від-
дали себе у владу зла. Вони залишили свої гріхи, шукали 
Господа в покорі й покаянні, і Божественний Захисник за-
ступається за них. Той, Хто був найбільш зневажений їх-
ньою невдячністю, Хто знає їхній гріх, а також їхнє покаян-
ня, проголошує: «Нехай Господь заборонить тобі, сатано. Я 
віддав Своє життя за ці душі. Вони закарбовані на долонях 
Моїх рук». 

Покриті шатами 
Христової праведності 

Коли Божі діти впокорять перед Ним свої душі, блага-
ючи про чистоту серця, буде даний наказ: «Здійміть з них 
цю брудну одежу» та пролунають підбадьорливі слова: «Я 
зняв з тебе провину твою, і зодягну тебе в шати коштовні». 
У бездоганні шати Христової праведності будуть зодягнуті 
випробувані, спокушувані, але вірні Божі діти. Зневажений 
Останок зодягнений у славні шати, які вже ніколи не опо-
ганять розтління й зіпсуття світу. Їхні імена зберігаються в 
книзі життя Агнця разом з іменами вірних усіх віків. Вони 
протистояли підступам ошуканця, і ревіння змія не відвер-
нуло їх від їхньої вірності. Тепер вони навіки вільні від під-
ступів спокусника. Їхні гріхи перенесені на ініціатора гріха. 

Останок не тільки прощений і прийнятий, а й прослав-
лений. На їхні голови покладено «чистого завоя». Вони 
мають бути як царі та священники Богові. Коли сатана ви-
сував свої звинувачення й намагався погубити їх, невидимі 



527

святі ангели проходили між ними, ставлячи на них печать 
живого Бога. Це ті, котрі стоять на Сіоні з Агнцем, і Ім’я 
Отця написане на їхніх чолах. Вони співають перед пре-
столом нову пісню, якої не може навчитися жодна люди-
на, окрім ста сорока чотирьох тисяч, викуплених від землі. 
«Це ті, що… йдуть слідом за Агнцем, куди б Він не йшов. 
Вони викуплені від людей ‒ перші плоди для Бога та Агнця. 
В їхніх устах не знайдено лукавства, бо вони непорочні!» 
(Об’явл. 14:4, 5).

(Свідчення для Церкви. Т. 5. С. 467-476).

Розділ 65. Великий священник Ісус та Ангел



Розділ 66

«Тож незабаром 
приходжу»

Нещодавно вночі Святий Дух надихнув 
мене думкою: якщо Господь прийде 
так скоро, як ми віримо, то нам необ-

хідно представляти істину людям ще актив-
ніше, ніж у минулому.

У зв’язку із цим я подумки повернулася 
до праці віруючих у Другий прихід 1843-
1844 років. Тоді здійснювали багато відвідин 
з дому в дім, докладали невтомних зусиль, 
щоб попередити людей про те, що говорить 
Слово Боже. Ми повинні докладати навіть 
більше зусиль, ніж це робили ті, хто так вір-
но проголошував вістку першого ангела. Ми 
швидко наближаємося до кінця історії Землі. 
І якщо усвідомлюємо, що Ісус воістину ско-
ро прийде, то будемо спонукувані трудитися 
так, як ніколи раніше. Нам наказано збудити 
тривогу в людей. А у своєму житті ми маємо



529

виявити силу істини й праведності. Скоро світ повинен зу-
стріти великого Законодавця з причини Його порушеного 
Закону. Прощення й миру можуть сподіватися тільки ті, хто 
навернеться від беззаконня до послуху.

О, скільки добра можна було б зробити, якби всі, хто 
володіє істиною, Словом життя, почали працювати для про-
світи тих, хто її не має! Коли самаряни прийшли до Христа 
за покликом жінки-самарянки, Христос сказав Своїм учням, 
що самаряни ‒ готова до жнив нива: «Чи не кажете ви, що 
за чотири місяці настануть жнива? А Я кажу вам: Підійміть 
ваші очі й гляньте на ниви, які вже дозріли для жнив» (Івана 
4:35). Христос пробув із самарянами два дні, бо вони жада-
ли почути істину. Якими ж насиченими були ці дні! Завдяки 
цим дням праці «значно більше повірило через Його слово». 
Самаряни свідчили: «Самі чули та знаємо, що Він справжній 
Спаситель світу, Христос» (вірші 41, 42).

(Скарбниця свідчень. Т. 3. C. 435, 436).

«Наближається ваше визволення!»

Чуючи про жахливі лиха, які трапляються щотижня, я за-
питую себе: «Що означають ці події?» Найстрашніші катаст-
рофи стрімко змінюють одна одну. Як часто ми чуємо про 
землетруси й урагани, про руйнування, спричинені поже-
жами й повенями та супроводжувані великими людськими 
жертвами і втратою майна! На перший погляд ці лиха зда-
ються примхливими сплесками безладних, неконтрольова-
них сил, але в них можна прочитати Божий намір. Це один 
із засобів, за допомогою якого Він намагається пробудити 
людей до усвідомлення небезпеки, що загрожує їм.

Прихід Христа зараз ближче, ніж коли ми вперше по-
вірили. Велика боротьба наближається до кінця. Божі суди 
відбуваються на всій землі. У них чується урочисте застере-
ження: «Тому й ви будьте готові, бо Син Людський прихо-
дить у ту годину, про яку й не думаєте» (Матв. 24:44). 

Розділ 66. «Тож незабаром приходжу»



530 Поради для Церкви

Однак у наших церквах є багато людей, котрі майже 
нічого не знають про реальне значення істини для нашого 
часу. Я закликаю їх не нехтувати виконанням ознак часу, 
бо вони дуже ясно свідчать про близькість кінця. О, як ба-
гато людей, котрі не шукали спасіння своїх душ, скоро гірко 
нарікатимуть: «Проминули жнива, скінчилось літо, а ми не 
спасенні» (Єрем. 8:20, переклад Р. Турконяка)! 

Ми живемо в час останніх подій земної історії. Пророц-
тва швидко виконуються. Час благодаті стрімко минає. Ми 
не можемо втрачати його ‒ ані миті. Нехай же нас не заста-
нуть сплячими на варті. Нехай ніхто не каже у своєму серці 
або власними ділами: «Мій пан запізнюється…» Нехай вістка 
про скоре повернення Христа прозвучить у серйозних сло-
вах застереження. Будемо ж усюди переконувати людей по-
каятися й уникнути майбутнього гніву. Будемо спонукувати 
їх до негайного приготування, бо нам мало відомо про те, 
що очікує нас. Нехай служителі й рядові члени виходять на 
майже дозрілі ниви та переконують безтурботних і байду-
жих шукати Господа, доки можна знайти Його. Працівники 
знайдуть свої жнива там, де сповіщатимуть забуті біблійні 
істини. Вони знайдуть людей, котрі приймуть істину й при-
святять своє життя придбанню душ для Христа. 

Господь скоро прийде, і ми повинні приготуватися, щоб 
зустріти Його в мирі. З твердою рішучістю робімо все мож-
ливе, щоб нести світло людям. Ми маємо не засмучуватися, 
натомість підбадьоритися й завжди дивитися на Господа 
Ісуса. Він скоро прийде, і ми повинні бути готовими й чека-
ти Його з’явлення. О, як славно буде побачити Господа та 
бути зарахованим Ним до Його викуплених! Ми довго че-
каємо, проте наша надія не повинна тьмяніти. Якщо тільки 
ми зможемо побачити Царя в Його красі, то будемо навіки 
благословенні. Мені хочеться голосно звіщати: «Ми йдемо 
додому!» Ми близькі до часу, коли Христос прийде в силі 
й великій славі, щоб забрати Своїх викуплених до їхнього 
вічного дому. 

У великій завершальній праці ми зіткнемося з трудноща-
ми й не завжди знатимемо, як чинити; однак не слід забува-



531

ти, що діють три великі небесні Сили, Божественна рука ‒ на 
кермі й Бог виконає Свої обітниці. Він забере зі світу людей, 
котрі служитимуть Йому в праведності.

(Свідчення для Церкви. Т.8. С. 252-254).

Обіцянка перемоги

Я палко молюся, щоб праця, яку ми зараз здійснюємо, 
глибоко закарбувалася в серцях, думках і душах. Труднощі 
зростатимуть; але як віруючі в Бога будемо підбадьорюва-
ти одне одного. Не опускаймо наш стяг, натомість тримаймо 
його високо піднятим, дивлячись на Проводиря і Вершите-
ля нашої віри. Коли вночі я не можу спати, то підношу своє 
серце в молитві до Бога, а Він зміцнює мене й запевняє, що 
 перебуває зі своїми служителями як на батьківщині, так і в 
далеких країнах. Я отримую підбадьорення та благословен-
ня, коли розумію, що Бог Ізраїлів, як і раніше, спрямовує 
Свій народ і буде з ним до самого кінця. 

Господь бажає, щоб справа проголошення вістки тре-
тього ангела просувалася з дедалі більшою силою. Він давав 
перемоги Своєму народові в усі віки; так само і в цей час Гос-
подь бажає довести до переможного здійснення власні намі-
ри щодо Своєї Церкви. Він велить Своїм віруючим святим 
прямувати вперед у єдності, переходячи від сили до ще біль-
шої сили, від віри до ще більшої впевненості й віри в істину 
та в праведність Його справи. 

Ми повинні стояти твердо, як скеля, у справі відстоюван-
ня принципів Слова Божого, пам’ятаючи, що Бог з нами й дає 
нам силу при кожному новому переживанні. Будемо ж не-
змінно зберігати у своєму житті принципи праведності, щоб 
нам прямувати вперед від сили до сили в Ім’я Господа. Ми 
повинні триматися, як святині, віри, котра підкріплюється 
настановою і схваленням Духа Божого від найбільш ранніх 
наших досвідів до теперішнього часу. Ми маємо плекати, як 
дорогоцінність, справу, звершувану Господом через Свій на-
род, котрий дотримується Його заповідей; ця справа силою 

Розділ 66. «Тож незабаром приходжу»



532 Поради для Церкви

Його благодаті з плином часу зміцнюватиметься й ставатиме 
дієвішою. Ворог прагне затуманити духовний погляд Божого 
народу й послабити їхню дієвість; але якщо вони працювати-
муть під керівництвом Духа Божого, Він відкриє перед ними 
нові можливості для справи забудови руїн відвічних. Божі 
діти постійно зростатимуть, доки Господь не зійде з Небес із 
великою силою і славою, щоб позначити Своїх вірних печат-
тю остаточної перемоги. 

Майбутня робота зажадає від нас напруження всіх сил. 
Вона вимагатиме сильної віри й постійної пильності. Ча-
сом труднощі, з якими ми стикатимемося, позбавлятимуть 
нас мужності. Нас жахатимуть масштаби завдання. Однак 
з Божою допомогою Його слуги врешті-решт переможуть. 
«Тому», мої брати, «прошу вас не занепадати духом» (Ефес. 
3:13) з причини важких майбутніх випробувань. Ісус буде з 
вами; Він піде попереду вас Своїм Святим Духом і приготує 
вам шлях; Він буде вам Помічником у всіх труднощах. 

«А Тому, Хто силою, яка діє в нас, може зробити значно 
більше всього, що ми просимо або думаємо, ‒ Йому слава в 
Церкві й у Христі Ісусі на всі покоління і навіки-віків, амінь!» 
(Ефес. 3:20, 21).

Сцени, які нещодавно вночі постали переді мною, спра-
вили на мене глибоке враження. Здавалося, відбувався ве-
ликий рух ‒ справа відродження здійснювалася в багатьох 
місцях. Відгукнувшись на Божий заклик, наш народ ставав 
в один стрій. 

Брати мої, Господь промовляє до нас. Невже ми не при-
слухаємося до Його голосу? Невже не приготуємо своїх ка-
ганців та не чинитимемо як люди, котрі очікують Приходу 
свого Господа? Настав час, який закликає нести світло й 
діяти. 

«Отже, я, в’язень у Господі, прошу вас, щоб ви поводи-
лися гідно знання, до якого були покликані, з усякою покір-
ністю і лагідністю, з довготерпінням, в любові підтримуючи 
одне одного, намагаючись зберігати єдність Духа в союзі 
миру» (Ефес. 4:1-3).



533

Нагорода вірним

Мій брате, моя сестро, я наполегливо закликаю вас при-
готуватися до Приходу Христа на хмарах небесних. Щодня 
усувайте зі своїх сердець любов до світу. Пізнайте на власно-
му досвіді, що означає спілкування з Христом. Приготуйтеся 
до суду, щоб, коли Христос прийде прийняти поклоніння від 
усіх віруючих у Нього, ви були серед тих, хто зустріне Його 
в мирі. Того дня викуплені засяють у славі Отця і Сина. Грою 
на золотих арфах ангели вітатимуть Царя та Його трофеї 
перемоги — тих, котрі випрали свій одяг і вибілили його в 
крові Агнця. Лунає пісня перемоги, наповнюючи собою все 
Небо. Христос переміг. Він входить до небесних дворів у 
супроводі Своїх викуплених ‒ свідків того, що Його місія 
страждання й жертви не була даремною. 

Воскресіння і вознесіння нашого Господа — надійне свід-
чення тріумфу Божих святих над смертю й могилою, а також 
запорука того, що Небо відкрите для тих, котрі випрали одяг 
свого характеру й вибілили його в крові Агнця. Ісус возніс-
ся до Отця як Представник людського роду. І Бог дозволить 
усім, хто віддзеркалює Його образ, споглядати й розділяти з 
Ним Його славу. 

Для пілігримів Землі є оселі. Для праведних є одяг з він-
цями слави та пальмовим віттям перемоги. Усе, що бенте-
жило нас у діяннях Божого провидіння, стане зрозумілим 
у прийдешньому світі. Тоді знайде своє пояснення все, що 
було недоступне для нашого розуміння. Перед нами від-
криються таємниці Божої благодаті. Там, де наш обмеже-
ний розум бачив лише замішання й невиконані обітниці, ми 
побачимо найдосконалішу і найпрекраснішу гармонію. Ми 
зрозуміємо: переживання, які здавалися найбільш болісни-
ми, призначила нам безмежна любов. Усвідомивши ніжну 
турботу Того, завдяки Котрому все сприяє нам до добра, ми 
радітимемо невимовною і преславною радістю. 

Болю не може бути на Небі. В оселях викуплених не 
буде сліз, похоронних процесій або траурних пов’язок. «І 
не скаже мешканець “Я хворий!” І прощені будуть провини 

Розділ 66. «Тож незабаром приходжу»



534 Поради для Церкви

 народу, що в ньому живе» (Ісаї 33:24). Лише повноводний 
потік щастя буде текти й глибшати в міру того, як сплива-
тиме вічність. 

Мине не так багато часу, і ми побачимо Того, на Кому 
зосереджені наші надії на вічне життя. У Його присутності 
всі випробування і страждання цього життя перетворяться 
на ніщо. «Тому не залишайте вашої відваги, бо вона варта 
великої нагороди. Вам потрібна терпеливість, щоб виконати 
Божу волю й одержати обітницю. Адже ще трохи, дуже не-
довго — і прийде Той, Хто йде, ‒ і не забариться» (Євр. 10:35-
37). Дивіться вгору, дивіться вгору, і нехай невпинно зростає 
ваша віра. Нехай вона провадить вас вузьким шляхом, що 
веде через ворота Божого міста у велике завтра — широке, 
безмежне славне майбутнє, приготовлене для викуплених. 
«Отже, брати, будьте довготерпеливі до Господнього при-
ходу. Ось хлібороб очікує дорогоцінного врожаю від землі, 
терпляче очікує його, доки випадуть ранній та пізній дощі. 
Довготерпеливі будьте й ви; зміцніть ваші серця, бо прихід 
Господа вже близько» (Якова 5:7, 8). 

(Свідчення для Церкви. Т. 9. С. 285-288).
«Улюблені! Тепер ми Божі діти, але ще не виявилося, що 

будемо. Знаємо, що коли Він з’явиться, ми будемо подібні до 
Нього, бо побачимо Його таким, який Він є» (1 Івана 3:2). 

Тоді в результатах Своєї праці Христос побачить її наго-
роду. У тій величезній кількості народу, котрого не здатна 
перелічити людина і котрий стоятиме перед Його славою 
непорочним у радості (див. Юди 24), Той, Чия кров вику-
пила й Чиє життя навчило нас, «через муки Своєї душі буде 
бачити плід, та й насититься» (Ісаї 53:11).

(Виховання та освіта. С. 309).

Прощальне слово мужності й надії

Я не сподіваюся, що житиму довго. Моя праця майже за-
вершена... Не думаю, що матиму більше свідчень для нашо-
го народу. Наші мужі з тверезим розумом знають, що доб ре 



535

для підйому та збудування нашої справи. Але з Божою лю-
бов’ю в серці їм потрібно дедалі більше заглиблюватися в 
дослідження Божих істин.

(Основи християнської освіти. С. 547, 548).
Переглядаючи нашу минулу історію, розмірковуючи над 

кожним кроком нашого шляху аж до нинішнього становища, 
я можу сказати: «Слава Богу!» Коли я бачу, що здійснив Гос-
подь, мене наповнюють здивування і впевненість у Христі як 
у нашому Вожді. Нам немає потреби боятися майбутнього, 
якщо тільки ми не забудемо той шлях, яким Господь прова-
див нас, та Його повчання в минулому.

(Нариси з життя Еллен Уайт. С. 196).

Розділ 66. «Тож незабаром приходжу»



Зміст

Передмова ........................................................................................... 3

Вступ. ДАР ПРОРОЦТВА І ЕЛЛЕН УАЙТ ........................................ 6

Розділ 1. Видіння про нагороду вірних ....................................... 39

Розділ 2. Останній час .................................................................... 45

Розділ 3. Приготуйтеся до зустрічі з Господом .......................... 50

Розділ 4. Єднання з Христом і братерська любов ..................... 54

Розділ 5. Христос – наша Праведність ........................................ 60

Розділ 6. Освячене життя ............................................................... 65

Розділ 7. Бог має для тебе працю ................................................ 77

Розділ 8. «Ось я! Господи, пошли Ти мене!» ............................... 87

Розділ 9. Церковні видання ........................................................... 99

Розділ 10. Віра в особистісного Бога ......................................... 103

Розділ 11. Християни – представники Бога ............................. 108

Розділ 12. У світі, але не від світу ................................................ 115

Розділ 13. Біблія ............................................................................. 120

Розділ 14. Свідчення для Церкви ............................................... 128



537

Розділ 15. Святий Дух ................................................................... 139

Розділ 16. Зберігайте ясним засіб зв’язку Бога з людиною .... 144

Розділ 17. Чистота серця і життя ................................................ 153

Розділ 18. Обираючи чоловіка чи дружину ............................. 161

Розділ 19. Не одружуйтеся з невіруючими .............................. 172

Розділ 20. Одруження ................................................................... 179

Розділ 21. Щасливе й успішне партнерство ............................ 185

Розділ 22. Стосунки між чоловіком і дружиною ..................... 190

Розділ 23. Мати та її дитина ........................................................ 197

Розділ 24. Батьки-християни ....................................................... 205

Розділ 25. Християнська оселя ................................................... 213

Розділ 26. Духовний вплив у сім’ї ................................................ 217

Розділ 27. Фінанси в сім’ї .............................................................. 221

Розділ 28. Свята і річниці ............................................................. 227

Розділ 29. Відпочинок і відновлення сил ................................. 230

Розділ 30. Охороняйте шляхи, що ведуть до розуму ............. 240

Розділ 31. Вибір книжок ............................................................... 242

Розділ 32. Музика .......................................................................... 249

Розділ 33. Критика та її наслідки ................................................. 251

Розділ 34. Поради щодо одягу .................................................... 261

Розділ 35. Заклик до молоді ........................................................ 267

Розділ 36. Належна дисципліна та виховання дітей .............. 276

Розділ 37. Християнське виховання та освіта ......................... 296

Розділ 38. Заклик до стриманості в житті ................................. 315

Розділ 39. Важливість чистоти .................................................... 321

Розділ 40. Їжа, яку ми їмо ............................................................. 325

Розділ 41. М’ясна їжа ..................................................................... 336

Розділ 42. Вірність у реформі здоров’я ...................................... 343

Розділ 43. Церква на Землі .......................................................... 353

Розділ 44. Церковна організація ................................................ 359

Зміст



538 Поради для Церкви

Розділ 45. Дім Божий ..................................................................... 367

Розділ 46. Ставлення до заблудлих ........................................... 375

Розділ 47. Дотримання святої Божої суботи ............................. 385

Розділ 48. Поради щодо управління ресурсами ..................... 402

Розділ 49. Християнське ставлення до бідності і страждань .. 420

Розділ 50. Християни всього світу стають одне в Христі ....... 426

Розділ 51. Молитовне зібрання .................................................. 433

Розділ 52. Хрещення ..................................................................... 438

Розділ 53. Вечеря Господня ........................................................ 443

Розділ 54. Молитва за хворих ..................................................... 450

Розділ 55. Медичне служіння ...................................................... 457

Розділ 56. Стосунки з людьми іншого віровизнання ............ 464

Розділ 57. Наше ставлення до громадянських керівників .... 468

Розділ 58. Оманлива робота сатани .......................................... 476

Розділ 59. Лженаука – сучасний диявольський одяг світла .. 480

Розділ 60. Оманливі чудеса сатани ............................................ 490

Розділ 61. Прийдешня криза ...................................................... 496

Розділ 62. Час просіюванння ...................................................... 503

Розділ 63. Про що необхідно пам’ятати ................................... 509

Розділ 64. Христос – наш великий Первосвященник ............ 517

Розділ 65. Великий священник Ісус та Ангел ............................ 521

Розділ 66. «Тож незабаром приходжу» ..................................... 528



539Для нотаток



540 Поради для Церкви



541Для нотаток



542 Поради для Церкви



543Для нотаток



544 Поради для Церкви

Поради для Церкви
Еллен Уайт

Äèðåêòîð âèäàâíèöòâà Â. Äæóëàé

Ãîëîâíèé ðåäàêòîð Ë. Êà÷ìàð

Ïåðåêëàä Î. Ïåðâàí÷óê, Â. Ñîðîêè

Òåîëîã³÷íà åêñïåðòèçà ². Êîðåùóêà

Êîðåêòîðè ². Äæåðäæ, Þ. Ëóíãó

Êîìï’þòåðíà âåðñòêà Â. Êóçüìåíêî

Äèçàéíåð îáêëàäèíêè Ò. Ðîìàíêî

Â³äïîâ³äàëüíà çà äðóê Ò. Ãðèöþê

Ôîðìàò 84õ108/
32

. Ïàï³ð îôñåòíèé. Îôñåòíèé äðóê. 
Ï³äïèñàíî äî äðóêó 25.05.2021 ð. Ãàðí³òóðà Îêòàâà. Íàêëàä 3000 ïðèì. 

Âèäàâíèöòâî «Äæåðåëî æèòòÿ» 
04052, ì. Êè¿â, âóë. Ëóê’ÿí³âñüêà, 9/10-À, 

òåë. (044) 425-69-06, ôàêñ 467-50-64, 
E-mail: dzherelo@ukr.net, www.adventist.org.ua, bookson.com.ua


