За межами пізнання 
Зміст

За гранню уяви
Незбагненно великий Усесвіт

Дизайн-проект «Земля»

Унікальність людей

Коли різниця важлива

Чому так багато горя?

План Божий

Звільнення згори
Нова Земля 
Новий спосіб мислення

Розділ 1. За порогом уяви
Вийдіть ясної ночі надвір та подивіться на небо. Як далеко сягає ваш зір? Скільки небесних світил  ви спроможні побачити? Ви коли-небудь споглядали Чумацький Шлях?

Лише дуже темними ночами (і до того ж, якщо живете досить далеко від міського освітлення) ви можете побачити широку світлу смугу, що розтяглася по всьому небу. Це частина нашої галактики - Чумацького Шляху. Зірки цієї галактики, здається, розташовані так близько одна до одної, що просто зливаються в одне біле, як молоко, світіння.

А оскільки Сонячна система обертається навколо невеликої зірки в одному зі спіральних рукавів нашої галактики, ми перебуваємо дуже далеко від її центру. Наш «дім» розташований на околиці галактики і є лише крихітною цяткою в морі,  серед близько двохсот мільярдів зірок.

Двісті мільярдів зірок! Це неймовірна кількість. Адже навіть найтемнішої ночі на найяснішому небі людина може побачити одночасно лише півтори-дві тисячі зірок. Усього ж неозброєним оком із Землі можна побачити близько дев’яти тисяч зірок, і лише тих, що знаходяться  «по сусідству» з нами в межах Чумацького Шляху.

Довгий час люди вважали, що Земля є центром Усесвіту, а Сонце й усі зірки обертаються навколо неї. Але після винайдення телескопа з’ясувалося, що ми дуже помилялися. І щоразу, коли з’являється більш потужний телескоп, учені бачать, що Всесвіт ще більший, ніж досі вважалося. Він такий величезний, що не тільки наша крихітна планета і наше невелике Сонце, а й уся галактика Чумацький Шлях є ледь помітною крапкою на величезному екрані радара.

Наскільки великий Усесвіт?

Наскільки ж великий Усесвіт? Він більший, ніж ми можемо собі уявити! Перевірмо, наскільки наш мозок спроможний упоратися з деякими числами.

Скільки кілометрів ви проїхали за минулий рік? Двадцять тисяч кілометрів? П’ятдесят тисяч? Багато людей, котрі часто вирушають у відрядження літаком, долають відстань близько ста тисяч кілометрів на рік. Якщо ми поглянемо на небо, то легко зможемо побачити Місяць: він віддалений від Землі приблизно на 384 400 км. Ми також можемо бачити Сонце, хоч для безпеки зору на нього краще не дивитися без сонцезахисних окулярів. Нам здається, що Сонце майже такого ж розміру, як і Місяць, але насправді це не так. Відстань від Землі до Сонця – майже 150 млн. км. Ця зірка знаходиться так далеко, що променям світла потрібно близько восьми хвилин для подолання такої відстані, перш ніж вони досягнуть поверхні нашої планети!

Наскільки ж велике Сонце? У ньому можуть поміститися близько мільйона таких планет, як Земля. Уже це досить складно собі уявити! У такому разі, можливо, Сонце - найбільший об’єкт у Всесвіті? Саме так люди вважали протягом століть.

Але й це не відповідає дійсності. Ви коли-небудь намагалися відшукати на небі сузір’я Оріон? Бетельгейзе, одна з найяскравіших зірок цього сузір’я, настільки велика, що, якби вона зайняла місце Сонця в нашій Сонячній системі, то просто не помістилася б у межах орбіти, якою Земля рухається навколо Сонця, будучи віддаленою від нього майже на 150 млн. км. Бетельгейзе навіть не помістилася б  у межах орбіти Юпітера, а це  близько 779 млн. км.

Однак найбільша відома на сьогодні зірка називається Великий Пес. Вона настільки велика, що, якщо уявити собі Землю 10-копійочною монетою, а Сонце – трьохметровою кулею, то Великий Пес був би в діаметрі близько чотирьох кілометрів! Якщо продовжувати користуватися цим же порівнянням, тоді наскільки далеко біла б віддалена Земля від Сонця? Приблизно на відстань футбольного поля (110 м). Фактично, якби вся наша Сонячна система була розміром з монету, Сонце можна було б побачити тільки під мікроскопом, а найближча до нього зірка була б віддалена від нього на відстань 90 метрів. Якби ви могли подорожувати зі швидкістю світла, а це 300 000 км/сек., то вам знадобилося б 100 000 років, аби перетнути тільки нашу галактику!

А якби вся наша галактика була розміром з монету (не забувайте, вона містить 200 млрд. зірок), то Сонячна система була б такою маленькою, що її було б неможливо розгледіти навіть під мікроскопом. У такому разі інші галактики були б віддалені від неї на відстань від  трьох до трьохсот метрів. 

Стільки галактик! Стільки зірок!

А скільки взагалі існує галактик? У своїх спробах зазирнути в таємниці космосу глибше, ніж будь-коли раніше, астрономи спрямували телескоп «Хаббл» на клаптик нічного неба, який на перший погляд видавався порожнім. На ньому не було видимих ​​із Землі зірок, галактик чи інших об’єктів. Учені спостерігали за цим фрагментом протягом одинадцяти днів, дуже ретельно досліджуючи отримані знімки. І ось у цій незначній маленькій плямочці простору, розміри якої складають лише три відсотки від видимого диску Місяця, люди за допомогою «Хаббла» виявили кілька тисяч галактик. Не зірок, а цілих галактик, кожна з яких складається з трильйонів  зірок!
А коли астрономи за допомогою телескопа «Хаббл» протягом 23 днів більш докладно вивчали цю ділянку космічного простору, то ще було виявлено вдвічі більше галактик. Ґрунтуючись на цих серйозних наукових дослідженнях, астрономи підрахували, що в межах доступного для спостереження Всесвіту міститься близько  175 мільярдів  галактик. А скільки ж зірок у цих галактиках? Якщо взяти за середній показник наявність 200 млрд. зірок у галактиці,  то зірок у Всесвіті  близько 350 000 000 000 000 000 000 000.

Звичайно, ці дані можуть змінитися, коли їх будуть уточнювати завдяки прогресу наук про космос. 

Згадайте про це, як тільки наступного разу опинитеся на пляжі. Візьміть повну жменю піску. Якщо наведені вище розрахунки достовірні, тоді у Всесвіті зірок більше, ніж піщинок на всіх пляжах нашої планети, разом узятих. А те, що ми бачимо, звертаючи наші погляди в небо, можна порівняти лише зі жменею піску.

Отже, ми переконалися, що Земля - не центр Всесвіту. Але протягом багатьох років людина не перестає цікавитися питанням унікальності нашої планети, а саме: чи Земля - єдина планета у Всесвіті, де можливе життя?

Нещодавно було виявлено, що в більшості зоряних систем є і планети. Лише в нашій галактиці налічується понад мільярд планет, але  на скількох із них у тій чи іншій формі існує життя? Ми поки-що не маємо відповіді на це запитання. Тим більше ми не знаємо, чи існує розумне життя на інших планетах? Це одне з найсерйозніших запитань, на яке астрономи намагаються знайти відповідь.

Чудеса Всесвіту виходять за межі будь-якої уяви. А ми ще навіть не згадували туманностей, квазарів, чорних дірок та чимало інших об’єктів Усесвіту, які приховують безліч таємниць. Чи могло все це виникнути випадково?

Пізнавальна подорож 

Коли ми дивимося на Всесвіт, нас вражають його чудеса, але якщо звернемо увагу на те, що оточує нас тут, на Землі, то побачимо не менше дивовижних речей. Чи знаєте ви, що в мозку людини нейронних клітин більше, ніж зірок у всій нашій галактиці?

У цій книзі ми не тільки будемо говорити про чудеса навколишнього життя, а й торкнемося чуда нашого особистого існування. Деякі люди вважають, що наука здатна відповісти на всі запитання, проте більшість людей переконана: наукові дослідження не здатні заповнити порожнечу їхніх сердець. Від перших днів своєї історії люди шукали відповіді на найскладніші життєві запитання: Для чого ми тут? Куди прямуємо? Що станеться з нами після смерті? Чому у світі так багато зла і страждань?

Наука не дає відповідей на глибинні прагнення людського серця. Однак це зовсім не означає, що потрібні нам відповіді не можуть бути знайдені. Ми запрошуємо вас вирушити в надзвичайну пізнавальну подорож, протягом якої дізнаємося про численні чудеса і про те, що пов’язує їх між собою. Разом ми зможемо відкрити для себе не тільки життя з дивовижними можливостями і перспективами, а й любов, яка виходить за межі будь-якої уяви.
Розділ 2. Незбагненно великий Усесвіт

У 1609 році в італійському місті Падуя відомий учений Галілео Галілей дізнався, що в Нідерландах оголосили про винахід приладу, котрий дозволяє бачити об’єкти значно ближче, ніж вони є насправді. Спочатку Галілей скептично поставився до цієї новини, сумніваючись, що таке взагалі можливо. Але незабаром він довідався про принцип роботи приладу і за аналогією створив більш досконалий пристрій. Підзорна труба Галілея давала можливість бачити об’єкти зі збільшенням у дев’ять разів, її використовували як у військовій, так і комерційній сферах. А Галілей продовжував працювати над своїм приладом, і невдовзі був створений телескоп з двадцятикратним збільшенням. У грудні 1609 року вчений почав досліджувати з допомогою свого телескопу Місяць. Побачене ним назавжди змінило наше уявлення про Всесвіт.

У ті часи більшість людей вважала, що Місяць має круглу форму й ідеально гладку поверхню. Ще філософ Аристотель навчав, що небеса досконалі, а Земля недосконала. Але, на свій подив, Галілей виявив, що поверхня супутника Землі нерівна, на ній виднілися гори й рівнини. Так споглядання «недосконалої» поверхні Місяця привело Галілея до переосмислення усього, що він знав про Всесвіт. Учений дійшов висновку, що небеса можуть бути такими ж «недосконалими», як і Земля.

Займаючись дослідженням Місяця, Галілей зробив ще одне відкриття. Він побачив, що в небесному просторі навколо Місяця знаходяться зірки, яких раніше ніхто не бачив. Чумацький Шлях був відомий багатьом, але вважалося, що він являє собою газоподібну хмару або часточки космічного пилу. Проте насправді Чумацький Шлях – це величезна кількість зірок, розташованих відносно недалеко одна від одної, тому людському оку їх досить складно розгледіти. Галілей також зрозумів, що зірок  насправді не 1022, як свого часу вважали стародавні греки, а значно більше. Це відкриття допомогло вченим зрозуміти, що Всесвіт незрівнянно більший, ніж здавалося на перший погляд.

Через кілька тижнів Галілей зробив ще одне відкриття. Споглядаючи через свій телескоп Юпітер, він виявив маленькі «зірочки», які, здавалося, були розташовані дуже близько до планети. Але, на превеликий подив ученого, ці «зірки» спочатку були з одного боку Юпітера, потім зникли, а потім знову з’явилися, але вже з іншого боку. Через деякий час вони знову зникли і знову з’явилися там, де були спочатку. Галілей зробив висновок, що ці небесні тіла рухалися по орбітах навколо Юпітера, як і наш Місяць рухається по орбіті навколо Землі. Спочатку Галілей виявив три супутники Юпітера, а незабаром відкрив і четвертий. Згодом, спостерігаючи за Юпітером із Землі, астрономи відкрили ще кілька десятків супутників цієї планети.
Відкриття про те, що не тільки Земля, а й інші планети мають супутники, було підтвердженням припущення, яке свого часу висунув Микола Коперник, а саме: Земля не є центром Усесвіту. Так крок за кроком відбувалася наукова революція, вплив якої ми відчуваємо й донині.

Нове уявлення про Всесвіт

Завдяки відкриттям Галілея уявлення людей про Всесвіт докорінно змінилося. І сьогодні ми розуміємо, що Земля не є центром Усесвіту. Більше того, наша планета – це частина невеликої Сонячної системи, розташованої в «закутку» однієї з безлічі галактик. Ми можемо бачити, що закони фізики, які діють на Землі, так само діють у всій Сонячній системі та за її межами. Наш Усесвіт неймовірно великий, у ньому безліч найрізноманітніших зірок та інших об’єктів, про котрі ми дуже мало знаємо.

Тепер нам відомо, що Всесвіт складається з величезної кількості матерії та енергії. І хоч кратери Місяця мають хаотичний вигляд, а пейзажі інших планет позбавлені життя, Всесвіт організований за особливою структурою: зоряні системи, галактики і скупчення галактик. Крім того, існує чітке свідчення, що Всесвіт не існував вічно: у нього був початок.

Сьогодні ми вже звикли, що наукові відкриття (нові технології, нові медичні препарати, нові інструменти наукового аналізу) можуть кардинально змінювати наші уявлення про навколишній світ. Але за часів Галілея прийняти такі глобальні зміни було нелегко. Коли Галілей проводив свої дослідження ночами 1609 року, він навіть не міг собі уявити, який вплив справлять його відкриття на наше життя.

Незбагненно великий Усесвіт

Отже, Всесвіт значно більший, ніж уявляв собі Галілей. Наша Земля – тільки частина системи, що складається з восьми планет та безлічі дрібніших небесних тіл, які обертаються навколо Сонця. Сонце – це лише одна з мільярдів зірок у Всесвіті, і знаходиться вона на величезній відстані від інших зірок. Найближча до нас зірка Проксіма Центавра розташована на відстані близько 40 трлн. км. У космосі відстані такі великі, що для вимірювання використовуються не кілометри чи милі, а світлові роки, тобто відстань, яку проходить світло за рік (швидкість світла - 300 000 км/с). Не забудьте, що променю сонячного світла потрібно близько восьми хвилин, аби досягнути Землі, віддаленої від Сонця майже на 150 млн. км, а до найближчої до нас зірки – Проксіми Центавра – світло доходить за 4,2 року.

Якби ми вирішили дістатися до Проксіми Центавра на ракеті, що рухається зі швидкістю 25 600 км/год, то за життя нам не вдалося б досягти мети. Ця подорож зайняла б у нас близько 175 000 років!  Подумайте: якби вас попросили скласти карту із зображенням відстані від Землі до Проксіми Центавра і ви для позначення розміру нашої планети використали б крапку (на зразок тієї, що стоїть у кінці цього речення), то Проксіма Центавра була б віддалена від Землі на півтори сотні кілометрів. І це тільки найближча до нас зірка! Більшість зірок знаходяться  на значно більшій відстані від нашої планети, і дістатися до будь-якої з них, використовуючи при цьому доступні нам технології, неможливо. Всесвіт неймовірно більший, ніж міг собі уявити Галілей або будь-хто з його попередників чи сучасників.

Енергія Всесвіту
Всесвіт містить просто неймовірну кількість матерії та енергії. Ми визначаємо кількість тільки видимих зірок, але у Всесвіті також знаходиться безліч невидимих об’єктів. Як ми вже наголошували раніше, неможливо точно встановити кількість зірок у Всесвіті; у першому розділі нашої книги було наведено лише приблизну цифру — 350 000 000 000 000 000 000 000. Але зірки, які можна виявити, очевидно, складають лише десяту частину від загальної маси Всесвіту. 
Значна частина Всесвіту — це «темна матерія», яка складається з об’єктів надто маленьких і тьмяних, аби можна було  їх розрізнити. У ньому є «чорні діри» — об’єкти, настільки масивні та щільні, що навіть світло з його величезною швидкістю не може вирватися з їхнього гравітаційного поля. І всі ці об’єкти містять величезну кількість енергії.

Енергія Всесвіту перевершує всі наші можливості осмислення. Кожна зірка світить так яскраво тому, що виділяє величезну кількість тепла. Сонце має температуру понад 15 мільйонів градусів за шкалою Кельвіна. Такої величезної кількості енергії достатньо для обігрівання нашої планети й виділення світла, що дозволяє рослинам на Землі рости і плодоносити. Однак більшість зірок у Всесвіті мають значно більші розміри й температуру, ніж Сонце. Кількість енергії у Всесвіті переважає всі наявні можливості вимірювання і нашу здатність уявити собі цей обсяг.

Коли ми думаємо про розміри Всесвіту й величезну кількість його енергії, у нас мимоволі виникає запитання: як усе це з’явилося?

Початок Всесвіту

Якщо на поверхні повітряної кульки намалювати окремі крапки, а потім почати її надувати, що відбуватиметься з відстанню між крапками? У міру того як кулька почне збільшуватися, крапки віддалятимуться одна від одної. Учені виявили: щось подібне відбувається із зірками. Вони віддаляються одна від одної. Схоже, що Всесвіт розширюється, ніби кулька, яку надувають повітрям.

А якщо Всесвіт розширюється, значить раніше він був меншим за розміром. І чим далі ми звертаємо свій погляд у минуле, тим меншим буде наш Всесвіт. Врешті-решт він стиснеться до таких розмірів, що його буде складно побачити, а потім узагалі зменшиться до невидимої точки. Саме це можна вважати початком Всесвіту. З цієї невидимої точки Всесвіт збільшився до нинішніх розмірів. Спираючись на таку логіку, учені дійшли переконання, що Всесвіт мав початок.

Спочатку вчені розійшлися в поглядах щодо прийняття такої ідеї. Астроном  Фред Хойл був так критично налаштований проти неї, що жартома назвав її ідеєю «великого вибуху». За іронією, саме ця назва й закріпилася в науці і саме відтоді дану ідею почали називати  теорією Великого вибуху. Подальші дослідження й відкриття, здавалося, підтвердили цю теорію, і сьогодні чимало вчених є її прихильниками.

Однак теорія Великого вибуху порушує дуже серйозні питання. Що слугувало причиною виникнення Всесвіту з крихітної точки або з нічого? Чи могло таке статися випадково? Чи не стоїть щось або хтось за створенням Всесвіту?

Упорядкованість Всесвіту

Ми можемо отримати деякі підказки про походження Всесвіту, якщо дослідимо його нинішній стан. Упорядкована структура та певні властивості можуть бути важливими підказками в питанні походження Всесвіту. Матерія не розкидана у Всесвіті безладно, а здебільшого представлена ​​у вигляді планет, зірок та інших космічних об’єктів. Зірки у свою чергу не розсипані в просторі, а зібрані в галактики. А галактики часто згруповані в галактичні скупчення та надскупчення.

Але що найбільш дивовижно - Всесвіт має саме такі властивості, які необхідні для існування життя. Як же пояснити це? Є три можливі варіанти відповіді: упорядкованість – природна властивість Всесвіту, Всесвіт виник випадково, Всесвіт був кимось створений. Розглянемо кожну з відповідей як можливу версію наявності упорядкованості у Всесвіті.

Упорядкованість як природна властивість Всесвіту

Чи може бути природною властивістю Всесвіту така впорядкована структура? Ні. Немає жодного закону, згідно з яким Всесвіт має бути так влаштований, щоб складатися з планет, зірок, галактик і скупчень галактик. З таким самим успіхом Всесвіт міг би бути сформований із хмар пилу. Відповідно до другого закону термодинаміки, з плином часу в системах відбуваються процеси, які поступово їх руйнують. А це означає, що в минулому Всесвіт був значно більш упорядкований, ніж сьогодні. Повертаючись до моменту зародження Всесвіту, ми доходимо висновку, що спочатку він був надзвичайно гармонійний за своїм станом.

Отже, упорядкованість Всесвіту не може бути результатом якогось природного закону, який би обумовлював такий стан речей. Тому на запитання про причину впорядкованості Всесвіту залишаються можливими тільки дві відповіді: якийсь щасливий випадок або результат дій Творця.

Упорядкованість як випадок

Щоб у Всесвіті могло існувати життя, властивості Всесвіту мають бути задані гранично точно. Наприклад, якби Всесвіт розширювався з більшою швидкістю, то матерія ділилася б занадто швидко, не відбувалося б формування галактик, і тоді планети не змогли б існувати. З іншого боку, якби Всесвіт розширювався повільніше, тоді матерія скупчувалася б в одну гігантську брилу і планети не змогли б навіть з’явитися. Тим більше не могло б існувати життя.

Швидкість розширення Всесвіту має бути настільки чітко задана, що відхилення на 1/1055 (за цифрою 10 ідуть ще 54 нулі) призвело б до глобальних змін. Вірогідність випадкового досягнення такої точності менша, ніж виграш у лотерею п’ять разів поспіль. Подумайте про це. А якби хтось виграв у лотерею п’ять разів поспіль, ви повірили б, що це випадковість? Ніхто б не повірив! Отже випадок – не найкраще пояснення такої точності у функціонуванні Всесвіту.

Упорядкованість як наслідок розумного задуму
Найбільш імовірним поясненням упорядкованої структури Всесвіту є концепція його створення. Учені стверджують, що Всесвітові притаманні численні ідеально відповідні властивості – саме такі, які необхідні для існування життя. Наприклад, для існування життя необхідні молекули, які є будівельним матеріалом для організмів, носіями енергії та поживних речовин. Але молекули не могли б існувати, якби не було надзвичайно точного балансу між масами різноманітних субатомних частинок та сил для їхнього об’єднання. Наявність таких ідеально налаштованих властивостей нашого Всесвіту вказує на його появу в результаті розумного задуму.

Як теорія про природні властивості Всесвіту, так і теорія про його випадкове виникнення не дають прийнятного пояснення факту його досконалої будови. Найкращим поясненням цього є концепція створення Всесвіту Тим, Хто володіє безмежними силою та розумом.

Висновок

Від часів Галілея наше уявлення про Всесвіт змінилося докорінно. Сьогодні ми знаємо, що Всесвіт незрівнянно більший та дивовижніший, аніж вважали кілька сотень років тому. До недавнього часу чимало вчених були переконані, що Всесвіт існував та існуватиме вічно, не зазнаючи при цьому жодних змін. Але сьогодні ми знаємо, що в нього був початок, він досконало впорядкований та володіє ідеально налаштованими характеристиками, необхідними для існування життя. І хоч наше розуміння Всесвіту постійно змінюється, одне залишається незмінним - людей завжди цікавило: а що ж відбувається «там», у космічному просторі. І ця цікавість спонукувала їх ставити серйозні запитання щодо власного існування.

У наступних розділах ми продовжимо розмірковувати про це, звернувши свої погляди на більш близькі нам об’єкти: на власний світ, сповнений чудес, та на істоти, що мешкають поруч із нами.
Розділ 3. Дизайн-проект «Земля»
На Землі не так багато місць, де приголомшлива різноманітність життя багатша, ніж на Великому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             Бар’єрному рифі. Ця величезна низка рифів простягнулася уздовж північно-східного узбережжя Австралії. Там під водою можна побачити гігантських молюсків з розкритими стулками, повністю вкритими зеленими мікроскопічними водоростями. Зграйки різнокольорових рибок постійно з’являються і зникають серед коралів. Корал сам по собі є дивом: це живий організм з багатющою палітрою фарб та незліченним розмаїттям форм і розмірів. У коралових глибинах ховаються цілі колонії представників чудових форм життя і найдивовижніші створіння.

Дивовижні створіння

Що може бути ще більш дивовижним, так це подробиці життя згаданих істот. Візьмемо, наприклад, гігантського двостулкового молюска тридакна, у якого налагоджені досить цікаві взаємовигідні (симбіотичні) відносини з крихітними одноклітинними водоростями з роду Symbiodinium.

Молюск тридакна може досягати значних розмірів: понад метр завдовжки при вазі близько 250 кг. Він мешкає на дні океану, краї його м’ясистої мантії постійно виступають між двома стулками раковини і спрямовані до сонячного світла. Водорості живуть у клітинах мантії, виробляючи при цьому їжу шляхом фотосинтезу. У тканинах одного молюска мешкають мільйони, а то й мільярди одноклітинних водоростей. Молюск дає живильні речовини водоростям, а частина вироблених водоростями речовин надходить молюскові як додаткове живлення. Це взаємовигідні відносини, за яких кожен з партнерів приносить користь один одному. Мешкаючи разом, гігантський молюск та його водорості можуть прожити до ста років.

Симбіотичні відносини дуже поширені серед живих організмів. У деяких, наприклад, у молюска тридакни та крихітних водоростей, ці взаємовідносини досить специфічні. Фактично всі живі організми діють взаємовигідно. Рослини використовують енергію, отриману від сонячних променів, аби перетворити воду й вуглекислий газ на поживні речовини. Під час цього процесу вони виділяють кисень. Тварини використовують кисень та їжу, щоб отримати енергію для росту й руху. У такий спосіб виробляється і вуглекислий газ, який використовується рослинами для отримання поживних речовин. Цей круговий процес триває постійно, і симбіотична взаємодія робить можливим виживання всього різноманіття живих створінь, зокрема й людей.

Черв’як палоло – ще одне цікаве створіння, що живе серед коралів Великого Бар’єрного рифа та в багатьох інших місцях південної частини Тихого океану. Цей черв’як схожий на дощового. Його дорослі особини досягають 50 см завдовжки, харчуються водоростями. Черв’як палоло – найбільш відомий черв’як на островах Самоа, де він є важливою частиною раціону місцевих мешканців. Щороку в певний час жителі Самоа виходять у море збирати палоло. Ця подія настільки важлива для населення, що зазначена в місцевому календарі.

Учені відкрили кілька дивовижних фактів про самоанських черв’яків. У сезон розмноження палоло відрощує задню частину хвоста, де розвиваються яйця або сперма. Під час процесу розмноження задній сегмент відривається та переносить яйця до поверхні води, де вони й запліднюються. Майже всі палоло випускають свої яйця в одному місці та в один час. Така точна узгоджена дія особливо вражає. Нерест починається через сім днів після повного місяця (між 8 жовтня і 23 листопада). Цей процес може тривати впродовж двох-трьох днів. Пік процесу має свій проміжок часу, який триває близько тридцяти хвилин під час припливу відразу після опівночі. Якимось незрозумілим чином палоло відчувають, коли настає цей час, і тоді всі вони випускають яйця майже одночасно. Черв’яків так багато, що самоанці спокійно можуть збирати їх для їжі. Для місцевих жителів час масового спливання черв’яків - свято, яке так і називається - «свято палоло».

Черв’яки, що мешкають в інших регіонах, можуть спливати в різні місяці, але масове спливання завжди відбувається в певний час і скоординовано. Оскільки всі черв’яки реагують на один і той самий сигнал у своєму середовищі, їхній вид виживає.

Птах розміром з ворона, відомий як звичайний буревісник, – ще одне створіння, яке можна побачити на Великому Бар’єрному рифі в певну пору року. Буревісники проводять усе своє життя в морі, окрім періоду розмноження. У цей час вони гніздяться в нішах, які самі для себе викопують.

Буревісники - чудові «штурмани». Вони вільно ширяють над океаном, не збиваючись при цьому зі шляху. Птахи, як правило, залишають свої гнізда ще до світанку і повертаються до них уночі, а це означає, що буревісники здатні в темноті знайти не тільки свій острів, а й своє гніздо. Учені  досі не можуть пояснити, як вони це роблять!

Протягом дня буревісники літають над океаном, харчуючись дрібною рибою та головоногими кальмарами, що плавають біля поверхні води. Приголомшливу здатність цих птахів орієнтуватися в просторі досліджували у Великобританії під час експерименту, коли аналізували властивості малого буревісника. Учені відловили групу птахів, що гніздяться у Великобританії, і одних випустили в Бостоні (США), а інших – у Венеції (Італія). Через два тижні обидві групи буревісників повернулися до своїх гнізд у Великобританії. Буревісники, як правило, не літають над сушею, тому факт, що їм вдалося знайти шлях додому, ще більш вражає.

Інший представник сімейства буревісникових – сірий буревісник, котрий мігрує з вод Антарктики до Каліфорнії, Аляски, Японії і назад, пролітаючи близько 64 000 км на рік. Це справді одне з чудес.

Безліч інших створінь також мають здатність подорожувати, долаючи сотні або навіть тисячі кілометрів, а потім повертатися до місця, звідки почали свій шлях. Серед них – тихоокеанські лососі, які повертаються туди, де народилися. Морські черепахи можуть долати тисячі кілометрів, подорожуючи між Карибськими островами й островами Атлантичного океану. Мільйони птахів щорічно мігрують у межах Північної та Південної Америки, між Європою й Африкою. Міграційний інстинкт та вміння відстежувати своє місцезнаходження упродовж надзвичайно великих дистанцій – це чудові властивості земних створінь.

Наш дивовижний світ

Існує безліч інших прикладів надзвичайних властивостей живих створінь, котрі вражають дослідників, наприклад: світло світлячка, генерація струму в електричного сома, здатність кажана орієнтуватися в темряві за допомогою ехолокації, перетворення гусениці на прекрасного метелика та багато іншого. На жаль, ми часто не замислюємося над тим, що сприяє процвітанню життя в нашому світі.
У міру того як учені досліджують Всесвіт, вони дедалі більше розуміють, наскільки унікальним і ретельно продуманим є наш світ. Вони знов і знов переконуються в тому, що для продовження життя умови існування мають точно відповідати певним критеріям. І наша планета дбайливо спроектована для життя.

Організмові для життя необхідна правильно підібрана комбінація умов навколишнього середовища. А це включає в себе відповідне джерело енергії (наприклад, сонячне світло), матеріал для побудови клітин і тканин (поживні речовини), належне середовище для хімічних реакцій (вода) та відповідна температура для здійснення цих реакцій. Наука не знає іншого такого місця у Всесвіті, крім нашої планети, де було б настільки точне поєднання усіх чинників для підтримання життя.

Сонячне світло забезпечує енергією живі організми. Деякі бактерії отримують енергію завдяки хімічним реакціям, які відбуваються на глибині моря, але це лише винятки. Сонячне світло – таке буденне явище, що ми рідко звертаємо на нього увагу, але наскільки воно важливе!

Світло – це форма енергії, названа електромагнітним випромінюванням. Сила такого виду енергії досить різноманітна. Один з видів випромінювання, зокрема гамма-промені, має таку велику потужність, що з легкістю може знищити життя. Інші ж види енергії, наприклад, радіохвилі, дуже слабкі: вони не здатні забезпечити необхідною для життя енергією. Видиме для нас світло становить лише невелику частину всіх випромінювань, і саме воно містить у собі помірну кількість енергії. Воно досить сильне, аби викликати деякі хімічні реакції, проте не настільки, щоб зруйнувати клітини живих організмів. Цей вид сонячного випромінювання - найважливіша умова для продовження існування життя на планеті. Більшість зірок у нашому Всесвіті не виділяють такої кількості енергії, щоб підтримувати життя в тій формі, яка нам відома. Наш світ і наше Сонце – особливі!

Сонце не тільки випромінює світло для забезпечення енергією усього живого на Землі, а й виробляє необхідну кількість тепла для життя на нашій планеті. Температура Землі визначається теплом, що надходить від Сонця, відстанню від Землі до Сонця і здатністю планети утримувати тепло. Якби наш «дім» був більше віддалений від Сонця, у ньому було б занадто холодно. Якби планета була трохи ближче до Сонця, на ній було б дуже спекотно. Вуглекислий газ і водяна пара в нашій атмосфері допомагають утримувати сонячне тепло та підтримувати відповідну температуру. Якби в нашій атмосфері було надто багато таких сполук, тоді на планеті було б надто спекотно. Якби в нашій атмосфері не було жодної з них, то стало б надто холодно. Сприятлива для нас температура підтримується також за рахунок швидкості обертання Землі навколо своєї осі, і ця швидкість, до речі, є причиною розподілу континентів та океанів по всій поверхні планети.

Збереження життя на нашій планеті залежить від збалансованої взаємодії атмосфери Землі, сонячного випромінювання та відстані між Землею і Сонцем. Якби один із цих чинників різко змінився, життя в нашому світі припинилося б.

Для функціонування живих організмів необхідне джерело первинного матеріалу та можливість його вступу в хімічну реакцію. Таким матеріалом Земля забезпечує всіх у належному співвідношенні. Вода - один з найважливіших видів сировини для формування життя, і на нашій планеті її запаси величезні. На деяких планетах Сонячної системи та їхніх супутниках також виявлені запаси води, але там вона не рідка. А саме вода в її рідкому стані є ключовим елементом для розвитку життя. Тому вчені, зайняті пошуком життя на інших планетах, передусім шукають там воду. Де немає води, там немає і причин шукати життя.

Вода дуже важлива. Вона забезпечує середовище, у якому можуть відбуватися хімічні реакції. Вода розчиняє безліч речовин і переносить їх як у навколишньому середовищі, так і по живих організмах. Без води безліч хімічних реакцій, необхідних для життєвих процесів, не могли б відбутися.

Вода також переносить тепло по всьому навколишньому середовищу, тим самим допомагаючи підтримувати оптимальну температуру на всій планеті. Великі водойми пом’якшують клімат, тому в прибережних районах він набагато м’якший, ніж у віддалених від моря місцях. Вода також допомагає живим організмам підтримувати власну сприятливу температуру. Випаровуючись з поверхні шкіри, вода сприяє охолодженню нашого тіла. Якби в нашому світі не було так багато запасів води, у ньому було б значно менше живих істот.

Вода має безліч інших властивостей, які підтримують життя. Той факт, що лід плаває на поверхні води, дає можливість рибам у річках вижити, навіть якщо поверхня води повністю замерзне. Якби лід тонув, тоді вода в річці врешті-решт повністю промерзла б до самого дна, знищивши практично всіх її мешканців. Вода містить кисень, необхідний для життя риб та інших організмів. Завдяки капілярним явищам вода може підніматися до верхівок найвищих дерев. Рідкий стан води дозволяє їй вільно текти або по поверхні землі, або крізь ґрунт, живлячи рослини й забезпечуючи вологою істоти, що живуть у ґрунті. Наша планета – єдине відоме вченим місце проживання, де вода настільки поширена й доступна. 

Для розвитку та підтримки життя необхідна велика кількість хімічних речовин. Вуглець особливо важливий, оскільки здатний у різноманітних формах утворювати хімічні зв’язки різного типу. У нашому світі міститься достатня кількість вуглецю, щоб підтримувати життя величезної кількості організмів, яким також необхідні водень, кисень, фосфор, азот, сірка та невелика кількість багатьох інших елементів. І всі ці речовини доступні в нашому світі. Багато інших елементів та сполук отруйні для будь-яких форм життя, але, на щастя, вони трапляються досить рідко. Доступність потрібних речовин та обмежена кількість отруйних - це чинники, що роблять наш світ сприятливим для життя.

Висновок

Ми живемо в добре спроектованому світі, що має саме такі властивості, які необхідні для існування живих організмів. Нас оточують створіння, наділені дивовижними властивостями та залежні одні від одних. Ці живі істоти надзвичайно різноманітні за формами, кольорами, зразками поведінки й місцями проживання. Усе це свідчить: світ має Творця, Котрий задумав його як цікаве прекрасне місце. У наступних розділах книги ми поговоримо також про те, чому нашому світові притаманні й численні вади. Однак не забуваймо, наскільки він дивовижний і гарний. А тепер звернемо увагу на чудові здібності людей. 

Розділ 4. Унікальність людей
Чимало людей старшого віку пам’ятають радість, яка охопила мільйони людей по всьому світу 12 квітня 1961 року, коли надійшло повідомлення, що вперше людина здійснила політ у космос. Ім’я Юрія Гагаріна повторювалося знову й знову в різних країнах світу як символ відкриття нової ери. А до того було 4 жовтня 1957 року, коли був виведений на орбіту перший штучний супутник Землі. Через дев’ять років уже Місяць отримав свого першого штучного супутника – радянську автоматичну станцію «Луна-10», запущену 31 березня 1966 року. Чи можна забути загальну радість людей 16 червня 1963 року, коли в космос уперше вирушила жінка-космонавт Валентина Терешкова? А хіба можна без захоплення згадувати 18 березня 1965 року, коли Олексій Леонов уперше вийшов у відкритий космос, або 20 липня 1969 року, коли американські астронавти вперше висадилися на Місяць?
Усі ці історичні події відбулися завдяки людському прагненню до нового, незвіданого. Багато дослідників стали знаменитостями, ризикуючи життям, намагаючись досягти успіху в справі, за яку раніше ніхто не брався. І, звичайно ж, цей успіх прийшов завдяки зусиллям не однієї або кількох осіб. Для цього потрібні були роки кропіткої праці десятків тисяч висококваліфікованих фахівців. Успіх космічних програм – приклад досягнень людей. І хоч для сучасної людини такі проекти вже не є чимось надзвичайним, проте якщо вдуматися, це справді неймовірні досягнення людського розуму. Крім людини, ні одна інша жива істота не спроможна зробити щось аналогічне. Жодні тварини не розробляють багаторічних проектів скоординованої роботи тисяч окремих особин.

Але чому вони не здатні цього зробити? Часом певні види істот налічують значно численніші популяції, а деякі навіть мають властивості, не притаманні людям. Наприклад, люди не можуть літати, як птахи, плавати, як риби, або стрибати по деревах, як мавпи. Проте люди, завдяки своєму інтелекту, винайшли способи пересування в повітрі й у воді, а також навчилися  підніматися на будь-які верхівки дерев.

Людина здатна на такі дії, які докорінно відрізняють її від тварин. Ми висуваємо нові ідеї, розробляємо плани та втілюємо їх у життя, досліджуємо різні явища, передбачаємо події. Здатність планувати, мислити, творити – виняткові особливості людини.

Словесна мова – ще одна властивість людей, яка суттєво відрізняє їх від тварин. Багато живих істот здатні до комунікації, і деякі використовують її досить цікавим чином. Але ніхто з тварин не володіє здатністю говорити так, як це властиво людям. Спілкування за допомогою мови вкрай необхідне для координування й виконання складних проектів. Мова уможливлює передачу ідеї, її обговорення й оцінку. Якби люди не вміли висловлюватися, обговорювати, оцінювати, то космічні проекти ніколи б не були заплановані, не кажучи вже про їхню реалізацію.

Ще одна унікальна здатність людей полягає в поєднанні самосвідомості та свободи волі. Людина може визначати себе як особистість та приймати рішення щодо власних дій. Таке поєднання робить нас відповідальними за свої рішення.

Моральне сприйняття мотивує до відповідальної поведінки, яка заслуговує на довіру, дозволяючи нам спілкуватися на рівні, який значно перевершує будь-які поведінкові моделі тварин. Тисячі людей - конструкторів, інженерів, техніків, довіряючи одні одним, працювали спільно, щоб космічні кораблі «Восход», «Союз», «Аполлон» та інші змогли піднятися в космос. Тварини не можуть досягати таких цілей частково через те, що вони не володіють самосвідомістю в поєднанні зі свободою волі. 
Релігійні вірування – ще одна характеристика людини. Жодним іншим видам живих істот не притаманна релігійна свідомість, бо вони не володіють ані свободою волі, ані самосвідомістю, необхідними для прийняття рішень на основі моральних критеріїв. У це важко повірити, але християнство зробило свій внесок у справу успішного виконання космічних програм. Яким чином?  Завдяки християнству були створені філософські основи та сформоване наукове мислення, необхідні для прогресу людства. Наука не могла б розвиватися в культурі, яка передбачає, що природою управляють якісь далекі боги, на зразок грецьких чи римських, які невпинно ворогують між собою та з людьми. Ніхто не міг би передбачити дії природних сил, оскільки неможливо передбачити настрій богів. 
Християнство дало людям знання про те, що Бог відповідальний і послідовний в управлінні Всесвітом. Тому мало сенс зайнятися вивченням законів, якими Він користується у Своєму управлінні. Християнство зробило вагомий внесок в успіх науки, сформувавши сприятливе для її розвитку середовище. Звичайно, є люди, котрі відкидають ідею існування Бога, але це вже тема для більш широкого обговорення.  

Чому люди унікальні

Отже, люди унікальні в порівнянні з усіма видами живих істот, які мешкають на Землі. Але чим це обумовлено? Адже людина схожа на інших наземних ссавців: у них подібні внутрішні органи, кінцівки, спосіб репродукції. Певна подібність виявлена і в їхніх генах. Чому ж люди так відрізняються від тварин? Зазвичай на це запитання дають дві вкрай суперечливі відповіді: еволюція і творіння.

Теорія еволюції припускає, що людина – це лише більш прогресивна мавпа, у якої розвинулися чудові розумові здібності. Наша мова, наша самосвідомість і наші здібності розглядаються в такому разі лише як розвинуті властивості, притаманні і тваринам. Чимало еволюціоністів стверджують, що насправді люди не володіють свободою волі та моральністю. Але такий погляд викликає чимало заперечень. Одне з них полягає в тому, що еволюційні процеси, які повинні відбуватися винятково з метою забезпечення виживання, не пояснюють наявності в людей таких здібностей, котрі виходять далеко за межі необхідності у виживанні. Чому люди захоплюються творами мистецтва, музикою, красою? У порівнянні з іншими живими істотами, яку еволюційну перевагу отримали люди, що можуть писати картини, складати поеми, створювати музику або просто отримувати задоволення від квітів? І таких заперечень може бути висунуто немало. І для багатьох людей ці факти слугують переконливим свідченням про те, що теорія еволюції не може пояснити унікальності людини.

А якщо людей створив Той, Чия могутність перевищує межі нашого розуміння, що можна сказати в такому разі? Чи може це стати поясненням наявності в нас згаданих здібностей? Розглянемо християнський погляд на творіння.

Біблія, зокрема книга Буття, повідомляє про створення людини наступне:

1. Людина була створена із землі (тому в її організмі наявні ті ж самі засновані на вуглеці будівельні білки, що й у будь-якому іншому виді життя на Землі).

2. Бог створив людину: чоловіка та жінку, наділивши їх здатністю до репродукції, тобто вони спроможні народжувати собі подібних.

3. Людина була створена за образом Бога, тобто вона певною мірою відображає Божественні якості.

Не виникає жодного сумніву в правильності перших двох пунктів біблійної оповіді про творіння. Життя людей як біологічних істот, як і все життя на Землі, засноване на сполуках вуглецю. Володіючи репродуктивними здібностями, люди дають життя новому поколінню. Але якщо вважати достовірним і третій пункт історії творіння, тоді що це може означати?

Образ Бога

Якщо люди унікальні у своєму створенні «за образом Божим», тоді стає зрозуміло, чому вони володіють такими здібностями, які не притаманні тваринам. А як можна порівняти наші унікальні здібності зі згаданими в Біблії якостями Бога?

Перше, на що слід звернути увагу, – це взаємовідносини. Якщо Бог створив людину, чоловіка і жінку, значить образ Божий мав найкращим чином відображатися у взаємовідносинах між ними. Біблія відкриває нам Творця, Котрий налагоджує відносини і бажає спілкуватися з людьми. Подібно до Бога, люди також налагоджують різні взаємовідносини. Ми живемо, будучи об’єднані в сім’ї, спільноти, народи, і фактично все наше життя так чи інакше пов’язане зі стосунками.

Здатність людини до налагодження взаємовідносин є відображенням однієї з рис Бога.

Як ми говорили раніше, творчі здібності людини виходять далеко за рамки звичайної потреби у виживанні. Ці здібності дають можливість вирішувати різноманітні завдання на зразок рішення відправити людину в космос. Можна було б навести ще дуже багато інших яскравих прикладів прояву творчих здібностей, які необхідні людям для розв’язання складних завдань. Але хотілося б сказати ще про одну властивість, притаманну людському родові, а саме: здатність цінувати красу. Зауважте, ця здатність зовсім не потрібна їй для виживання.

Якщо Бог створив наш світ, у такому разі Він має бути великим поціновувачем краси. Люди створюють надзвичайні зразки мистецтва: живопису, скульптури, музики, літератури, архітектури і т. ін. Але все це - лише слабке відображення краси природи: заходу сонця та квітів, прекрасних краєвидів гір та рівнин, чарівного співу птахів. Безперечно, люди люблять красу, бо були створені за образом Бога, Котрий також любить красу!

Люди створені Богом, і тільки це пояснює наші здібності до творчого мислення, уміння планувати й цінувати красу. Цим також пояснюється наявність у нас почуття самосвідомості та вільної волі, уміння говорити й розуміти мову іншого, а також наше прагнення до налагодження та підтримування взаємовідносин.

Обов’язки людей

Біблійна розповідь про творіння повідомляє, що Бог доручив людям певні заняття. Вони повинні були управляти всіма ресурсами Землі. Бог створив Землю, а людям довірив дбати про неї (ви можете прочитати про це в книзі Буття 1:28).

Люди мали «розмножуватися», тобто збільшувати населення планети. Це передбачало формування сім’ї та суспільства. Сім’я - основний структурний осередок суспільства. І якщо Бог, як ми вже зазначали, прагне до взаємовідносин з людьми, значить міцні сімейні узи відображають Його образ.

У міру зростання населення Землі люди мали дбайливо ставитися до ресурсів планети, до всіх її мешканців та довкілля. І в цьому також відображався б образ Божий.

На жаль, сьогодні ніхто не може сказати, що люди правильно розпорядилися довіреними їм ресурсами: людство виснажило землю, забруднило повітря і воду, по-хижацьки ставиться до природних багатств планети. Люди повністю винищили деякі види рослин і тварин не тільки споживаючи їх, а й руйнуючи їхнє природне місце існування. Занадто часто жителі Землі керувалися жадобою зиску замість того, щоб з усією відповідальністю планувати майбутнє життя.

Однак ми можемо багато що змінити на краще. У нас є необхідні здібності для управління ресурсами Землі, а ці здібності мають виявлятися в тому, щоб аналізувати причини й наслідки, конструктивно планувати та спільно працювати. І все це – більш ніж необхідні для елементарного виживання здібності. Виявлення турботи про творіння передбачає наявність різноманітних здібностей, які відрізняють людину від усіх інших істот у нашому світі, і ця унікальність є наслідком її створення «за образом Божим».

Висновок

Люди унікальні! Це підтверджує біблійна історія про творіння. Вона містить відповіді на запитання про те, чому люди наділені здібностями, які необхідні їм не просто для виживання, а для повноцінного гармонійного життя. Також ця історія повідомляє, з якою метою люди були наділені особливими якостями.

Чи особливі якості людей є відображенням «образу Божого»? А може, наша здатність до налагодження взаємовідносин і наші творчі здібності - лише результат випадку? Чи з’явилися наша любов до краси, наші мовні здібності, абстрактне мислення, свобода волі без жодної на те причини? Неможливо собі уявити, що властивості, які роблять нас людьми, можуть бути лише результатом випадку.

Запрошуємо вас продовжити цю пізнавальну подорож, зосередившись шисьвідіну атом















































































































на питаннях, відповісти на котрі сучасна наука не здатна, а саме: для чого ми тут і куди прямуємо?
Розділ 5. Коли різниця важлива
Чудеса Всесвіту настільки надзвичайні, що їх неможливо вважати результатом якоїсь випадковості. Живі істоти нашої планети такі унікальні й різноманітні, що приписати їхню появу волі випадку - просто безглуздо. Та й наші власні здібності розвинені значно більше, ніж теорія еволюції може це пояснити.

Усе вищезазначене вказує нам на Творця, Котрий наділив людей надзвичайними можливостями й особливими обов’язками. Історія творіння, описана в книзі Буття, розповідає про те, що Бог довірив людям дбати про Землю й жити на ній. Він зробив нас управителями Його творіння. А оскільки ми залежимо від Нього й один від одного, Він дарував нам здатність до взаємовідносин.

Проте крім особливих здібностей, якими Бог наділив людей, створених за Його образом, Він приготував для них ще один дар, також описаний в історії творіння у книзі Буття. Там сказано: «Скінчив Бог дня сьомого працю Свою, яку Він чинив. І Він відпочив у дні сьомім від усієї праці Своєї, яку був чинив» (Бут. 2:2).

Складно собі уявити, що Бог, Творець велетенського Всесвіту, втомився після створення нашої маленької планети. І хоч ми навіть не в змозі собі уявити, що таке «творити», малоймовірно, аби ця діяльність настільки втомила Бога, що Йому потрібен був відпочинок.

Відпочинок 
Навіщо ж Богові знадобився відпочинок? І чому настільки важливо було включити згадку про відпочинок у розповідь про творіння? А може, цей сьомий день відпочинку потрібен не Богові, а людям? Можливо, наслідуючи приклад Творця та шість днів займаючись творчою працею, що передує сьомому дню, присвяченому взаємовідносинам, ми цим самим також відображаємо дуже важливий аспект образу Божого? А може, наслідуючи Божественний приклад, ми уникаємо підступної пастки життя лише заради виживання або, як зауважуємо в нинішньому світі, життя заради споживання?

Подумайте про це. Який же дивовижний дар запропонував нам Творець! 
Як ви гадаєте, чи знав Бог про те, що, наприклад:

• наша здатність вирішувати складні ситуації, особливо коли рішення не приходить легко і швидко, може стати причиною надмірної зайнятості;

• наші творчі здібності спонукатимуть нас безперервно працювати, унаслідок чого в нас не залишатиметься достатньо часу на відпочинок;

• наша самосвідомість може привести нас до того, що ми намагатимемося все передбачити, боячись припуститися помилки, а це спричинятиме серйозні стреси?

Бог від початку знав: щотижня ми потребуватимемо часу для відновлення й відпочинку від щоденної праці. Він знав, що наші стосунки з Ним та людьми можуть постраждати, якщо від початку не закласти в нас потребу зупинятися та присвячувати час взаємовідносинам.

Якщо ми щотижня будемо приділяти один день відпочинку й налагодженню взаємовідносин, наше життя поліпшуватиметься у трьох напрямках.

По-перше, у нас з’явиться час для розвитку взаємовідносин з Творцем. Дивовижно, що Господь, Творець Всесвіту, приділяє особливу увагу взаємовідносинам і бажає спілкуватися з людьми.

По-друге, наш щотижневий суботній відпочинок є благодатним часом для налагодження хороших стосунків з оточуючими. Як сказав Ісус, субота була створена для людини, тому суботнє богослужіння також сприяє спілкуванню з родиною та іншими людьми.

І, нарешті, субота - дивовижний час для спілкування зі створеною Богом природою. Проведення часу на свіжому повітрі, у лісі чи біля озера не тільки дає нам можливість заспокоїтися, а й допомагає відновити сили після наповненого справами, клопотами і метушнею трудового тижня.

А в чому різниця?

В історії про творіння розповідається, що Бог відпочивав сьомого дня. Але чи має значення, якого саме дня ми відпочиваємо? Адже головне - відокремити певний час для взаємовідносин та богослужіння.

Спробуймо відповісти на поставлені вище запитання, ґрунтуючись на біблійній історії, записаній у п’ятому розділі Другої книги царів. Нааман був воєначальником армії стародавньої Сирії, коли його спіткало одне з найжахливіших нещасть того часу – він захворів на проказу. Це означало не просто смертний вирок, а повільну болісну смерть. У сучасному світі в деяких частинах земної кулі досі трапляються випадки захворювання на проказу, але нині існують ефективні засоби її лікування.

Проказа спричиняє запалення і руйнування шкіри, інших тканин та органів,  ураження нервової системи. У той час не було ліків від цієї хвороби, наслідком якої найчастіше було деформування обличчя, рук і ніг хворого. І це водночас із жахливими шкірними наривами. Навіть якщо хвороба не так яскраво виявляла себе, прокаженого все одно вважали «нечистим» і заразним. Такі люди повинні були залишити свої родини і друзів, проживаючи на самоті або разом з іншими прокаженими. Фактично ще жива людина в очах суспільства була вже мертвою. Більше того, цю хворобу вважали покаранням від богів.

Нааман, впливовий шанований полководець, у відчаї намагався знайти якісь ліки від цієї жахливої хвороби, перш ніж люди дізнаються про його недугу і почнуть уникати його, змусивши стати ізгоєм. 
У цей період часу Сирія була однією з провідних країн на Близькому Сході, і хоча чергова війна з ізраїльтянами ще не почалася, сирійці періодично здійснювали напади на міста Північного царства.

У домі Наамана була служниця, єврейська дівчинка-рабиня. Очевидно, дружина Наамана поводилася з нею добре, бо, дізнавшись про хворобу свого пана, дівчинка сказала: «Ох, коли б пан мій побував у того пророка, що в Самарії, то він вилікував би його від прокази його!»

Самарія була столицею Північного Ізраїльського царства, і для Наамана звернутися до ізраїльського пророка означало піти в самий центр ворожої території! Проте фізичний стан воєначальника був безнадійним, і він звернувся до свого царя, щоб отримати дозвіл на візит до Самарії. Правитель Сирії теж не хотів втрачати такого цінного воєначальника, тому написав листа ізраїльському цареві, у якому зазначив: «Ото послав я до тебе свого раба Наамана, а ти вилікуєш його від прокази його».

Ізраїльський цар знав, що проказа була невиліковною хворобою, тому в проханні сирійського монарха угледів пастку: «Цар Сирії хоче звинуватити мене в смерті Наамана, бо знає, що проказа невиліковна. Це стане приводом для війни проти нас». Тому він піднявся і роздер свій одяг на знак розпачу. «Хіба я Бог, щоб убивати чи залишати жити?» – вигукнув він.

Нааман був готовий змиритися і повернутися додому. Але новина про вчинок царя дійшла до пророка Єлисея, котрий негайно послав до ізраїльського царя вісника з такими словами: «Чому ти так засмутився? Нехай цей чоловік прийде до мене та дізнається, що є пророк в Ізраїлі».

Коли Нааман зі своїм почтом прибув до будинку Єлисея, він очікував, що пророк почне звершувати якийсь ритуал очищення або принесе жертву Богові. Натомість слуга Єлисея Гехазі зустрів його біля дверей і передав повеління пророка: «Іди, і вимиєшся сім раз у Йордані, і будеш чистий».

Що?! Нааман розлютився вже навіть через те, що пророк навіть не вийшов привітати його. Більше того, Єлисей наказує йому обмитися в каламутній річці! «Якщо справа лише в обмиванні, то хіба не міг я обмитися в сирійських річках Авані та Парпар?» Обурений воєначальник вирішив повернутися додому.

 «Яка різниця, де обмитися? – міркував Нааман. - Вода скрізь залишається водою, тоді в чому ж різниця?»
«Пане, – звернулися до Наамана його раби, – якби пророк попросив тебе зробити щось складне або небезпечне, ти зробив би це, чи не так? То чому б тобі не зробити таку просту річ, як обмитися в Йордані?»

Тоді Нааман пішов до річки і зробив так, як наказав Єлисей. Сім разів він занурився у воду, і його проказа зникла!

Чому Єлисей повівся саме так? По-перше, це була своєрідна перевірка, чи справді Нааман вірить Єлисеєві та довіряє силі Ізраїлевого Бога. А по-друге, на відміну від сирійських рік, Йордан була символом могутності Небесного Бога. Іншими словами, ця річка відрізнялася від інших не за складом води, а за своїм значенням в історії взаємовідносин Ізраїлю з іншими народами. Вона знаменувала собою силу Бога рятувати й захищати Свій народ від ворогів. 
Каміння

За кілька сторіч до часів Наамана євреї, вийшовши з Єгипту та перейшовши пустелю, досягти Ханаанської землі. Вони зупинилися біля Йордану. Ріка на ту пору стала повноводною, перейти її вбрід було неможливо. Як повідомляє книга Ісуса Навина, Бог наказав священикам узяти ковчег завіту й іти на середину Йордану. Як тільки вони почали входити у воду, течія зупинилася. Шлях на другий берег був відкритий! 

Коли люди переправилися через ріку, Бог наказав їм узяти з дна двадцять каменів із собою, а інших двадцять каменів скласти у вигляді пам’ятника на дні ріки в тому місці, де було здійснено перехід. Цей пам’ятник мав постійно нагадувати євреям про їхнього Бога — Бога-Творця, Котрий осушив перед ними дно ріки, щоб вони могли її перейти. І цей пам’ятних донині стоїть там, де його поставили. 

Нааман був зцілений не водою Йордану, а Богом, силою Котрого колись ця ріка була зупинена, про що нагадує пам’ятник з каміння на її дні. Наказавши  Нааманові зануритися саме в Йордан, Бог мав намір показати всім сирійцям, котрі ворогували з Ізраїлем, що Він продовжує оберігати Свій народ та воює з його ворогами, як це було при завоюванні Ханаану. 
Особливий день

А тепер повернемося до нашого запитання: якщо Бог дав нам особливий дар – один із семи днів для відпочинку, чи має значення, якого саме дня ми відпочиваємо та приходимо на поклоніння Богові?

Сьомий день - особливий день ​​з двох причин. По-перше, в історії творіння зазначено саме «сьомий день». За аналогією з історією про Наамана, у якій не було наказано обмитися в будь-якій річці, тут також не сказано: «Бог одного разу спочивав якогось дня». Ні, написано чітко: «Відпочив у дні сьомім».

У 20-му розділі книги Вихід, у Десяти Заповідях, про це сказано ще конкретніше: «Шість день працюй і роби всю працю свою, а день сьомий – субота для Господа, Бога твого... Бо шість день творив Господь небо та землю, море та все, що в них, а дня сьомого спочив, тому поблагословив Господь день суботній і освятив його».

Коли Нааман занурився у води Йордану, він тим самим засвідчив свою віру в Бога. Коли люди відпочивають сьомого дня, вони також засвідчують віру в Бога всього творіння.

По-друге, як на ріку Йордан Нааманові безпосередньо вказав Бог, так і сьомий день чітко визначив та відокремив від інших безпосередньо Сам Творець. Особливе благословення здобувають ті, хто дотримується святості цього дня, так само, як особливе благословення отримав свого часу Нааман у водах Йордану.

 В історії про творіння розповідь про сьомий день займає таке ж місце, як і розповіді про інші дні. Суботній спокій був складовою цілого комплексу даних людям благословень. На людство були покладені обов’язки, виконання яких може викликати напруження і стрес,  тому людині також були дані навички і засоби для вирішення проблемних ситуацій. Бог благословив особливий день, щоб людина могла залишити суєту життя і присвятити час спілкуванню з Творцем. 
Висновок

Без сумніву, люди відрізняються від інших видів істот, які мешкають на Землі. І якщо ми  - не просто більш розвинений вид мавп (як стверджує теорія еволюції), а розумні істоти, створені за образом і подобою Бога, значить ми - частина Божого всесвітнього плану.

Якщо ми були створені за образом Бога, Творця Всесвіту, що це має означати для нас?

Чудеса Всесвіту перебувають за межами людської уяви. Тому дуже складно часом сприйняти думку, що Бог, Котрий створив Усесвіт і наповнив його такими чудесами, турбується про людей. Чи можливо уявити, що Бог-Творець наділив мене й кожного з вас особливими дарами на зразок самосвідомості і творчих здібностей? Чи справді Бог приготував для нас подарунок, який допоможе нам відпочивати й отримувати благословення для подальшого розвитку своїх здібностей? Так! Бог у чудовий спосіб подбав про нас!

Але для нас усе ще залишаються відкритими деякі запитання, і вони потребують відповіді. Якщо Бог створив наш світ і піклується про людей, чому ж у світі так багато горя, яке нерідко переживаємо й ми? Чому у світі стільки болю і страждань?
Розділ 6. Чому так багато горя?
У Європі з давніх часів 1 листопада відзначають День усіх святих. Саме цього свята з нетерпінням чекали мешканці Лісабона в 1755 році. Усі сподівалися, що король Португалії Жозе I та його дружина Маріанна-Вікторія, дочка іспанського короля Філіпа V, будуть присутні на урочистому богослужінні в одному з центральних соборів міста. Проте одна з їхніх дочок побажала провести цей день на узбережжі. День був дуже погожим, і король погодився. Сім’я відвідала ранкове богослужіння, а потім покинула королівську резиденцію, палац Рібейра, розташований на березі річки Тежу, аби провести день на лоні природи. Ніхто з королівської сім’ї і не підозрював, що вони більше не побачать свого розкішного палацу, а самі ледве уникнуть загибелі.

Того ранку, приблизно о 9 годині 40 хвилин, коли церкви були заповнені людьми, які прийшли на богослужіння, в Атлантичному океані, майже за 200 км на південний захід від мису Сан-Вісенте, стався потужний підземний поштовх. Це був один з найсильніших землетрусів, будь-коли зафіксованих в історії. Тепер сейсмологи оцінюють його силу у 8,7 бала за шкалою Ріхтера. Слід зазначити, що за десять хвилин сталося три окремих поштовхи, другий з яких був найсильнішим.

І хоч із часом багато подробиць про той день були втрачені, Лісабонський землетрус 1755 року вважається одним з найбільших природних лих в історії Землі. Записи свідчать, що поштовхи відчувалися від Фінляндії аж до Африки, а різної сили цунамі обрушилися на Північну Африку, Францію, Англію, Ірландію, Бельгію, Голландію та Карибські острови.

Удар підземної стихії перетворив на руїни переважну частину Лісабона, зокрема й королівський палац з бібліотекою, яка налічувала близько 70 тисяч томів, та королівський собор, у руїнах загинула безцінна колекція картин. Церкви, де зібралися тисячі парафіян, були зруйновані, поховавши людей під завалами. Тисячі будинків були або повністю зруйновані, або дуже пошкоджені, а люди, які залишилися серед живих, кинулися до моря, сподіваючись там знайти порятунок. Вони збиралися натовпами біля причалу, де не було загрози загинути під уламками будівель. І тут їм відкрилася картина, якої вони раніше ніколи не бачили. Море відступило, оголюючи дно, де спочивали затонулі кораблі з їхніми вантажами. Деякі люди навіть кинулися туди на пошуки скарбів. Вони не підозрювали, на яку смертельну небезпеку наражалися і що стихія готова завдати ще одного страшного удару.

Спочатку вода відійшла в океан, і вся затока стала сушею. Але через деякий час цунамі заввишки від 10 до 15 метрів (за різними даними) обрушилося на місто. Страшна хвиля накрила гавань та центр міста і ринула вгору проти течії річки Тежу. Незабаром слідом піднялися ще дві хвилі, не менш смертоносні. Пірси, кораблі, що стояли в затоці, були знищені, а тисячі людей, котрі врятувалися під час землетрусу, загинули у хвилях цунамі.  А ті райони міста, яким вдалося уникнути ударів хвиль, були знищені пожежами. 

Багато людей залишали свої будинки в такому поспіху, що навіть не загасили вогонь, на якому готували їжу, а в кожній церкві на свято було запалено безліч свічок. Незабаром вогонь почав поширюватися по всьому місту, а на додачу до цього мародери вирішили приховати сліди своїх грабежів, підпалюючи пограбовані домівки. Вогонь знищив те, що залишилося після землетрусу й цунамі. Він палахкотів майже тиждень. Найбільший у місті королівський госпіталь був зруйнований, згорівши разом з багатьма пацієнтами.

Королівська родина вижила в цій катастрофі, але їхній палац був зруйнований, їм довелося провести день і ніч у каретах без будь-якої охорони та їжі. Пізніше король Жозе I вирішив не відновлювати палац, для монаршої родини була побудована нова заміська резиденція в Ажуде, де король і прожив до самої смерті.

Поворотний момент

До листопада 1755 року Лісабон був четвертим за величиною містом у Європі, яке налічувало за різними даними від 200 до 270 тисяч мешканців. Завдяки своєму вигідному географічному розташуванню і торговим контактам, це було одне з найбагатших міст.

Але після землетрусу становище змінилося докорінно. Унаслідок стихійного лиха загинуло від 30 до 40 тисяч осіб (пізніше звучали й більші цифри), 75-80% будівель міста було зруйновано. Португалія втратила свою політичну й економічну міць і більше ніколи не змогла здобути їх знову. Але ця подія справила величезний вплив і на мислення людей.

До землетрусу жителі Європи мали досить ідеалістичне уявлення про релігію та світобудову. Деякі європейські філософи вважали, що світ тоді був саме таким, яким Бог його створив: найкращим з усіх можливих світів. Інші провідні мислителі сумнівалися в цьому. Але тепер стихійне лихо розставило все по своїх місцях: безумовно, наша Земля - не кращий зі світів.

З релігійної точки зору здавалося, що для цієї жахливої ​​катастрофи не було жодних підстав. Чимало церковних лідерів продовжували наполягати на тому, що землетрус був свого роду Божественним покаранням міста. А їхні опоненти наголошували, що в Лісабоні були повністю зруйновані більшість церков і соборів, а це зовсім не узгоджувалося з ідеєю про те, що Бог послав покарання на місто.

Люди по всій Європі стали шукати нові шляхи для розуміння світу, в якому вони живуть. Катастрофи почали вважати результатом дії стихійних сил природи, а не Божественними судами, а Сам Бог тепер був представлений далеким, стороннім і жорстоким. Учені ж почалистали більше досліджувати навколишній світ, намагаючись з’ясувати причини землетрусів, ураганів, посух та інших катастроф, які відбуваються у світі. 

Проблема зла

Можливо, у нашому житті ми не зіткнемося з такими трагічними явищами, як Лісабонський землетрус, однак повинні усвідомлювати: від нещастя не застрахований ніхто, воно може спіткати кожного. Хтось дізнається про страшний діагноз – рак або гепатит; інший переживає втрату близьких; ще інший потрапляє в страшну аварію. Кожен день інформаційні програми передають повідомлення про військові конфлікти, стихійні лиха, техногенні катастрофи, які забирають життя тисяч людей. Звідки ж походять усі ці страждання й печалі? Чому це відбувається з людьми?

Ми вже говорили про чудеса Всесвіту і могутність Бога, Котрий створив їх. Але де ж перебуває Бог у той моменти, коли люди страждають? Чому Бог допускає, щоб усі ці біди спостигали нас? І якщо Бог створив настільки прекрасний світ для нашого проживання, то в який же момент усе змінилося?

«Прокляни Бога – і помреш»

У біблійній книзі Йова розповідається про дуже заможного богобоязливого патріарха на ім’я Йов. Він мав дружину, семеро синів і три дочки. На полях Йова паслося безліч його великої рогатої худоби, ослів, верблюдів, овець. Він був щирим послідовником Бога, і Господь благословляв його багатством та щастям.

Але раптом розповідь про Йова обривається і перед нами відкривається картина особливої зустрічі ​​небесних істот з Господом. Разом зібралися всі «Божі сини», а з ними прийшов і «сатана», який заявив, що мандрував по землі та перейшов її.

«Чи звернув ти увагу на раба Мого Йова? – запитав Бог сатану. – Муж він невинний та праведний, що Бога боїться, а від злого втікає».

Але сатана заперечив: «Ну, звичайно ж, він буде вірним Тобі, адже Ти дав йому все, чого він тільки міг бажати, й огородив його від усякого зла. Але забери в нього всі його скарби, і тоді він прокляне Тебе!»

«Ось усе, що в нього – у твоїй руці, – відповів Бог, – тільки його самого не чіпай».

Так і сталося: невдовзі на патріарха обрушилися нещастя. Усіх його волів, ослів і верблюдів захопили розбійники. З неба впав вогонь і знищив усіх овець. Потім ураган обрушився на будинок, у якому перебували діти Йова, і всі вони загинули. В один Йов втратив усе дороге для нього.

Чи звинуватив Йов Бога в усіх цих жахливих бідах? Ні. Він поголив голову на знак великої скорботи, роздер свій одяг і сказав: «Господь дав, – і Господь узяв… Нехай буде благословенне Господнє Ім’я!» (Йова 1:21).

Наступного разу, коли Бог запитав сатану про праведність Йова, той відповів: «Людина буде вірною Тобі доти, доки Ти зберігаєш її здоров’я. Але забери в нього здоров’я, і ​​він прокляне Тебе».

І знову Бог погодився на це випробування: «Ось, він у руці твоїй, тільки життя його не забирай».

Цього разу сатана обрушив на патріарха проказу: страшні гнояки вкрили його тіло від голови аж до стіп. Йов сидів у попелі (так люди виражали свою скорботу), глиняним черепком зіскрібаючи із себе струпи. До нього підходить його дружина і каже: «Яке ще нещастя має уразити тебе? Та, врешті-решт, прокляни Бога – і помреш!» «Ні, – відповів Йов. – Невже ми будемо приймати від Бога добре, а злого не прийматимемо?»

Незабаром до Йова прийшли друзі, котрі спочатку намагалися його потішити, а потім почали звинувачувати в тому, що він, напевно, у чомусь згрішив, образивши Бога. Інакше за що його могло спіткати настільки суворе покарання?

Але Йов не погодився з ними. «Я не зробив нічого поганого», – наполягав він. Потім патріарх сказав, що краще було б йому ніколи не народжуватися, і почав благати Бога пояснити, чому в його житті відбуваються усі ці жахливі речі.

Наприкінці даної історії Бог відповідає Йову, Він звертається до нього з могутнього вихору. «Де ти був, Йове, коли Я творив Землю? Чи ти сильніший від бурі або могутніх земних звірів?»

Проте Господь не відповідає на головне запитання Йова. Складається враження, ніби Він каже патріархові: «Ти недостатньо обізнаний, щоб зрозуміти суть усіх речей. Ти не здатний це збагнути, але можеш довіряти Мені».

І Йов довіряється Богові. Він просить у Нього прощення за те, що засумнівався в Ньому, й обіцяє надалі завжди довіряти Йому.

Ця історія закінчується тим, що Бог зцілює і благословляє Йова. Він знову стає шанованим і заможним, навіть багатшим, ніж до того. У Йова ще народилися діти, і він прожив довге життя.

За лаштунками

Чому ж у створеному Богом світі відбуваються жахливі речі? З історії Йова ми з вами можемо зробити кілька висновків:

1. Бог не спричиняє лиха, які трапляються в нашому житті.

2. За лаштунками світу, в якому ми з вами живемо, відбуваються події, котрі ми не в змозі побачити і зрозуміти.

3. Деякі наші нещастя ми не зможемо зрозуміти й пояснити, аж поки Бог не відкриє нам це.

А тепер повернемося до біблійної розповіді про творіння. У першому розділі книги Буття повідомляється, що Бог створив ідеальний світ. У другому розділі йдеться про те, що людина отримала прекрасний Едемський сад для проживання і їй було доручено назвати всіх тварин. Бог повідомив Адамові та Єві, що їм дозволено їсти всякий плід з дерев Едемського саду за винятком одного. Цей єдиний плід названий «плодом дерева пізнання добра і зла». Господь попередив людей, щоб вони трималися від цього дерева якомога далі.

Але в третьому розділі розповідається, що Єва підійшла до дерева пізнання добра і зла й почула чарівний голос: «Чи Бог наказав: не їжте з усякого дерева в раю?»

Це змій звертався до неї з дерева. «Бог сказав, що ми можемо їсти будь-який плід з дерев у саду, крім плодів з цього дерева, – відповіла Єва. – Якщо ми з’їмо їх, то помремо».

«Умерти – не вмрете! – промовив змій. – Бо відає Бог, що дня того, коли будете з нього ви їсти, ваші очі розкриються, і станете ви, немов Боги, знаючи добро й зло».

Єва стала перед вибором: послухатися Бога й коритися Йому чи зробити те, що пропонував змій. Вона вирішила скуштувати заборонений плід, і Адам також приєднався до неї у своїй непокорі Богові. Саме відтоді все докорінно змінилося на Землі. Цей момент ми називаємо гріхопадінням. А за лаштунками цієї події також відбулося щось особливе.

Скинутий з Небес

У книзі пророка Єзекіїля йдеться про ангела, який згрішив, зрадивши добро і світло. «Ти помазаний Херувим... Ти був бездоганний у своїх дорогах від дня твого створення, аж поки не знайшлася на тобі несправедливість» (Єзек. 28:14, 15). В іншій книзі Біблії цей ангел названий Люцифером, а в Євангелії від Луки Ісус каже: «Бачив Я сатану, що, наче блискавка, з неба впав» (Луки 10:18).

Ангел, що впав з неба, - це той самий сатана, про якого згадується в книзі Йова. Він підбурює людей до того, щоб вони не довіряли Богові. Саме він звертався до Єви через змія в Едемському саду.

За лаштунками людської історії відбувається інша драма. Люцифер, ангел, повстав проти Бога. Він прагнув зайняти місце Бога. Природна людська реакція на повстання – негайно й рішуче придушити його. Але Бог цього не зробив, чому?

Можливо, хтось вважає, що Бог не придушив повстання, бо не володів достатньою силою для його знищення. Проте Біблія повідомляє, що Бог Сам створив Люцифера як прекрасного, досконалого ангела, тому його знищення аж ніяк не було важкою справою. Чому ж Бог не знищив Люцифера?

Ціна свободи

Ми зможемо отримати відповідь на це запитання, якщо правильно розуміємо характер Бога й особливі дари, якими Він наділив людей. Вручивши людині дар свободи волі та вибору, Бог бажав, щоб люди були вільними у своєму волевиявленні. Якби Бог задумав створити істот, які постійно і беззастережно підкоряються Йому, Він міг би просто створити роботів. Заберіть у людини свободу волі, і ви автоматично позбавляєте її будь-якої можливості зробити хибний учинок та прийняти неправильне рішення. Але без свободи волі й можливості вибору ви не можете мати справжніх взаємовідносин. Шляхом погроз та підкупу можна спонукати когось провести з вами час. Однак у вас ніколи не буде справжніх взаємовідносин з цією людиною, якщо вона сама не вирішить стати вашим другом.

Якщо допустити, що Бог і ангелів створив зі свободою волі та можливістю вибору, то це означає, що й із ними Він бажав мати справжні взаємовідносини. Тоді стає зрозумілим, що й Люцифер був вільний у своєму виборі. 

А якими були б наслідки, якби Бог просто знищив Люцифера за спробу повстання? Решта істот корилися б Богові через почуття страху. У такому разі свобода була б утрачена.

Тому Бог вигнав Люцифера з Небес. Сьогодні він відомий усім як ворог, диявол, сатана. І в Едемському саду саме він підбурював Єву засумніватися в Богові та приєднатися до повстання проти Творця.

Коли люди прийняли рішення повстати проти Бога, усе змінилося. Господь попереджав їх, що споживання забороненого плоду приведе їх до смерті. Так і трапилося. Саме відтоді смерть стала невід’ємним закінченням життя на нашій планеті. Адам і Єва почали старіти, а потім померли. Поруч з прекрасними квітами на рослинах з’явилися колючки. Разом з фруктами й овочами на землі почали зросатти бур’яни. А ми замість довгого здорового життя отримали хвороби, біль і смерть.

Висновок

Що міг зробити Бог? Невже не було жодних варіантів зберегти свободу волі й водночас покласти край нескінченній низці страждань і смерті?

Вихід був. Існував План. І в наступному розділі ми поговоримо про це.
Розділ 7. Божий План 

Уявіть собі, що ви йдете по тротуару жвавої міської вулиці, тримаючи за руку свою дитину. «Бачиш, який швидкий потік машин? – кажете ви. – Не ходи туди. Тримайся за мене – і все буде гаразд».

Ви продовжуєте свій шлях, обходячи візки, людей з пакетами, перестрибуючи через калюжі. Потім проходите повз похмурий провулок. «Бачиш цей провулок? – застерігаєте ви. – Не ходи туди. Там можуть бути небезпечні люди, вони здатні нашкодити тобі. Будь зі мною».

За час прогулянки дитина кілька разів відпускає вашу руку, щоб відійти вбік і розглянути то вітрину магазину, то гарного жука, що повзе по землі. Задивившись на птаха, що сів неподалік, дитина відпускає вашу руку, щоб підійти до нього ближче. Тут ви змушені відступити назад, аби пропустити чоловіка, котрий несе коробки, а в цей час птах легкими стрибками попрямував до провулку. Дитина – услід за ним. Ви кричите: «Стій! Не ходи туди!»

Та ви знову змушені відступити, щоб пропустити жінку на велосипеді. І тут помічаєте, що птах, прямуючи вниз по дорозі, зникає з поля вашого зору, а за ним і дитина. «Ні!» – кричите ви і щосили біжите, але дитини ніде не видно. Ви кидаєтеся до похмурого провулку, гукаючи дитину, шукаєте за кожним сміттєвим баком, перекидаєте кожну коробку, стукаєте в якісь зачинені двері.

Ви забігаєте за ще один ріг вулиці і, спіткнувшись, зупиняєтеся: ваша дитина стоїть перед вуличними хуліганами. Один з них крутить битку в руці. Інший різким рухом руки відкриває і закриває складаний ніж. Третій, закручуючи ланцюг, наближається до вашої дитини.

Як ви діятимете в такій ситуації?

• Розвернетеся й підете? Зрештою, ви попереджали дитину, що ходити туди небезпечно.

• Покличете на допомогу і залишитеся подивитися, що відбудеться далі?

• Крикнете хуліганам, щоб залишили дитину в спокої, сподіваючись, що це спрацює?

• Побіжите рятувати дитину, навіть якщо це коштуватиме вам життя?

Що ви зробите?

Дозвольте розповісти історію про Ісуса.

Рятівна місія

Більшість із нас знає історію про Немовля Ісуса. На свято Різдва ми чуємо колядки про Немовля, народжене в яслах, про ангелів, які співали гімни, та мудреців, що прийшли поклонитися Йому. Але історія про Ісуса почалася ще задовго до цього. Повертаючись до оповіді про творіння, де йдеться про створених за «образом Божим» людей, ми звертаємо увагу на такі слова: «І сказав Бог: “Створімо людину за образом Нашим, за подобою Нашою"» (Бут. 1:26).

З ким тут Бог розмовляє? І хто це «Ми»? Біблія свідчить, що Ісус брав участь у створенні світу, Він був з Богом, і Він є Бог. Більшість християн вірить у те, що Ісус був Творцем Землі. Ісус у розмовах з учнями називав Бога Своїм Отцем. Отже, Бог Отець і Бог Син разом створили наш світ. 
Як ми вже говорили в попередньому розділі, на Небі відбулося повстання. Коли сатана був вигнаний з Небес, він вирішив влаштуватися на Землі. Господь знав, що люди, отримавши свободу волі, опиняться перед вибором: або довіряти Богові, або слухати диявола. Адам і Єва послухалися сатану і стали на шлях, що веде до смерті. І не тільки вони самі, а й їхні діти, онуки й усі нащадки. Люди зійшли з істинного шляху, звернули в «провулок», і тепер їм доводиться пожинати наслідки власного вибору - трагедії та смерть.

Як ми мали право вибору в згаданій вище історії з дитиною, так і Бог міг обрати, як повестися з бунтівними людьми. Він міг легко стерти з лиця Землі як Люцифера, так і людей, а потім створити інших істот. Але таке рішення означало б, що не існує справжньої свободи вибору.

Отець і Син могли відступити назад, дозволивши людям страждати, воювати і вбивати, доки вони не знищать себе. Бог міг показувати на людей, як на наочний приклад для безгрішного Всесвіту: «Бачите, до чого призводить бунт проти Бога?» Але такий вибір засвідчив би про відсутність справжньої любові до людей.

Натомість Бог обрав шлях спасіння. Умовно цей шлях можна розділити на п’ять етапів. Шлях був складний, але людство мало змогу отримати спасіння.

Етап перший – обітниця. Перш ніж покинути Едемський сад і почати життя, сповнене важкої праці, небезпек та смерті, Адам і Єва почули, як Господь прокляв змія та пообіцяв, що один з нащадків Єви знищить сатану (Бут. 3:15). У першій частині Біблії (Старому Завіті), де викладена історія ізраїльтян, котрі прагнули бути вірними Господу, записано безліч Божих обітниць про те, що прийде Визволитель і врятує людей від гріха та смерті.

Коли ізраїльтяни воювали з іншими народами за Обітовану землю, вони молилися про могутнього воїна, який міг би врятувати їх. Пізніше, коли Ізраїль був поневолений спочатку грецькою, а потім римською армією, люди молилися про великого правителя, котрий дарував би їм свободу.

Етап другий – несподіванка. Божественний План спасіння став для багатьох несподіванкою. Сам Бог, Ісус Христос, прийшов у цей світ! За допомогою незбагненної для нас сили, Він був народжений як Немовля. Він виріс людиною, жив як людина і показав, що людина може бути слухняною Богові.

Ісус став Сином Людським, Він жив у скромній оселі, навчався, сидячи на колінах Своєї матері, працював разом з Йосипом у майстерні. Але коли настав час, Він залишив батьківський дім і почав навчати людей. Розповіді Ісуса про Небесного Отця дуже відрізнялися від того, чого навчали інші вчителі й церковні лідери.

• Учителі говорили, що йти за Богом означає виконувати суворі правила. А Ісус навчав, що слідувати за Богом означає дбати про бідних і нужденних.

• Учителі запевняли, що Господь бажає знищити ворогів, а Ісус закликав людей любити своїх ворогів.

• Учителі проповідували, що Бог турбується тільки про праведних людей і ненавидить грішників. Ісус переконував, що Бог любить кожного з нас і ми також повинні любити один одного.

Мандруючи містами й селами, Ісус навчав усіх, хто бажав Його слухати, і число Його послідовників зростало. Люди бачили, як Спаситель зціляв хворих, давав зір сліпим, навіть оздоровлював таких прокажених, як Нааман!

Євангеліє від Марка розповідає історію про паралізованого з Капернаума. Лікарі та священики сказали, що він невиліковний і проклятий Богом. Але цей чоловік почув про Ісуса. З останньою надією паралітик попросив своїх друзів принести його туди, де перебував Ісус.

Того дня Спаситель навчав людей у будинку. Його оточували учні, а неподалік сиділи релігійні лідери, які стежили за Ісусом. Надворі зібрався величезний натовп: люди прийшли послухати Його, а також сподівалися побачити якесь чудо.

Друзі паралізованого, несучи його на ношах, спробували протиснутися крізь натовп, але їм це не вдалося. Вони вже майже втратили надію дістатися до Ісуса, як раптом у самого хворого виникла ідея. «Віднесіть мене на дах, – запропонував він, – розібравши його, ви зможете спустити мене донизу».

Так вони і зробили. Більшість будинків у Капернаумі були вкриті або соломою, або плетеними пальмовими гілками. Друзі паралізованого зійшли на дах будинку, розібрали його і спустили ноші з хворим до ніг Ісуса.

Коли Ісус побачив благальний погляд хворого, Він знав, які слова сказати йому: «Сину, прощаються тобі гріхи твої».

Ці слова були чудовою музикою для слуху паралізованого. Розпач та біль залишили його, адже  він отримав прощення!

Присутні там релігійні лідери були впевнені, що цей хворий проклятий Богом, тому вони вважали слова Ісуса блюзнірством. «Хто дозволив цьому Ісусові зазіхати на права Бога? Адже хто може прощати гріхи, крім самого Бога? Це богохульство, гріх, достойний смерті!» – подумки обурювалися вони.

Ісус знав, що в них на серці. «Що це ви думаєте в серцях ваших? – запитав Він. – Що легше: сказати паралізованому: Прощаються тобі гріхи, – чи сказати: Встань, візьми свою постіль і йди? Але щоб ви знали, що Син Людський має владу прощати гріхи на землі. Говорить паралізованому: Кажу тобі: встань, візьми постіль свою та йди до свого дому».

Це був той самий голос, що лунав під час створення Землі. Тепер силою цього ж голосу було зцілене тіло прощеного чоловіка. Він умить підхопився на ноги. З новими силами зцілений з легкістю узяв свою постіль і пішов крізь натовп. Люди відступали назад, щоб дати йому можливість пройти, і дивувалися: «Ніколи такого ми ще не бачили» (див. Марка 2).

Багато повчань Ісуса здавалися незвичайними і дивовижними. Він сказав, що є дві найважливіші речі, про які має знати кожен, хто бажає йти за Ним: «Любитимеш Господа Бога свого всім своїм серцем, і всією душею своєю, і всією своєю думкою! Це – перша і найбільша заповідь. Друга – подібна до неї: Любитимеш свого ближнього, як самого себе!» (Матв. 22:37–39).

Ісус також висловив надзвичайно просту, але могутню істину, завдяки якій люди могли вирішувати проблеми міжособистісних стосунків як у родині, так і в суспільстві. Він наголосив, що  ця істина - підсумок усього біблійного вчення: «Отже, усе, що тільки бажаєте, щоб чинили вам люди, так чиніть їм і ви» (Матв. 7:12).

Ставитися до інших людей так, як ми хочемо, щоб вони ставилися до нас! Яким був би наш світ, якби всі жили за цим принципом!
Етап третій – плата за гріх. Коли Ісус жив серед людей, Його любов приносила їм радість і спокій, але проблема гріха мала бути вирішена завдяки жертві Божого Сина. Це був єдиний вихід з того становища, у яке потрапили люди, приєднавшись до бунту сатани. Христос обіцяв: віруючи в Нього й ідучи Його шляхом, люди зможуть вирватися з пут гріха і жити з Ним вічно, як це було задумано ще для Адама та Єви. Однак Ісус не просто пообіцяв. Він віддав Себе за нас, помер як викупна жертва задля нашого спасіння.

Після того як Ісуса заарештували юдейські релігійні лідери, Його життя на Землі наблизилося до кінця. Вони ненавиділи Його, бо Він був популярнішим за них. Юдеї видали Ісуса римлянам, звинувативши Його в тому, що Він претендує на роль юдейського царя. Його засудили до розп’яття, прибили цвяхами до дерев’яного хреста, і Він помер. Пам’ятайте, що Ісус – Бог, Він міг зупинити їх будь-якої миті. Але Він не зробив цього. Євангельська історія про розп’яття Спасителя повідомляє, як небо потьмяніло після полудня. Це сталося через те, що Бог Отець не міг дивитися на жахливі муки Свого Сина. Проте Він не зупинив катів.

Згідно з Планом спасіння людей, такою була плата за їхні гріхи. Ще в Едемському саду Бог попередив Адама та Єву, що, скуштувавши заборонений плід, згрішивши, вони помруть. А це означало, що вони помруть назавжди, бо будуть відлучені від Володаря життя.

Коли Адам і Єва все ж таки з’їли цей плід, План спасіння, розроблений Богом Отцем та Ісусом Христом, вступив у дію. Грішні люди не можуть жити вічно, доки їхні душі бунтують проти Бога, тому вони старіють і помирають. Але коли Ісус прийшов у наш світ і помер за всіх людей, ті, хто вірою приймає жертву Сина Божого та прямує Його шляхом, отримують можливість знову жити разом з Богом.

Етап четвертий – воскресіння. Ісус помер на хресті, заплативши за гріхи людей Своїм життям. Однак Він ніколи не повставав проти Бога. Він жодного разу не згрішив. І через три дні Спаситель воскрес із могили! Він сказав Своїм послідовникам: «Я є воскресіння і життя; хто вірить у Мене, – хоч і помре, буде жити» (Івана 11:25).

Усі, хто вірив у Бога і прямував Його шляхом, усі люди, починаючи від Адама та Єви, мають можливість бути відродженими і знову жити разом з Ісусом на Небесах. Він обіцяв: «В домі Мого Отця багато осель. А якби не так, то Я сказав би вам, оскільки йду приготувати вам місце» (Івана 14:2).

Таким є План спасіння. Адам і Єва згрішили, повставши проти Бога, тому все людство підвладне смерті. Ісус подарував усім людям вихід із цього становища.

Висновок
Коли люди, Боже творіння, згрішили, Бог-Творець не відмовився від них і не знищив їх. Заради них Він став Богом-Викупителем і втілив у життя План спасіння. Ісус прийшов на Землю, щоб показати людям, яким насправді є Бог, та заплатити ціну за їхні гріхи, щоб урятувати їх від вічної смерті.

А яким є п’ятий етап Плану спасіння? Саме це ми й розглянемо в наступному розділі.
Розділ 8. Звільнення згори

Шахтарі, які працювали в золотодобувній шахті Сан-Хосе, Чилі, щодня спускаючись спіралеподібним схилом у темряву шахти, дедалі сильніше відчували над своїми головами тягар кам’яної брили. Понад 100 років шахта  служила джерелом заробітку для тисяч людей. Золотодобувне підприємство постійно сплачувало численні штрафи за порушення вимог техніки безпеки, але нічого не робило для реального покращення безпеки гірників. Як наслідок, кількість нещасних випадків зростала. Однак робота є робота, і тому чоловіки щодня спускалися в забій, сподіваючись, що навислі над ними брили каменю залишаться нерухомими протягом чергової робочої зміни.

День 5 серпня 2010 року нічим не відрізнявся від інших робочих днів ​​для 33 шахтарів, які спустилися в забій. Але раптом почувся різкий тріск, тисячі тонн породи обвалилися, перекривши вихід та знищивши вентиляційну систему. Шахтарі опинилися в пастці на глибині майже 700 метрів під землею і приблизно за п’ять кілометрів убік від входу в шахту.

Гірники відразу усвідомили, що не мають ані найменшої можливості вибратися звідти самостійно, вони могли лише сподіватися, що порятунок прийде до них згори.

Нагорі багато хто також розумів, що потерпілі практично не мають шансів вижити, але народ Чилі не переставав надіятися. Діючи в умовах сильного тиску з боку громадськості, уряд країни прийняв рішення спорядити пошукову групу та провести рятувальну операцію, унаслідок чого десять свердловин були незабаром пробурені в районі передбачуваного місця перебування шахтарів. Спочатку рятувальники намагалися проникнути всередину по вентиляційній системі, але вона була завалена. Спроби розчистити завали за допомогою важкої техніки викликали нові обвали, тому довелося міняти тактику й бурити вертикальні свердловини з надією знайти гірників. Через сімнадцять днів після катастрофи бур машини, що пробився в повітряну порожнину обвалу, було піднято на поверхню землі з повідомленням: «Ми почуваємо себе добре і знаходимося в схованці, нас 33».

Приголомшені від радості мешканці Чилі вимагали, аби був знайдений спосіб порятунку співвітчизників.

Їжу, воду, медичні препарати шахтарям надсилали за допомогою транспортувальних капсул, які були спеціально виготовлені для пересування по вузькому буровому отвору. Був також встановлений ​​відео- і телефонний зв’язок, потерпілі могли спілкуватися з рятувальниками та своїми сім’ями.

Через деякий час почалася безпосередня операція з порятунку. Уряд Чилі координував зусилля рятувальників і роботу експертів з понад дванадцяти гірничодобувних компаній світу. Три великі міжнародні команди запустили бурові пристрої й узялися за роботу, пробурюючи тунель такого діаметра, щоб у ньому могла поміститися капсула з людиною. Зрештою після 69 днів, проведених під землею, усі 33 гірники були врятовані. За приблизними підрахунками, понад мільярд людей спостерігали по телевізору та в Інтернеті пряму трансляцію з місця подій.

П’ятий етап – звільнення

З біблійної історії про творіння та гріхопадіння ми з вами дізналися, чому краса й досконалість Землі перетворилися на страхіття. Коли люди приєдналися до повстання проти Бога, вони опинилися в пастці - світі, наповненому гріхом, злістю, страхом, небезпеками, хворобами і смертю. Як і чилійські шахтарі, люди потрапили в пастку без жодної можливості врятувати самих себе. Їхньою єдиною надією було звільнення, яке могло прийти тільки згори.

Божий План спасіння, що включає п’ять етапів, розпочався зі слів обітниці і пророцтва. З цього ж починається і п’ятий етап Плану. Перебуваючи на Землі, Ісус говорив Своїм друзям про день звільнення, коли Він покладе край повстанню та визволить усіх Своїх послідовників. Він сказав: «Я йду приготувати місце вам. І коли піду та приготую вам місце, то Я знову прийду і візьму вас до Себе, щоб де Я, там і ви були» (Івана 14:2, 3).

У Біблії міститься чимало обітниць і пророцтв про повернення Ісуса. Цю подію також називають «кінцем світу» або «кінцем часу», оскільки тоді Ісус покладе край історії повстання і гріха. Учні запитали Спасителя, як їм дізнатися про час наближення кінця, і Він повідомив їм деякі ознаки, яких слід очікувати. Господь попередив:

• багато хто претендуватиме на те, що може дати людям спасіння;

• матимуть місце війни, голод, землетруси;

• віруючих людей будуть ненавидіти, ув’язнювати й убивати;

• безліч лжепророків обманюватимуть людей, на Землі пануватимуть страх, ненависть і злочинність;

• Добра звістка про Боже Царство буде проголошена по всьому світу.

І тоді прийде кінець.

Чи зауважуємо ми сьогодні виконання цих ознак? Так! Світ бачив багатьох духовних лідерів на зразок Мун Сон Мьона з Церкви Об’єднання, котрий вважав себе Спасителем світу. Інші, наприклад, Девід Кореш із секти «Давидова Гілка», привели своїх послідовників до смерті. Список лжепророків надто довгий.

Війна завжди була частиною людської історії. Та лише останнім часом почали відбуватися війни, до яких були залучені десятки держав по всій Землі, наприклад, дві світові війни. Сьогодні військові дії знову носять локальний характер, але люди розробили атомну зброю, яка може принести смерть мільйонам людей та зруйнувати колосальні території нашої планети за лічені хвилини.

Часто ситуація ускладнюється через те, що в результаті військових дій необхідна допомога не може бути своєчасно надана людям, котрі справді її потребують, тому голод та епідемії стають справжнім бичем, довершуючи картину розрухи. Та й у мирних регіонах люди постійно помирають голодною смертю, хоч у світі достатньо їжі, щоб нагодувати всіх.

Великий Лісабонський землетрус 1755 року стався давно, але відтоді кількість катастроф тільки зростає. Лиха трапляються дедалі частіше та з більшою руйнівною силою, ніж будь-коли раніше. Багато хто пам’ятає землетруси, які стерли з лиця Землі Ташкент, Ашхабад, Спітак, Нєфтєгорськ, китайський Таншань. Землетрус і цунамі в Індійському океані 2004 року - одні з найбільш спустошливих: у регіоні загинуло понад 150 тисяч людей. Ще одна катастрофа – землетрус і цунамі в Японії 2011 року спричинили загибель тисяч людей, величезні руйнації та аварію на АЕС Фукусіма.

Сьогодні в деяких місцях нашої планети віруючих в Ісуса ув’язнюють, піддають тортурам і навіть убивають. Багато вірних Богові людей змушені поклонятися Йому потай та ділитися своєю вірою з іншими людьми, ризикуючи власним життям. Але в багатьох країнах ще зберігається свобода віровизнання. Проте Ісус говорив, що в міру наближення кінця переслідування за віру зростатимуть у всьому світі.

А чи є сьогодні лжепророки, які поширюють свою неправду? Куди б ми не пішли, скрізь можна зустріти людей, котрі заявляють, що говорять від імені Бога. Але насправді вони спотворюють біблійні слова, щоб вони узгоджувалися з їхньою звісткою. Через телебачення, радіо, Інтернет вони привселюдно засуджують людей в ім’я Бога, що повністю суперечить закликові Ісуса любити ближніх.

Маючи сьогодні вільний доступ до світових новин, ми дізнаємося про незліченні злочини, які кояться щодня. Складається враження, що вбивства, пограбування, тортури і насильство стали темою будь-якого  повідомлення ЗМІ. Невже люди стали більш злими і жорстокими, ніж будь-коли раніше? Так, але й ми можемо більше дізнаватися про страхіття, які відбуваються у світі. 

Проте остання згадана Ісусом ознака кінця - радісна ознака! Добра звістка про Його Пришестя і План спасіння людей буде проголошена по всьому світу! Ніколи раніше не було такої можливості, щоб Євангеліє проголошувалося практично по всьому світу. Сьогодні, коли вихід в Інтернет можливий з будь-якого мобільного телефону, люди можуть читати і слухати про Ісуса незалежно від того, де вони живуть та якою мовою розмовляють.

То що ж, невже це час кінця? Невже ми можемо очікувати швидкого повернення Ісуса? Саме так!  

Гучний заклик трьох ангелів

Біблійна книга Об’явлення рясніє пророцтвами про майбутні події. Багато цих пророцтв повідомляють про кінець часу і повернення Ісуса. У 14-му розділі йдеться про трьох ангелів, які несуть вістки від Бога (Об’явл. 14:6-11).

Перший ангел проголошує всім жителям Землі Добру вістку про Ісуса. Він сповіщає гучним голосом: «Побійтеся Бога й віддайте Йому славу, бо прийшла година Його суду… Поклоніться Тому, Хто створив небо, і землю, і море, і джерела вод». Вістка наголошує, що питання про творіння і походження людини відіграватиме важливу роль у заключний період історії Землі. Це питання також буде важливим при вирішенні, хто залишився вірним послідовником Бога, а хто ні. Адже наш Творець є і нашим Суддею.

Другий ангел проголошує: «Упав Вавилон!» У ранній біблійній історії Вавилон був місцем, де зародилася фальшива релігія. Тому ця звістка спрямована до тих «пророків» та релігійних течій, які спотворюють Боже Слово. У міру того як ми наближаємося до кінця, багато релігій, заявляючи, що звертаються до людей від імені Бога, насправді відводитимуть їх від Нього. 

Третій ангел застерігає: «Якщо хто поклоняється звірові та його образові й приймає знак на своє чоло або на свою руку, той питиме вино Божого гніву». В інших розділах книги Об’явлення йдеться про звіра та його образ як про владу, яка намагатиметься примусити всіх людей приєднатися до неї в її оманливій релігії. Люди, котрі приєднаються до цієї релігії, отримають її «знак», у той час як вірні послідовники Бога отримають Його «печатку».

На якій підставі ми можемо визначити, яка з релігій фальшива, а яка істинна? Винятково на підставі Слова Божого. Згідно з яким кодексом нас судитиме Творець? «Так говоріть і так робіть, як ті, що мають бути суджені Законом свободи» (Якова 2:12). Отже, Біблія і Закон Божий – критерії визначення істинності релігії. Також слід наголосити: знаючи, як Бог ставиться до свободи вибору, ми з вами можемо бути абсолютно впевнені, що істинна релігія Ісуса ніколи не буде нав’язана силою. Послідовники Христа – це люди, які наслідують Ісуса та дотримуються Його заповідей. Вони служать Богові, Котрий представлений у книзі Буття як Бог-Творець. Також однією з характеристик вірних Богові людей є святкування сьомого дня тижня - суботи.

Кожен побачить Його

Останній час буде найбільш захопливим, але водночас і найбільш страшним. Цей день настане тоді, коли практично всі релігійні течії повстануть проти Істини, а життя справжніх послідовників Бога буде під загрозою. Але коли цей період настане, ми знатимемо, що Ісус ось-ось повернеться.

Як же дізнатися, коли настане цей час? Коли Ісус возносився на Небо після Свого перебування на Землі, Він піднявся на хмарах і Його послідовники бачили це. Раптом перед ними з’явилися два ангели і сказали: «Чого стоїте і вдивляєтесь в небо? Цей Ісус, що вознісся від вас на небо, прийде так само, як оце ви бачили, коли Він відходив на небо!» (Дії 1:11).

Отже, ми зможемо побачити Його повернення на хмарах. У книзі Об’явлення зазначено: «Ось Він іде з хмарами! І побачить Його кожне око...» (Об’явл. 1:7). Прихід Ісуса не буде таємною подією, бо кожна людина зможе побачити Його. Спаситель сказав, що Його повернення буде подібне до спалаху блискавки, яка освітлює все від заходу до сходу (див. Матв. 24:27). Більше того, Ісус попереджає нас, щоб ми не вірили нікому, хто стверджуватиме, що Його повернення відбудеться таємно.

Один з найбільш дивовижних описів повернення Ісуса міститься в Першому посланні до солунян: «Адже Сам Господь з наказом, при голосі архангела і при Божій сурмі, зійде з неба, – і першими воскреснуть померлі в Христі. Потім ми, що живемо, які залишимося, разом з ними будемо підхоплені на хмари, на зустріч з Господом у повітрі, – і так завжди будемо з Господом» (1 Сол. 4:16, 17).

Усі щирі послідовники Бога, що померли від часів Адама і Єви, воскреснуть, піднявшись зі своїх могил, як колись воскрес Ісус. Тоді всі вони нарешті будуть звільнені від хвороб і страждань, котрі переживали у своєму житті. Вони назавжди перебуватимуть з Богом, як і всі вірні Богові люди, які живими зустрічатимуть Свого Спасителя в день великого визволення.

Висновок

Операція зі звільнення завершиться тоді, коли Ісус повернеться на Землю і покладе край гріху, болю та смерті. Тоді всі, хто вірно прямував за Господом у земному житті, стоятимуть поруч із Ним, отримавши обіцяне вічне життя. Але це ще не кінець історії. Ми вирушили в пізнавальну подорож, починаючи зі створення світу. А тепер повинні прийти до моменту його перетворення.

Розділ 9.  Нова Земля 
У всі часи людям загрожували різні хвороби. Передаючись під час безпосереднього контакту або повітряно-крапельним шляхом від людини до людини, хвороба заражає все більше і більше осіб. Віруси можуть поширюватися дуже швидко. Досить одному хворому з’явитися в установі, як незабаром там захворює інший, а через деякий час майже весь колектив потребуватиме медичної допомоги.

З розвитком технологій з’явилися особливі види вірусів, які поширюються швидше, ніж будь-коли раніше, але уражають вони не людей, а техніку, виводячи її з ладу. 

У наші дні зараження комп’ютерними вірусами загрожує в дедалі більших масштабах.  Сьогодні ми надзвичайно залежимо від комп’ютерів, тому руйнівна сила вірусу може спричинити повний хаос у багатьох сферах життя.

Одним з перших комп’ютерних вірусів, який міг самостійно поширюватися, став запущений у 1999 році вірус «Melissa». Щоразу, заражаючи комп’ютер, він розсилав свої копії електронною поштою іншим п’ятдесяти комп’ютерам зі списку контактів користувача. Незабаром епідемія поширилася в багатьох країнах. Вірус поширювався настільки швидко, що навіть такі компанії, як Microsoft та Intel, змушені були тимчасово призупинити роботу серверів.

У 2000 році комп’ютери уразив вірус «ILOVEYOU». Він також поширювався через електронну пошту. Вірус видаляв деякі файли та відкривав доступ величезній кількості небажаної пошти до зараженого комп’ютера. Лише за дев’ять днів вірус успішно атакував понад півсотні мільйонів комп’ютерів, паралізуючи їх. Деякі військові об’єкти змушені були повністю зупинити роботу своїх мереж до повного усунення шкідливої ​​програми.

Якщо комп’ютери можна повністю відновити після вірусної атаки, і коли вірус знищений, техніка продовжує успішно функціонувати, як і  до інфекції, то з інфікуванням людей усе значно складніше.
Очищена й відроджена

У певному розумінні щось подібне сталося із Землею. У своєму первозданному стані вона була прекрасною і досконалою. Не було болю, страждань, смерті. Проте незабаром вона була заражена вірусом гріха, бунтом проти Бога. Наслідки цієї інфекції блискавично поширилися всюди – усе вкрай зіпсувалося, на Землі запанувала смерть.

Але Бог-Творець є також Богом любові. Він любив людей і створив їх не бездумними роботами, а вільними істотами. Господь наділив кожного з нас свободою вибору, бо бажав бачити вільних, допитливих, здібних людей, котрі можуть бути Його друзями. Коли гріх увійшов у світ, почав діяти План спасіння, розроблений «раніше від створення світу». Божий Син прийшов на Землю, щоб явити людям справжній характер Небесного Отця та Своєю смертю викупити грішний людський рід. Коли Ісус помер на хресті, щоб заплатити викуп за людське відступництво, вірус гріха був переможений.

Ми можемо уявити собі Другий прихід Ісуса Христа: небо, освітлене Його славою, мертві праведники воскресають, щоб зустрітися з Ним у повітрі, а Його живі послідовники приєднуються до них. Тільки люди, котрі обрали відступництво і бунт проти Бога, залишаться на Землі, де загинуть. Люди, запеклі у своєму гріху, будуть знищені.

Біблія повідомляє про Міленіум – тисячоліття спокою й миру на Небесах - запропонований усім послідовникам Ісуса на той час, поки сатана буде зв’язаний на Землі (див. Об’явл. 20:1-6). Після завершення цього періоду Ісус перемістить Свою оселю – місто Новий Єрусалим на Землю, а сатана буде знищений назавжди. Настане час, коли Бог відновить усе творіння і поверне його до початкового стану. У книзі Об’явлення апостол Іван описує, що показав йому Бог: «І я побачив нове небо і нову землю. Бо перше небо і перша земля проминули, і моря вже не було. І я побачив святе місто, новий Єрусалим, що сходив з неба від Бога, приготований, наче наречена, прикрашена для свого чоловіка» (Об’явл. 21:1, 2).

Оновлена Земля! Тепер Бог пробуватиме зі Своїм народом і нічого гріховного від колишньої Землі там не залишиться. «І Він обітре кожну сльозу з їхніх очей, і більше не буде смерті, ні страждань, ні голосіння, ні болю, – вже більше не буде, бо перше минулося» (Об’явл. 21:4).

Що таке вічне життя?

Заплющте очі та уявіть собі найбільш спокійне місце на Землі. Можливо, це берег моря, яке заспокоює вас плескотом хвиль. Або гірський схил біля потоку, де легенький вітерець шелестить листям могутнього дуба. А може, це місце на засніженому лузі, де виблискують під сонцем міріади діамантів-сніжинок.
Усе це чудово. Проте як довго ви можете насолоджуватися таким спокоєм? Одну годину? День? А може, тиждень, якщо у вас буде смачна їжа і хороші друзі? Так чи інакше, незабаром це вам набридне. Люди були створені не для того, щоб байдикувати, а щоб займатися корисними справами, ставити певні цілі й досягати їх.

Дуже часто, говорячи про Небеса або нову Землю, люди уявляють, що будуть сидіти на хмарах, грати на арфах та співати. Невже вічне життя справді таке? А як Біблія зображає його? Пророк Ісая жив у той час, коли єврейський народ незабаром мав піти в полон на чужину. Він описує віддалене майбутнє на новій Землі словами, що відображали найпотаємніші прагнення народу: «І доми побудують, і мешкати будуть, і засадять вони виноградники, і будуть їхній плід споживати. Не будуть вони будувати, щоб інший сидів, не будуть садити, щоб інший спожив... Не будуть вони працювати надармо, і не будуть родити на страх, вони-бо насіння, благословенне Господом, і нащадки їхні з ними» (Ісаї 65:21-23).

Нова земля мала стати для ізраїльтян оселею, яку вони зможуть вважати власною; там буде можливість працювати на своїх полях і пожинати плоди своєї праці. Там їхні діти перебуватимуть у безпеці. Ісая продовжує описувати те місце, де навіть звірі не боятимуться одні одних: «Вовк та вівця будуть пастися разом, і лев буде їсти солому, немов та худоба, а гадові хлібом його буде порох!.. Вони не чинитимуть зла й вигубляти не будуть на всій святій Моїй горі, говорить Господь» (Ісаї 65:25).

О, яке безпечне місце! Його можна буде назвати домом. Там не боятимуться злодіїв, убивць та інших небезпек. Там ніколи не забракне хліба нашим родинам. Чи подобається вам таке місце? А як щодо фізичного здоров’я і сили? Ось що написав про це Ісая: «Тоді-то розплющаться очі сліпим і відчиняться вуха глухим, тоді буде скакати кривий, немов олень, і буде співати безмовний язик» (Ісаї 35:5, 6)

Чи буде необхідність у відпочинку на новій Землі? Імовірно так, якщо ми оброблятимемо наші виноградники та збиратимемо врожаї. Так чи інакше, відпочинок буде, оскільки особливість сьомого дня, святість суботнього спокою залишиться.

«Бо як небо нове та нова та земля, що вчиню, стануть перед обличчям Моїм, говорить Господь, так стоятимуть ваші нащадки та ваше ім’я! І станеться, кожного новомісяччя в часі його, і щосуботи за часу її кожне тіло приходитиме, щоб вклонитися перед обличчям Моїм, говорить Господь» (Ісаї 66:22, 23).

Ми матимемо особливий час, коли зможемо відкласти всі справи і провести приємні хвилини в спілкуванні з Богом. Цей день завжди буде нагадуванням про Божі творчі діла.

Вічність для нас

Якби ми мали можливість описати вічне життя, то які б слова й вирази підібрали? З чим порівняли б його? Чого б ми ще бажали, окрім місця спокою і безпеки, де немає хвороб, болю, образ і смерті? Що є найпотаємнішим прагненням наших сердець?

Подумайте про чудеса Всесвіту, які ми вже згадували раніше. Як вам це подобається – відвідати околиці Бетельгейзе в сузір’ї Оріон? Або зблизька дослідити якусь туманність? А зазирнути в чорну діру? Чи здійснити подорож по Всесвіту і побачити те, що ми могли собі тільки уявити або ж узагалі не уявляли?

Можливо, вам хотілося б присвятити час для вивчення астрономії? Або ж ви завжди цікавилися геологією чи математикою? У вічності ми матимемо достатньо часу, щоб навчатися, пізнавати й досліджувати.

Напевно, спочатку наші інтереси будуть особистими. Скільки б часу ви провели з близькими людьми, особливо з тими, кого занадто рано втратили? Або ж із тими, кого рідко бачили? Тепер ви знову можете бути разом. Тепер попереду у вас ціла вічність для спілкування!

Зазирнемо ще далі: що ви скажете про зустріч із тими родичами, яких взагалі ніколи не бачили, наприклад, з прабатьками людського роду? Скільки запитань можна буде поставити щодо їхнього життя і стародавніх часів? Ви зможете поговорити з будь-яким предком, починаючи від Адама та Єви!

Імовірно, вам захочеться дізнатися більше про особливі моменти історії людства. Про що ви запитали б Галілея або іншого прадавнього вченого, котрі розглядали зірки за допомогою перших телескопів? Які почуття наповнили їх, коли вони зрозуміли, наскільки великий наш Всесвіт? А що розповів би Адам про свої враження, коли вперше побачив кита або комодського варана?

Можливо, у вас є запитання до новозавітних героїв? Наприклад, що відчував Матвій, учень Христа, коли усвідомив, що його близький Друг і Вчитель - Син Божий? Напевно, ви бажали б також почути розповіді свідків смерті та воскресіння Ісуса.

Чи не хотіли б ви поговорити з такою ж людиною, як ви, котра дізналася, що Бог справді існує і любить її? А може, ви самі прагнули б поділитися з кимось історією власного життя?

Запитання до Бога

Згадайте одну з найдивовижніших сцен, описаних у книзі Об’явлення: Господь переносить Своє місто з Небес на Землю, де вічно житиме зі Своїм народом.

Бог житиме з вами в одному місті!

Скільки запитань ви хотіли б поставити Ісусові?

Що сталося з Люцифером? Як йому вдалося спокусити третину ангелів? Відповіді на безліч запитань будуть дані ще в період тисячолітнього царства на Небесах.

Може, ви попросите Ісуса докладніше розповісти про створення нашого світу? Можливо, Він пояснить, яким чином розмістив нашу планету, щоб вона була не занадто близько і водночас не дуже далеко від Сонця. Як обгорнув нашу планету атмосферою, щоб захистити на ній життя, але зробив її не надто щільною, аби не було дуже спекотно. 

У вас неодмінно будуть запитання і щодо Його улюблених створінь – людей. Як Він передбачив усі варіації відтінків шкіри, волосся, очей? Що Він думав, бачачи, наскільки ми відрізняємося один від одного?

Ви зможете запитати Ісуса про наші особливі обдарування.  Наскільки важлива була для Ісуса наша свобода волі? А може, ви запитаєте Його про те, як ми можемо найкращим чином відображати «Його образ»?

Його відповідь на останнє запитання можна передбачити: «Люблячи один одного».

Але рано чи пізно ми запитаємо Його: «Чому Ти нас так любиш?»

І, напевно, почуємо у відповідь: «Тому що ви – Мої діти. Я створив вас, щоб бути з вами. І Я зробив усе, аби бути з вами завжди».

Висновок

Біблійні пророки, намагаючись змалювати події останніх днів, Небеса, вічність чи нову Землю, часом використовували складні для нашого розуміння вислови. Вони хотіли осягнути те, що було відкрито їм частково, що перебувало за межами їхньої уяви. Ці люди лише намагалися передати те, що для них та їхніх сучасників означали Небеса і нова Земля. Людство намагається збагнути зміст вічного життя, в якому немає ні болю, ні смерті. Але ми надто обмежені у своїх можливостях.

Те, що чекає нас попереду, на Небесах, справді перебуває за межами нашого пізнання. Як написано в Першому посланні до коринтян: «Чого око не бачило й вухо не чуло і що на серце людині не приходило, – те приготував Бог тим, які люблять Його» (1 Кор. 2:9).

Розділ 10. Новий спосіб мислення

Ми з вами починали свою подорож з уважного споглядання зоряного неба. Вийдіть знову ввечері надвір і погляньте на небо. Неважливо, скільки зірок ви побачите, тепер ми знаємо, що незрівнянно більше зірок ми не бачимо. 

Можливо, ця книга також спонукала нас замислитися над тим, що багато чого в нашому світі приховане від наших очей. Факт, що ми не можемо побачити багатьох зірок, не означає, що їх не існує. І, звичайно ж, зовсім не означає, що Бог, Котрого ми не бачимо, дивлячись на небо, не перебуває поруч із нами, коли ми молимося.

Наш світ наповнений чудовими створіннями. Їхня здатність виживати і розмножуватися настільки дивовижна, що аж ніяк не можна повірити в процес їхньої еволюції. Але можливості людей вражають ще більше. Наша свобода волі, уміння долати труднощі, висловлювати свої думки, слухати, творити – такі здібності справді унікальні. Ці дарування дають можливість людині формувати цивілізації, створювати шедеври мистецтва, літати в космос!

Можливо, вістка про Бога-Творця, Котрий обдарував нас такими можливостями, досить нова для вас. Вона змінює ваше уявлення про світ. Тепер ви переконалися, що люди повинні дбати про довкілля й один про одного.

Усвідомлення присутності Бога в нашому житті розширює наш світогляд, ми починаємо розуміти, чому нашу планету спостигають різні лиха. Людство було втягнуте в повстання, війну проти Бога. У світі панує гріх, а тому і смуток, біль, смерть. Але таке життя не було передбачене для нас, Бог створив нас не для цього.

Розуміння того, що Господь має План спасіння кожного з нас від гріха і смерті, також змінює наш спосіб мислення. Це, звичайно, не зупинить у світі біди й нещастя, але допоможе нам упоратися з болем і жити повноцінним життям. Коли смерть забирає наших улюблених, ми можемо твердо покладатися на Божу обітницю про зустріч з ними на Небесах.

Цей новий спосіб мислення допомагає нам знаходити відповіді на безліч складних запитань, на які не може відповісти теорія еволюції. 

* Чому ми тут? Тому що Бог створив унікальних істот – людей.

* Куди ми прямуємо? Нашою кінцевою метою є вічне життя з Богом.

* Що відбувається після смерті? Померлі очікують обіцяного Богом воскресіння.

* Чому у світі так багато страждань? Тому що світ перебуває в тенетах гріха. Але незабаром стражданням прийде кінець.

Хіба це не привід для радості – дізнатися, що є відповіді на важливі для нас запитання, що за лаштунками цього світу виконується План спасіння? Хіба ви не тішитеся, що Особа, Котра розробила цей План, дбає про вас?

«Ви друзі Мої»
У Євангелії від Івана записана одна з останніх бесід Спасителя з учнями. У ніч перед тим, як Його заарештували і видали на смерть, Ісус з учнями мав особливу трапезу. Під час цієї вечері Він говорив їм про Своє Царство, про те, якими Він бажав бачити людей, і про той прекрасний світ, у якому люди зможуть колись жити.

«Я вас полюбив, – сказав Господь, – як Отець полюбив Мене. Я виконав заповіді Мого Отця, виконав Його волю і тому перебуваю в Його любові. Якщо ви будете дотримуватися Моїх заповідей і прямувати за Мною, то й ви перебуватимете в Моїй любові. Я розповів вам це, щоб ви мали Мою досконалу радість».

Потім Спаситель повторив дуже важливе повеління, яке висловив трохи раніше того ж вечора. Це було настільки важливе повеління, що Він тричі за один вечір наголосив на ньому: «Ось Моя заповідь: щоб ви любили один одного так, як Я вас полюбив» (Івана 15:12).

Імовірно, вам багато разів доводилося чути, як люди засуджують неправильні вчинки інших. Можливо, ви чули, як вони обговорювали, наскільки аморальним і злочинним є суспільство та яких змін потребує кожна людина. Безперечно, вони мають рацію - наш світ справді потребує змін. Але якщо такі люди при цьому не згадують про турботу щодо ближніх, особливо про тих, хто справді потребує допомоги, то вони не відображають Божої любові.

 У нашій дискусії про творіння ми зазначали, що Бог наділив людей особливими дарами, зокрема, свободою волі, творчими здібностями, умінням спілкуватися. Ми також наголошували: Бог робить для нас усе це тому, що прагне взаємовідносин зі створеними Ним людьми.

Тепер розглянемо, які саме відносини Бог бажає налагодити з людьми. Творцеві не потрібні слуги, які бездумно виконуватимуть Його накази, або роботи, що автоматично підкоряються кожній Його команді. Послухайте, що про це сказав Ісус Своїм учням того вечора: «Ви друзі Мої, якщо чините те, що Я заповідаю вам. Не називаю вас більше рабами, бо раб не знає, що робить його пан; вас же назвав Я друзями, бо сказав вам усе, що почув від Мого Отця» (Івана 15:14, 15).

Друзі! Ісус бажає, щоб Його послідовники були Його друзями. Він створив людей, аби знайти безліч радісних, допитливих, мислячих і люблячих друзів! Він не хотів створювати «розумного» робота, який уміє говорити. Він створив особливу, унікальну істоту у Всесвіті.

За межами пізнання

Згадайте екскурсію по Всесвіту, яку ми провели з вами на початку книги. Чи можемо ми повірити, що Той, Хто створив мільярди галактик у Всесвіті, зацікавлений у нашій крихітній планеті, яка обертається навколо однієї з далеко не найбільших зірок? Якщо галактика Чумацький Шлях справді складається з мільярдів зірок і планет, що ж у такому разі робить нашу планету такою особливою?

Ще більше вражає те, що Бог, Котрий спроможний мислити настільки масштабно, взагалі згадує про людей. Це дивовижно, що Творець, Котрий володіє безмежною силою, розробив План спасіння людей на випадок їхнього повстання проти Нього.

Але найбільш неймовірне те, що Сам Бог став смиренною людиною і помер за нас, аби здійснити задумане.

Ісус прийшов на Землю не лише для того, щоб навести лад та пояснити людям, що таке добро і зло. Він прийшов не тільки для того, щоб знайти послідовників і створити Церкву. Бог незбагненно величезного Всесвіту прийшов на Землю, аби померти за людей, зробити їх Своїми друзями та показати їм шлях до щастя.

Ісусові не потрібні істоти, які бездумно діють відповідно до інструкцій. Він бажає мати послідовників, котрі розуміють, чому Він прийшов на Землю і чому жити за Його прикладом означає жити гармонійним радісним життям. Хто зрозуміє це, той буде не просто Його послідовником, а другом.

Ось чого Ісус очікує від нас сьогодні. Він бажає навчити нас, щоб ми могли відкрити свої серця та розум, а Він міг назвати нас друзями.

Що ви можете сказати з цього приводу? Чи відкрила вам ця подорож щось нове, про що варто поміркувати? Якщо так, тоді відкрийте своє серце і продовжуйте це дослідження.

Якщо Всесвіт навколо нас такий великий, що це важко уявити на основі людського досвіду, а чудеса життя надто дивовижні, щоб їх можна було пояснити, то любов Бога-Творця і Викупителя, виявлена ​​щодо кожного з нас, справді перебуває за межами пізнання.

1

