
Дорога до Христа

    Еллен Уайт

Видавництво  
«Джерело життя»

2011



УДК 283/289
ББК 86.376
У13

Еллен Уайт
Дорога до Христа: Пер. з англ. — Джерело життя, 
2011. — 128 с.

ISBN 978-5-86847-684-6

УДК 283/289
ББК 86.376

ISBN 978-5-86847-732-4

Еллен Уайт
Дорога до Христа

Директор видавництва В.Джулай
Головний редактор  Л. Качмар
Переклад О. Перванчук
Макет  Л. Молдовану
Коректори І. Джердж, Ю. Вальчук
Відповідальна за друк Т. Грицюк

Підписано до друку 10.12.2010.
Формат 84×108/32. Папір офсетний. Гарнітура Times. Офсетний друк.
Ум. друк. а. 6,72. Уч.-вид.  л. 4,05. Наклад 33000 екз. 
Вид. № З-343.

© Оформление. Издательство «Источник жизни», 2010.
© Переклад українською видавництво «Джерело життя».



Передмова.......................................................................... 5
Розділ   1.   Любов  Бога до людей................................... 7
Розділ   2.   Грішник потребує Спасителя..................... 15
Розділ   3.   Покаяння...................................................... 21
Розділ   4.   Визнання гріхів............................................ 35
Розділ   5.   Посвячення.................................................. 41
Розділ   6.   Віра і прийняття.......................................... 47
Розділ   7.   Чи належимо ми Христові?........................ 55
Розділ   8.   Зростання у Христі..................................... 65
Розділ   9.   Наше життя і вчинки................................... 75
Розділ   10.   Пізнання Бога........................................... .83
Розділ   11.   Велика перевага молитви.......................... 91
Розділ   12.   Що робити із сумнівами?....................... 103
Розділ   13.   Радість у Господі..................................... 113

Змiст





5 

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

П ередмова
З палкою молитвою і великим задово-

ленням пропонуємо українському читаче-
ві третє, виправлене, видання всесвітньо 
відомої християнської письменниці Еллен 
Уайт.

Небагато книг видається таким вели-
ким накладом і перекладено стількома мо-
вами, як ця невеличка книга – «Дорога до 
Христа». Дослідники запевнюють, що за 
перекладом, виданням і поширенням вона 
займає перше місце після суперкниги – 
Біблії. Така популярність пояснюється тим, 
що кожен щирий читач зі сторінок цієї кни-
ги чує звернення Ісуса до своєї душі. Міль-
йони людей на всіх континентах близько 
познайомилися з Богом і Його Сином саме 
через цю працю.

Автор книги «Дорога до Христа» –  
Е.Уайт (1827-1915 рр.), відома в релігій-
ному світі як письменниця і проповідни-
ця. Вона народилася і виросла в північ-
но-східній частині США, у штаті Мейн. З 
1885 по 1887 р. вона жила і працювала в 
деяких державах Західної Європи, де час-
то виступала з промовами на релігійно-



6 

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

моральну тематику перед великою кількістю слухачів, 
а також провела сім років в Австралії та Новій Зеландії. 
Е.Уайт написала багато великих і малих книг релігій-
ного змісту, а також з питань освіти, здоров’я, родинно-
го життя і практичного християнства. Деякі з цих книг 
вже перекладаються українською мовою і невдовзі бу-
дуть запропоновані українському читачеві. Та «Дорога 
до Христа» – найпопулярніша серед усіх.

Уже сама назва цієї книги свідчить про її зміст і при-
значення. На її сторінках просто і чітко показано шлях, 
який веде в дім Небесного Отця. Вона відкриває читаче-
ві у всій привабливій красі Ісуса, Котрий єдиний може 
задовольнити всі потреби душі, що страждає в пошуках 
щастя. Вона направляє на вірний шлях тих, які сумніва-
ються і вагаються. Вона веде кожного, хто шукає правду, 
шляхом християнського життя до повноти благословень. 
У доступній формі в ній розкривається секрет перемо-
ги над гріхом через спасаючу благодать і силу великого 
Друга грішників.

У наш час невпевненості, тривог і розчарувань ми 
уподібнюємося до стародавнього патріарха Якова, який 
був пригнічений жахом, бо гріх розлучив його з Богом. 
Уві сні він побачив сходи, які сягали неба. Таким чином 
йому був відкритий зв’язок між Небом і Землею. Він по-
чув слова підбадьорення і надії від Того, Хто стояв на 
вершині цих сходів.

Ми щиро бажаємо, щоб це чудове видіння повтори-
лося в житті кожного, хто читатиме чудову книгу – «До-
рога до Христа».

Видавці



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

7 

1Любов Бога
до людей

Як природа, так і Божественне Відкриття 
свідчать про любов Божу. Наш Небесний Отець 
є Джерелом життя, мудрості та радості. Поди-
віться на прекрасні, дивовижні витвори приро-
ди. Як досконало вони пристосовані не тільки 
для потреб і щастя людини, а й усіх живих іс-
тот! Сонячне проміння і дощ, які звеселяють та 
оживляють землю, гори, моря і рівнини – усе за-
певняє нас у любові Творця. Один Бог задоволь-
няє насущні потреби Свого творіння. Чудово ви-
словив цю думку псалмист: «Очі всіх уповають 
на Тебе, і Ти їм поживу даєш своєчасно. Ти руку 
Свою відкриваєш, – і все, що живе, Ти зичливо 
годуєш»! (Псал.145:15, 16).

Бог створив людину святою і щасливою, 
а прекрасна Земля, яка щойно вийшла з рук 
Творця, не мала ані сліду тління, ані натяку на 
прокляття. Однак порушення Закону Божого –  
Закону любові – принесло у світ горе і смерть. 
Та любов Божа відкривається навіть у страж
даннях, спричинених гріхом. Написано, що 



Розділ 1
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

8 

Бог прокляв Землю через людину (Бут. 3:17). 
Терня та будяки, – труднощі та випробування, 
котрі перетворюють життя людини на тяжку 
працю і повсякденні турботи, – були призначені 
для її блага як частина виховного процесу в 
Божому Плані спасіння людини від загибелі та 
виродження, заподіяних гріхом. Хоч цей світ 
і впав у гріх, у ньому панують не лише горе та 
страждання. У тій же природі ми знаходимо 
вістку надії та втіхи. І будяк цвіте, а на колючих 
стеблах розквітають троянди.

«Бог є любов!» – написано на кожній бруньці, 
що розпускається, на кожній билинці, котра 
вибивається із землі. Чудові птахи, які зустрічають 
день радісним співом, барвисті і досконалі у своїй 
красі квіти, що наповнюють повітря солодким 
ароматом, велетенські лісові дерева, зодягнені в 
розкішні зелені шати, – усе свідчить про ніжну, 

батьківську турботу 
Бога і Його бажання 
зробити щасливими 
Своїх дітей.

Слово Боже також 
відкриває нам Його ха-
рактер. Бог Сам свід-
чить про Свою безмеж-
ну любов і милість. У 
відповідь на молитву 
Мойсея: «Покажи мені 
славу Свою» Господь 

сказав: «Я переведу все добро Своє перед то-
бою» (Вих.33:18,19). У цьому полягає Його слава. 
Господь пройшов перед Мойсеєм і проголосив: 
«Господь, Господь – Бог милосердний, і милос-
тивий, довготерпеливий і многомилостивий та 
правдивий, що дотримує милість до тисяч, про-
щає провини... переступ і гріх...» (Вих.34:6,7). Він 
«довготерпеливий і многомилостивий», тому що 
«любить милосердя» (Йони 4:2; Міхея 7:18).



Любов Бога до людей

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

Бог привертає наші серця до Себе незліченними 
проявами любові на Небі і на Землі. Він намагається 
відкритися нам у явищах природи, а також через най-
тісніші і найніжніші стосунки, які можуть об’єднувати 
людей на Землі. Однак і це не дає повного уявлення 
про Його любов. Незважаючи на всі ці докази, «во-
рог усякої правди» настільки засліпив розум людей, 
що вони почали дивитися на Бога зі страхом, вважа-
ючи, нібито Він є суворим і невблаганним. Сатана  
переконав людей у тому, що головна властивість Бога – 
суворе правосуддя, а Сам Він – жорстокий Суд-
дя, немилосердний і вимогливий. Диявол подає 
Творця таким чином, ніби Він спостерігає при-
скіпливим оком за недоліками і помилками лю-
дей, аби потім покарати їх. Саме для того, щоб 
розвіяти це хибне уявлення і відкрити світові 
безмежну любов Божу, Ісус прийшов на Землю 
і жив серед людей.

Син Божий прийшов з Небес, аби показати 
нам Отця. «Бога ніхто ніколи не бачив; лише 
Єдинородний Син, що в лоні Отця, Він явив нам 
Його» (Івана 1:18).

«Отця не знає ніхто, тільки Син, і той, кому 
Син хоче відкрити» (Матв.11:27). Коли один 
з учнів Ісуса звернувся до Нього з проханням: 
«Господи! Покажи нам Отця», – Ісус відповів: 
«Скільки часу Я з вами і ти не знаєш Мене, Фи-
липе? Хто бачив Мене, бачив і Отця. Як же ти 
кажеш: покажи нам Отця?» (Івана 14:8,9).

Про Свою земну місію Ісус сказав: «Господь 
помазав Мене благовістити вбогим, зціляти роз-
битих серцем, проповідувати полоненим визво-
лення і сліпим прозріння, відпустити пригноб
лених на волю» (Луки 4:18). У цьому полягала 
Його діяльність. Він прийшов на Землю, щоб 
творити добро і зціляти всіх, пригноблених са-
таною. Були такі селища, де в жодному будинку 
не чути вже було зітхань, стогону хворих, тому 
що Він, проходячи через них, зцілив усіх не-

9 



Розділ 1
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

мічних. Діла Ісуса були доказом Його Божественного 
помазання. Любов, милосердя і співчуття виявлялися в 
кожному вчинку Його життя; Його серце переповнювало 
глибокий жаль до синів людських. Він прийняв людську 
природу, щоб допомогти людям у всіх їхніх потребах. 
Нужденні та прості люди не боялися приходити до Ньо-
го. Малі діти горнулися до Ісуса. Вони охоче сиділи на 
колінах у Вчителя, вдивляючись у Його вдумливі очі, що 
випромінювали любов.

Ісус ніколи не вагався сказати правду, однак вислов
лював її завжди з любов’ю. У спілкуванні з людьми Він 
був надзвичайно тактовним, уважним і люб’язним. Він 
ніколи не був грубим, без потреби не докоряв, не завда-
вав зайвого болю чутливим душам. Спаситель не засу-
джував людські слабості. Він говорив правду, але завжди 
з любов’ю. Ісус викривав лицемірство, невір’я і безза-
коння, та слова гіркого докору промовляв тремтячим від 
сліз голосом. Він плакав над Єрусалимом – містом, яке 
так любив і яке відмовилося прийняти Його – Дорогу, 
Правду і Життя. Мешканці Єрусалиму знехтували Ним, 

своїм Спасителем, але Він ставився до них з ніж-
ністю та співчуттям. Життя Ісуса було життям 
самозречення і піклування про інших. У Його 
очах кожна душа була надзвичайно дорогоцін-
ною. Сповнений Божественної гідності та вели-
чі, Він з великою ніжністю схилявся над кожною 
людиною – членом Божої сім’ї. У кожній люди-
ні Він бачив грішника, ради спасіння якого Він 
прийшов. Він вбачав Свою місію у спасінні кож-
ної душі, котра гине.

Таким є характер Христа, що відкрився у 
Його земному житті. Це – характер Бога. Адже 
потоки Божого співчуття, котре виявилося в 
житті Христа, линуть до синів людських із Бать-
ківського серця! Ісус, ніжний і співчутливий 
Спаситель, був Богом, Який «з’явився в тілі» 
(1Тим.3:16).

Саме для того, щоб викупити нас, жив, 
страждав і помер Ісус. Він став «Людиною скор-

Розділ 1

10 



Любов Бога до людей

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

11 

бот», щоб ми могли стати учасниками вічної ра-
дості. Бог дозволив, щоб Його улюблений Син, 
сповнений благодаті та правди, залишив оселі 
невимовної слави і прийшов у світ, заражений і 
знівечений гріхом, затьмарений тінню смерті та 
прокляття. Він дозволив Йому залишити лоно 
Отчої любові і поклоніння ангелів, щоб зазнати 
зневаги, приниження, ненависті і... смерті. «Кара 
за весь світ упала на Нього, і ми Його ранами 
вздоровлені» (Ісаї 53:5).

Подивіться на страждан-
ня Ісуса в пустелі, у Гефси-
манії, на хресті! Непороч-
ний Син Божий узяв на Себе 
тягар гріхів. Він – єдиний з 
Богом – відчув у Своїй душі 
весь жах викликаного грі-
хом розділення між Богом і 
людиною. Ось чому з Його 
уст зірвався болісний крик: 
«Боже Мій! Боже Мій! На-
віщо Ти Мене залишив?» 
(Матв. 27:46). Саме тягар 
гріха, усвідомлення його 
жахливої суті і того, що він 
розділяє людину з Богом, – ось що скрушило 
серце Сина Божого.

Однак ця велика жертва була принесена не 
для того, щоб пробудити в серці Отця любов 
до людей, викликати в Нього бажання спасти 
їх. Ні, ні! «Бо так Бог полюбив світ, що віддав 
Сина Свого Єдинородного...» (Івана 3:16). Бог 
Отець любить нас не тому, що була принесена 
велика Жертва примирення; Він приніс цю ве-
лику Жертву через те, що любить нас. Христос 
став Посередником, через Якого Він міг вилити 
Свою безмежну любов на грішний світ. Бог у 
Христі примирив із Собою світ (2 Кор.5:19). Бог 
страждав разом зі Своїм Сином. Муки Гефсима-



Розділ 1
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

12 

Ніщо інше, крім 
безцінної жертви 
Христа, що була 
принесена Ним  
за грішника, не  
могло повніше  
виявити любов  

Небесного Отця до 
людства, що гине.

нії, смерть на Голгофі – ось та ціна, яку безмежна любов 
заплатила за наше викуплення.

Ісус сказав: «Тому любить Мене Отець, що Я віддаю 
життя Своє, щоб знову прийняти його» (Івана 10:17). 
Це означає: Мій Отець настільки вас любить, що Його 
любов до вас стала міцнішою від того, що Я віддав 

Своє життя за ваше викуплення. Віддаючи Своє 
життя, беручи на Себе ваші борги та пересту-
пи, Я – ваш Заступник – стаю ще дорожчим для 
Мого Отця, бо завдяки Моїй Жертві Бог може 
бути справедливим і водночас виправдати всіх, 
хто вірить в Ісуса.

Ніхто інший, крім Сина Божого, не міг здій-
снити нашого викуплення, бо тільки Той, Хто 
перебував у лоні Отця, міг відкрити Його лю-
дям. Лише Той, Хто знав висоту і глибину Божої 
любові, міг показати її світові. І ніщо інше, крім 
безцінної жертви Христа, що була принесена 

Ним за грішника, не могло повніше ви-
явити любов Небесного Отця до люд-
ства, що гине.

«Бо так полюбив Бог світ, що віддав 
Сина Свого Єдинородного...» Бог від-
дав Сина не тільки для того, щоб Він 
жив серед людей, узяв на Себе їхні грі-
хи і помер як жертва за них. Бог віддав 
Його грішному людству. Христос пови-

нен був жити їхніми турботами і потребами. Він, 
Котрий був Одне з Богом, поєднав Себе із си-
нами людськими нерозривними зв’язками. Ісус 
«не соромився називати їх братами» (Євр.2:11). 
Христос – наша Жертва, Заступник і Старший 
Брат – перебуває перед престолом Отця в люд-
ській подобі, навіки з’єднавшись із викупленим 
людством. Він – Син Людський. І все це для 
того, щоб підняти людину з прірви виродження і 
гріха, аби вона могла відображати Божу любов і 
насолоджуватися святістю.



Любов Бога до людей

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

13 

Ціна нашого викуплення – незмірно велика Жертва 
Небесного Отця, Який віддав Свого Сина на смерть 
заради людей, – покликана показати нам, якого високого 
становища ми можемо досягнути завдяки Христові. 
Богонатхненний апостол Іван, збагнувши висоту, глиби
ну, ширину любові Отця до людства, що гине, сповнився 
подивом та благоговінням і, не знайшовши слів, щоб 
висловити велич і ніжність цієї любові, звернувся до світу 
з таким закликом: «Дивіться, яку любов дав нам Отець, 
щоб нам називатись і бути дітьми Божими!» (1Івана 
3:1). Як високо оцінена людина! Згрішивши, людські 
сини стали невільниками сатани. Через віру в жертву 
Христа, котра примиряє, сини Адама можуть знову стати 
синами Божими. Прийнявши людську природу, Христос 
звеличив людство. Тепер грішні люди через зв’язок із 
Христом справді можуть носити ім’я «сини Божі». Така 
любов не має собі рівної. Діти Небесного Царя – яка 
дорогоцінна обітниця! Незрівнянна любов Божа до світу, 
що не прийняв Його! Чи ж це не тема для серйозних 
роздумів? Ця думка полонить душу і підкоряє розум волі 
Божій. Чим глибше ми вивчаємо Божественний характер 
у світлі хреста, тим краще розуміємо, як милість, любов 
і прощення поєднуються зі справедливістю та 
правосуддям; тим виразнішими стають незлі
ченні свідчення Божої любові і Його ніжного 
співчуття, що є більшим, ніж жалість матері до 
своєї неслухняної, примхливої дитини.





Грішник потребує Спасителя

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

15 

Грішник потребує 
Спасителя 2

При створенні людина була наділена благо-
родними прагненнями та врівноваженим розу-
мом. Вона була досконалою істотою і жила у 
згоді з Богом. Думки її були чистими, а наміри –  
святими. Але непослух спотворив прагнен-
ня людини, і самолюбство витіснило любов із 
людського серця. Унаслідок гріхопадіння лю-
дина настільки ослабла, що їй було не під силу 
самостійно чинити опір силам зла. Вона стала 
в’язнем сатани і залишилася би ним назавжди, 
якби не втрутився Бог. Намір спокусника по-
лягав у тому, щоб зруйнувати План, який Бог 
мав при створенні людини, а також спустошити 
світ і наповнити його горем. Більше того: дия-
вол замислив звинуватити в усьому цьому злі 
Бога, Котрий створив людину.

Коли людина була ще безгрішною, вона з 
радістю спілкувалася з Тим, «у Кому сховані 
всі скарби премудрості і пізнання» (Колос. 
2:3). Але після гріхопадіння людина вже не 
знаходила радості у святому житті, намага-



Розділ 2
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

16 

Грішник 
потребує 

Спасителя.

лася сховатися від Бога. У такому стані і сьо-
годні перебувають люди, серця яких не зазна-
ли відродження та оновлення. Таке серце не 
живе у згоді з Господом і не знаходить радості 
в єдності з Ним. Грішник не був би щасливим 
у присутності Бога; він уникав би спілкування 
зі святими істотами. Якби навіть він опинив-
ся у Царстві Небесному, то це не принесло б 
йому радості. Дух безкорисливої любові, що 
панує там, де кожне серце відповідає на без-
межну любов Творця, не знайшов би відгуку в 
його душі. Думки, смаки, наміри грішника були 
б незрозумілими і чужими для безгрішних не-
божителів. Він вніс би дисонанс у мелодії Не-
бес. Небо перетворилося б для нього на місце 
мук. Йому б хотілося лише одного: сховатися 
від Того, Хто є Світлом і найбільшою Радістю 
небожителів. Але не свавільне рішення Бога 
закриває грішникам дорогу до Неба; вони самі 
закривають її для себе власною непридатністю 
для небесного оточення. Слава Божа була б для 
них «вогнем пожираючим». Вони б воліли за-
гинути, аби тільки сховатися від обличчя Того, 
Хто помер заради їхнього викуплення.

Ми не можемо власними силами вирвати-
ся з безодні гріха, до якої потрапили. Помисли 
нашого серця злі, і ми не можемо змінити їх. 
«Хто народжується чистим від нечистого? Ні 
один» (Йова 14:4). «Тому що помисли плотські –  
ворожнеча проти Бога, бо Законові Божому не 
підкоряються, та й не можуть» (Римл.8:7). Куль-
тура, освіта, виховання волі, людські зусилля ма-
ють певний сенс, однак у даному випадку вони 
безсилі. З їхньою допомогою можна досягти 
бездоганної зовнішньої поведінки, але вони не 
спроможні змінити серце або очистити джерело 
життя; щоб грішник міг стати святим, необхідна 
внутрішня сила, нове життя, отримане згори. Ця 
сила – Христос. Лише Його благодать спромож-



Грішник потребує Спасителя

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

17 

на оживити змертвілу душу і привернути її до 
Бога, до святості.

Спаситель сказав: «Якщо хто не народиться 
згори», тобто, якщо людина не отримає нового 
серця і спонукань, котрі ведуть до нового життя, 
вона «не може побачити Царства Божого» (Івана 
3:3). Вчення про те, що необхідно лише розви-
вати добрі начала, закладе-
ні в людині від природи, є 
фатальною помилкою. «А 
людина тілесна не сприйме 
того, що від Духа Божого, 
бо вона вважає це безум-
ством; і не зможе зрозуміти, 
тому що про це треба судити 
духовно» (1Кор.2:14). «Не 
дивуйся з того, що Я сказав 
тобі: потрібно вам народи-
тись згори» (Івана 3:7). Про 
Христа написано: «І життя 
було в Ньому, а життя було 
світлом людям» (Івана 1:4). «Бо нема іншого іме-
ні під небом, даного людям, котрим могли б ми 
спастись» (Дії 4:12).

Недостатньо відчути любов і ласку Божу, Його 
батьківську ніжність і доброту; недостатньо ви-
знати мудрість і справедливість Божого Закону, 
що ґрунтується на вічному принципі любові. Усе 
це знав апостол Павло, коли наголошував: «По-
годжуюсь із Законом, що він добрий...» «Закон 
святий і Заповідь свята, і праведна, і добра». Але 
при цьому він з гіркотою і відчаєм додавав: «А 
я тілесний, проданий гріхові» (Римл. 7:16,12,14). 
Павло прагнув чистоти і праведності, якої не міг 
осягнути власними силами, і тому із жалем ви-
гукнув: «О, нещасна я людина! Хто визволить 
мене від цього тіла смерті?» (Римл.7:24). Такий 
зойк виривався із переобтяжених сердець у всіх 
краях і протягом усіх віків. А відповідь лише 



Розділ 2
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

18 

одна: «Ось Агнець Божий, Котрий бере на Себе 
гріх світу» (Івана 1:29).

За допомогою численних та різноманітних 
ілюстрацій Дух Божий висвітлює цю Істину 
і робить її зрозумілою людям, які прагнуть 
звільнитися від тягаря вини. Коли Яків згрішив, 
обманувши Ісава, і втік із батьківського дому, 
усвідомлення своєї провини дуже гнітило 
його, самотнього і бездомного, відірваного від 
усього, що було йому дорогим. Якова найбільше 
пригнічувала думка про те, що гріх розлучив його 
з Богом, і він залишений Небом. Засмучений Яків 
ліг відпочити просто неба. Навколо були лише 
безлюдні узгір’я і небо, усіяне яскравими зорями. 
І бачить він уві сні дивне світло та невиразні 
обриси сходинок, що здіймалися від землі, на 
якій він лежав, і досягали, як йому здавалося, 
самих воріт Неба. Ангели Божі рухалися по них 
вгору і вниз, а від тієї слави, що сяяла згори, 
почувся Божественний голос, що звіщав слова 
розради та надії. Так Якову відкрився Той, Хто 
міг задовольнити потреби його спраглої душі, – 
Спаситель. З радістю та вдячністю Яків побачив 
відкритий шлях, за допомогою якого він, грішник, 
міг відновити втрачене спілкування з Богом. 
Таємничі сходинки з того сну є символом Ісуса – 
єдиного Посередника між Богом і людиною.

На цей самий символ посилається Христос у 
розмові з Нафанаїлом. Він сказав: «Ви побачите 
небо відкрите та ангелів Божих, що до Сина Люд-
ського підіймаються та спускаються» (Івана 1:51). 
Через відступництво людина віддалилася від Бога; 
зв’язок Землі з Небом увірвався. Прірва, що утво-
рилася, позбавила можливості спілкування. Але 
через Христа Земля знову з’єдналася з Небом. Сво-
їми заслугами Христос проклав міст через безодню 
гріха, і тепер ангели можуть спілкуватися з людьми 
і служити їм. Христос з’єднує грішника, слабкого і 
безпорадного, з Джерелом безмежної сили.



Грішник потребує Спасителя

19 

Усі прагнення людини до прогресу, усі її зу-
силля звеличити людство даремні, якщо вона не-
хтує єдиним Джерелом надії та допомоги гріш-
ному людському родові. «Кожний дар добрий і 
кожний дар досконалий походять від Бога» (Яко-
ва 1:17). Без Нього неможливо досягнути найви-
щої досконалості характеру. Христос є єдиною 
Дорогою до Бога. «Я є дорога, і правда, і жит-
тя; ніхто не приходить до Отця, як тільки через 
Мене» (Івана 14:6).

Серце Бога прив’язане до Своїх земних ді-
тей любов’ю, що сильніша за смерть. Віддавши 
Свого Сина, Він в одному цьому дарунку віддав 
нам усе Небо. Життя, смерть і посередництво 
Спасителя, служіння ангелів, благання Святого 
Духа, турбота Отця, Який стоїть над усіма і діє 
через усіх, постійна зацікавленість небожите-
лів – усе це задля спасіння людини.

Будемо ж частіше думати про гідну подиву 
Жертву, принесену за нас! Спробуймо оцінити 
працю і зусилля, які докладає Небо, щоб при-



20 

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а
Розділ 2

вести до покаяння загублених і повернути їх до Бать-
ківського дому. У дію приведені найпотужніші засоби 
і спонукання. Найбільші нагороди за праведні вчинки, 
радощі Неба, присутність ангелів, спілкування з любля-
чим Богом і Його Сином, удосконалення та розвиток усіх 
наших здібностей протягом вічності, – хіба це не сти-
мули та заохочення, що спонукують нас усім серцем і 
з любов’ю служити Творцеві і Спасителю? А з другого 
боку – вирок Божого суду над гріхом, відплата, котрої не 
уникнути, моральний занепад і остаточне знищення, – 
про все це йдеться у Слові Божому, щоб застерегти нас 
від служіння сатані.

Невже ми не зможемо оцінити милість Божу? Що ще 
Він міг би для нас зробити? Налагодьмо правильні сто-
сунки з Богом, Котрий полюбив нас такою дивовижною 
любов’ю! Скористаймося запропонованими нам засоба-

ми, щоб стати подібними до Нього і повернутися 
до спілкування зі святими ангелами, до гармонії 
та близьких стосунків з Отцем та Сином.



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

21 

Покаяння 3
 Яким чином людина може бути виправдана 

перед Богом? Як грішнику стати праведником? 
До гармонії з Богом, з Його святістю, ми маємо 
змогу прийти лише через Христа; але як прийти 
до Христа? Багатьох цікавить саме це питання; 
воно непокоїло людей і в день П’ятидесятниці, 
коли, усвідомивши свій гріх, вони запитували: 
«Що нам робити?» (Дії 2:37). Першим словом 
у відповіді апостола Петра було: «Покайтесь!» 
(Дії 2:38). А згодом він додав: «Отож, покай-
тесь і наверніться, щоб стерті були гріхи ваші» 
(Дії 3:19).

Покаяння означає, що людина жалкує про 
вчинений гріх і відвертається від нього. Ми не 
можемо відмовитися від гріха, якщо не усвідо-
мимо його згубності; доки наше серце не відвер-
неться від нього, у нашому житті не відбудеться 
справжньої переміни.

Чимало людей не розуміють суті покаян-
ня. Вони жалкують про вчинений гріх і навіть 



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

22 

Розділ 3

Покаяння 
означає, що  

людина жалкує 
про вчинений 

гріх і відверта-
ється від нього.

досягають зовнішніх змін у поведінці, побою-
ючись, що за свої недобрі вчинки колись до-
ведеться страждати. Але це не те покаяння, 
про яке йдеться в Біблії. Вони оплакують не 
стільки гріх, скільки його небажані наслідки. 
Таким був смуток Ісава, коли він зрозумів, що 
назавжди втратив право першородства. Вала-
ам, злякавшись ангела, котрий став із мечем 
на його шляху, зізнався у своїй вині, щоб збе-
регти життя. Однак він не пережив справжньо-
го каяття, не відчув огиди до гріха, не змінив 
своїх намірів. Юда Іскаріот, зрадивши свого 
Господа, вигукнув: «Згрішив я, зрадивши кров 
невинну» (Матв. 27:4). Страшне відчуття при-
реченості і страх перед судом змусили його 
зробити це визнання. Юду лякали наслідки 
його вчинку, але у глибині душі він не від-
чував нестримного жалю через те, що зрадив 
безвинного Сина Божого, «відрікся святого 

Ізраїлевого». Єгипетський фараон, зносячи 
суди Божі, визнавав свої гріхи, щоб уникну-
ти подальших страждань, але як тільки кари 
припинялися, він знову поводив себе зухва-
ло перед Богом. Усі ці люди жалкували про 
наслідки гріха, а не про сам гріх.
Коли ж серце підкоряється впливу Божого 

Духа, то сумління грішника пробуджується 
і він починає розуміти глибину та святість 
Божого Закону, що лежить в основі Бо
жественного правління на Небі і на Землі. 
Світло, яке «просвіщає кожного, хто приходить 
у світ» (Івана 1:9), освітлює потаємні куточки 
душі і виявляє приховане в темряві. Грішник 
починає розумом і серцем розуміти свою вину. 
Він відчуває святість Єгови, і страх наповнює 
його серце при думці, що він повинен стати 
зі своєю провиною і пороками перед Тим, 
Кому відомі всі таємниці душі. Він бачить 
любов Бога, красу святості, радість чистого 



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

23 

серця; він прагне очиститися, щоб повернути 
втрачене спілкування з Небом.

Молитва Давида після його падіння свід-
чить про те, що він справді жалкував про 
вчинений гріх. Його покаяння було глибоким 
і щирим. Він не намагався виправдати свій 
гріх і молився не тому, щоб уникнути кари, 
котра йому загрожувала. Давид розумів по-
творність злочину і нечистоту власної душі, 
гріх став ненависним для нього. Він молився 
не тільки про прощення, а й про очищення 
серця. Давид прагнув радості святого життя, 
повернення до гармонії і спілкування з Богом. 
Прислухайтеся до його серця: «Блажен, кому 
проститься беззаконня і чий гріх покритий! 
Щаслива людина, якій Господь не поставить 

у вину гріха її, і в кого на душі нема лукавства!» 
(Псал.32:1,2). «Помилуй мене, Боже, великою ми-
лістю Твоєю, по великому милосердю Твому прости 
переступи мої! Обмий мене зовсім від несправед-
ливості моєї і очисти мене від гріха мого. Бо свої 

Покаяння



Розділ 3
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

24 

Такого покаян-
ня неможливо до-

сягнути власними 
зусиллями; його 
можна отримати 
тільки у Христа.

беззаконня я знаю, а мій гріх завжди пере-
ді мною... Очисти мене від гріха іссопом –  
і буду чистий; обмий мене – і буду біліший від 
снігу... Сотвори мені, Боже, чисте серце і від-
нови в моєму нутрі духа тривалого. Не відкинь 
мене, Боже, від лиця Твого і Духа Твого Свято-
го не бери від мене... Верни мені радість спа-
сіння Твого і злагідним духом підтримай мене. 
Визволь мене від переступу кровного, Боже, 
Боже Спасіння мого, і язик мій радісно вели-
чатиме справедливість Твою» (Псал.51:1-5, 
9-11,14).

Такого покаяння неможливо досягнути влас-
ними зусиллями; його можна отримати 
тільки у Христа, Який вознісся на Небеса, 
а людей наділив Своїми дарами.

Саме в цьому питанні багато людей 
припускаються помилки і тому не можуть 
отримати тієї допомоги, яку Христос хоче 

їм надати. Вони вважають, що не можуть при-
йти до Христа, якщо спочатку не покаються, 
і це покаяння готує ґрунт для прощення їхніх 
гріхів. Але чи варто грішникові чекати покаян-
ня, щоб прийти до Ісуса? Чи повинно покаяння 
перетворюватися в перешкоду між грішником і 
Спасителем?

Біблія не навчає, що грішник повинен по-
каятися перш, ніж зможе прийняти запрошення 
Христа: «Прийдіть до Мене, всі знеможені та 
обтяжені, і Я заспокою вас» (Матв.11:28). Адже 
до справжнього покаяння приводить та сила, 
котра виходить від Христа. Апостол Петро по-
яснив це ізраїльтянам такими словами: «Бог 
Своєю правицею возніс Його як Начальника і 
Спасителя, щоб дати покаяння Ізраїлеві і про-
щення гріхів» (Дії 5:31). Ми так само не може-
мо покаятися без Духа Христового, Який про-
буджує наше сумління, як не можемо отримати 
прощення без Христа.



Покаяння

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

25 

Христос є Джерелом кожного доброго прагнення. 
Лише Він викликає в серці огиду до гріха. Будь-яке праг-
нення до правди та чистоти, так само як і усвідомлення 
власної гріховності, свідчить про те, що Його Дух впли-
ває на наші серця.

Ісус сказав: «І коли Я буду піднесений від землі, 
приверну всіх до Себе» (Івана 12:32). Христос пови-
нен бути відкритий грішникові як Спаситель, Котрий 
помер за гріхи світу. Коли ми бачимо Агнця Божого на 
Голгофському хресті, тоді починаємо розуміти таємни-
цю викуплення, і доброта Божа веде нас до покаяння. 
Своєю смертю заради спасіння грішників Христос явив 
незбагненну любов. Коли грішник відчуває цю любов, 
вона пом’якшує його серце, опановує розумом і веде 
душу до покаяння. Щоправда, людям деколи стає со-
ромно за своє гріховне життя і вони залишають деякі 
погані звички ще до того, як починають розуміти, що 
Христос привертає їх до Себе. Але будь-яка спроба ви-
правитися, щире бажання поводитися краще є не що 
інше, як вияв сили Христової, якою Він притягає їх до 
Себе. Божий вплив, котрого вони ще не усвідомлюють, 
діє на душу таким чином, що сумління прокидається і 
в житті відбуваються зовнішні зміни. Христос привер-
тає увагу грішників до Свого хреста, щоб вони могли 
бачити Того, Хто був розп’ятий за їхні гріхи. Тоді їм 
відкривається Його Заповідь, стає очевидною зіпсова-
ність власного життя; вони бачать, яке глибоке коріння 
пустив у їхньому серці гріх. Зрештою, приходить деяке 
розуміння праведності Христа, і вони вигукують: «Що 
ж таке гріх, що потребує такої великої жертви за вику-
плення тих, хто опинився в його полоні? Скільки любо-
ві, страждання, приниження потрібно було, аби ми не 
загинули і мали життя вічне?»

Грішник може чинити опір цій любові, незбагнен-
ній силі, котра привертає його до Христа, але якщо він 
не буде опиратися, то Ісус неодмінно притягне його до 
Себе. Пізнання Плану спасіння приведе його до під-
ніжжя хреста, він розкається у своїх гріхах, що завдали 
стільки страждань улюбленому Синові Божому.



Розділ 3
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

26 

Та сама Божественна мудрість, яка діє у 
природі, впливає і на серця людей, викликаючи 
в них невимовну жадобу того, чим вони ще 
не володіють. Ніщо в цьому світі не може 
вгамувати їхнього прагнення. Дух Божий 
закликає їх шукати те єдине, що може дати мир, 
спокій і святу радість, – благодать Христову. 
Через видимий і невидимий вплив наш Спа
ситель постійно намагається відвернути лю
дей від гріховних насолод, котрі не можуть 
наситити душу, і привернути їхню увагу до 
незліченних переваг, які вони можуть знайти в 
Ньому. До всіх тих, хто даремно намагається 
напитися із розбитих водоймищ світу цього, 
звернена Божа Вістка: «Хто спраглий, хай 
прийде, і хто хоче, нехай бере воду життя да
ром» (Об’явл.22:17).

Якщо ви всім серцем прагнете чогось кра-
щого, чого не може дати вам цей світ, визнайте 
це прагнення за голос Божий, що звертається до 
вас. Просіть Його дати вам покаяння, відкрити 
Христа у Його безмежній любові, досконалос-
ті й чистоті. Принципи Закону Божого – любов 
до Бога та людини – знайшли втілення в житті 
Спасителя. Безкорислива любов і милосердя – 

ось чим було сповнене Його жит-
тя. Коли ми вдивляємося в Нього, 
коли світло, що виходить від нашо-
го Спасителя, освітлює нас, тільки 
тоді бачимо гріховність власних 
сердець.

Можливо, ми, подібно до Ни-
кодима, тішимося тим, що нібито 
живемо праведно, не робимо амо-

ральних вчинків і вважаємо, що нам не потрібно 
каятися перед Богом як запеклому грішникові. 
Але коли в наших душах засяє світло, що вихо-
дить від Христа, тоді ми пізнаємо, наскільки ми 
нечисті, і зрозуміємо корисливість власних на-

Якщо ви всім серцем 
прагнете чогось кращого, 

чого не може дати вам 
цей світ, визнайте це 

прагнення за голос Божий, 
що звертається до вас.



Покаяння

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

27 

мірів, ворожнечу проти Бога, якою позначені всі 
наші життєві вчинки. Тоді ми починаємо усві-
домлювати, що наша праведність є насправді за-
плямованим одягом і тільки кров Христа може 
очистити нас від бруду гріха й оновити серце за 
Його подобою.

Достатньо лише одному променю слави Бо-
жої, одному проблиску чистоти Христа проник-
нути в душу, аби зробити кожну пляму в харак-
тері до болю помітною, викрити потворність і 
пороки людського характеру. Стають очевид-
ними неосвяченість бажань, зрадливість серця, 
нечистота уст. Грішник бачить, що його недоб
рі вчинки зневажали Закон Божий; його серце 
стискається від болю, відчуваючи на собі вплив 
всепроникаючого Святого Духа. Дивлячись на 
чистий, святий характер Христа, він відчуває 
огиду до самого себе.

Коли пророк Даниїл побачив славу, котра 
оточувала небесного вісника, посланого до 
нього, його приголомшило почуття власної 
безпорадності та недосконалості. Змальову-
ючи почуття, які виникли в нього під час цієї 
чудової сцени, він сказав: «...І не зосталося в 
мені сили, а краса обличчя мого змінилась, і я 
не задержав у собі сили» (Дан.10:8). Душа, за-
знаючи такого впливу, зненавидить самолюб-
ство та егоїзм, прийнявши вірою праведність 
Христа; буде прагнути до такої чистоти сер-
ця, яка відповідала б вимогам Закону Божо-
го і характеру Христа. Апостол Павло писав: 
«Щодо праведності, яка від Закону, – тобто, 
якщо говорити про вчинки, зовнішні дії, –  
то я безвинний» (Филп.3:6). Але коли він почав 
розуміти духовну суть Закону, то побачив себе 
грішником. За буквою Закону, якщо застосувати 
її до зовнішньої поведінки, як це зазвичай роб
лять люди, він утримувався від гріха; але коли 
він спрямував свій погляд у глибину святих на-



Розділ 3
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

28 

станов Закону і побачив себе таким, яким його бачив 
Бог, він у смиренні схилився перед Господом і визнав 
власну вину. Апостол сказав: «А я колись жив без Зако-
ну, але коли прийшла заповідь, то гріх ожив, а я вмер» 
(Римл.7:9). Коли він збагнув духовну природу Закону, 
гріх постав перед ним у всій своїй огидності, а від його 
самовпевненості не залишилося й сліду.

Бог не до всіх гріхів ставиться однаково: у Його 
очах, так само, як і в розумінні людей, існує більша і 
менша провина. Але яким би дріб’язковим не здавав-
ся той чи інший вчинок людини в очах Божих, жоден 
гріх не буває малим. Людська оцінка є недосконалою 
та упередженою; Бог же судить про все так, як воно 
є насправді. Пияка зневажають, йому говорять, що 
його гріх закриє йому дорогу до Неба, у той час як 
гордість, самолюбство і жадібність часто залишають-
ся без осуду... А саме ці гріхи особливо образливі для 
Бога, оскільки вони є прямою протилежністю добрим 
рисам Його характеру, жертвенній любові і суті всіх 
взаємовідносин у безгрішному Всесвіті. Людина, яка 
тяжко згрішила, може відчувати сором, усвідомлю-
вати власну нікчемність і потребу в благодаті Хрис-
товій, але гордість не відчуває жодних потреб і тому 
зачиняє двері серця для Христа і Його безмежних бла-
гословень.

Бідний митар молився: «Боже, будь милостивий 
до мене, грішного» (Луки 18:13), і вважав себе над-
звичайно великим грішником; так само оцінювали 
його й інші люди. Але він розумів своє становище. 
Із тягарем вини та сорому він прийшов до Бога, про-
хаючи в Нього милості. Серце митаря відкрилося 
для благодатної дії Духа Божого, Який міг звільнити 
його від влади гріха. Хвалькувата, сповнена власної 
праведності, молитва фарисея свідчила про те, що 
його серце зачинене для впливу Святого Духа. Він 
був далекий від Бога і тому не усвідомлював власної 
нечистоти, котра не мала нічого спільного з Боже-
ственною святістю. Не розуміючи своєї потреби, він 
нічого й не отримав.



Покаяння

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

29 

Гаяння часу небезпеч-
не! Не відкладайте  
визнання своїх гріхів.

Якщо ви усвідомили власну гріховність, то 
не чекайте, поки станете кращими. Чимало лю-
дей вважають себе недостойними, щоб прийти 
до Христа! Чи сподіваєтеся ви стати кращими 
завдяки власним зусиллям? «Чи мурин відмі-
нить коли шкіру свою, а пантера – плями свої? 
Так і ви не можете чинити добре, навчені чинити 
лихе» (Єрем.13:23). Допомогти вам може тільки 
Бог. Не слід чекати, коли з’являться переконливі 
докази, кращі можливості або святіші нахили. 
Самі ми нічого не вдіємо. До Христа ми повинні 
прийти такими, якими є.

Але нехай ніхто не обманюється думкою, 
що Бог через Свою велику любов та милість 
спасе навіть тих, котрі відкидають Його благо-
дать. Надзвичайна огидність гріха може бути 
зрозумілою тільки у світлі Голгофського хрес-
та. Якщо хтось запевняє, нібито Бог занадто 
милосердний, аби відкинути грішника, нехай 
подивиться на Голгофу. Христос узяв на Себе 
вину грішних людей і постраждав за них саме 
тому, що для спасіння людства не було іншо-
го шляху і без цієї Жертви людство не могло б 
звільнитися від згубної сили гріха, відновити 
спілкування зі святими істотами та знову по-
вернутися до духовного життя. Лю-
бов, страждання і смерть Сина Бо-
жого свідчать про потворність гріха 
і про те, що, тільки підкоривши себе 
Христові, ми можемо позбутися вла-
ди гріха і мати надію на життя, спов
нене високих ідеалів.

Іноді люди, виправдовуючи своє небажання 
розкаятися, порівнюючи себе з тими, хто на-
зиває себе християнами, кажуть: «Я не гірший 
за них. У них не більше самозречення, стрима-
ності та розсудливості, аніж у мене. Вони по-
любляють задоволення і так само догоджають 
собі, як і я». Такі люди використовують недолі-



Розділ 3
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

30 

ки інших, щоб виправдати нехтування власни-
ми обов’язками. Але гріхи та недоліки інших не 
можуть бути виправданням для нас, бо Господь 
не ставить нам у приклад недосконалість ін-
ших людей. Святий і безгрішний Син Божий –  
Взірець для нас; і ті, хто нарікає на поведінку 
християн, повинні були самі показати кращий 
і благородніший приклад своїм життям. Якщо 
вони так добре розуміють, яким повинен бути 
справжній християнин, чи не стає їхній гріх від 
цього ще більшим? Вони знають, як потрібно 
правильно поводитися, але відмовляються це 
робити.

Гаяння часу небезпечне! Не відкладайте 
визнання своїх гріхів та пошук чистоти серця 
через зв’язок з Ісусом. Саме в цьому тисячі лю-
дей припускаються помилки, котра призводить 
до вічної загибелі. Немає потреби говорити 
про те, що людське життя є коротким і непев-
ним, але саме в цьому приховується страшна 
небезпека, яку ми недооцінюємо. Вона поля-
гає в небажанні людей негайно покоритися за-
клику Святого Духа залишити гріховне життя. 
Отож, яким би малим не здавався гріх, той, хто 
потурає йому, може загинути навіки. Те, чого 
ми не перемогли, переможе нас і призведе до 
загибелі.

Адам і Єва переконували себе, що така дріб
ниця – скуштувати заборонений плід – аж ніяк 
не може мати тих жахливих наслідків, про які 
попереджував Бог. Але ця незначна провина 
стала порушенням незмінного і святого Божого 
Закону. Вона роз’єднала людину з Богом і 
відкрила шляхи до смерті та невимовного 
страждання, що заполонили світ. Споконвіку 
від Землі підноситься плач і ридання, усе 
Боже творіння стогне і страждає від наслідків 
непослуху людини. Навіть Небо відчуло на 
собі руйнівний вплив повстання проти Бога. 



Покаяння

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

31 

Голгофський хрест стоїть як пам’ятник ви
няткової Жертви, необхідної для викуплення 
порушників Божого Закону. Не будемо вважати 
гріх дрібницею!

Кожне порушення Закону Божого, зневажли-
ве ставлення або відкинення благодаті Христа 
обертаються проти самої людини, роблячи її сер-
це жорстоким, ослаблюючи волю, притупляючи 
розум. Вона стає не тільки менш схильною до 
послуху, а й менш здатною підкорятися ніжним 
благанням Святого Духа Божого.

Багато людей заспокоюють своє стурбоване 
сумління думкою про те, що можуть звернути 
зі шляху зла, коли тільки захочуть цього. Їм зда-
ється, нібито вони можуть нехтувати милости-
вими Божими закликами і водночас залишатися 
чутливими до них; що, навіть діючи всупереч 
Духові благодаті, навіть ставши на бік сатани, 
зможуть у найскрутнішу хвилину змінити своє 
життя. Але це не так легко зробити. Досвід і 
звичаї минулого гріховного життя настільки 
змінюють характер людини, що потім лише в 
небагатьох може виникнути бажання стати по-
дібними до Христа.

Навіть одна негативна риса характеру, одне 
гріховне бажання, котре людина постійно пле
кає в серці, врешті-решт зведе нанівець силу 
Євангелія. Кожне потурання гріху віддаляє ду
шу від Бога. Людина вперто виявляє невір’я і 
холодну байдужість до Божої правди, а потім 
лише пожинає те, що посіяла. У всій Біблії немає 
серйознішого застереження від легковажного 
ставлення до зла, ніж у словах мудрого Соло
мона: грішник «у путах гріха свого сидить» 
(Прип. 5:22).

Христос готовий звільнити нас від грі-
ха, але не примушує до цього волю людини. 
Якщо, заплутавшись у гріхах, ми повністю 
схилилися на бік зла і не бажаємо звільнитися 



Розділ 3
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

32 

та прийняти Божу благодать, то що ж Він може 
зробити? Ми губимо себе самі, якщо вперто 
відкидаємо Його любов. «Ось тепер час бла-
годатний, ось тепер спасіння» (2  Кор.6:2). 
«Нині, як почуєте голос Його, не будьте жор-

стокими» (Євр.3:7,8).
«Чоловік дивиться на лице, 

а Господь дивиться на серце» 
(1Сам.16:7) – на людське сер-
це з усіма суперечливими по-
чуттями радості та смутку, 
таке непостійне й норовливе, 
в якому так багато нечисто-
ти і неправди... Бог знає, що 
керує людським серцем, його 

намірами і цілями. Ідіть до Нього, якою 
б заплямованою не була ваша душа. По-
дібно до псалмиста, відкрийте її потаємні 
куточки перед Його всепроникливим зо-
ром, щиро благаючи: «Випробуй, Боже, 

мене, – і пізнай серце моє, досліди мене, – і 
пізнай мої задуми, і подивись, чи не йду я до-
рогою злою, і на вічну дорогу мене попровадь» 
(Псал.139:23,24).

Багато людей визнають лише «релігію розу-
му», приймаючи вигляд благочестя, у той час 
як їхнє серце залишається неочищеним. Нехай 
вашою молитвою буде: «Серце чисте сотво-
ри мені, Боже, і віднови в мені духа правого» 
(Псал.51:10). Будьте чесні самі з собою! Будьте 
такими ж серйозними та невідступними, як і в 
тому випадку, коли б вам загрожувала смертель-
на небезпека. Це питання розв’язується поміж 
Богом і вашою душею, причому розв’язується 
для вічності. Сама лише марна надія, за котру ви 
намагалися триматися, може виявитися для вас 
згубною.



Покаяння

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

33 

Визнайте ваш гріх, 
але скажіть дияволу: 
«Христос Ісус прийшов 
у світ спасти грішників» 
(1Тим.1:15) і що Його 
незрівнянною любов’ю 
ви можете спастись.

Вивчайте Слово Боже з молитвою. Це Сло-
во відкриває вам у Законі Божому і в житті 
Ісуса Христа великі принципи святості, без 
яких «ніхто не побачить Господа» (Євр.12:14). 
Воно переконує нас у гріховності і ясно по-
казує шлях спасіння. Прислухайтеся до ньо-
го як до голосу Божого, що промовляє до  
вашої душі.

Зрозумівши потворність гріха і справжній 
свій стан, не впадайте у відчай, бо саме грішни-
ків прийшов спасти Христос. Нам не потрібно 
примиряти Бога із собою, адже – о, незбагненна 
любов! – «Бог у Христі примирив із Собою світ» 
(2 Кор.5:19). Ніжною любов’ю Бог привертає до 
Себе серця Своїх заблудних дітей. Ніхто із зем-
них батьків не буває таким терплячим до недолі-
ків і помилок своїх дітей, як Бог до тих, кого Він 
прагне спасти. Ніхто не може ніжніше умовляти 
грішника, ніж Він. Жодна людина не здатна на 
це. Усі Його обітниці, усі застереження є вира-
зом безмежної Божої любові.

Коли до вас наближається сатана і переко-
нує, що ви великий грішник, погляньте на свого 
Викупителя й зверніть увагу на Його заслуги. 
Тільки світло, одержане від Нього, може допо-
могти вам. Визнайте ваш гріх, але скажіть дия-
волу: «Христос Ісус прийшов у світ 
спасти грішників» (1Тим.1:15) і що 
Його незрівнянною любов’ю ви мо-
жете спастись.

Якось Ісус розповів Симону про 
двох боржників. Один з них був ви-
нен своєму панові невелику суму, а 
другий – значну, але пан простив їм 
обом. Христос запитав Симона, котрий з борж
ників більше любитиме свого пана. Симон від-
повів: «Той, котрому більше прощено» (Луки 
7:43). Ми були великими грішниками, але 



Розділ 3
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

34 

Христос помер, щоб ми могли бути прощені. 
Його Жертва є цілком достатньою, щоб Він міг 
благати Отця про наше спасіння. Ті, котрим Він 
більше простив, більше Його й любитимуть. 
Ближче, ніж інші, вони стоятимуть біля Його 
престолу і славитимуть Його за безмежну лю-
бов і велику жертву. Ми найкраще зрозуміємо 
огидність гріха тільки тоді, коли у всій повноті 
усвідомимо Божу любов. Коли ми бачимо, якою 
великою є Божа милість до нас, коли починаємо 
дещо розуміти про велику жертву Христа, при-
несену за нас, наше серце сповнюється вдячніс-
тю та щирим каяттям.



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

35 

4

Визнання гріхів
«Хто приховує гріхи свої, 
той успіху не має,  
а хто визнав їх і залишає, 
той буде помилуваний» 
(Прип.28:13).

Милість Божа! За яких 
простих, справедливих і ро-
зумних умов вона може бути 
отримана! Господь не вима-
гає, щоб ми виснажували 
себе для того, аби отримати 
прощення гріхів. Немає по-
треби здійснювати довгі та 
виснажливі паломництва в 
далекі країни, мучити своє тіло, аби заслужи-
ти милість Всевишнього і спокутувати гріхи, 
бо хто визнає і залишає свої гріхи, той буде 
помилуваний.

Апостол сказав: «Признавайтесь один одно-
му в провинах і моліться один за одного, щоб 
вам зцілитися» (Якова 5:16).

Зізнавайтеся у своїх гріхах перед Богом, 
оскільки лише Він може їх простити, а у своїх 
провинах – один перед одним. Якщо ви образи-
ли свого друга чи ближнього, то повинні визнати 
перед ним власну провину, а його обов’язок –  
охоче простити вам. Потім просіть прощення в 
Бога, тому що ображений вами брат є дитиною 
Божою; завдаючи йому болю, ви робите гріх 
проти його Творця і Викупителя. Розкажіть про 
свою провину єдиному правдивому Посередни-
ку – нашому великому Первосвященику, «випро-



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

36 

Розділ 4

«Господь близько 
до тих, в кого серце 

скрушене, і впоко-
рених духом спасає» 

(Псал. 34:19).

буваному в усьому, подібно до нас, окрім гріха, 
Який співчуває слабостям нашим» (Євр.4:15). 
Він може очистити вас від будь-якої плями гріха.

Люди, які не упокорили себе перед Богом і не 
визнали власних провин, не виконали головної 
умови, за якої Бог може їх прийняти. Якщо ви не 
пережили такого покаяння, про яке потім не до-
водиться жалкувати, якщо ви у справжній покорі 
душі, зі скрушеним серцем не визнали власних 
гріхів і не зненавиділи своїх переступів, то ви 
ще по-справжньому не шукали прощення гріхів. 
Не зробивши цього, ви не можете знайти мир у 
Господеві.

Наші гріхи залишаються непрощеними лише 
з однієї причини: ми не бажаємо упокорити своє 
серце і виконати умови, викладені у Слові Божо-
му. Щодо цього нам дані чіткі й конкретні наста-
нови. Визнання гріхів – прилюдно чи на самоті з 
Богом – повинно бути щирим. Примушення тут 
недопустиме, так само, як і легковажне, необду-
мане зізнання у своїй провині. Не можна напо-
лягати на сповіді, якщо людина не усвідомила 
огидності гріха. Тільки те визнання гріхів, яке 
виходить з глибини серця, може бути прийняте 
милосердним і співчутливим Богом. Псалмист 

сказав: «Господь близько до тих, в кого 
серце скрушене, і впокорених духом 
спасає» (Псал. 34:19).

Правдиве визнання свого гріха 
завжди конкретне та визначене. Одні 
гріхи можуть бути відкриті тільки пе

ред Богом, інші повинні бути визнані перед 
людьми, котрі через них постраждали. Гріхи, 
вчинені прилюдно, повинні визнаватися таким 
самим чином. Справжнє визнання гріха має бути 
конкретним по суті; ви повинні визнати кожний 
гріх, вчинений вами.

За часів Самуїла ізраїльський народ відійшов 
від Бога. Євреям довелося страждати від наслід-



Визнання гріхів

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

37 

Бог не прийме 
визнання гріхів 
без щирого  
покаяння і  
виправлення.

ків своїх гріхів; вони втратили віру в Бога і розуміння 
того, що Його премудрість та сила керують ними. Вони 
втратили віру в Його здатність захистити Свою справу. 
Євреї відвернулися від Володаря Всесвіту і забажали та-
кого ж державного устрою, як у сусідніх народів. Щоб 
віднайти мир, вони ясно і чітко визнали свою провину: 
«Понад усі наші гріхи додали ми ще й оце зло, що жа-
дали для себе царя» (1Сам.12:19). Отже, вони повинні 
були визнати саме той гріх, до розуміння якого дійшли, 
відчуваючи докори сумління. Невдячність пригнічувала 
їхні душі та розділяла з Богом.

Бог не прийме визнання гріхів без щирого покаяння 
і виправлення. У житті повинні відбутися радикальні 
зрушення: усе, що ображає Бога, слід усунути. Таким є 
наслідок щирого покаяння у гріху. Нам ясно сказано, що 
ми повинні зробити зі свого боку: «Умий-
тесь, очистьте себе! Відкиньте зло ваших 
вчинків з-перед очей Моїх, перестаньте чи-
нити лихе. Навчіться чинити добро, право-
суддя жадайте, захищайте пригнобленого, 
дайте суд сироті, за вдову заступайтесь» 
(Ісаї 1:16, 17). «Якщо заставу поверне не-
справедливий, грабунок відшкодує, ходи-
тиме уставами життя, щоб не чинити кривди, 
то конче буде він жити, не помре!» (Єзек.33:15). 
Апостол Павло так писав про плоди справжньо-
го покаяння: «Саме це, що ви засмутились ради 
Бога, глядіть, яку щирість це викликало у вас, 
які перепрошування, яке обурення на винувато-
го, який страх, яке бажання, яку ревність, яке по-
карання, готовність віддати кожному належне! В 
усьому ви показали себе чистими в цій справі» 
(2 Кор.7:11).

Коли гріх послаблює моральну чутливість, 
грішник не помічає недоліків у своєму характері 
і не розуміє потворності власних учинків. Якщо 
він не підкориться дії Святого Духа, Який пере-
конує Його у гріху, то не усвідомить до кінця 
свого становища. Тоді визнання гріхів не буде 



Розділ 4
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

38 

щирим і серйозним. Визнаючи провину, він кож-
ного разу шукатиме виправдання, посилаючись 
на те, що якби не обставини, він не зробив би 
вчинку, за який йому докоряють.

Коли Адам і Єва скуштували заборонений 
плід, їх охопило почуття 
сорому й страху. Спочат-
ку вони думали тільки про 
те, як виправдати свій гріх, 
щоб уникнути жахливого 
смертного вироку. Господь 
запитав їх про вчинений 
гріх, і Адам відповів Йому, 
складаючи вину частково 
на Бога, частково на свою 
подругу: «Жінка, котру Ти 

дав мені, вона дала мені від плоду і я їв». Жінка 
звинуватила змія: «Змій спокусив мене, і я з’їла» 
(Бут.3:12,13).

Навіщо Ти створив змія? Навіщо Ти дозво-
лив йому ввійти до Едему? Саме це Єва мала на 
увазі, коли виправдовувала свій гріх, покладаю-
чи таким чином на Бога відповідальність за його 
скоєння. Дух самовиправдання вперше виник у 
батька всякої неправди і досі виявляє себе в усіх 
синах та дочках Адама. Подібне визнання не по-
ходить від Святого Духа і не може бути прийняте 
Богом. Людина, яка дійсно кається, приймає на 
себе відповідальність за вчинений гріх, визна-
ючи власну провину без лукавства.

Подібно до нещасного митаря, котрий не 
смів навіть підвести очей до неба, він блага-
тиме: «Боже, будь милостивий до мене, гріш-
ного!» Той, хто визнає свої провини, буде ви-
правданий, бо Ісус Своєю кров’ю заступається 
за кожну душу, яка кається. У Слові Божому на-
ведені приклади справжнього упокорення і по-
каяння. Біблія розповідає про людей, які визна-



Визнання гріхів

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

39 

вали свій гріх і не шукали вибачення чи виправдання 
його. Апостол Павло не приховував свого гріха. Він ви-
ставляє його у найнепривабливішому світлі, не роблячи 
спроби зменшити провину: «Багато святих замкнув у 
в’язниці, одержавши владу від первосвящеників; і коли 
їх убивали, я подавав на те голос. І по всіх синагогах я 
багаторазово мучив їх, і примушував хулити Ісуса; і в 
безмірній лютості я переслідував їх по чужих містах» 
(Дії 26:10,11). Він, не вагаючись, проголошує: «Хрис-
тос Ісус прийшов у світ спасти грішників, з яких я пер-
ший» (1Тим.1:15).

Смиренне і скрушене серце, сповнене щирого по
каяння, зможе повною мірою зрозуміти любов Божу і 
Жертву, принесену на Голгофі. Як син зізнається у своїх 
поганих вчинках перед люблячим батьком, так і гріш-
ник, який щиро кається, визнає гріхи перед Бо-
гом. «Коли ми свої гріхи визнаємо, – запевняє 
Біблія, – то Він вірний та праведний, щоб гріхи 
нам простити та очистити нас від неправди всі-
лякої» (1Івана 1:9).





Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

41 

Посвячення
Серце повинно повністю покоритися Богові, 

щоб відбулася переміна, унаслідок якої в нас міг 
би бути відновлений образ Божий. Через свою грі-
ховну природу ми стали відчуженими від Бога.

Святий Дух так описує наш стан: «Мертві 
через ваші провини й гріхи», «...хвора ваша вся 
голова і все серце боляще... Від підошви ноги й 
аж до голови нема цілого місця на ньому».

Сатана міцно тримає нас у путах, він уло-
вив нас для того, щоб ми чинили його волю 
(Ефес.2:1; Ісаї 1:5,6; 2Тим.2:26).

Бог бажає зцілити і звільнити нас. Але 
оскільки для цього необхідне докорінне пере-
творення і відновлення всієї нашої природи, ми 
повинні повністю покоритися Богові.

Боротьба із власним «я» є найбільшою бит-
вою у світі. Зректися себе, повністю підкорити-

5



Розділ 5
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

42 

ся волі Божій можна лише ціною великої бороть-
би. Для людини, яка повністю не віддала себе 
Богові, нове життя у святості неможливе.

Правління Боже не засноване на сліпій чи 
бездумній покорі, як намагається запевнити 
сатана. Бог звертається до нашого розуму та 
сумління. Він запрошує людей: «Прийдіть і роз
судимо» (Ісаї 1:18). Це заклик Творця, але Він не 
силує людську волю і приймає тільки добровільне, 
розумне поклоніння. Вимушена покора зробила 
б неможливим всебічний розумовий і духовний 
розвиток людини, перетворила б її у робота. Це 
не узгоджується з наміром Творця. Він бажає, 
щоб людина – вінець творіння – досягла най
вищої досконалості. Господь відкриває нам 
такі висоти благословення, які ми можемо 
осягнути через Його благодать. Він закликає 
нас довіритися Йому, щоб Він міг здійснити в 

нас Свій задум. Але вибір 
за нами: чи бажаємо ми 
звільнитися від пут гріха, 
щоб стати дійсно вільними 
дітьми Божими?

Віддаючи себе Богові, 
ми неодмінно повинні від-
мовитися від усього, що 
могло б розділити нас із 
Ним. Ось чому Спаситель 
говорить: «Кожен з вас, 
хто не зречеться всього, що 
має, не може бути учнем 
Моїм» (Луки 14:33).

Ми повинні позбутися всього, що відвертає 
наше серце від Бога. Багатство є ідолом багатьох 
людей. Любов до грошей, бажання розбагатіти –  
це той золотий ланцюг, котрий зв’язує їх із сата-
ною. Інші понад усе шукають світської слави і по-
честей. Життя без турбот та обов’язків є ідолом 
багатьох людей. Але ці рабські пута повинні бути 



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

43 

Посвячення

Щомиті ми 
користуємося 
благословеннями 
Його милості  
і саме тому не 
можемо повністю 
усвідомити,  
з якої безодні 
гріха і нещастя  
Він підняв нас.

розірвані. Ми не можемо наполовину належати 
Господеві, а наполовину – світові. Якщо ми не на-
лежимо повністю Богові, то ми не Його діти.

Деякі люди стверджують, нібито вони слу-
жать Богові, проте покладаються на власні сили, 
коли йдеться про виконання Його Закону, фор-
мування праведного характеру та спасіння. Їхні 
серця не зворушені глибоким почуттям Христо-
вої любові. Вони намагаються виконувати свої 
християнські обов’язки як вимоги Божі, споді-
ваючись таким чином заслужити вічне життя. 
Така віра нічого не варта. Коли Христос живе 
в серці, людська душа настільки наповнюється 
Його любов’ю і радістю спілкування з Ним, що 
вже більше не може бути без Нього. Коли ми 
розмірковуємо про Христа, то забуваємо про 
своє «я». Любов до Нього стає рушійною си-
лою усіх наших вчинків. Ті, що перебувають 
під впливом любові Божої, котра привертає їх 
до себе, не думають, як їм задовольнити 
вимоги Божі ціною найменших жертв. 
Вони прагнуть жити в повній згоді з во-
лею свого Викупителя, готові з радістю 
залишити все і повністю присвятити 
себе досягненню обраної мети. Визна-
вати Христа, не маючи глибокої любові 
до Нього, – це пусті слова, звичайний 
формалізм і тяжке ярмо.

Чи не здається вам, що віддати Хри
стові все – занадто велика жертва? Тоді 
запитайте себе: «Що віддав Христос за мене?» 
Син Божий віддав усе: Своє життя і любов. Він 
прийняв страждання заради нашого викуплення. 
Як же можемо ми, люди, недостойні такої лю
бові, зачинити перед Ним свої серця? Щомиті 
ми користуємося благословеннями Його милості 
і саме тому не можемо повністю усвідомити, з 
якої безодні гріха і нещастя Він підняв нас. Як 
можемо ми дивитися на Того, Кого розп’яли наші 



Розділ 5
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

44 

Неможливо бути 
по-справжньому 

щасливим,  
йдучи шляхом, 

забороненим 
Богом.

гріхи, і далі зневажати Його любов та жертву? 
Зрозумівши всю глибину приниження, якого 
зазнав Господь Слави, чи можемо ми нарікати 
на те, що наша дорога до життя пролягає через 
боротьбу і самозречення? 

У багатьох гордих серцях виникає запитан-
ня: «Навіщо каятися та принижуватися? Невже 
без цього я не можу бути впевненим, що Бог 
мене приймає?» Подивіться на Христа: Він був 
безгрішний. Більше того, Він був Царем Небес-
ним, але заради викуплення людського роду став 
Жертвою за гріх: «був зачислений до злочинців, 
коли Він узяв на Себе гріхи багатьох і за грішни-
ків заступався!» (Ісаї 53:12).

Від чого ми відмовляємося, коли віддаємо 
Христові все? Від опоганеного гріхом серця, 
щоб Христос очистив його Своєю кров’ю і спас 
нас Своєю незрівнянною любов’ю. Проте деякі 
люди думають, що відмовитися від усього надто 
важко. Які ж ганебні такі думки та слова!

Бог не вимагає, щоб ми відмовилися від 
того, що приносить нам користь. У всіх 
діях Він дбає лише про щастя Своїх ді-
тей. Якби ті, котрі ще не прийняли Хрис-
та, зрозуміли, що Він прагне дати їм на-
багато більше того, чого вони самі шука-
ють для себе. Людина кривдить власну 
душу і завдає собі величезної шкоди, 
коли думає і діє усупереч волі Божій. Не-

можливо бути по-справжньому щасливим, йду-
чи шляхом, забороненим Богом. Адже тільки 
Він знає, що є найкращим для нас, і робить усе 
задля нашого добра. Шлях гріха є шляхом не-
щастя й загибелі.

Буде помилкою думати, нібито Бог задово-
лений, коли Його діти страждають. Небеса за-
цікавлені в щасті людини. Наш Небесний Отець 
не позбавляє радості Своїх дітей. Він закликає 
нас відмовитися від того, що викличе страж-



Посвячення

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

45 

дання та розчарування, зачинить перед нами двері 
до щастя й вічного життя. Спаситель світу приймає 
людей такими, якими вони є: з усіма їхніми вадами, 
немочами та недосконалостями. Він не тільки очищає 
їх від гріхів Своєю кров’ю і дає спасіння, а й задо-
вольняє сердечні бажання тих, які погоджуються взя-
ти Його ярмо і понести Його тягар. Він хоче дати мир 
і спокій усім, хто приходить до Нього за хлібом жит-
тя. Ісус закликає до виконання лише тих обов’язків, 
що приведуть нас на вершину блаженства. Цього ста-
ну ніколи не зазнає той, хто опирається волі Божій. 
Перебуваючи в нас, Христос – наша надія слави – є 
справжньою радістю в душі.

Багато людей запитують: «Як я повинен віддати 
себе Богові?» Ви бажаєте це зробити, але не маєте в 
собі моральної сили, перебуваєте в полоні сумнівів і 
гріховних звичок. Ваші обіцянки та рішення – ніби 
замки, побудовані з піску. Ви не можете керувати сво-
їми думками, прагненнями і 
почуттями. Спогади про не-
виконані обіцянки та забуті 
зобов’язання підривають у вас 
довір’я до власної щирості і 
наводять на думку про те, що 
Бог не може вас прийняти. Але 
не впадайте у відчай! Потрібно 
зрозуміти, що таке справжня 
сила волі. Це – керуюча сила в 
житті людини, сила здійснюва-
ти вибір. Усе залежить від правильного спрямування 
волі. Бог наділив людину правом вибору, і вона повин
на ним скористатися. Ви не можете власними силами 
змінити своє серце чи примусити його любити Бога, 
але можете прийняти рішення служити Йому. Ви мо-
жете підкорити Богові свою волю, і тоді Він здійсню-
ватиме у вас «і хотіння, і дію за доброю волею Своєю». 
Тоді ви повністю перебуватимете під керівництвом 
Духа Христа; ви полюбите Його, і всі ваші думки бу-
дуть у гармонії з Ним.



Розділ 5
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

46 

Але прагнення до святості можуть залиши-
тися тільки добрим наміром і не принести жод-
ної користі. Чимало людей загинуть, хоч мали 
надію і бажання стати справжніми християна-
ми. Однак свою волю вони не підкорили Богові 
і сьогодні не зробили цей вибір – бути христи-
янами.

Ваше життя може повністю змінитися, якщо 
ви скеруєте власну волю у правильному на-
прямку. Віддаючи її Христові, ви з’єднаєтеся 
із Силою, яка вища від сили будь-якого уряду 
і влади. З Небес ви приймете Силу, яка зробить 
вас непохитними. Таким чином, постійно під-
коряючись Богові, ви зможете жити новим жит-
тям – життям віри.



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

47 

Віра і прийняття

Коли Дух Святий пробуджує сумління, ви 
починаєте бачити згубність гріха, його руйнів-
ну силу та наслідки. Збагнувши, скільки горя 
приносить гріх, ви дивитеся на нього з огидою, 
усвідомлюючи, що він розлучив вас з Богом і ви 
стали невільником зла. Чим більше ви боретеся 
з ним, тим ясніше бачите власну безпорадність, 
внутрішню зіпсованість і нечистоту; розуміє-
те, що у вашому серці міцно вкоренилися гріх 
і самолюбство. Ви прагнете прощення, чистоти, 
свободи... Як же прийти до згоди з Богом і стати 
подібним до Нього?

Внутрішній мир – ось що вам потрібно: про-
щення від Бога і любов у серці. Ні гроші, ні ін-
телект, ні будь-які людські знання не принесуть 
вам миру. Досягти його власними зусиллями – 
безнадійна справа. Але Бог дає вам його даром – 
«без срібла і без плати» (Ісаї 55:1). Він належить 

6



Розділ 6
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

48 

вам, потрібно тільки простягнути руку і взяти 
його. Господь говорить: «Коли будуть гріхи ваші, 
як кармазин, стануть білі, мов сніг; якщо будуть 
червоні, немов багряниця, то стануть, мов вовна, 
вони» (Ісаї 1:18). «І дам вам нове серце і новий 
дух вложу в нутро ваше» (Єзек.36:26).

Ви визнали свої гріхи і в глибині серця відмо-
вилися від них, вирішивши віддати своє життя 
Богові. Тепер ідіть до Нього з проханням змити 
всі ваші переступи і дати вам нове серце. Вір-
те, що Бог це зробить, адже Він обіцяв. Пере-
буваючи на Землі, Ісус бажав донести цей урок 

до свідомості людей: 
ми повинні вірити, що 
одержуємо дар, який 
Бог обіцяв нам, і цей 
дар вже належить нам. 
Ісус зціляв людей від 
хвороб, коли вони віри-
ли в Його силу.

Спаситель допома-
гав їм видимим чином, 
щоб вони повірили в 

те, що Він може робити і невидиме – прощати 
гріхи. Ісус ясно сказав про це, зціляючи розбиту 
паралічем людину: «Але щоб ви знали, що Син 
Людський має владу на землі прощати гріхи». 
Тоді каже Він розслабленому: «Встань, візьми 
ноші твої та й іди додому» (Матв.9:6). Єванге-
ліст Іван, розповідаючи про чудеса Христа, під-
тверджує цю думку: «Це ж написано, щоб ви 
увірували, що Ісус є Христос, Син Божий, і щоб, 
віруючи, мали життя в ім’я Його» (Івана 20:31).

З простих біблійних розповідей про зцілен-
ня хворих ми можемо навчитися, як потрібно 
вірити в Нього, щоб отримати прощення гріхів. 
Згадаємо історію зцілення розслабленого у Ви
фезді. Бідний страждалець був зовсім безпо
радний: він не ходив тридцять вісім років. Однак 



Віра і прийняття

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

49 

«Все, чого ви  
будете просити  
в молитві, –  
вірте, що одер-
жите, і буде вам» 
(Марка 11:24). 

Ісус звелів йому: «Встань, візьми постіль твою і ходи!» 
(Івана 5:8). Хворий міг би відповісти: «Господи, якщо Ти 
зцілиш мене, я виконаю Твій наказ». Але ні! Він повірив 
словам Христа, повірив, що він вже зцілений, і відразу 
зробив зусилля, аби встати; розслаблений хотів ходити –  
і пішов. Він діяв згідно зі словом Христа, – і Бог дав 
йому силу. Хворий видужав.

Гріхи призвели вас до подібного становища. Ви не 
можете спокутувати свої минулі гріхи, змінити власне 
серце і стати святими. Але Бог обіцяє все це зробити 
для вас через Христа. Вірте в те, що Він обіцяв. Ви-
знайте гріхи і віддайте себе Богові. Прийміть рішення 
служити Йому. Як тільки ви зробите це, Бог виконає 
Своє слово. Якщо ви вірите в те, що обіцяв Бог: що ви 
прощені та очищені, Він дасть вам по вірі вашій. Ви бу-
дете зцілені так само, як розслаблений, котрому 
Христос дав силу ходити в ту мить, коли 
хворий повірив у зцілення. Все можливо 
тому, хто вірить.

Не чекайте, поки відчуєте, що ви ви-
дужали, але скажіть: «Я вірю в це не тому, 
що почуваю себе здоровим, а тому, що 
Бог обіцяв».

Ісус говорить: «Все, чого ви будете просити в 
молитві, – вірте, що одержите, і буде вам» (Марка 
11:24). Виконання цієї обіцянки залежить від 
однієї умови: ми повинні просити по волі Бо-
жій. Але ж воля Божа якраз і полягає в тому, 
щоб очистити нас від гріхів, зробити нас Божи-
ми дітьми і дати силу жити у святості. Тому ми 
можемо просити цих благословень з вірою, що 
отримаємо їх, і дякувати Богові за те, що ми вже 
одержали їх. Яка це перевага – приходити до Ісу
са, очищатися від гріха і стояти перед Законом 
Божим без сорому і докорів сумління! «Тож нема 
тепер ніякого осудження тим, котрі в Христі Ісу
сі живуть не за плоттю, а за духом» (Римл.8:1).

Тому ми вже не свої, а куплені дорогою ці-
ною. «Не тлінним сріблом або золотом викупле-



Розділ 6
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

50 

ні ви від суєтного життя вашого... але дорогоцін-
ною кров’ю Христа, як непорочного й чистого 
Агнця» (1Петра 1:18,19). Отже, вам потрібно 
тільки повірити Богові. Тоді ви почнете нове 
життя під благодатним впливом Святого Духа. 
Ви тепер – член Його сім’ї, і Він любить вас так, 
як Свого Сина. Тепер, коли ви віддали себе Ісу-
сові, не повертайтеся назад і не віддаляйтеся від 
Нього, а щодня говоріть: «Я належу Христові, 
я віддав себе Йому». Просіть, щоб Він дав вам 
Духа Святого і підтримував Своєю благодаттю. 
І як ви, віддавшись Богові і довірившись Йому, 
стали Його дитиною, так і живіть у Ньому! Апос-
тол Павло радить: «Тому як ви прийняли Христа 
Ісуса Господа, так в Ньому і ходіть!» (Колос.2:6).

Декому здається, що перш ніж розраховувати 
на Божі благословення, необхідно пройти певні 
випробування і переконати Господа у своєму ви-
правленні. Але ви вже зараз можете просити Бо-
жих благословень. Нам потрібна Його благодать 
і Дух Христа, Котрий підкріпляє нас, інакше ми 

не зможемо чинити опір 
злу. Ісус бажає, щоб ми при-
йшли до Нього такими, яки-
ми є: безпорадними, з усіма 
своїми гріхами та недоліка-
ми. Ми можемо прийти до 
Нього зі своїми провинами 
та вадами. Ми можемо при-
йти до Нього зі своїми не-
мочами, пороками, безглуз-
дою поведінкою і впасти до 

Його ніг у покаянні. По великій милості Своїй 
Бог візьме нас в обійми Своєї любові, перев’яже 
наші рани і очистить від усякої скверни.

Саме тут багато людей зазнають поразки: 
вони не вірять, що Ісус прощає їх особисто. Вони 
не вірять Богові на слово. Проте всі, хто вико-
нує поставлені Богом умови, мають перевагу на 



Віра і прийняття

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

51 

Якою б грішною  
не була людина,  
вона може знайти 
силу, чистоту та 
праведність в Ісусі, 
Котрий помер за  
всіх грішників.

власному досвіді зазнати прощення, яке дає їм 
Бог. Він прощає їм усі гріхи. Женіть геть думку 
про те, що Божі обітниці не для вас. Вони стосу-
ються кожного грішника, який кається. Христос 
посилає ангелів, і вони несуть Його благодать та 
силу кожній віруючій душі. Якою б грішною не 
була людина, вона може знайти силу, чистоту та 
праведність в Ісусі, Котрий помер за всіх гріш-
ників. Він готовий з кожного зняти заплямова-
ну, опоганену гріхом одежу та зодягнути в білий 
одяг праведності. Христос пропонує грішникові 
життя замість смерті.

Бог не ставиться до нас так, як ми, 
смертні люди, ставимося одне до одного. 
Господь сповнений милосердя, любові та 
ніжного співчуття. «Хай покине безбож-
ний дорогу свою, а крутій – свої задуми і 
хай до Бога звернеться, – і Він його поми-
лує, бо Бог пробачає багато» (Ісаї 55:7). 
«Провини твої постирав Я, як хмару, і, 
немов мряку, – гріхи твої» (Ісаї 44:22).

«Бо не жадаю Я смерті помираючого, – го-
ворить Господь Бог, але покайтеся та й живіть» 
(Єзек.18:32). Сатана завжди намагається прихо-
вати від нас благословенні Божі запевнення. Він 
хоче позбавити людину будь-якого проблиску 
надії, кожного променя світла. Але ми не по-
винні цього йому дозволити. Не слухайте спо-
кусника, а скажіть йому: «Ісус помер, щоб я міг 
жити! Він любить мене і не хоче, щоб я загинув. 
У мене є милосердний Небесний Отець; і хоч я 
зловживав Його любов’ю й нехтував Його благо-
словеннями, котрі Він давав мені, встану, піду до 
Отця і скажу Йому: «Отче! Згрішив я проти Неба 
і проти Тебе. Негідний я вже зватися сином Тво-
їм; прийми ж мене як одного з Твоїх наймитів». 
У цій притчі йдеться про те, як Отець приймає 
кожного блудного сина. «І коли він був ще дале-
ко, побачив його батько і переповнився жалем: 



Розділ 6
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

52 

«Чи ж жінка 
забуде своє немов-
ля, щоб не пожалі-
ти їй сина утроби 

своєї? Та коли б 
вона забувала, то 
Я не забуду тебе» 

(Ісаї 49:15).

і побіг, і кинувся на шию йому, і почав цілувати 
його» (Луки 15:18-20).

Але навіть ця притча, якою б ніжною та 
зворушливою вона не була, не може повністю 
відобразити безмежного співчуття Отця Не-
бесного. Господь говорить через Свого про-
рока: «Любов’ю вічною полюбив Я тебе, тому 
виявляю тобі милість» (Єрем.31:3). У той 
час, коли грішник перебуває ще далеко від 
батьківського дому, в чужій країні, де марнує 
власний маєток, серце Отця тужить за ним. 
І кожне бажання повернутися до Бога, котре 
виникає в серці грішника, є нічим іншим, як 
відповіддю на ніжний голос Святого Духа, 
Який кличе і навертає грішника до люблячого 

Небесного Отця.
Тож чи можна ще сумніватися, маючи 

такі запевнення у Святому Письмі? Хіба 
можна повірити, що Господь суворо про-
ганяє від Себе бідолашного грішника, 
який бажає повернутися до Нього, зали-
шити свої гріхи і, каючись, припасти до 
Його ніг?

Геть подібні думки! Ніщо не може за-
вдати більшої шкоди вашій душі, ніж по-
дібне уявлення про Небесного Отця. Бог 
ненавидить гріх, але любить грішника. 

В особі Христа Він віддав людям Себе Самого, 
щоб кожен, хто бажає, міг осягнути спасіння і 
мати вічне блаженство в Царстві слави. Чи мож-
на сказати переконливіше і зворушливіше, ніж 
сказав Він через пророка Ісаю про Свою любов 
до нас? Ось Його слова: «Чи ж жінка забуде своє 
немовля, щоб не пожаліти їй сина утроби своєї? 
Та коли б вона забувала, то Я не забуду тебе» 
(Ісаї 49:15).

Піднесіться духом, усі, хто має сумнів і 
страх! Адже Ісус живе, щоб охороняти нас! Дя-
куйте Богові за Його дар улюбленого Сина – і 



Віра і прийняття

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

53 

Читаючи запевнення Божі, пам’ятайте, 
що вони є виявом Його невимовної любові 
та милосердя. Безмежно любляче серце пе-
реповнене ніжним співчуттям до грішника. 
«Маємо в Ньому відкуплення кров’ю Його, 
прощення провин» (Ефес.1:7). Вірте: Бог до-
помагає вам! Він бажає відновити в людині 
Свій моральний образ. Коли ви наблизитеся 
до Нього, каючись і визнаючи гріхи, Він на-
близиться до вас з милосердям і прощенням.

моліться, аби смерть Його Сина не була даремною для 
вас. Сьогодні Дух Святий запрошує кожного: «Прийдіть 
до Ісуса!» Віддавши Йому своє серце, ви можете розра-
ховувати на щедрі благословення.





Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

55 

7Чи належимо ми Христові?
«Тому-то, хто в Христі, той нове творіння; 

старе минуло, а нове настало» (2 Кор.5:17).
Інколи людина не може назвати точного часу 

і місця свого навернення до Христа або згадати 
всі події, з цим пов’язані. Але це не означає, що 
вона залишається не наверненою. Христос сказав 
Никодимові: «Вітер віє, де хоче, ти чуєш голос 
його, але не знаєш, звідки він приходить і куди 
відходить. Так з кожним народженим від Духа» 
(Івана 3:8). Вплив Святого Духа на людське серце 
можна порівняти з подихом вітру. Ми не бачимо 
вітру, але ясно відчуваємо його присутність. 
Відроджуюча сила, котрої не може бачити 
людське око, дає початок новому життю. Вона 
творить нову людину за подобою Божою. Дух 
Святий діє тихо, непомітно, однак плоди Його 
роботи очевидні. Якщо серце людини відновлене 
Божим духом, то її життя свідчитиме про це.

Ми самі не можемо нічого зробити, щоб змі-
нити себе або прийти в гармонію з Богом, та ми 
і не повинні покладатися на себе або свої доб



Розділ 7
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

56 

«Любов, радість, 
мир, довго

терпіння, добрість, 
милосердя, віру, 

стриманість, 
лагідність»  

(Гал. 5:22,23).

рі діла. Але коли благодать Божа перебуває в 
нас, це не залишиться непомітним. У характері, 
звичках, намірах відбудеться зміна. Буде поміт-
ним вражаючий контраст між минулим і новим 
життям. Характер людини відкривається не у ви-
падкових добрих чи злих вчинках, а в щоденних, 
звичних словах і діях.

Однак поведінка людини може бути зов
нішньо бездоганною і водночас не мати 
нічого спільного з відновлюючою силою 
Христа. Прагнення впливати на оточуючих 
людей і користуватися пошаною часом 
змушує нас жити порядно. Почуття власної 
гідності допомагає стримуватися від недобрих 
вчинків. Навіть егоїст здатний на шляхетні 
вчинки. Як же тоді визначити, на чиєму ми 
боці? Хто панує в нашому серці та думках? 
Хто спрямовує наші прагнення? Про кого ми 
любимо говорити? Кому належать наші палкі 
почуття і найкращі сили? Якщо ми належимо 
Христові, то найбільшою насолодою для нас 

будуть думки про Нього. Ми віддаємо 
Йому себе і все, чим володіємо. Ми 
прагнемо відтворювати Його образ, спов
нюватися Його Духом, чинити Його волю 
і догоджати Йому в усьому.

Кожен, хто став новим створінням у 
Христі Ісусі, принесе у своєму житті плоди 
Духа: «Любов, радість, мир, довготерпіння, 
добрість, милосердя, віру, стриманість, 
лагідність» (Гал. 5:22,23). Такі люди не 
будуть більше поступатися колишній 

хтивості, але вірою в Сина Божого йтимуть 
Його слідами, відтворюючи Божий характер і 
очищаючи себе, щоб бути чистими, як Він. Їм 
буде подобатися те, що колись вони ненавиділи, 
а те, що колись любили, – зненавидять. Горді та 
самовпевнені стануть лагідними і покірними; 
метушливі та зарозумілі – серйозними і скром



Чи належимо ми Христові?

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

57 

ними. П’яниці стануть тверезими, розпусні –  
цнотливими. Світські звичаї та смаки будуть 
залишені. Християнин шукатиме не «зовнішньої 
прикраси», його буде приваблювати «потаємна 
людина серця в нетлінній красі лагідного і спо
кійного духа, що дорогоцінне перед Богом» 
(1Петра 3:3,4).

Покаяння не можна вважати щирим, якщо 
воно не викликатиме змін у житті. Коли ж гріш-
ник повернув узяте в заставу, віддав украдене, 
визнав гріхи, почав любити Бога і ближніх, то 
він може бути впевнений у тому, що перейшов зі 
смерті в життя.

Коли ми – блудні та грішні діти – приходимо 
до Христа і отримуємо Його всепрощаючу бла-
годать, наші серця сповнюються Його любов’ю. 
Жоден тягар тоді не буде для нас важким, бо ярмо, 
котре покладає Христос на нас, легке. Обов’язки 
перетворюються в радість, а жертовне служіння –  
у насолоду. 

Шлях, раніше оповитий темрявою, освітить-
ся промінням Сонця Праведності.

  Краса характеру Христа виявлятиметься в 
Його послідовниках. Христос з радістю викону-
вав Божу волю. Любов до Бога, палке бажання 
прославити Його були рушійною силою життя 
Спасителя. Любов надавала всім Його вчинкам 
особливої краси та благородства. Любов похо-
дить від Бога. Вона не може народитися в нео-
свяченому серці. Любов живе лише там, де па-
нує Ісус: «Ми любимо Його, бо Він перше нас 
полюбив» (1Івана 4:19).

У серці, відродженому Божою благодаттю, 
любов є рушійною силою усіх вчинків. Вона 
змінює характер, полонить думки, підкоряє при-
страсті, вгамовує ворожнечу і облагороджує по-
чуття. Така любов, виплекана в серці, робить 
життя щасливим, благочинно впливає на оточу-
ючих людей.



Розділ 7
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

58 

Існують дві небезпеки, яких повинні остері-
гатися діти Божі, а особливо ті, котрі недавно 
навчилися покладатися на Його благодать. На-
самперед, як уже зазначалося, не слід розрахо-
вувати, що власними вчинками можна досягти 
гармонії з Богом. Хто думає стати святим, дотри-
муючись Закону власними силами, береться за 
неможливе. Усе, що людина робить без Христа, 
заплямоване самолюбством та гріхом. Лише бла-
годать Христа, котру ми отримуємо через віру, 
може зробити нас святими.

Протилежна, але теж небезпечна помилка по-
лягає в тому, що віра в Христа звільняє людей 
від виконання вимог Божого Закону і що, оскіль-
ки ми стаємо причетні до благодаті Христової 
лише через віру, наші діла не мають ніякого від-
ношення до нашого викуплення.

Однак зверніть увагу на те, що послух – це не 
тільки формальне виконання вимог, 
а й служіння з любові. Закон Божий 
є виявом Його природи. Він є вті-
ленням великого принципу любові, 
тому лежить в основі Божественного 
правління на Небі і на Землі. Якщо 
серце оновлене на зразок Божого, 
якщо в нашій душі перебуває Боже-
ственна любов, то чи не будемо ми 
виконувати Його Закон? Коли любов 
опановує серцем, коли оновлена лю-
дина стає дедалі більш подібнішою 
до свого Творця, тоді здійснюється 
обітниця Нового Заповіту: «Укла-
ду Закони Мої в серця їхні і в їхніх 
думках напишу їх» (Євр.10:16). А 

якщо Закон записаний у серці, то хіба він не 
вплине на наше життя? Послух, тобто служіння 
і вірність, що ґрунтуються на любові, є вірною 
ознакою того, що ми належимо Христові. Свя-
те Письмо свідчить: «Бо то любов до Бога, коли 



Чи належимо ми Христові?

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

59 

Мірилом 
праведності  
є святий Божий 
Закон, що 
складається 
із Десяти 
Заповідей, 
проголошених 
на Синаї.

ми виконуємо Його Заповіді» (1Івана 5:3). «Хто 
говорить: «Я пізнав Його», але Заповідей Його 
не виконує, той неправдомовець і нема в ньому 
правди» (1Івана 2:4). Віра не звільняє людину 
від послуху. Навпаки, віра і тільки віра робить 
нас причетними до благодаті Христової, яка дає 
силу для послуху.

Ми не заслуговуємо спасіння своїм послухом. 
Бог дає спасіння даром, і воно приймається ві-
рою. Проте послух – це плід віри. «І ви зна-
єте, що Він з’явився, щоб гріхи наші взяти, 
а гріха в Нім нема. Кожен, хто в Нім про-
буває, не грішить; усякий, хто грішить, не 
бачив Його і не пізнав Його» (Івана 3:5, 6).  
Це є справжнім випробуванням віри. Якщо 
ми перебуваємо у Христі, якщо любов 
Божа живе в нас, тоді наші почуття, дум
ки, наміри та вчинки будуть узгоджені з 
волею Бога, висловленою у Заповідях Його 
святого Закону. «Діточки! Нехай ніхто вас 
не зводить! Хто чинить правду, 
той праведний, як праведний 
Він» (1Івана 3:7). Мірилом пра
ведності є святий Божий Закон, 
що складається із Десяти Запо-
відей, проголошених на Синаї.

Так звана віра в Христа, 
яка нібито звільняє людину від 
необхідності послуху Богові, є 
не вірою, а самовпевненістю. 
«Благодаттю ви спасені через віру» (Ефес.2:8). 
Але «віра без діл мертва» (Якова 2:17). Ісус ска-
зав про Себе ще до того, як прийшов на Землю: 
«Я бажаю виконати волю Твою, Боже Мій, і За-
кон Твій у Мене в серці» (Псал.40:8). А неза-
довго до Свого вознесіння на небо, Він знову 
проголосив: «Я зберіг Заповіді Свого Отця і 
перебуваю в любові Його» (Івана 15:10). У Свя-
тому Письмі сказано: «А що ми пізнали Його, 



Розділ 7
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

60 

пізнаємо це з того, коли Запо-
віді Його додержуємо... Хто 
каже, що в Нім пробуває, той 
повинен поводитися так, як 
поводився Він» (1Івана 2:3,6). 
«Тому що й Христос постраж-
дав, залишивши нам приклад, 
щоб ми йшли Його слідами» 
(1Петра 2:21). Вічне життя 
дароване нині за такої самої 
умови, як і тоді, коли наші пра-
батьки згрішили в раю, а саме: 

повне підкорення Божому Закону, досконала 
праведність. Якби вічне життя було дароване 
на якійсь іншій умові, то щастя всього Всесвіту 
було б під загрозою; тоді вічно б залишалися 
відчиненими двері для гріха, а разом з ним – 
для горя і страждань. До гріхопадіння Адам міг 
через послух Божому Закону формувати пра-
ведний характер. Але він не пішов цим шляхом, 
тому через його гріх ми успадкували гріховну 
природу і не можемо самі стати праведними. 
Оскільки ми грішні і далекі від святості, ми не 
можемо досконало виконувати святий Закон. 
Ми не маємо власної праведності, котра могла б 
задовольнити вимоги Божого Закону. Але Хрис-
тос відкрив нам дорогу до спасіння. Він жив на 
Землі серед таких самих спокус і випробувань, 
з якими зустрічаємося ми, однак Його життя за-
лишилося безгрішним. Він помер за нас і сьо-
годні бажає звільнити нас від гріхів і дати Свою 
праведність. Якщо ви віддаєте себе Христові, 
приймаєте Його як свого Спасителя, тоді, не-
зважаючи на всі ваші гріхи, через Його заслу-
ги ви будете зараховані праведними. Характер 
Христа заступає ваш характер. Бог приймає вас 
такими, ніби ви ніколи не грішили.

Більше того, Христос змінює серце. Він посе-
ляється в серці, оскільки ви прийняли Його. Вам 



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

61 

Чи належимо ми Христові?

необхідно через віру підтримувати цей зв’язок 
із Христом і постійно підпорядковувати Йому 
свою волю. Доки ви перебуватимете в такому 
стані, Він буде викликати у вас «і хотіння, і чин 
за доброю волею Своєю». Тому ви зможете ска-
зати: «...А що живу в тілі тепер, – живу вірою 
в Божого Сина, Котрий мене полюбив і видав 
за мене Самого Себе!» (Гал.2:20). Ісус сказав 
Своїм учням: «...Бо не ви промовлятимете, але 
Дух Отця в вас промовляти-
ме» (Матв.10:20). І тоді разом з 
Христом, Який діятиме у вас, ви 
будете здатні виявляти той самий 
дух і чинити ті ж добрі діла пра-
ведності та послуху.

Ми не маємо в собі нічого, 
чим могли б похвалитися. Немає 
жодної підстави для самозвели-
чення. Єдиною нашою надією 
є зарахована нам праведність 
Христа – результат дії Його Духа 
в нас і через нас.

Говорячи про віру, треба пам’ятати: прийма-
ти незаперечні факти – ще не значить виявляти 
справжню віру. Існування всемогутнього Бога, 
правдивість Його Слова – це факти, які не може 
заперечити навіть сатана з усім своїм воїнством. 
Біблія говорить: «...і біси вірують, аж тремтять» 
(Якова 2:19). Але не такої віри очікує від нас 
Бог. Справжня віра передбачає не тільки визнан
ня Слова Божого, а й підкорення Йому власної 
волі, повну віддачу свого серця, зосередження 
на Ньому всіх почуттів. Така віра виявляється 
в ділах любові й очищає душу. Вона оновлює 
людину за подобою Божою. До цього людина 
не підкорялася та й не могла підкорятися Зако-
ну Божому; тепер вона знаходить утіху у святих 
Заповідях і разом з псалмистом вигукує: «Як я 
люблю Закон Твій! Роздумую про нього цілий 



Розділ 7
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

62 

Той, Хто почав 
у вас добре 

діло, буде здій-
снювати його 

до Приходу  
Ісуса Христа.

день» (Псал.119:97). Тепер праведні вимоги За-
кону втілюються в нас, «котрі в Христі Ісусі жи-
вуть не за тілом, а за духом» (Римл.8:1).

Є люди, які відчули всепрощаючу любов 
Христа й усім серцем бажають бути дітьми Бо-
жими. Однак вони бачать свою недосконалість, 
вади і через це схильні сумніватися в тому, 
чи їхні серця оновлені Святим Духом. Таким 
я хочу сказати: «Не впадайте у відчай!» Нам 
ще не раз доведеться схилятися до ніг Хрис-
та, оплакуючи власні недоліки та помилки, але 
ми не повинні занепадати духом. Навіть якщо 
ворог перемагає, ми не покинуті, не відкинуті 
Богом. Христос перебуває по правиці Божій, 
Він заступається за нас! Так писав Його улюб
лений учень Іван: «Це пишу вам, щоб ви не 
грішили. А коли хто і згрішить, то ми маємо 
Заступника перед Отцем, Ісуса Христа, Пра-
ведника» (1Івана 2:1). Не забувайте слів Хрис-
та: «Сам Отець вас любить» (Івана 16:27). Він 
хоче відновити у вас Свій образ, бачити у вас 
відображення Своєї чистоти і святості. І якщо 
ви тільки підкоритеся Йому, то той, Хто почав 

у вас добре діло, буде здійснювати його 
до Приходу Ісуса Христа. Ревно моліть-
ся та зміцнюйтеся у вірі! Зневірившись у 
власних силах, покладайте надію на силу 
нашого Викупителя і прославляйте Його –  
Цілителя людських душ.

Чим ближче ви до Ісуса, тим більше 
недоліків помічатимете у власному харак-

тері, адже ваш духовний зір загострюється. По-
рівняно з Його досконалістю ваші хиби стають 
помітнішими. Це є доказом того, що підступи 
сатани втратили силу, натомість животворний 
вплив Божого Духа пробуджує вас. Людина, 
яка не усвідомлює власної гріховності, не може 
мати в серці глибокої любові до Ісуса. Душа, 
що зазнала цілковитої зміни внаслідок благода-



Чи належимо ми Христові?

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

63 

ті Христа, буде захоплюватися Його Божественним ха-
рактером. Але якщо ми не бачимо власного духовного 
каліцтва, то це є безпомилковим доказом того, що ми 
ще не обізнані з красою та досконалістю Христового 
характеру.

Чим менше ми схильні звеличувати себе, тим 
вище оцінимо невимовну чистоту і привабливість 
Спасителя. Усвідомлення нашої гріховності спонукує 
нас прийти до Того, Хто завжди може простити. Коли 
душа усвідомлює свою безпорадність, шукає Хрис-
та, Він відкривається їй у Своїй всемогутності. Чим 
сильніше ми відчуваємо потребу в Ньому і Слові Бо-
жому, тим величнішим буде наше уявлення про Його 
характер і тим повніше ми будемо відображати Його 
образ.





Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

65 

8Зростання у Христі
Зміна серця, завдяки якій ми стаємо дітьми 

Божими, називається в Біблії народженням зго-
ри. Його можна порівняти з проростанням доб
рого зерна, посіяного сіячем. Подібним чином 
люди, котрі щойно навернулися до Христа, по-
винні, як «новонароджені немовлята», зростати 
в «міру повного зросту в Христі Ісусі» (1Петра 
2:2; Ефес.4:13). Немов добре насіння, посіяне 
на полі, вони повинні рости і приносити плоди. 
Пророк Ісая говорить, що «будуть звати їх дуба-
ми праведності, саджанцями Господніми, щоб 



Розділ 8
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

66 

Дитина не 
може своєю 
силою чи праг-
ненням додати 
собі зросту. 
Так само й ви 
турботами чи 
власними сила-
ми не можете 
забезпечити 
собі духовного 
зростання.

прославився Господь» (Ісаї 61:3). Ці приклади, 
запозичені зі світу природи, дають змогу краще 
зрозуміти таємниці духовного життя.

Людської мудрості та знань недостатньо, 
щоб дати життя навіть найменшій істоті. Росли-
ни і тварини існують лише тому, що Бог наділив 
їх життям. Так само й духовне життя зароджу-
ється в серці людини тільки від Бога. Якщо лю-
дина «не народиться згори» (Івана 3:3), то вона 

не зможе стати спільником того 
життя, яке прийшов дати нам 
Христос.

Те ж саме можна сказати і 
про ріст. Лише завдяки Богові 
розпускається брунька, а квітка 
перетворюється в плід. Тільки 
Його силою розвивається на-
сіння: спочатку «зелень, потім 
колос, а тоді повне збіжжя в ко-
лосі» (Марка 4:28). Пророк Осія 
сказав, що Ізраїль «розквітне, 
як лілея... забагатіють хлібом, 

зацвітуть, наче лоза виноград-
на» (Осії 14:6,8). Ісус просить нас: «По-
дивіться на лілеї, як вони ростуть» (Луки 
12:27). Рослини і квіти ростуть не самі по 
собі, не завдяки власним зусиллям, а тому 
що отримують від Бога все необхідне для 
життя. Дитина не може своєю силою чи 
прагненням додати собі зросту. Так само й 
ви турботами чи власними силами не мо-
жете забезпечити собі духовного зростан-
ня. Рослини і діти ростуть тому, що отри-
мують з навколишнього середовища все 

необхідне для життя – повітря, сонячне світло й 
поживу. Чим ці дари природи є для тварин і рос-
лин, тим Христос є для тих, хто покладається на 
Нього. Він для них – «вічне світло» (Ісаї 60:19), 
«сонце та щит» (Псал.84:12); «Він буде Ізраїле-



Зростання у Христі

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

67 

Перебуваючи  
в Ньому, ви буде-
те жити повно-
кровним життям. 
Отримуючи від 
Нього життєву 
силу, ви ніколи 
не зів’янете і  
не будете без-
плідними. Ви  
будете подібни-
ми до дерева,  
посадженого 
біля потоків вод.

ві, як роса...» (Осії 14:6). «Він спаде, як дощ на скоше-
ну луку, як краплі, що зволожують землю» (Псал.72:6). 
Христос – жива вода, «хліб Божий, що зійшов з неба і 
дає життя світові» (Івана 6:33).

Бог послав людям незрівнянний дар – Свого Сина – і 
цим оточив увесь світ атмосферою благодаті – такою ж 
реальною, як атмосфера, що захищає нашу земну кулю. 
Всі, хто перебуває в цій життєдайній атмосфері, будуть 
жити і зростати до повної міри зросту в Христі Ісусі.

Як квітка тягнеться до сонця, щоб під його яскравим 
промінням набути досконалості форми та краси, так і ми 
повинні прагнути до Сонця Праведності, щоб у сяйві не-
бесного світла наш характер ставав все більше подібним 
до характеру Христа.

Той самий урок є і в словах Ісуса: «Перебувайте в 
Мені, а Я в вас! Як гілка не може прино-
сити плоду сама від себе, коли не буде на 
лозі, так і ви, коли не будете в Мені. Без 
Мене не можете робити нічого» (Івана 
15:4,5). Як гілка, відрубана від материн-
ської лози, не може рости і плодоносити, 
так і ви не зможете жити святим життям, 
якщо не перебуватимете в Христі. Без 
Нього ви не маєте життя; ви не маєте сили 
протистояти спокусі, не можете зроста-
ти в благодаті та святості. Перебуваючи 
в Ньому, ви будете жити повнокровним 
життям. Отримуючи від Нього життєву 
силу, ви ніколи не зів’янете і не будете 
безплідними. Ви будете подібними до дерева, 
посадженого біля потоків вод.

Чимало людей вважає, що вони самостійно 
повинні виконати якусь частину цієї справи. 
Вони вірять, що Христос простив їхні гріхи, і те-
пер намагаються власними зусиллями жити пра-
ведно. Але їхні зусилля даремні. Ісус говорить: 
«Без Мене не можете робити нічого». Зростання 
у благодаті, радість і корисність нашого життя 
повністю залежать від єдності з Христом. Пере-



Розділ 8
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

68 

буваючи в Ньому і спілкуючись з Ним щоденно 
і щогодини, ми зростатимемо в благодаті. Він –  
не лише Засновник, а й Завершитель нашої віри. 
Христос – Перший і Останній, Він – у всьому. 
Ісус повинен бути з нами не тільки на початку чи 
в кінці нашого життєвого шляху, а й на кожному 
кроці. Давид сказав: «Уявляю я Господа перед 
собою постійно, бо Він по правиці моїй – не за-
хитаюсь» (Псал.16:8).

Можливо, у вас виникає запитання: «Як я 
повинен перебувати в Христі?» Відповідь: так 
само, як і на початку, коли ви прийняли Його. 
«Отож, як ви прийняли Господа Ісуса Христа, 
так і ходіть в Ньому» (Колос.2:6). «Праведний 
вірою житиме» (Євр.10:38). Ви віддали себе 
Богові, щоб повністю належати Йому, аби слу-
жити і бути слухняними Йому; ви прийняли 
Христа як свого Спасителя. Ви не могли самі 
заплатити за власні гріхи чи змінити своє серце, 
але, віддавшись Богові, повірили, що Він все це 
здійснив для вас заради Христа. Вірою ви ста-
ли власністю Христа і вірою повинні зростати 

в Ньому – віддаючи і при-
ймаючи. Ви повинні віддати 
все: своє серце, волю, слу-
жіння, віддати Йому само-
го себе, щоб виконувати всі 
Його веління. І ви так само 
повинні прийняти все: пов
ноту благословення в особі 
Христа, щоб Він жив у ва-

шому серці, був вашою міццю, праведністю і 
щоб одержати силу для послуху.

 Кожного ранку посвячуйте своє життя Бого-
ві. Нехай це буде найпершою вашою справою. 
Моліться так: «Візьми мене, Господи! Я повніс-
тю належу Тобі. Я складаю всі свої плани біля 
Твоїх ніг. Використай мене сьогодні у Твоєму 
служінні. Будь зі мною, щоб усі справи я звер-



Зростання у Христі

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

69 

Ваша  
немічність 
з’єднується  
з Його силою, 
ваше незнання – 
з Його мудрістю,  
ваше безсилля –  
з Його  
всемогутністю.

шував разом з Тобою». Це необхідно робити що-
дня. Отже, щоденно вранці посвячуйте себе Бо-
гові. Вручайте Йому всі свої плани, будьте готові 
виконати їх або відмовитися від них, керуючись 
Його Провидінням. Таким чином ви щоденно 
віддаватимете своє життя в руки Божі, і воно 
ставатиме дедалі подібнішим до життя Христа.

Життя у Христі – це життя спокою. У христи-
янина може не бути піднесених почуттів, але він 
завжди матиме внутрішню впевненість і мир. Ви 
покладаєтеся не на себе, а на Христа. Ваша не-
мічність з’єднується з Його силою, ваше незнан
ня – з Його мудрістю, ваше безсилля – з Його 
всемогутністю. Тому ви не повинні дивитися 
на себе; не дозволяйте думкам зосереджувати-
ся на собі – дивіться на Христа. Розмірковуйте 
про Його любов, красу і досконалість 
Божественного характеру. Христос у 
Своєму самозреченні, Христос у Своєму 
приниженні, Христос у Своїй чистоті та 
святості, Христос у Своїй незрівнянній 
любові – ось теми, над якими слід замис-
люватися. Люблячи Христа, наслідуючи 
Його приклад і повністю покладаючись 
на Нього, ви зможете стати подібними до 
Нього.

Ісус говорить: «Перебувайте в Мені» 
(Івана 15:4). У цих словах висловлена 
ідея спокою, постійності та впевненості. Далі 
Він знову запрошує: «Прийдіть до Мене... і Я 
заспокою вас» (Матв.11:28,29). Псалмист ви-
словлює цю саму думку: «Спокійним будь у 
Господі, надійся на Нього» (Псал.37:7). А про-
рок Ісая запевняє: «В тихості і надії вся ваша 
потуга» (Ісаї 30:15). Цей спокій не можна зна-
йти в бездіяльності, бо в запрошенні Спасителя 
обіцянка дати спокій поєднується із закликом 
до праці: «Візьміть ярмо Моє на себе... і зна-
йдете спокій» (Матв.11:29). Християнин, який 



Розділ 8
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

70 

повністю покладається на Христа, виявлятиме найбіль-
шу ревність і завзятість на Божій ниві. Коли людина 
зосереджує свої думки на собі, вона відвертається від 
Христа – Джерела життя й сили. Ось чому сатана по-
стійно намагається відвернути увагу людей від Спаси-
теля, щоб таким чином перешкодити їх спілкуванню та 
єдності з Христом. На втіхи цього світу, життєві турбо-
ти, труднощі та печалі, провини інших людей, на власні 
помилки і недосконалості – на що-небудь із цього або 
навіть на все це сатана намагатиметься скерувати ваші 
думки. Не піддавайтеся на його хитрощі. Думки бага-
тьох щирих і сумлінних людей, які бажають жити для 
Бога, він дуже часто зосереджує на їхніх власних по-
милках і безсиллі. Розділяючи їх таким чином з Хрис-
том, він сподівається здобути перемогу. Не слід зосе-
реджуватися на собі, перебуваючи в тривозі та сумні-
вах щодо нашого спасіння. Усе це віддаляє людину від 
Джерела її сили. Довірте своє життя Богові і покладай-
теся на Нього. Говоріть і думайте про Ісуса. Ваше «я» 
повинно розчинитися в Ньому. Відкиньте всі сумніви та 
страх. Скажіть разом з апостолом Павлом: «І вже не я 
живу, але живе в мені Христос. А що нині живу в тілі, 
то живу вірою в Сина Божого, Котрий мене полюбив 
і видав Себе за мене» (Гал.2:20). Спочиньте у Христі. 
Він здатний зберегти те, що ви Йому довірили. Коли ви 
знаходитеся в Його руках, то все подолаєте силою Того, 
Котрий вас полюбив.

Прийнявши людську природу, Христос зв’язав Себе з 
людством узами любові, яких не зможе розірвати жодна 
сила, хіба що людина по своїй волі розлучиться з Ним 
сама. Сатана різноманітними спокусами буде зваблюва-
ти вас розірвати цей зв’язок, прийняти рішення залиши-
ти Христа. Ось саме тут потрібно пильнувати, молитися 
і докладати всіх зусиль, щоб жодні спокуси не приму-
сили нас обрати собі іншого господаря. Адже за нами 
завжди залишається право вибору. Зосередьмо ж свій по-
гляд на Христі, і Він збереже нас. Доки ми з Ісусом, ми 
перебуватимемо в безпеці. Ніхто не зможе вирвати нас з 
Його рук. Постійно споглядаючи Христа, ми «переобра-



Зростання у Христі

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

71 

Сила Христової 
любові здійсни-
ла зміну в його 
характері. Це є 
переконливим  
доказом єдності  
з Ісусом. 

жуємося в Його ж образ від слави в славу, згідно 
з діянням Господнього Духа» (2 Кор.3:18). 

Саме так перші учні стали схожими на на-
шого дорогого Спасителя. Почувши Його слова, 
вони відчули свою потребу в Ньому. Вони шука-
ли Його, знайшли і пішли слідом за Ним. Учні 
перебували з Ним скрізь: вдома, за столом, на 
лоні природи. Вони навчалися в Нього щодня, 
приймаючи з Його уст уроки святої правди; ди-
вилися на Нього, як слуги 
на пана, щоб зрозуміти, 
як потрібно діяти. Учні 
Христа в усьому були по-
дібні до нас (див. Якова 
5:17). Вони повинні були 
так само, як і ми, бороти-
ся з гріхом, так само по-
требували благодаті, щоб 
жити святим життям.

Навіть улюблений 
учень Ісуса, Іван, котрий 
найбільше був подібний до Спасителя, не 
мав від природи такого привабливого ха-
рактеру. Спочатку він був не тільки само-
впевненим і честолюбним, а й нестрима-
ним та злопам’ятним. Та, пізнавши краще 
Божественний характер Христа, він поба-
чив власні недоліки, і це упокорило його. 
Сила й терпіння, могутність і ніжність, ве-
лич і лагідність, які він бачив у щоденному 
житті Сина Божого, викликали в його душі 
захоплення та любов. З кожним днем сер-
це Івана більше тягнулося до Христа, поки 
любов до Вчителя не витіснила з його душі лю-
бов до себе. Під впливом перетворюючої сили 
Христа зникли честолюбство та нестриманість. 
Відроджуюча сила Святого Духа оновила серце 
Івана. Сила Христової любові здійснила зміну в 
його характері. Це є переконливим доказом єд-



Розділ 8
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

72 

ності з Ісусом. Якщо в серці людини живе Хрис-
тос, то вона повністю змінюється, Його любов 
пом’якшує серце, упокорює душу і спрямовує 

думки та бажання до Бога.
Після того, як Хрис-

тос вознісся на Небо, Його 
послідовники продовжу-
вали відчувати Його при-
сутність. Це була особиста 
присутність, що напов
нювала душу світлом і 
любов’ю. Ісус – Спаситель, 

Який ходив, говорив і молився з ними, підба-
дьорював і потішав їх, був узятий на Небо, у 
той час, коли Його уста проголошували вістку 
миру. Його вже оточила хмара ангелів, а до учнів 
все ще линули Його слова: «Ось Я з вами по всі 
дні до кінця світу» (Матв. 28:20). Він вознісся 
на Небо в людській подобі. Тому учні знали, що 
там, перед престолом Божим, перебуває їхній 
Друг і Спаситель, любов Якого незмінна і Який 
надалі залишається з багатостраждальним люд-
ством. Христос представив Богові заслуги Своєї 
дорогоцінної крові – Свої пробиті руки і ноги як 
доказ тієї великої ціни, заплаченої за викупле-
них. Учні знали, що Він вознісся на Небо, щоб 
там приготувати їм місце, і що Він прийде знову 
і візьме їх до Себе.

Зібравшись разом після вознесіння Христа, 
учні горіли бажанням звернутися до Отця Не-
бесного зі своїми молитвами в ім’я Ісуса. Уро-
чисто, з благоговінням вони схилилися в молит-
ві, повторюючи дане їм запевнення: «Чого тіль-
ки попросите в Отця в ім’я Моє, – Він дасть вам. 
Донині ви нічого не просили в ім’я Моє. Про-
сіть – і отримаєте, щоб радість ваша була повна» 
(Івана 16:23,24). Простягаючи руки віри щораз 
вище, вони все з більшим переконанням гово-
рили: «Христос помер і воскрес; Він по правиці 



Зростання у Христі

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

73 

Бога і заступається за нас» (Римл.8:34). У день 
П’ятидесятниці до них зійшов Утішитель, про 
Якого Христос сказав: «Він... буде у вас» (Івана 
14:17). При цьому Він зауважив: «Краще для вас, 
щоб Я пішов, бо якщо Я не піду, Утішитель не 
прийде до вас, а якщо піду, то пошлю Його до 
вас» (Івана 16:7). Від того часу Христос через 
Святого Духа завжди мав перебувати в серцях 
Своїх дітей. Тепер ця єдність із Ним була тіс-
нішою, ніж тоді, коли Він був з ними особисто. 
Від них виходило світло, сила та любов Христа, 
Який жив у їхніх серцях, і люди «дивувались і 
пізнавали їх, що вони були з Ісусом» (Дії 4:13).

Сьогодні Христос бажає бути для Своїх дітей 
Тим, Ким Він був для перших учнів. Коли Хрис-
тос останній раз молився в тісному колі Своїх 
учнів, Він просив: «Не тільки за них Я благаю, 
а й за тих, що ради їхнього слова увірують в 
Мене» (Івана 17:20).

Ісус молився за нас, благаючи Бога, щоб ми 
були єдині з Ним, як Він єдиний зі Своїм От-
цем. Яка це чудова єдність! Спаситель сказав 
про Себе: «Син нічого не може чинити Сам від 
Себе!» (Івана 5:19). «Отець, що пробуває в Мені, 
Він чинить ті діла» (Івана 14:10). Тому, якщо 
Христос живе в наших серцях, Він «викликає в 
нас і хотіння, і діяння за доброю волею Своєю» 
(Филп.2:13). Тож будемо працювати так, як пра-
цював Він, виявляючи такий самий дух. Любля-
чи Його та перебуваючи в Ньому, ми будемо в 
усьому ставати подібними до «Того, Котрий є 
Голова, Христос» (Ефес.4:15).





75 

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

9Наше життя і 
вчинки

Бог є Джерелом життя, світла й радості 
для Всесвіту. Його благословення вилива-
ються на все творіння, немов сонячне про-
міння та потоки життєдайної води. І якщо 
Бог живе в серцях людей, вони теж будуть 
випромінювати любов і благословення.

Наш Спаситель знаходив радість у тому, 
щоб піднімати грішників і спасати їх. Задля 
цього Він не дорожив Своїм життям, ви-
терпів хрест, незважаючи на ганьбу. Ангели 
теж постійно трудяться для щастя інших. 
У цьому вони знаходять радість. Робота 



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

76 

Розділ 9

безгрішних ангелів полягає в тому, щоб допомагати не-
щасним, які у всіх відношеннях – як за характером, так і 
за станом – нижчі за них. А для гордого серця таке слу-
жіння здається принизливим. Дух безкорисливої любові 
Христа панує на Небі й становить саму суть небесного 
блаженства. Це той дух, який матимуть послідовники 
Христа, і це та робота, яку вони виконуватимуть.

Коли любов Христа наповнює серце, то вона, подіб
но до чарівних пахощів, не може залишатися прихова-
ною. Її святий вплив відчуватимуть усі, хто буде з нами 
спілкуватися. Дух Христа, що перебуває в серці, немов 
джерело в пустелі, освіжає кожного і викликає бажання в 
людства, що гине, прийти й пити цю воду життя. Любов 
до Ісуса виявляється в бажанні працювати так, як пра-
цював Він для благословення та духовного піднесення 
людства. Ця любов навчить нас любити, бути лагідними 
та співчутливими до всього творіння, про яке піклується 
Небесний Отець.

Життя Спасителя на Землі не було легким життям, 
присвяченим Самому Собі. Він невтомно, наполегливо, 
із запалом працював для спасіння грішних людей. Від 
вифлиємських ясел і до Голгофи Христос ішов дорогою 
самозречення, не ухиляючись від труднощів, виснаж-
ливих мандрівок, стомлюючих турбот і праці. Він ка-
зав: «Син Людський не для того прийшов, щоб Йому 
служили, але щоб послужити і віддати душу Свою для 
викуплення багатьох» (Матв.20:28). Це було головною 
метою Його життя. Усе інше було для Нього другоряд-
ним і сприяло основному служінню. Виконання волі 
Божої та завершення Його справи було для Нього хлі-
бом і водою. У невтомній праці Він забував про Себе та 
Свої інтереси.

Так само всі, причетні до благодаті Христової, будуть 
готові на будь-яку жертву, щоб люди, за яких помер Ісус, 
також могли прийняти цей небесний дар. Вони будуть 
робити все можливе, аби світ став кращим. Такий дух 
є доказом справжнього навернення. Як тільки людина 
приходить до Христа, в її серці відразу з’являється ба-
жання розповісти всім, якого дорогого Друга вона зна-



Наше життя і вчинки

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

77 

Наше прагнен
ня нести щастя 
іншим людям 
принесе благо-
словення і нам. 
Саме це Бог 
мав на меті, 
коли дав нам 
змогу брати 
участь у Плані 
спасіння.

йшла в Ісусі: істина, яка спасає та освячує, не 
повинна залишатися прихованою в серці. Якщо 
ми зодягнулися у праведність Христа і сповне-
ні радістю від присутності Його Духа, то ми не 
зможемо мовчати. Якщо ми переконалися, який 
добрий Господь, то в нас буде що сказати іншим. 
Ми приведемо до Нього інших людей, як це зро-
бив Филип, коли знайшов Спасителя. Ми буде-
мо намагатися показати людям привабливість 
Христа і невидимі реальності прийдешнього сві-
ту. У нас виникне палке бажання йти тим шля-
хом, яким ходив Ісус, і вказати оточуючим нас 
людям на Агнця Божого, «Котрий бере на Себе 
гріх світу» (Івана 1:29).

Наше прагнення нести щастя іншим лю-
дям принесе благословення і нам. Саме це 
Бог мав на меті, коли дав нам змогу брати 
участь у Плані спасіння. Він дав людям пе-
ревагу стати учасниками Його Божественної 
природи, щоб вони могли поширювати бла-
гословення на інших. Це є найбільша честь 
і найбільша радість, якими Бог міг наділити 
людей. Ті, що таким чином стають учасни-
ками служіння любові, будуть найближче до 
свого Творця.

Бог міг би доручити нам проголошення Єван-
гелія і справу служіння небесним ангелам. Він 
міг би застосувати й інші засоби для здійснення 
Свого наміру. Однак у Своїй безмежній любові 
Він обрав нас Своїми помічниками. Ми можемо 
співпрацювати з Христом та ангелами, розділяти 
їхні благословення, радість, духовне піднесення, 
які є наслідком самовідданого служіння.

Ми починаємо більше любити Христа, коли 
поділяємо Його страждання. Кожен самовід
даний вчинок на благо інших робить нас мило
серднішими і тісніше з’єднує з Викупителем 
світу, Який, «бувши багатий, збіднів заради нас, 
щоб ми збагатились Його убозтвом» (2 Кор.8:9). 



Розділ 9
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

78 

Життя лише тоді буде благословенням для нас, 
коли ми робитимемо справу, заради якої створені.

Коли ви візьметеся за роботу, яку Христос 
доручив своїм учням – приводити людей до 
Нього, ви зрозумієте власну потребу в більш 
глибокому досвіді та кращому розумінні Божих 
принципів. Тоді ви будете прагнути і жадати 
праведності. Ви будете звертатися за допомогою 
до Бога, і ваша віра міцнітиме, а душа буде 
напоєна з колодязя спасіння. Випробування та 
переживання, з якими ви зустрінетеся в житті, 
викличуть потребу глибше досліджувати Біблію 
та молитися. Ви будете зростати в благодаті та 
пізнанні Христа, набудете багатого духовного 
досвіду.

Дух безкорисливого служіння іншим надає 
характеру людини твердості, постійності, на-
повнює його Христовою любов’ю, приносить 
спокій і щастя. Прагнення облагороджуються, 

лінощам та егоїзмові не залишиться 
місця в серці. Ті, хто подібним чином 
виявлятиме християнські чесноти, 
зростуть і зміцніють для Божої спра-
ви. Вони матимуть ясне духовне ба-
чення, непохитну віру, котра постійно 
зростатиме, і все більшу силу в молит-
ві. Дух Божий впливає на їхні серця, 
і Його Божественний дотик викликає 
в душі святу співзвучність. Усі, хто 
присвячує себе самовідданій праці на 
благо інших, найнадійнішим чином 
звершують справу власного спасіння.

Ми зростаємо в благодаті лише тоді, коли 
безкорисливо виконуємо ту роботу, яку Хрис-
тос доручив нам; коли робимо все від нас за-
лежне, щоб допомагати і нести благословення 
людям, котрі потребують нашої допомоги. Сила 
прибуває в процесі роботи; діяльність є пер-
шою умовою життя. Хто думає підтримувати 



Наше життя і вчинки

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

79 

християнське життя, лише пасивно приймаючи 
благословення, які посилає благодать Божа, не 
роблячи нічого для Христа, подібний до люди-
ни, котра бажає тільки їсти, а не працювати. У 
духовному житті так само, як у фізичному світі, 
бездіяльність завжди призводить до виродження 
й занепаду. Людина, яка не хоче користуватися 
своїми руками й ногами, швидко втратить усяку 
здатність працювати ними. Так і християнин, ко-
трий не використовує даних Богом сил, не тільки 
перестає зростати в Ісусі Христі, а й втратить і 
ту силу, яку мав.

Церква Христа є призначеним Богом знаряд
дям для спасіння людей. Вона повинна звіщати 
Євангеліє усьому світові. Цей обов’язок покла
дається на всіх християн. Кожен повинен у міру 
своїх сил і здібностей виконувати доручення 
Спасителя. Явлена нам любов Христа робить 
нас боржниками всіх тих, хто ще Його не знає. 
Бог дав нам Своє світло не для того, щоб тільки 
ми самі користувалися ним, але щоб поділилися 
ним з іншими.

Якби послідовники Христа ясно усвідомлю-
вали свої обов’язки, то в язичницьких країнах, 
де тепер є, можливо, лише один вісник Єванге-
лія, були б тисячі. А хто не міг би особисто брати 
участі в цій справі, підтримував би його своїми 
матеріальними засобами, співчуттям і молитва-
ми. Тоді і в християнських країнах більше було б 
ревної праці для спасіння душ.

Наш обов’язок – працювати для Христа у 
своїй сім’ї або серед оточуючих нас людей, і 
немає потреби їхати в далекі країни, залишаю-
чи родинне гніздо. Ми можемо це робити в колі 
власної сім’ї, у церкві, серед тих, з ким щоденно 
спілкуємося і зустрічаємося в ділових справах.

Спаситель провів більшу частину Свого зем
ного життя, терпеливо працюючи в теслярській 
майстерні в Назареті. Небесні ангели супро



Розділ 9
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

80 

воджували Володаря життя, коли Він спілкував-
ся із землеробами і трудівниками, які навіть не 
здогадувалися, що Він – Син Божий. Він сумлін-
но виконував Свій обов’язок і тоді, коли займав-
ся Своїм непоказним ремеслом, і коли зціляв 
хворих або ходив по бурхливих хвилях Галилей-
ського моря. Так і ми можемо жити й працювати 
з Ісусом, виконуючи найскромніші обов’язки і 
посідаючи найнижче становище.

Апостол Павло пише: «Кожен із вас, у якім 
стані покликаний, хай у тім перед Богом лиша-
ється» (1Кор.7:24). Ділова людина може вести 

свої справи таким чином, що своєю  
чесністю прославить Бога. Віра 
справжнього послідовника Хрис
та виявиться у всіх його вчинках, 
відкриваючи людям дух Христа. 
У працелюбному і вірному трудів-
никові може відбитися образ Того, 
Хто сумлінно трудився, виконуючи 
найпростішу роботу, коли жив се-
ред Галилейських гір. Кожен, хто 
називає себе християнином, по-
винен працювати так, щоб інші, 
побачивши його добрі діла, могли 

прославити свого Творця і Викупителя.
Деякі люди відмовляються служити Хрис-

тові своїми природними здібностями через те, 
що інші володіють більшими талантами і пере-
вагами для цієї справи. Поширена також думка, 
що Богові служити можуть лише ті, які мають 
особливі дари. Люди навіть думають, що Бог 
наділив відповідними талантами лише приві-
лейований клас людей на противагу тим, які не 
мають покликання до цієї праці і не повинні спо-
діватися на винагороду за неї. Але в притчі про 
таланти нічого подібного не сказано. Господар, 
покликавши своїх слуг, кожному доручив особ
ливу справу.



81 

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

Наше життя і вчинки

Якщо ваше щоден-
не життя свідчить 
про чистоту й щи-
рість вашої віри і 
люди переконуються 
в тому, що ви бажа-
єте допомогти їм, 
ваші зусилля не  
будуть даремними.

Ми можемо з любов’ю виконувати навіть 
найскромніші життєві обов’язки, «як Господеві» 
(Колос.3:23). Якщо любов Божа живе в серці, 
вона неодмінно виявиться й у житті. Ми буде-
мо поширювати навколо себе пахощі Христа і 
справляти на інших облагороджуючий та благо-
словенний вплив.

Не чекайте особливих нагод чи над-
звичайних здібностей, щоб почати пра-
цювати для Господа. Не турбуйтеся про 
те, що буде думати про вас світ. Якщо 
ваше щоденне життя свідчить про чи-
стоту й щирість вашої віри і люди пе-
реконуються в тому, що ви бажаєте 
допомогти їм, ваші зусилля не будуть 
даремними. Навіть найскромніші та 
найбідніші учні Ісуса можуть стати бла-
гословенням для інших. Вони можуть 
навіть не усвідомлювати, що роблять якесь особ
ливе добро, але їх мимовільний благотворний 
вплив викликатиме потоки благословень, котрі 
будуть дедалі поглиблюватися й поширюватися, 
у той час як самі вони можуть і не знати про на-
слідки цього впливу аж до дня остаточної вина-
городи. Їм і на думку не спадає, що вони роблять 
щось надзвичайно важливе. Таким людям немає 
потреби турбуватися про успіх. Їм треба спо-
кійно йти вперед, вірно виконуючи справу, до-
ручену Богом. Тоді їхнє життя не буде даремним. 
Вони будуть щораз більше уподібнюватися до 
Христа. Співпрацюючи з Богом у цьому житті, 
вони стають здатними до піднесеної праці і світ-
лої радості майбутнього життя.





Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

83 

Пізнання Бога
Різноманітні шляхи, якими Бог намагається 

відкрити Себе людям і привести їх до тісного 
спілкування з Ним. Природа безперервно про-
мовляє до наших почуттів. Людина із щирим 
серцем буде вражена любов’ю та славою Божою, 
які відкриваються в ділах Його рук. Уважно при-
слухаючись, можна почути і зрозуміти, що Бог 
промовляє до неї через явища природи. Зелені 
ниви, розлогі дерева, бруньки та квіти; хмари, 
які мандрують, дощ, дзюркотливі струмки, ве-
лич і слава небес – усе промовляє до наших сер-
дець, закликаючи нас познайомитися з Тим, Хто 
все це створив.

Наш Спаситель пов’язував Свої дорогоцінні 
повчання з явищами природи. Дерева, птахи, по-
льові квіти, гори, озера та красиве небо, а також 
події повсякденного життя поєднувалися зі сло-
вами правди, щоб люди могли потім пригадувати 
Його уроки серед метушні та клопотів щоденно-
го життя.

Бог бажає, щоб Його діти вміли цінувати 
Його діла і могли насолоджуватися простою ніж-

10



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

84 

Розділ 10

ною красою, якою Він оздобив наш земний дім. 
Бог любить усе прекрасне, але краса характеру 
важливіша для Нього, ніж зовнішня привабли-
вість. Він хоче, щоб ми дбали про власну чисто-
ту та простоту, які так приваблюють нас у квітах.

Якби ми тільки захотіли уважно прислуха-
тися до творіння Божого, що оточує нас, то за-

своїли б дорогоцінні уроки послуху 
та довір’я. Починаючи від зір, які 
від віку до віку рухаються у Всесві-
ті невидимим, призначеним для них 
курсом, і до найменшого атома – усе 
в природі підкоряється волі Творця. 
Бог турбується й утримує все, що 
створив. Той, Хто керує незлічен-
ними світами безмежного Всесвіту, 
водночас дбає і про маленького сіро-
го горобчика, який безжурно співає 
свою простеньку пісеньку. Небес-

ний Отець ніжно піклується про всіх нас: Він 
бачить, коли ми йдемо на роботу, чує, коли ми 
молимося. Його око пильнує нас, коли ми ввече-
рі лягаємо спати і коли встаємо вранці. Йому ві-
домо, коли багач бенкетує у своєму палаці і коли 
бідняк збирає дітей довкола убогого столу. Бог 
знає про кожну пролиту сльозу, і жодна усмішка 
не залишається непоміченою Ним.

Коли б ми усе це глибоко збагнули, то звіль-
нилися б від зайвих і безпідставних турбот. 
Наше життя не було б настільки переповнене 
розчаруваннями, як сьогодні, бо всі справи – ве-
ликі чи малі – ми передали б у руки Бога, Якого 
не можна збентежити ні безліччю наших турбот, 
ані їх тягарем. Тоді наша душа насолоджувалася 
б спокоєм, якого багато людей ще не зазнали.

Насолоджуючись привабливою красою Зем-
лі, подумайте про прийдешній світ, в якому не 
буде й сліду гріха та смерті, де природа не носи-
тиме на собі й тіні прокляття. Уявіть собі оселю 



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

85 

«Господньої 
милості  
повна земля!» 
(Псал.33:5). 

Пізнання Бога

спасенних і пам’ятайте, що вона буде прекрас-
нішою, ніж це може намалювати найсміливіша 
уява. У різноманітних Божих дарах в природі ми 
бачимо лише найслабші відблиски Його слави. 
Написано: «Не бачило того око, не чуло вухо і не 
приходило на серце людині те, що Бог приготу-
вав тим, котрі люблять Його» (1 Кор.2:9).

Поети та дослідники можуть багато розпо-
вісти про природу, але тільки християнин по-
справжньому насолоджується красою Землі, бо 
усвідомлює, що це творіння Небесного Отця. 
Він помічає Його любов і у квітці, і в билинці, і 
в деревці. Ніхто не зможе до кінця оцінити зна-
чення гір та долин, річок і морів, якщо не бачить 
у цьому втілення любові Бога до людей.

Бог говорить до нас через Своє Провидін
ня і шляхом впливу Святого Духа на людське 
серце. В усьому, з чим ми зустрічаємося в на-
шому повсякденному житті, щоденних змі-
нах, які відбуваються навколо нас, ми можемо 
знайти цінні уроки, якщо тільки наші серця 
відкриті для їх сприймання. Простежу-
ючи дію Божого Провидіння, псалмист 
говорить: «Господньої милості повна 
земля!» (Псал.33:5). «Хто мудрий, той 
все це завважить, – і познають вони ми-
лосердя Господнє» (Псал.107:43).

Бог звертається до нас через Своє 
Слово. Біблія ще ясніше відкриває 
Його характер, Його взаємовідносини 
з людьми та великий План спасіння. У 
ній викладена історія патріархів, про-
років та інших святих мужів давнини. 
Вони були «подібні до нас пристрастями» (Яко-
ва 5:17), боролися з такими ж розчаруваннями, 
як і ми, впадали в спокуси, але знаходили в собі 
мужність і за допомогою благодаті Божої става-
ли переможцями. Читаючи про це, ми зміцню-
ємося духом у прагненні до праведності. Коли 



Розділ 10
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

86 

ми дізнаємося про дивні досвіди, через які вони 
пройшли, коли бачимо, яким світлом, любов’ю 
та благословеннями вони користувалися, які 
діла чинили за допомогою Божої благодаті, – 
тоді той самий Дух, Який надихав їх, запалить і 
в наших серцях вогонь святої ревності і бажання 

бути подібними характером до них 
і ходити з Богом так, як вони.

Ісус сказав про старозавітні Пи-
сання – і тим більше це стосується 
Нового Завіту: «...Вони свідкують 
про Мене» (Івана 5:39), тобто про 
Викупителя, в Якому зосереджені 
всі людські надії на вічне життя. 
Так, уся Біблія свідчить про Хрис-
та. Починаючи з першої розповіді 
про створення світу – «без Нього не 
повстало нічого, що повстало», –  
до Його останньої обітниці: «Ось 
прийду скоро» (Івана.1:3; Об’явл. 

22:12), ми читаємо про Його діла і чуємо Його 
голос. Якщо ви бажаєте познайомитися зі Спа-
сителем, досліджуйте Святе Письмо.

Нехай Божі Слова наповнять ваше серце. Це –  
жива вода, котра вгамовує спрагу. Це – живий 
хліб з Небес. Ісус проголошує: «Якщо не будете 
їсти тіла Сина Людського і пити кров Його, то 
не будете мати життя в собі» (Івана 6:53); і далі 
Він пояснює: «Слова, котрі Я говорив вам, є дух 
і життя» (Івана 6:63). Наше тіло складається з 
того, що ми їмо та п’ємо. У духовному житті діє 
той же принцип, що й у фізичному. Те, над чим 
ми розмірковуємо, дає моральну підпору нашій 
духовній природі.

План спасіння – це таємниця, яку бажають 
осягнути ангели. Її будуть вивчати й оспіву-
вати викуплені протягом вічності. Невже ж 
ця тема не заслуговує пильного і ретельного 
дослідження вже зараз? Безмежна милість і 



Пізнання Бога

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

87 

любов Ісуса, Його жертва ради нас заслуговують сер-
йозного та благоговійного роздумування. Ми повинні 
зосередити свою увагу на характері нашого дорого-
го Викупителя та Заступника, глибше замислитися й 
усвідомити ціль місії Того, Хто прийшов, щоб спас-
ти Своїх дітей від гріхів їхніх. Якщо ми будемо при-
свячувати час для роздумів про небесні істини, наша 
віра і любов міцнітимуть, молитви будуть приємні 
Богові, бо в них буде дедалі більше віри та любові. 
Це будуть свідомі й палкі молитви. Ми покладатиме-
мо всі надії на Ісуса, маючи щоденний і живий досвід 
у тому, що Його сила спасає всіх, хто приходить через 
Нього до Бога.

Розмірковуючи про досконалість Спасителя, ми 
переймаємося бажанням повністю змінитися й відно-
витися, стати подібними до Його непорочного образу. 
Душа прагне схожості з Тим, Ким ми захоплюємося. 
Чим більше ми будемо роздумувати про Христа, тим 
більше розповідатимемо про Нього іншим людям, свід-
куючи про Нього всьому світові.

Біблія написана не лише для вчених, навпаки, вона 
призначена для простих людей. Великі істини, необ-
хідні для спасіння, ясні як день. І ніхто не припус-
титься помилок і не заблукає, якщо тільки не 
буде ставити свою власну думку вище за ясно 
відкриту Божу волю.

Щоб знати, чого навчає Святе Письмо, ми по-
винні самі досліджувати Слово Боже, а не покла-
датися на свідчення інших. Якщо ми дозволимо 
іншим людям думати за нас, то наші духовні 
сили ослабнуть, а здібності притупляться. Ми 
втратимо здатність сприймати всю глибину істин 
Слова Божого. І навпаки, наш розум зміцнить-
ся, нам відкриється дивовижна краса і цінність 
Біблії, якщо ми будемо серйозно досліджувати 
взаємозв’язок біблійних тем, порівнюючи один 
текст з іншим, зіставляючи духовне з духовним. 
Ніщо так не зміцнює розум, як вивчення Святого 
Письма. Жодна інша книга не здатна настільки 



Розділ 10
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

88 

підносити думки, оживляти розум, як Біблія з її 
глибокими, облагороджуючими істинами. Якби 
Слово Боже досліджувалося так, як слід, люди 
володіли б глибиною пізнань, благородством ха-
рактеру і непохитністю намірів, що в наші дні 
зустрічається рідко.

Дуже мало користі приносить швидке чи-
тання Святого Письма. Можна прочитати Біб
лію від початку до кінця, але так і не збагну-
ти всієї її краси, не помітити глибокого, при-
хованого змісту. Краще вивчати якийсь текст 
Святого Письма, доки його зміст і значення не 
стануть ясними, а Божий План спасіння – зро-
зумілим, ніж поверхово прочитати багато роз-
ділів без певної мети і без засвоєння конкрет-
них настанов. Нехай ваша Біблія завжди буде з 
вами! Читайте її при кожній нагоді, намагайтеся 
запам’ятати прочитане. Навіть ідучи вулицею, 
ви можете прочитати з неї декілька рядків, щоб 
роздумувати над змістом цього уривку і таким 
чином закріпити текст у пам’яті.

Без серйозного дослідження Біблії, без ви-
вчення її з молитвою ми не зможемо набути 
мудрості. Деякі частини Святого Письма на-
стільки ясні, що їх неможливо неправильно 
зрозуміти. Але є й такі, зміст котрих не відра-
зу зрозумілий і не сприймається після першого 
прочитання. Тому необхідно порівнювати один 
вірш Святого Письма з іншим. Досліджувати 
всі слова треба старанно, з молитвою та роз-
думами. Таке вивчення буде щедро винагоро-
джене. Подібно до рудокопа, який знаходить 
«жилу» дорогоцінного металу, схованого в гли-
бинних пластах Землі, наполегливий дослідник 
Слова Божого в пошуках прихованих скарбів 
знайде істини надзвичайної цінності, недоступ-
ні для неуважного шукача. Натхненні слова, 
сприйняті серцем, будуть подібні до струмків, 
що течуть від Джерела життя.



Пізнання Бога

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

89 

Перед тим, 
як відкрити її 
святі сторінки, 
благайте, щоб 
Святий Дух 
просвітив вас –  
і Він це  
зробить. 

Ми не повинні читати й досліджувати Біблію 
без молитви. Перед тим, як відкрити її святі сто-
рінки, благайте, щоб Святий Дух просвітив вас –  
і Він це зробить. Коли Нафанаїл прийшов до 
Ісуса, Спаситель сказав: «Ось справді ізраїльтя-
нин, у якому нема лукавства». Нафанаїл запитав: 
«Звідки знаєш мене?» Ісус відповів: «Перше, ніж 
Филип покликав тебе, як ти був під смоковни-
цею, Я бачив тебе» (Івана 1:47,48). Ісус і сьогод-
ні бачить нас, коли ми на самоті молимося Йому, 
благаючи про світло, аби пізнати, що є Істина. 
Ангели із царства Світла перебуватимуть з тими, 
котрі зі смиренними серцями шукають Божого 
керівництва.

Святий Дух звеличує і прославляє Спа-
сителя. Його служіння полягає в тому, щоб 
відкривати Христа, чистоту Його правед-
ності, велич спасіння, яке ми знаходимо в 
Ньому. Ісус каже: «Візьме з Мого та й вам 
сповістить» (Івана 16:14). Тільки Дух може 
навчити Божественної правди. Як же висо-
ко Бог цінує людство, якщо Він заради нас 
віддав Свого Єдинородного Сина на смерть 
і послав Свого Святого Духа, щоб Він на-
вчав і постійно провадив нас!





Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

91 

11Велика перевага
молитви

Бог звертається до нас через природу і 
відкриття, через дію Божого Провидіння та 
вплив Святого Духа. Але цього недостатньо: 
ми також повинні розкривати перед ним Свої 
серця. Для того, щоб мати духовне життя і 
силу, ми повинні перебувати в живому спіл-
куванні з нашим Небесним Отцем. Ми мо-
жемо розмірковувати про Бога та про Його 
діла, милосердя та благословення, але це 
ще не є в повному розумінні спілкування з 
Ним. Справжнє спілкування з Богом можли-



Розділ 11
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

92 

ве лише тоді, коли в нас є що сказати Йому про наше 
особисте життя.

У молитві ми відкриваємо серця Богові як Другу. Це 
потрібно не тому, що Бог не знає, хто ми такі, але щоб 
допомогти нам прийняти Його. Молитва наближує не 
Бога до нас, а нас до Бога.

Коли Ісус був на Землі, Він навчив Своїх учнів, як 
потрібно молитися. Він говорив їм про необхідність вві-
ряти Богові щоденні потреби і покладати на Нього всі 
свої турботи. Спаситель запевнив: їхні молитви будуть 
почуті. Це запевнення стосується і нас.

Сам Ісус, живучи серед людей, часто молився. Наш 
Спаситель поділяв наші потреби та немочі, і, щоб по-
стійно мати певний запас сили для служіння та подо-
лання труднощів, звертався за допомогою до Свого 
Небесного Отця. Христос – наш приклад в усьому. Він 
став нам Братом у наших немочах, «подібно до нас, був 
випробуваний у всьому», але залишився безгрішним – 
Його природа цуралася зла. У світі гріха Спаситель за-
знав душевних мук і боротьби. Ісус прийняв людську 
природу, тому молитва для Нього була необхідністю і 
перевагою. У спілкуванні зі Своїм Отцем Він знаходив 
радість і втіху. Якщо наш Спаситель – Син Божий –  
відчував потребу молитися, то наскільки більше немічні, 
грішні, смертні люди повинні мати потребу в щирій і по-
стійній молитві.

Наш Небесний Отець готовий вилити на нас повноту 
Своїх благословень. Ми маємо перевагу досхочу пити з 
Джерела Його безмежної любові. А тому, чи не дивно, 
що ми так мало молимося! Бог охоче вислуховує щирі 
молитви Своїх дітей, а ми так часто виявляємо неба-
жання розповісти Йому про свої потреби... Що можуть 
думати ангели небесні, дивлячись на бідних, безпорад-
них, спокушуваних людей, якщо серце Боже в безмежній 
любові готове дати їм більше, ніж вони можуть просити 
або думати, а вони моляться так рідко і мають так мало 
віри? Ангели з любов’ю служать Богові; їм приємно пе-
ребувати в Його присутності. Для них спілкування з Бо-
гом – найбільша радість. А в той час діти Землі, котрим 



Велика перевага молитви

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

93 

так необхідна допомога, яку може дати лише Бог, 
здається, цілком задоволені, що живуть без світ-
ла Його Духа, без єдності з Ним, без Його при-
сутності.

Людей, які нехтують молитвою, огортає тем-
рява диявола. Нашіптуючи спокуси, сатана дово-
дить їх до гріха лише через те, що вони нехтують 
перевагою молитви, яку дав їм Бог.

Чому ж сини та дочки Божі так неохоче мо-
ляться, тоді як молитва є ключем у руках віри, 
який відмикає небесну скарбницю, де зберіга-
ються безмежні багатства Всемогутнього? Якщо 
не молитися постійно й не пильнувати, нам за-
грожує небезпека стати байдужими, ухилитися 
від правдивої дороги. Сатана намагається по-
стійно чинити нам перешкоди на шляху до пре-
столу милості, щоб, знехтувавши молитвою та 
вірою, ми не отримали благодаті й сили для по-
долання спокуси.

Ми можемо твердо вірити, що за певних умов 
Бог вислуховує наші молитви і відповідає на них. 
Насамперед треба відчути потребу в Його допо-
мозі. Він обіцяв: «Бо виллю Я воду на спрагнене, 
а текучі потоки – на суходіл» (Ісаї 44:3). Хто го-
лодний і спраглий, хто всім серцем лине до Бога, 
може бути впевнений, що Бог задовольнить його 
прагнення. Але Боже благословення буде отри-
мане лише тоді, коли серце відкрите для впливу 
Святого Духа.

Гостра потреба, яку ми маємо, є найперекон-
ливішим і найкрасномовнішим доказом на нашу 
користь. Але ми повинні самі звертатися до Гос-
пода, щоб Він задовольнив наші потреби: «Про-
сіть і отримаєте» (Матв.7:7). «Той, Хто Сина 
Свого не пожалів, але видав Його за нас всіх, як 
же з Ним і не дарує нам всього?» (Римл.8:32).

Але якщо ми миримося з беззаконням у 
власному серці, якщо прив’язані до якогось грі-
ха, Господь не почує нас. Проте молитва щирої 



Розділ 11
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

94 

Навіть тоді, коли 
нам здається,  

що на наші молит-
ви немає відповіді, 

ми повинні  
покладатися на 
Його обіцянку.  

Відповідь 
обов’язково надій-

де свого часу, і  
ми отримаємо 

благословення, в 
якому маємо най-

більшу потребу.

душі, котра кається, завжди буде почута і при-
йнята. Якщо ви визнаєте всі свої гріхи і залиши-
те їх, то можете вірити: Бог відповість на ваші 
прохання. Власною доброчинністю вам ніколи 
не здобути ласки Божої, бо лише завдяки заслу-
гам Ісуса Христа ви зможете спастися; тільки 
Його кров може вас очистити. Проте ми пови-
нні дотримуватися певних умов, за яких можемо 
бути прийнятими.

Другою умовою дієвості молитви є віра. 
«Той, хто до Бога приходить, мусить вірувати, 
що Він є, а тим, хто шукає Його, Він дає нагоро-
ду» (Євр.11:6). Ісус сказав Своїм учням: «...І все, 
що будете просити в молитві, вірте, що отрима-
єте – і буде вам» (Марка 11:24). Чи довіряємо ми 
Його слову?

Цьому запевненню немає меж, і вірний Той, 
Хто обіцяв. Навіть тоді, коли ми відразу не 
отримуємо того, чого просимо, ми неодмінно 

повинні вірити, що Господь нас чує 
і дасть відповідь на щиру молитву. 
Люди настільки схильні помилятися 
і бувають такими короткозорими, що 
деколи просять того, що не може при-
нести їм благословення. Тому люб
лячий Небесний Отець у відповідь 
на молитви дає лише те, що принесе 
найбільшу користь, що ми самі ви-
брали б для себе, якби в промінні Бо-
жественного світла могли бачити все 
так, як бачить Він. Навіть тоді, коли 
нам здається, що на наші молитви не-
має відповіді, ми повинні покладатися 

на Його обіцянку. Відповідь обов’язково надій-
де свого часу, і ми отримаємо благословення, 
в якому маємо найбільшу потребу. Проте вва-
жати, що ми завжди отримаємо відповідь саме 
тоді і саме таким чином, як ми цього бажаємо, 
є самовпевненістю. Бог надто мудрий, щоб по-



Велика перевага молитви

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

95 

милятися, і надто добрий, щоб позбавити бла-
гословення тих, хто тримається правди. Тому 
не бійтеся довіряти Йому, навіть якщо не отри-
мали негайної відповіді на ваші молитви. По-
кладайтеся на Його тверду обітницю: «Просіть 
і буде вам дано» (Матв.7:7).

Якщо ми перебуваємо в полоні сумнівів і 
побоювань або намагаємося осягнути те, чого 
не можемо пояснити і що сприймається вірою, 
то наші труднощі примножаться і збільшаться. 
Але якщо ми прийдемо до Бога, усвідомлюючи 
власну безпорадність і 
залежність від Нього (а 
воно так і є насправді), 
і в смиренні та з непо-
хитною вірою розпо-
вімо про свої потреби 
Тому, Хто має безмеж-
ний розум, Хто бачить 
все у Своєму творінні і 
керує Всесвітом згідно 
зі Своєю волею та Сло-
вом, – то Він почує наші благання і проллє світло 
в наші серця. Щира молитва об’єднує віруючих 
з безмежним Богом. У той час не може бути ви-
димих доказів того, що Спаситель звертає Своє 
лице до нас із любов’ю та милосердям, але на-
справді це так. Його рука простерта над нами з 
любов’ю та сердечною ніжністю, хоч ми можемо 
й не відчувати Його видимого дотику.

Якщо людина просить у Бога милості та бла-
гословення, то її серце теж повинно сповнитися 
духом любові та прощення. Як можна молити-
ся: «І прости нам борги наші, як і ми прощаємо 
боржникам нашим» (Матв.6:12) і водночас пле-
кати духа непрощення? Якщо ми віримо, що Бог 
чує наші молитви, то повинні прощати ближнім 
так і настільки, наскільки ми самі сподіваємося 
бути прощеними.



Розділ 11
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

96 

Наполегливість у молитві є умовою для отри-
мання відповіді. Постійно моліться, щоб зроста-
ти у вірі та християнському досвіді. Перебуваю-
чи «в молитві постійно», потрібно «бути трива-
лими і пильнувати з подякою в ній» (Римл.12:12; 
Колос.4:2). Апостол Петро просить віруючих: 
«Отже: будьте мудрі і пильнуйте в молитвах» 
(1Петра 4:7). Апостол Павло радить: «В усьому 
нехай виявляються Богові ваші бажання молит-
вою й проханням з подякою» (Филп.4:6). «А ви, 
улюблені, – писав апостол Юда, – будуйте себе 
найсвятішою вірою вашою, моліться Духом 
Святим і бережіть себе у Божій любові» (Юди 
20,21). Постійна молитва – це непорушний союз 
душі з Богом, завдяки якому життя від Бога вли-
вається в наше життя, наповнюючи його чисто-
тою та святістю.

Ретельність у молитві конче необхідна. 
Ніщо не повинно бути перешкодою в молитві. 
Докладіть усіх зусиль, щоб підтримувати тіс-
ний зв’язок з Ісусом. Не пропускайте жодної 
нагоди бути там, де підносяться щирі молитви. 

Ті, хто справді шукає спілкування з Бо-
гом, будуть відвідувати молитовні зібран-
ня і старанно виконувати свої обов’язки. 
Вони прагнутимуть отримати нові благо-
словення, котрі можуть дати такі зібран-
ня, і використовуватимуть кожну можли-
вість бути там, де відчують на собі про-

мені небесного світла.
Необхідно молитися в родинному колі, але 

не забувати про молитву на самоті, бо це життя 
душі. Неможливо зростати й укріплятися благо-
даті, нехтуючи молитвою. Не досить молитися 
тільки в сім’ї або під час молитовних зібрань. 
Наодинці з Богом відкривайте своє серце перед 
Його всевидючим оком. Тільки Він повинен чути 
вашу потаємну молитву. Ніяке цікаве вухо не по-
винно чути ваших прохань. Перебуваючи на са-

Сатана не може 
перемогти люди-
ну, серце якої пе-
ребуває з Богом.



Велика перевага молитви

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

97 

Виконуючи свої 
щоденні обов’язки, 
моліться на самоті, 
якомога частіше 
відкривайте  
своє серце  
перед Богом!

моті з Богом, душа звільняється від стороннього 
впливу і звертається до Бога. Цілющим і благо-
словенним буде вплив Того, Хто бачить таємне і 
завжди чує сердечні молитви; з простодушним 
довір’ям така людина спілкується з Богом і вби-
рає в себе проміння Божественного світла, щоб 
укріпитися і здобути підтримку в боротьбі із са-
таною. Отож, наша сила – у Богові.

Виконуючи свої щоденні обов’язки, моліть-
ся на самоті, якомога частіше відкривайте своє 
серце перед Богом! Саме так Єнох «ходив з Бо-
гом». Ці непомітні молитви, немов дорогоцін-
ний фіміам, підносяться до пре-
столу благодаті. Сатана не може 
перемогти людину, серце якої пе-
ребуває з Богом.

Ніколи і ні за яких обставин 
молитва до Бога не буває недореч-
ною. Ніхто не може перешкодити 
нам відкрити свої серця в щирій 
молитві. Наприклад, серед вулич-
ного натовпу, під час напруженої 
роботи звертайтеся до Бога, прохаючи в Нього 
допомоги та керівництва, як це робив Неємія, 
коли викладав свою справу перед царем Артак-
серксом. Завжди і всюди моліться. Нехай двері 
вашого серця будуть постійно відчинені; запро-
шуйте Ісуса увійти і перебувати в нас бажаним 
небесним Гостем.

Хоч вас може оточувати розбещене та не-
чисте середовище, немає потреби дихати його 
отруйними випарами; адже ви маєте змогу жити 
в чистій атмосфері Небес. Відкриваючи свої 
серця перед Богом у щирій молитві, ми можемо 
зберегти себе від нечистих, хтивих думок. Люди, 
серця яких відкриті, щоб сприймати допомогу 
та Божі благословення, не будуть перебувати в 
атмосфері, яка огорнула сучасний світ; вони – у 
постійному єднанні з Небесами.



Розділ 11
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

98 

Необхідно глибше пізнати Ісуса і повніше 
усвідомити значення вічних цінностей. Від-
блиск небесної святості повинен прикрашати 
характери Божих дітей, а щоб це здійснилося, 
потрібно шукати Божественного відкриття не-
бесних істин.

Нехай же душа сягає небесних висот, щоб ми 
відчули подих чистої небесної атмосфери. Ми 

можемо перебувати так близько до Бога, 
що під час кожного несподіваного випро-
бування наші думки звертатимуться до 
Нього так само природно, як квітка по-
вертається до сонця.

Розповідайте Богові про свої потреби, 
радощі, печалі, турботи і побоювання. 
Це не обтяжить Його. Той, Хто пере-
лічив волосся на вашій голові, не зали-
шиться байдужим до потреб Своїх дітей. 
«Господь вельми милосердний та спів-
чутливий» (Якова 5:11). Людські печалі 
зворушують Його любляче серце. Він 
переживає разом з нами, коли ми розпо-

відаємо Йому про свої жалі. Розкажіть Йому про 
все, що тривожить вас. Жодний тягар не буде 
для Нього занадто тяжким, бо Він утримує світи 
і керує Всесвітом; Він не може бути байдужим 
до всього, що стосується вашого внутрішнього 
світу. Немає жодного розділу в книзі життя, який 
був би настільки незрозумілим, щоб Господь не 
міг його прочитати; жодне становище, в якому б 
ви опинилися, не може бути таким важким, щоб 
Він не міг вам допомогти. Жодне нещастя, котре 
спіткало найменшу Його дитину, жодне пережи-
вання, що непокоїть душу, жодна радість, жодна 
щира молитва – ніщо не проходить повз увагу 
Небесного Отця, усе знаходить живий відгук у 
Нього. «Розбитих серцем Він лікує і їхні болючі 
рани перев’язує» (Псал.146:3). Відносини між 
Богом і кожною людською душею є настільки 



Велика перевага молитви

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

99 

Відносини між 
Богом і кожною 
людською душею 
є настільки по-
вними і визна-
ченими, ніби ця 
людина є єдиною 
душею на Землі, 
що потребує Його 
опіки, за котру 
Він віддав Свого 
улюбленого Сина.

повними і визначеними, ніби ця людина є єди-
ною душею на Землі, що потребує Його опіки, за 
котру Він віддав Свого улюбленого Сина.

Ісус сказав: «Проситимете ви в Моє ім’я – 
і Я не кажу, що вблагаю Отця за вас, бо Отець 
Сам любить вас» (Івана 16:26,27). «Я вас вибрав, 
щоб, чого не попросите Отця в ім’я Моє, Він дав 
вам» (Івана 15:16). Але молитися в ім’я Ісуса – 
означає дещо більше, ніж тільки згадувати Його 
ім’я на початку та в кінці молитви. Це означає 
молитися згідно з волею та духом Ісуса, вірити 
у все, що Він обіцяв, покладатися на Його 
благодать і чинити Його волю.

Бог не бажає, щоб ми стали монахами 
або відлюдниками і сторонилися світу, аби 
присвятити себе лише на служіння Йому. 
Наше життя повинно бути подібним до 
життя Христа, Який, здійснюючи служін-
ня для людей, знаходив час, щоб перебува-
ти і наодинці з Богом. Однак хто нічого не 
робить, а лише молиться, скоро перестане 
молитися або ж його молитва перетворить-
ся на формальність. Коли люди ухиляють-
ся від громадського життя, відмовляються 
виконувати свої християнські обов’язки 
і нести свій хрест; коли вони перестають 
старанно працювати для Господа, Який невтом-
но трудився для них, – то вони вже не матимуть 
про що молитися; у них пропаде всяке бажання 
до святого життя. Молитви таких людей зосере
джуються виключно на власних інтересах. Вони 
не можуть молитися про потреби людства, про 
встановлення Христового Царства, просячи в 
Нього сили для виконання цієї роботи.

Ми дуже багато втрачаємо, коли нехтуємо 
перевагою спілкуватися між собою, щоб підтри-
мувати і підбадьорювати одне одного в служін-
ні Богові. Істини Його Слова втрачають для нас 
свою силу і значення. Вони більше не освячують 



Розділ 11
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

100 

і не оживляють наших сердець, і ми духовно 
вмираємо. Спілкування без співчуття одне до 
одного не можна назвати християнським спілку-
ванням. Хто замикається сам в собі, той не ви-
конує справи, яку доручив йому Бог. Належне 
виховання нашої суспільної природи робить нас 
уважними і співчутливими до інших і є надійним 
засобом, котрий зміцнює нас у служінні Богові.

Коли б християни більше спілкувалися і го-
ворили поміж собою про Божу любов і доро-
гоцінні істини спасіння, то вони б укріплялися 
духовно і могли б справляти благотворний вплив 

на інших. Щодня ми можемо 
все глибше пізнавати нашого 
Небесного Отця, здобуваючи 
нові досвіди у Його благода-
ті; це викличе в нас бажання 
розповідати іншим про Його 
любов. І коли ми це робити-
мемо, наші серця будуть зі-
гріті та підбадьорені. Якби 
ми більше думали і говорили 

про Ісуса, а менше – про себе, тоді б краще від-
чували Його присутність.

Якби ми згадували про Бога кожного разу, 
коли бачимо докази Його турботи про нас, то Він 
був би завжди в наших думках і ми знаходили 
б радість, розповідаючи про Нього та прослав-
ляючи Його. Ми говоримо про тимчасові зем-
ні справи, бо вони нас цікавлять. Ми говоримо 
про наших друзів, тому що любимо їх; з ними 
пов’язані наші радощі та печалі. Однак ми ма-
ємо підстави любити Бога палкіше, ніж своїх 
земних друзів. Думати про Нього, розповідати 
про Його доброту і силу – ось що повинно бути в 
нас на першому місці. Бог наділив нас щедрими 
благами не для того, щоб вони поглинали наші 
думки і почуття настільки, що в нас вже нічого 
не залишиться для Бога. Навпаки, вони повинні 



Велика перевага молитви

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

101 

постійно нагадувати про Нього, єднаючи нас в 
любові та вдячності з Небесним Благодійником. 
Ми занадто багато думаємо про земне життя. 
Звернімо ж свій погляд на відчинені двері не-
бесного храму, де світло слави Божої сяє від об-
личчя Христа, «Який може завжди спасати тих, 
котрі приходять через Нього до Бога» (Євр.7:25).

Частіше прославляйте Бога за «милість та чуд-
ні діла Його для синів людських» (Псал.106:8). 
Наші духовні досвіди не повинні обмежуватися 
самими проханнями та очікуванням відповіді. 
Будемо пам’ятати не тільки про свої потреби, а й 
про ті блага, котрі ми отримуємо від Нього. Ми 
молимося так рідко і є занадто скупими у словах, 
коли йдеться про подяку... Ми постійно користу-
ємося Божою милістю, але як мало ми дякуємо 
Йому за це і як рідко прославляємо Його за все, 
що Він зробив для нас...

У давнину Господь заповідав ізраїльтянам, 
коли вони збиралися для служіння Йому: «І бу-
дете їсти там перед лицем Господа, Бога вашо-
го, і будете тішитися всім, до чого доторкнеться 
ваша рука, ви та ваші доми, якими благословив 
тебе Господь Бог твій» (П.Зак.12:7). Усе, що ви 
робите для Божої слави, робіть з радістю, з піс-
нями хвали та подякою, а не зі смутком чи неза-
доволенням.

Наш Бог – ніжний і милосердний Небесний 
Отець. Служіння Йому не повинно бути для нас 
безрадісним, обтяжливим. Участь у Божому ділі 
та служінні Йому повинно приносити нам най-
більше задоволення. Бог не хотів би, щоб Його 
діти, заради яких був здійснений великий подвиг 
спасіння, поводилися так, неначе Він жорстокий 
і вимогливий Володар. Бог – наш найкращий 
Друг; і коли ми збираємося на богослужіння, 
Він хоче перебувати з нами, благословляти та 
втішати нас, сповнюючи наші серця радістю і 
любов’ю. Господь бажає, щоб Його діти знахо-



Розділ 11
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

102 

дили втіху в служінні Йому, отримуючи від цього задо-
волення. Бог хоче, щоб ті, котрі приходять на богослу-
жіння, могли піти додому з вдячними думками про Божу 
опіку та любов, аби вони знаходили силу для виконання 
своїх щоденних обов’язків, збагатившись Його благодат-
тю; поводилися б в усьому чесно і вірно.

Нам необхідно згуртуватися навколо хреста. Христос, 
і притому розп’ятий, повинен бути темою наших розду-
мів та розмов, джерелом найбільшої радості. Пам’ятайте 
про всі благословення, отримані від Бога. Усвідомивши 
Його безмежну любов, ми охоче віддамо усе в ті руки, 
котрі були прибиті за нас до хреста...

На крилах хвали душа лине до Небес. Там, у небес-
них оселях, Бога славлять співом і музикою. І коли ми 
висловлюємо Йому подяку, то приєднуємося до служін-
ня небесних воїнств. «...Хто жертву подяки приносить, 
той шанує Мене» (Псал.50:23).

Прийдемо ж з благоговінням і радістю перед лице на-
шого Творця «з хвалою і пісноспівами» (Ісаї 51:3).



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

103 

12Що робити
із сумнівами?

Багато людей, особливо ті, які недавно поча-
ли християнське життя, іноді потрапляють у по-
лон сумнівів. У Біблії чимало питань, яких вони 
не можуть зрозуміти і пояснити, а сатана, корис-
туючись цим, намагається підірвати їхню віру в 
те, що Святе Письмо є Словом Божим. Постає 
питання: як знайти правильну дорогу? Якщо 
Біблія – справді Слово Боже, то як звільнитися 
від сумнівів і гнітючих думок?



Розділ 12
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

104 

Бог ніколи не вимагає від нас віри, якщо для цього 
немає достатньої підстави. Його існування, Його харак-
тер, а також правдивість Божого Слова ґрунтуються на 
доказах, котрі промовляють до людського розуму; і та-
ких доказів багато. Однак Бог не виключив можливість 
сумнівів. Адже віра повинна ґрунтуватися на доказах, а 
не на якихось надприродних проявах. Хто хоче сумніва-
тися, завжди знайде причину для цього; так само, як ті, 
хто всім серцем шукає правду, знайдуть докази, на яких 
можуть побудувати свою віру.

Людина не може збагнути Вічного і Безмежного. На-
віть для найбільш проникливої та освіченої людини Ця 
Свята Істота завжди залишиться незбагненною Таєм-
ницею. «Чи ти Божу глибінь дослідиш, чи знаєш аж до 
кінця Всемогутнього? Вона вища від неба – що зможеш 
зробити? І глибша вона за шеол – як пізнаєш її?» (Йова 
11:7,8).

Апостол Павло вигукує: «О, безодня багатства і пре-
мудрості і знання Божого! Які незбагненні присуди Його 
і недосліджені дороги Його!» (Римл.11:33). Хоч і сказа-
но, що «хмари і темрява оточують Його», але «справед-
ливість і правосуддя – основа трону Його» (Псал.97:2). 
Роздумуючи над Божою турботою про нас і мотивами, 
якими Він керується, ми зможемо відчути невимовну 
любов і благодать, поєднані з безмежною силою Госпо-
да. Людина може зрозуміти Його наміри лише настільки, 
наскільки це розуміння служить її благу. Все інше від-
дайте в руки всемогутнього Бога, серце Якого сповнене 
любові до нас.

Слово Боже, як і характер Творця, містить таємни-
ці, котрих ніколи повністю не збагнути. Поява гріха у 
світі, втілення Христа, відродження, воскресіння та 
багато інших фактів, про які нам сповіщає Біблія, – 
це надто глибокі таємниці, щоб людський розум міг 
повністю зрозуміти їх. Але ми не маємо причин сум-
ніватися у Слові Божому тільки тому, що не можемо 
збагнути таємниць Його Провидіння. У природі ми 
постійно зустрічаємося з таємницями, які до кінця не 
можемо збагнути. Навіть незначні події життя часом 



Що робити із сумнівами?

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

105 

Біблія – це надто 
глибокі таємниці, 
щоб людський 
розум міг повніс-
тю зрозуміти їх. 
Але ми не маємо 
причин сумні-
ватися у Слові 
Божому тільки 
тому, що не мо-
жемо збагнути 
таємниць Його 
Провидіння. 

є для нас такими загадками, що наймудріший 
філософ не може їх пояснити. Всюди ми бачи-
мо чудеса, вищі від нашого розуміння. Тому 
чи повинні ми дивуватися з того, що й у ду-
ховному світі теж є таємниці, значення яких 
приховане від нас? Складність полягає лише 
в обмеженості людського розуму. Бог дав нам 
у Своєму Слові достатньо доказів Божествен-
ності Свого характеру. Тому не слід сумніва-
тися в Його Слові лише тому, що ми не розу-
міємо всіх таємниць Божої мудрості. Апостол 
Петро говорить, що Святе Письмо містить у 
собі «дещо тяжко зрозуміле, що неуки та не-
зміцнені перекручують, як і інші Писання, на 
власну загибель свою» (2Петра 3:16).

Складні для розуміння тексти Святого 
Письма трактуються скептиками як доказ 
проти Біблії, але саме вони – вагомий доказ 
її Божественного натхнення. Якби Біблія по
відомляла про Бога лише те, що ми можемо 
зрозуміти, якби ми могли збагнути Його ве-
лич, то вона б не мала на собі печатки Боже-
ственного авторства. Саме таємниці, сховані 
у ній, та велич цієї Книги повинні утвердити 
в нас віру в те, що Біблія справді є Словом 
Божим.

Біблія викладає Божу правду просто і 
відповідно до потреб та прагнень людсько-
го серця. Тому-то навіть вчені дивуються і за-
хоплюються її силою, але разом з тим прості та 
неосвічені люди можуть зрозуміти дорогу спа-
сіння. І все-таки ці прості істини такі величні 
і такою мірою перевищують рівень людських 
понять, що ми не можемо не визнати їх бого-
натхненними. Божий План викуплення і спа-
сіння настільки ясно викладений, що покаяння 
перед Богом і віра в Христа є єдиним шляхом, 
вказаним Богом; на ньому ми й повинні шукати 
спасіння. І хоч ці істини доступні для розумін-



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

106 

Розділ 12

ня, за ними приховуються таємниці, які закри-
вають від нас Божу славу; вони не піддаються 
дослідженню людським розумом і водночас 
сповнюють невтомного шукача благоговінням і 
вірою. Чим глибше людина досліджує Біблію, 
тим більше вона переконується в тому, що це 
є справжнє Боже Слово; тоді людський розум 
змушений низько схилитися перед Божествен-
ним відкриттям. Усвідомлюючи власну неспро-

можність, смертний розум людини, 
обмежений і недосконалий, не може 
зрозуміти ні вічних істин, ані намірів 
Предвічного.

Скептики та невіруючі тому й за-
перечують Слово Боже, що не здатні 
збагнути його. Однак на таку саму 
небезпеку можуть наразитися й ті, 
хто стверджує, що вірить у авторитет 
Святого Письма. Апостол попере
джує: «Стережіться, брати, щоб у 
когось із вас не було серця лукавого і 
невірного, щоб вам не відступити від 
Бога Живого» (Євр.3:12).

Слід ретельно вивчати настанови Свято-
го Письма і досліджувати «глибини Божі» 
настільки, наскільки вони відкриті в Біблії. 
«Закрите належить Господу Богу нашому, 
а відкрите – нам та синам нашим довіку» 
(П.Зак.29:29). Сатана намагається послабити 
здатність людського розуму до дослідження. 
Нерідко дослідників біблійних істин супрово-
джує гордість. Таких людей дратує те, що вони 
не можуть для особистого задоволення пояс-
нити кожен текст Святого Письма. Вони від-
чувають себе переможеними. Визнати власну 
неспроможність розуміння богонатхненних 
слів – занадто принизливо для них. Вони не 
бажають терпеливо чекати, поки Бог знайде 
за потрібне відкрити їм ці істини. Такі люди 



Що робити із сумнівами?

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

107 

думають, що їхньої мудрості достатньо, аби 
збагнути Святе Письмо, а коли бачать власну 
безпорадність, то заперечують його богонат-
хненність і авторитет.

Щоправда, деякі теорії та доктрини, яким 
приписували біблійне походження, не тільки не 
ґрунтувалися на Святому Письмі, а й повністю 
йому суперечили. Це в багатьох віруючих ви-
кликало сумніви і призводило до помилок. Од-
нак ми не можемо звинувачувати Боже Слово у 
виникненні хибних вчень – у цьому винні пере-
кручення людей.

Якби створені Богом істоти могли повністю 
зрозуміти Бога і Його діла, то не могло би бути 
й мови про подальший пошук правди, зростан-
ня в пізнанні, розвиток нашого розуму та серця. 
Бог не був би Вищою Істотою, а людина, досяг-
нувши вершини знань, перестала б розвиватися. 
Будемо ж вдячні Богові за те, що це не так. Бог 
безмежний, вічний. «В Ньому всі скарби пре-
мудрості і пізнання заховані» (Колос.2:3). Про-
тягом цілої вічності люди досліджуватимуть, 
однак ніколи не збагнуть до кінця скарбів Божої 
мудрості, благості та сили.

Але Господь бажає, щоб істини Його Сло-
ва відкривалися Його народові вже тепер, у 
земному житті. Існує лише одна дорога до 
цього пізнання: через освячення Святим Ду-
хом, про що сказано: «А Бог відкрив це нам 
Духом Своїм, бо Дух досліджує все, навіть 
Божі глибини» (1Кор.2:10). Спаситель обіцяв 
Своїм учням і послідовникам: «Коли ж при-
йде Він, Дух істини, то наставить вас на всяку 
істину... бо візьме з Мого і звістить вам» (Іва-
на 16:13,14).

Бог бажає, щоб людина розвивала свої ро-
зумові здібності. Вивчення Святого Письма 
так зміцнить і звеличить вас, як жодна інша 
наука. Однак не покладайтеся на власний 



Розділ 12
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

108 

розум, оскільки він слабкий і недосконалий. 
Для правильного розуміння навіть найпро-
стіших істин Божого Слова необхідна про-
стодушна, щира віра, готовність вчитися і 
підтримка Святого Духа. Усвідомлення Божої 
сили та премудрості, а також свого безсилля 
збагнути Божу велич повинно сповнити вас 
смиренням. Відкривайте Його Слово зі свя-
тим благоговінням так, ніби ви безпосеред-
ньо перебуваєте в Його присутності. При до-

слідженні Біблії ви повинні 
визнати, що над вами є ви-
щий Авторитет; ваша душа 
і розум повинні схилитися 
перед великим «Я є».

У Біблії, як уже зазна-
чалось, є багато текстів, які 
видаються складними для 
розуміння і які може відкри-
ти лише Бог – тим людям, 

котрі хочуть їх зрозуміти. Але без керівництва 
Святого Духа ми завжди будемо схильні пере
кручувати і неправильно пояснювати Святе 
Письмо. Багато людей читають Біблію без ко-
ристі, а часом навіть собі на шкоду. Коли ми 
читаємо Слово Боже без благоговіння та мо-
литви, а наші серця не спрямовані до Бога, то 
нами опановують сумніви. У такому випадку 
навіть читання Біблії посилює скептицизм. 
Думки людини потрапляють у полон злого 
духа, який нашіптує читачеві хибне розуміння 
Святого Письма. Доки люди не прагнутимуть 
до єдності з Богом у словах та діях, доти існу-
ватиме небезпека (навіть для найбільш осві-
чених) помилятися в розумінні Писання; тому 
ми не повинні сліпо довіряти людським сло-
вам. Якщо ми шукатимемо в Біблії тільки су-
перечності, то ніколи не матимемо духовного 
бачення. Керуючись власними спотвореними 



Що робити із сумнівами?

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

109 

Щоб знайти 
правду, треба 
щиро прагнути 
збагнути її,  
а серця пови-
нні підкори-
тися Божому 
Слову.

й обмеженими поглядами, ми знайдемо чима-
ло причин для сумнівів і невір’я в тому, що 
насправді є простим та ясним.

Часом люди намагаються приховати справ-
жні причини своїх сумнівів, а в більшості 
випадків це потяг і схильність до гріха. На-
станови й обмеження Божого Слова не сприй-
маються гордим серцем, яке полюбляє гріх; а 
ті, котрі відмовляються підкоритися вимогам 
Святого Письма, готові сумніватися в Божому 
авторитеті. Щоб знайти правду, треба щиро 
прагнути збагнути її, а серця повинні підкори-
тися Божому Слову. Усі, хто вивчатиме Біблію 
з таким духом, знайдуть достатньо доказів, 
що вона дійсно є Словом Божим. Вони змо-
жуть зрозуміти її істини, які «умудрять їх 
до спасіння». Христос сказав: «Хто хоче 
чинити волю Його, той довідається про 
це вчення, чи воно від Бога» (Івана 7:17). 
Замість того, щоб сумніватися в Біблії, 
прискіпуватися до всього, що вам незро-
зуміле, зверніть увагу на світло, яке вже 
вас освітлює, і ви отримаєте ще більше 
світло. Силою благодаті Божої виконуйте 
ті обов’язки, які вже усвідомили, і тоді зможе-
те розуміти та виконувати те, у чому поки що  
сумніваєтеся.

Є доказ, доступний для всіх, – як освіче-
них, так і неосвічених людей, – це свідчення 
особистого досвіду. Бог запрошує вас пере-
конатися у правдивості Його Слова і обіт
ниць: «Скуштуйте і побачите, який добрий 
Господь» (Псал.34:8). Замість того, щоб по-
кладатися на чужі слова, переконайтеся самі. 
Господь сказав: «Просіть і одержите» (Івана 
16:24). Його обітниці виконаються, бо вони 
завжди збуваються. Коли ми прийдемо до 
Христа і будемо насолоджуватися повнотою 
Його любові, тоді наші сумніви і духовна 



Розділ 12
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

110 

Коли ми  
прийдемо до 

Христа і будемо 
насолоджуватися 

повнотою Його 
любові, тоді наші 
сумніви і духовна 
темрява зникнуть 

у світлі Божої  
присутності.

темрява зникнуть у світлі Божої присутності. 
Апостол Павло писав про Бога, «Який визво-
лив нас від влади темряви і перевів у царство 
улюбленого Свого Сина» (Колос.1:13). І ко-
жен, хто перейшов від смерті в життя, «цим 
ствердив, що Бог є істинний» (Івана 3:33), і 
може засвідчити: я потребував допомоги і 
знайшов її в Ісусі. Бог задовольнив усі мої 
потреби і вгамував спрагу душі. Тепер Біблія 
для мене – відкриття Ісуса Христа. Ви запиту-
єте мене, чому я вірю в Ісуса? Тому що Він –  
мій Божественний Спаситель. Якщо запитаєте 
мене, чому я вірю в Слово Боже, відповім: «Я 
зрозумів, що Біблія – це голос Бога, Який про-

мовляє до моєї душі». У собі знаходьте 
підтвердження того свідчення, що Біблія –  
правдива, а Христос – Син Божий. Ми 
твердо переконані, що віримо не в хит
ровидуману байку.

Апостол Петро закликав своїх братів 
«зростати в благодаті та пізнанні Гос-
пода нашого і Спасителя Ісуса Христа» 
(2Петра 3:18). Зростаючи в благодаті, 
діти Божі дедалі більше розумітимуть 
Слово Правди; вони побачать нове світло 

і красу в Його святих істинах. Про це свідчить 
історія Церкви всіх століть і буде свідчити до 
кінця... «Стежка праведного, як ясне світло, 
яке все більше і більше ясніє, аж до повного 
дня» (Прип.4:18). Вірою ми можемо побачити 
майбутню перспективу. Згідно з Божою обіт
ницею, наші розумові можливості постійно 
зростатимуть; Його Божественні властивості 
з’єднаються з людськими, а всі спонукання 
душі будуть під безпосереднім впливом Дже-
рела світла. І тоді ми зможемо радіти з того, 
що Бог пояснив нам усе, що нас бентежило; 
тоді стане зрозумілим усе, що ми не розуміли. 
І там, де обмежений людський розум бачив не



Що робити із сумнівами?

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

111 

порозуміння та плутанину, ми побачимо най-
досконалішу, прекрасну гармонію. «Тепер ми 
бачимо наче через затемнене скло, тоді ж ли-
цем до лиця; тепер я розумію частково, а тоді 
пізнаю, як і я пізнаний» (1Кор.13:12).



Глава 12



Радость в Господе

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

113 

13Радість у Господі
Діти Божі покликані бути представни-

ками Христа, щоб сповіщати людям добро-
ту та милість Бога. Як Христос відкрив нам 
справжній характер Бога, так і ми повин
ні показати Христа світові, який так мало 
знає про Його щиру, милосердну любов. 
«Як Ти послав Мене в світ, – сказав Ісус, –  
так і Я послав їх. Я в них і Ти в Мені... щоб пі
знав світ, що Ти послав Мене» (Івана 17:18,23). 
Апостол Павло сказав учням Ісуса: «Ви є лист 
Христів... якого пізнають і читають усі люди» 
(2 Кор. 3:3,2). В особі кожного зі Своїх дітей 
Ісус посилає «лист» світові. Якщо ви – по-
слідовники Христа, то Він посилає через вас 
«лист» у місто, сім’ю, на вулицю, де ви живе-
те. Поселившись у наших серцях, Ісус палко 



Розділ 13
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

114 

бажає відкритися через нас тим, котрі ще не зна-
ють Його, не читали Його Слова, не чули Його 
голосу, яким Він звертається до них з кожної сто-
рінки Біблії; котрі ще не пізнали Його любові, 
яка виявляється в Його діях. Якщо ви – справжні 
учні Ісуса, то, можливо, ті, котрі ще не розумі-
ють Слова Божого, прийдуть через вас до пізнан-
ня Його доброти та любові і присвятять себе на 
служіння Йому.

Призначення християн – бути носіями світла 
на шляху до Небес. Вони повинні освітлювати 
Землю тим світлом, яке отримали від Христа. 
Їхнє життя та характер повинні давати людям 
правильне уявлення про Христа і Його служін-
ня. Якщо ми є Його послідовниками, то повинні 
своїм життям свідчити, наскільки це служіння 
нам приємне. Християни, котрі виношують у 
своєму серці смуток і гіркоту, нарікають та скар-
жаться, дають іншим неправильне уявлення про 
Бога і християнське життя. Вони справляють 
таке враження, нібито Бог не хоче зробити Своїх 
дітей щасливими і таким чином свідчать проти 
Небесного Отця.

Сатана торжествує, коли йому вдається схи-
лити Божих дітей до невір’я та сумніву. Він ра-
діє, коли ми не довіряємо Богові або сумніваємо-
ся в Його бажанні й силі спасти нас. Він тішить-
ся, коли ми думаємо, що Бог хоче заподіяти нам 
шкоду. Сатана робить все, аби представити Бога 
немилосердним і безжалісним: правду обертає в 
обман і сповнює серця спотвореними поняття-
ми про Бога. А ми, замість того щоб роздуму-
вати над Божественною правдою про Небесного 
Отця, надто часто подумки зупиняємося на на-
шіптуваннях сатани і безчестимо Бога тим, що 
не довіряємо Йому, нарікаємо на Нього. Сатана 
намагається затьмарити релігійне життя людей. 
Він хоче, щоб воно видавалося виснажливим і 
тяжким. І якщо християнин своїм життям під-



Радість в Господі

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

115 

тверджує таке уявлення про релігію, то своїм 
невір’ям він підтверджує обман сатани.

Багато людей занепокоєні своїми помилками, 
нестатками, вадами, розчаруваннями; їхні серця 
сповнюються смутком і зневірою. Коли я була в 
Європі, одна сестра, якій докучали відчай і сум-
нів, попросила написати їй кілька слів підбадьо-
рення. Наступної ночі, після 
отримання її листа, я побачи-
ла сон: нібито я була в саду, а 
чоловік, який, здавалося мені, 
був його господарем, супрово-
джував мене по саду. Я зривала 
квіти і насолоджувалася їхніми 
пахощами. Але раптом сестра, 
яка написала той лист і йшла 
тепер поруч зі мною, зверну-
ла мою увагу на колючки, що 
росли на її дорозі. Сестра зу-
пинилася, засмучена, і поча-
ла нарікати: «Шкода, що цей 
прекрасний сад такий спотво-
рений тернинням»... Вона не 
йшла стежкою саду за провід-
ником, а блукала між тернами 
й колючками. Тоді провідник 
сказав їй: «Не турбуйся про терня, воно може 
лише поранити тебе. Збирай троянди, лілеї та 
гвоздики».

Хіба у вашому житті не було світлих і радіс-
них хвилин, коли ваше серце схвильовано било-
ся під впливом Божого Духа? Оглядаючись на-
зад і згадуючи пережите, хіба ви не знаходите 
чогось приємного? Хіба обітниці Божі, подібні 
до духмяних квітів, не ростуть уздовж вашої до-
роги? Невже ви не хочете, щоб їхня краса та па-
хощі сповнили ваше серце радістю?

Терня й колючки завдаватимуть вам болю. І 
якщо ви зриваєте їх і пропонуєте іншим, то не 



Розділ 13
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

116 

тільки самі нехтуєте милістю Божою, а й заважа-
єте іншим іти стежкою життя.

Нерозумно зберігати в пам’яті тяжкі спогади 
минулого, гріхи, розчарування; постійно говори-
ти про них, оплакувати їх, поки зневіра повністю 
вас не здолає. Зневірена людина оповита темря-
вою; вона перешкоджає Божому світлу проника-
ти в її душу і кидає тінь на життєву дорогу ін-

ших людей. Нехай буде хвала, 
честь і подяка Господеві за те, 
що Він подарував нам світлі об-
рази. Будемо ж у своїй пам’яті 
пов’язувати воєдино всі докази 
Його любові, щоб завжди мати 
їх перед очима. Син Божий, 
Який залишив трон Свого Отця 
і прийняв людську подобу, щоб 

визволити нас з-під влади сатани; Його перемо-
га, отримана для нас, відкрила нам Небо і дала 
змогу побачити Царство Божої слави; грішний 
людський рід, спасенний від загибелі, до якої 
призвів гріх, і знову відновлений у спілкуванні 
з Богом; усі ті, котрі витримали Боже випробу-
вання через віру в Христа, зодягаються в Його 
праведність і підіймаються до Його престолу – 
ось ті істини, над якими Бог запрошує нас роз-
мірковувати.

Сумніваючись у любові Бога і не довіряючи 
Його обітницям, ми безчестимо Його і знева-
жаємо Духа Святого. Як почувала б себе мати, 
якби її діти постійно скаржилися на те, що вона 
не бажає їм добра, тоді як вона всіма силами пі-
клується про їхні інтереси і живе задля їхнього 
щастя? Якби вони засумнівалися в її любові, це 
поранило б її серце. Що відчував би батько, коли 
б до нього так поставилися діти? Що може ду-
мати про нас Небесний Отець, якщо ми не дові-
ряємо Його любові, яка спонукала Його віддати 
на смерть заради нас Свого Єдинородного Сина, 



Радість в Господі

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

117 

аби ми могли осягнути спасіння. Апостол Павло писав: 
«Той, Хто Сина Свого не пожалів, а видав Його за всіх 
нас, – як же не дав би із Ним нам і всього?» (Римл.8:32). 
І все-таки дуже багато людей, якщо не словами, то вчин-
ками своїми говорять: «Господь усе це призначив не для 
мене. Можливо, Він любить інших, але не мене».

Подібні думки шкодять нашій душі, тому що кожне 
слово сумніву накликає на нас спокуси сатани і утвер-
джує в нас схильність до маловірства, засмучує ангелів, і 
вони змушені відійти від нас. Коли сатана вас спокушує, 
то не говоріть слова сумніву чи невірства. Якщо ви звер-
татимете увагу на його нашіптування, то у ваше серце 
проникнуть недовір’я і бунтівні настрої. Розповідаючи 
про це іншим, ви не тільки шкодите собі, а й сієте у сві-
домості інших людей насіння, яке зійде і принесе гіркий 
плід в їхньому житті. Вплив ваших слів може виявитися 
непоправимим і згубним. Ви, можливо, переживете спо-
кусу і виплутаєтеся із тенет сатани, але ті, котрі підпали 
під ваш поганий вплив, можливо, і не зможуть позбави-
тися невір’я, посіяного вашим сумнівом. Тому так важ-
ливо говорити лише про те, що дає духовну силу нашому 
життю.

Ангели уважно прислуховуються до того свідчення 
про Небесного Вчителя, яке ви несете світові. Будемо ж 
більше говорити про Того, Хто завжди живий, щоб за-
ступатися за нас перед Отцем! Коли ви вітаєте один од-
ного, нехай ваші серця і вуста сповняться подякою Бого-
ві. Тоді думки ваші будуть спрямовані до Христа.

Усі люди зазнають випробовувань, скорбот, які важко 
пережити, спокус, яким нелегко чинити опір. Не скарж-
теся людям на свої труднощі, а відкривайте їх у молит-
вах Богові. Візьміть собі за правило ніколи не висловлю-
вати жодної думки сумніву чи розчарування. Ви можете 
сприяти тому, щоб зробити життя інших радіснішим, 
зміцнюючи їх словами надії та святого підбадьорення.

Багато сміливих душ часто бувають пригнічені спо-
кусами, і, здається, ось-ось сила зла їх переможе. Ніколи 
не позбавляйте таких людей впевненості під час їхньої 
боротьби! Підбадьорюйте їх словами надії та утіхи, щоб 



Розділ 13
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

118 

вони не ухилилися від правдивої дороги. Коли 
ви так будете поводитися, то від вас виходитиме 
світло Христа, бо ніхто з нас не живе для себе 
(Римл.14:7). Вплив, про який ми навіть не підоз
рюємо, може або підбадьорити і зміцнити лю-
дей, або завдати глибокого болю і віддалити від 
Христа та Його правди.

Багато людей мають хибне уявлення про ха-
рактер і життя Христа. Вони уяв-
ляють Його позбавленим сердеч-
ного тепла та радості, суворим і 
похмурим. У таких же похмурих 
тонах вони малюють собі релі-
гійне життя християн.

Часто згадують про те, що 
Ісус плакав, але невідомо, чи Він 
коли-небудь усміхався. Спаси-
тель справді був «Страдник, зна-
йомий з хворобами». Його серце 
було відкрите для страждання і 

горя кожної людини. Але хоч Його життя було 
сповнене самозречення, страждання і скорботи, 
Його дух ніколи не був пригнічений. На обличчі 
Ісуса не було відбитку незадоволення чи при-
крості, навпаки, воно завжди випромінювало 
мир і спокій. Серце Христа – джерело життя; і 
куди б Він не приходив, завжди приносив із Со-
бою радість і мир, спокій та щастя.

Спаситель завжди був серйозним і ціле-
спрямованим, але ніколи не похмурим. Життя 
тих, котрі хочуть бути подібними до Нього, 
теж повинно стати серйозним та цілеспря-
мованим, – і тоді вони усвідомлюватимуть 
глибоке значення особистої відповідальності. 
Легковажність зникне, не буде галасливих ве-
селощів і грубих жартів. Релігія Ісуса Хрис-
та приносить мир, подібний до повноводної 
ріки. Вона не зменшує в нас світла радості, 
не пригнічує веселого настрою і не затьмарює 



Радость в Господе

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

119 

сонячної усмішки на обличчі. Христос прийшов у 
світ не для того, щоб Йому послужили, а щоб Самому 
служити. І якщо в нашому серці живе справжня лю-
бов, то ми будемо йти Його слідами.

Якщо ми думатимемо про погані чи несправедливі 
вчинки інших людей, то не зможемо їх любити так, як 
Христос полюбив нас. Але коли наші думки зосереджу-
ватимуться на чудовій любові та милосерді Христа, тоді 
ми зможемо виявляти такі самі почуття до інших. Ми по-
винні любити та поважати інших незалежно від помилок, 
котрі ми не можемо не помічати. Необхідно виховувати 
в собі смиренність і скромність, терпеливе і поблажливе 
ставлення до помилок ближніх. Це знищить у нас егоїзм 
і зробить нас великодушними. Псалмист сказав: «Надій-
ся на Господа й добре чини, землю замешкуй та правди 
дотримуй» (Псал.37:3). Надійся на Господа! Кожен день 
несе свої труднощі й турботи. Коли ми зустрічаємося з 
ближніми, то як часто нарікаємо на життя! Скільки не-
потрібних тривог носимо в серці, скільки страху та зане-
покоєння вривається в наше життя! Як часто тягар тур-
бот настільки пригнічує нас, що ми зовсім втрачаємо з 
поля зору милосердного та люблячого Спасителя, Який 
завжди готовий виконати наші прохання і допомогти в 
будь-якій біді...

Деякі люди живуть у постійному страху і метушні. 
Хоч вони щодня оточені очевидними доказами Божої лю-
бові, користуються щедрими дарами Його батьківської 
опіки, однак не помічають Його благословень. Їхні дум-
ки постійно зосереджені на різних неприємностях, котрі, 
на їхню думку, загрожують їм у майбутньому. А якщо 
справді виникають труднощі, то, якими б незначними 
вони не були, так засліплюють їх, що люди перестають 
бачити численні дари, за які повинні були б дякувати 
Богові. Життєві труднощі не наближують їх до Бога –  
єдиного Джерела допомоги, – а навпаки, віддаляють від 
Нього, викликаючи занепокоєння і нарікання.

Чи можемо ми жити в такому невір’ї? Чому ми такі 
невдячні, такі недовірливі? Адже Ісус – наш найкращий 
Друг, і Небеса зацікавлені в нашому добробуті. Не до-

Радість в Господі



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

120 

Розділ 13

зволяймо метушні та тривогам повсякденно-
го життя бентежити розум і хвилювати серце! 
Інакше ми завжди будемо знаходити причину 
для роздратування і збентеження. Не шукайте 
самотності, вона ще більше залякує, тривожить 
і зовсім не допомагає долати перешкоди.

Можливо, ви зазнали невдачі в життєвих 
справах; вам загрожують збитки, а майбутнє зда-
ється похмурим і безперспективним? Не впадай-
те у відчай! Покладіть всі свої турботи на Бога, 
будьте спокійні та бадьорі. Просіть у Бога му-
дрості, щоб керувати своїми справами розумно, 

уникаючи втрат. Робіть усе 
залежне від вас, щоб досяг-
ти позитивних результатів. 
Ісус обіцяв нам Свою допо-
могу, але тільки тоді, коли 
ми виконуватимемо свої 
обов’язки. Якщо ви пов
ністю довірилися вашому 
Всесильному Помічникові і 
зробили все, що могли, – то 
можете сміливо і спокійно 

дивитися в майбутнє.
Божа воля полягає не в тому, щоб Його діти 

жили під тягарем турбот. Господь не обманює 
вас. Він не говорить вам: «Не бійся. На твоїй до-
розі немає жодної небезпеки», бо Він знає, що є 
і небезпеки, і випробування. Він відкрито гово-
рить нам про них. Бог не забирає Свій народ зі 
світу гріха та зла, але вказує на безпечне схови-
ще. Ісус молився за Своїх учнів: «Не молю, щоб 
Ти взяв їх зі світу, але щоб зберіг їх від зла» (Іва-
на 17:15). Він сказав їм: «Страждання зазнаєте в 
світі, але будьте відважні: Я переміг світ» (Івана 
16:33). У Нагірній проповіді Христос дав Своїм 
учням настанови про необхідність повної дові-
ри Богові. Вони були призначені для того, щоб 
підбадьорювати Божих дітей у всі часи. І для нас 



Радість в Господі

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

121 

Ісус – наш  
найкращий Друг, 
і Небеса зацікав-
лені в нашому 
добробуті.  
Не дозволяймо  
метушні та  
тривогам по-
всякденного 
життя бентежи-
ти розум і хви-
лювати серце!

сьогодні ці настанови містять повчання й потіху. 
Спаситель звертав увагу Своїх послідовників на 
птахів, які безжурно співають пісні. І хоч вони 
«не сіють і не жнуть», однак Отець Небесний пі-
клується про них. Далі Спаситель запитує: «Чи 
ж ви не багато вартніші за них?» (Матв.6:26). Ве-
ликий Бог піклується про людей і тварин, про-
стягаючи Свою руку і задовольняючи потреби 
Своїх створінь. Він не залишає птахів без ува-
ги. І хоч не кладе їм їжу в дзьоб, але передбачив 
все необхідне для їхнього існування: птахи зби-
рають зерна, які Він розсипав для них, заготов-
ляють «будівельний матеріал» для своїх 
гнізд, годують пташенят. З веселим спі-
вом вони звершують свою працю, тому 
що Отець Небесний турбується про них. 
А чи ви не кращі за них? Ви здатні мис-
лити і свідомо поклонятися Богові, отже, 
чи не цінніші від птахів? Невже Творець 
і Охоронець нашого життя, Котрий ство-
рив нас за Своєю подобою, не перейма-
тиметься нашими потребами, якщо ми 
покладемося на Нього?

Христос звернув увагу учнів на різ-
номанітність і велич польових квітів з 
їх очевидною красою, якою небесний Отець об-
дарував їх на знак Своєї любові до людини. Він 
сказав: «Подивіться на польові лілеї, як вони 
ростуть». Краса та простота цих квітів переви-
щує величністю розкішні царські шати Соломо-
на. Найпрекрасніший одяг, створений людською 
майстерністю, не може зрівнятися з природною 
красою квітів, створених Богом. Ісус запитує: 
«Коли ж траву польову, яка сьогодні є, а завтра 
кидають її в піч, Бог так одягає, то чи ж не краще 
одягне Він вас, маловіри?» (Матв. 6:30). Якщо 
Бог – Небесний Митець – обдарував прості кві-
ти, що за один день в’януть, такими ніжними і 
різноманітними барвами, то чи не більшою тур-



Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

122 

Розділ 13

ботою огорне Він тих, кого створив за Своєю по-
добою? Ці слова Христа засуджують замішання, 
метушню і сумнів маловірного серця. Господь 
бажає бачити Своїх синів і дочок щасливими, 
спокійними і слухняними. Ісус говорить: «Мир 
залишаю вам; Мій мир даю вам: не так, як світ 
дає, Я даю вам. Серце ваше нехай не тривожить-
ся і нехай не лякається» (Івана 14:27). І далі: «Це 
сказав Я вам, щоб радість Моя перебувала у вас, 
і щоб радість ваша була повна» (Івана 15:11).

Щастя, до якого ми прагнемо з корисливих 
міркувань, відмовляючись від виконання влас-

них обов’язків, не може бути стійким 
та тривалим; воно швидко минає і 
наповняє душу почуттям самотнос-
ті та гіркоти. Лише служіння Богові 
приносить радість та задоволення. 
Християнин не блукає сумнівними 
стежками, він не підвладний смутко-
ві та розчаруванню. Навіть якщо ми 
не насолоджуємося втіхами в цьому 
житті, можемо з радістю надіятися на 
майбутнє вічне життя.

Вже тут, на Землі, християнин 
може зазнати радості спілкування з Христом, 
насолоджуватися світлом Його любові, по-
стійно втішатися Його присутністю. З кожним 
днем ми можемо наближатися до Ісуса, набу-
вати глибшого досвіду в пізнанні Його любо-
ві, подумки осягати славну небесну Вітчизну. 
Тому не втрачаймо надії, і, як ніколи раніше, 
сповнюємося твердої рішучості та впевне-
ності. «До цього місця допоміг нам Господь» 
(1Сам.7:12) і допомагатиме до кінця.

Пам’ятаймо незаперечні докази того, що Гос-
подь зробив для нас, аби вирвати із руки ворога; 
пам’ятаймо всі благословення, якими Він нас об-
дарував; сльози, які Він витер; труднощі, які Він 
усунув; болі, які Він полегшив; страх, який Він 



Радість в Господі

Д
ор

ог
а 

до
 Х

ри
ст

а

123 

Слова Христа 
засуджують замі-
шання, метушню 
і сумнів маловір-
ного серця.

прогнав; потреби, які Він задовольнив; щедроти, 
які Він послав – і таким чином зміцнимося си-
лою, щоб пройти решту нашої земної подорожі.

Ми не можемо не думати про труднощі, котрі 
чекають на нас у майбутній боротьбі. Але, озира-
ючись у минуле і дивлячись у майбутнє, скаже-
мо: «До цього місця допоміг нам Господь». «Як 
дні твої, примножуватиметься сила твоя» (П.Зак. 
33:25). Господь не пошле нам випробування по-
над наші сили. Тому працюватимемо там, куди 
Господь нас пошле, і непохитно віритимемо, що 
яким би не було випробування, Господь дасть 
силу його витримати.

Прийде час, коли відчиняться небесні брами 
для Божих дітей і з вуст Царя прекрасною 
музикою слави полинуть слова благосло-
вення: «Прийдіть, благословенні Отця 
Небесного, вспадкуйте царство, уготова-
не вам від створення світу» (Матв.25:34).

Тоді викуплені будуть ласкаво прийня-
ті в Небесній Вітчизні, яку приготував їм 
Ісус. Їхні нові співгромадяни відрізнятимуться 
від тих, котрі оточували їх на грішній Землі. Там 
не буде нечестивих і невірних. Спасенні спілку
ватимуться з тими, хто переміг сатану і силою 
Божої благодаті досягнув досконалості харак-
теру. Кожний гріховний нахил, недосконалість, 
які докучали їм на Землі, будуть усунені кров’ю 
Христа. Вони будуть освітлені Його славним 
сяйвом, що перевершує блиск сонця. У них за-
сяє моральна краса та досконалість Христового 
характеру. Як безгрішні істоти, вони стоятимуть 
перед великим білим престолом, розділяючи ве-
лич і переваги ангелів.

Дивлячись на славну спадщину, яка попере-
ду, «який викуп дасть людина за душу свою?» 
(Матв.16:26). Вона може бути бідною, однак 
мати таке внутрішнє багатство і гідність, якими 
світ ніколи не міг би її наділити. Душа, спасенна 



Розділ 13
Д

ор
ог

а 
до

 Х
ри

ст
а

124 

й очищена від гріха, повністю посвячена на слу-
жіння Богові, є безцінною в очах Неба. У при-
сутності Бога та святих ангелів Небеса радіють 
кожній викупленій душі, і лунає святий тріум
фальний гімн перемоги.










